
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 16 (1992)

Artikel: Gibt es ästhetische Universalien?

Autor: Reck, Hans Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007626

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007626
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Ulrich Reck

Gibt es ästhetische Universalien?

Die Skepsis gegen Universalien ist der Kultur der Moderne von Anfang an
eingeschrieben. Die aktuelle Kritik am eingeschränkten Rationalismus der Wissenschaften

zeigt vehement, dass die Säkularisierung religiöser Universaldeutungsansprüche
kulturell nicht einfach hingenommen werden kann. Entsprechend verführerisch
erscheint es, umfassende Welterfahrungsinhalte und Deutungsmuster dem Bereich
des Ästhetischen zu überschreiben. Was begrifflichem Operieren nicht gelingt, solle
also gerade die Wahmehmungsmuster steuern? Der biologischen Begrenzung des

Wahrnehmungsapparates wäre ein Aufweis derjenigen Steuerungsmechanismen
unserer Erfahrung zu danken, die theoretisch zwar nicht beweisbar wären, sich aber

vor- undausserbegrifflichen Wahrnehmungen erschliessen, mithin für die lebendige
Erfahrung als offensichtlich erweisen Hessen? Antithetische Formulierungen haben
nach wie vor Konjunktur. Auch wenn sich weder erkenntnistheoretisch noch
anthropologisch Gründe beibringen lassen, das Erkenntnisvermögen aufzuspalten
und das vermeintlich «Rationale» (auf Operatives reduzierter Verstand) gegen das

vorgeblich «Intuitive/Irrationale» (auf Synthetisches ausgedehnte Instinkte)
auszuspielen: die Beliebtheit solcher Entgegensetzung hat längst die Debatte um die
«harten» Wissenschaften erreicht und steigt in dem Masse, wie sich die Bearbeitung
der industriell-technischen Probleme in dermodernen Lebenswelteinerkonzeptuellen
Lösung entzieht. Das steht hier nicht zur Diskussion. Hinzuweisen aber bleibt aufdie
Beobachtung einer gewissen Ungleichzeitigkeit von Moderne und Universalismus
in der Kultur der letzten 200 Jahre. Gegen ein verkürztes Selbstverständnis scheint
nicht nur der Hinweis auf den Hang zur ästhetischen Universalisierung notwendig,
sondern auch die Einsicht, dass die Kultur der Moderne - ihre Rationalisierung,
Institutionalisierung und Ausdifferenzierung - einen Selbstwiderspruch provoziert.
Erklärungsnotwendig istnicht, dass «noch» in der Modernesolche Universalisiemngen
überlebt haben. Erklärungsbedürftig ist die Einsicht, dass «gerade» moderne Kultur
ohne Reaktivierung archaischer Ganzheitssuggestionen ihren Fragmentierungsanspruch

nicht behaupten könnte.
Es bleibt zu erinnern, dass das Universalismusproblem dem abendländischen

Denken notwendig innewohnt (Stegmüller 1965; 1978). Es ist mit dem Schritt von
mythologisch-nominalistischen zu empirisch-realistischen Konzeptionen der
Weltbeschreibung, historisch mit dem Übergang von Piaton zu Aristoteles, verbunden.
Mit der Problematisierung des Erkennens und der Forderung, es habe sich methodisch

und reflexiv (also: meta-empirisch) auszuweisen, entsteht eine prinzipiell nie
mehr aufzulösende Angst vor Wirklichkeitsverlust. Was wirklich ist, erscheint als
Ausdruck einer Differenz zwischen Beschreibung/Denken und Existenz/Realität Es
ist immer auch ein hypothetisches Konstrukt und wird unverfügbar. Diese
Unverfügbarkeit wendet sich auf das Denken zurück, das nicht mehr nur die
Wirklichkeit, sondern sich selbst dem Unwirklichkeitsverdacht aussetzt. Dagegen -

Ethnologien Helvetica 16, 1992: 91-106 91



im Namen derselben Anthropologie, aber aus einer anderen Richtung - revoltiert die
Suggestion, über eine kohärente, umfassende Wirklichkeit (und damit eine Möglichkeit,

sich kohärent zu beschreiben und zu denken) verfügen zu können. Dass die
Differenzierung und Segmentierung in der modernen Kultur die Scheinhaftigkeit
eines so Umfassenden voraussetzt, kann problemlos hingenommen werden, erklärt
abemicht, weshalb -umgekehrt -diese Differenzierung durch einepositive Totalität
des Universalen wieder soll aufgelöst oder mindestens untermalt werden können.
Gegen die antithetische Polemik und Rhetorik eines ideologisch besetzten
Kulturkampfes muss eine tiefere Einsicht in den Zusammenhang von archetypischer
Stilisierung, ontologischem Universalismus und dem Zerfall der pyramidalen
Werthierarchie der Moderne entwickelt werden. Die Einheit des Wahren, Guten und
Schönen ist eine hilflos regredierende Fiktion gegenüber der empirischen
ÄsthetisierungdesAlltagslebens in der IndustriekulturundMassenmediengesellschaft.
DerVerzicht auf moralisch «druckvolle» Hierarchien derästhetischen Werte in einer
Mythologie von «Hochkultur» zwingt dazu, die Suggestion des Archetypischen im
Zerfall der Monokultur ebenso zu problematisieren wie die Individualisierung der
Prämissen der zahlreichen, atomisierten Subkulturen. Systemtheoretische
Selbstgenügsamkeit unterläuft die Bedingungen der ästhetischen Differenz ebenso wie die
Behauptung eines intakten Universalismus in der herkömmlichen Semantik von
«Hochkultur».

Produktiv beerbt werden muss das Moment der Faszination in den modernen
Ausprägungen einer Suche nach ästhetischen Universalien. Ob ästhetische
Universalien existieren, müsste aus der Sicht der wesentlichen ästhetischen Produzenten

derModerne umstandslos bejaht werden (Kandinsky 1952,1955; Malewitsch
1962; Klee 1921/2; Kepes 1944; Kleint 1980). Gerade die Verschiebung der
mythologischen Gehalte des Universalen auf die bildgrammatischen, methodischen
Erzeugungs- und S trukturierungsformen einer gestalterischen Elementarsprache mit
transkulturellem Geltungsanspruch belegt das für die Moderne insgesamt wesenüi-
che Interesse an der Existenzmöglichkeit eines ästhetischen Universalismus. Die
realistische Position - das Zulassen der Wirklichkeit von Allgemeinbegriffen im
Sinne einer Realexistenz - belebt allerdings nicht allein die ästhetische Debatte mit
ihrer nachkonzeptuellen Zuspitzung auf die individuellen Mythologien (Szeemann
1985; Oliva 1983;Pohlen 1982; Reck 1986) und die regionalen, figurativen Versuche
der 80erDekade. Siemarkiert unveränderteinen Grenzpunkt der sprachpragmatischen,
grammatiktheoretischen und erkenntniskritischen Positionen in der Methodendebatte
der zeitgenössischen Philosophie (Chomsky 1969: 43ff.; Habermas 1976: 198ff.;
Apel 1988: 306ff.). Wie unterschiedlich die Interpretationen im einzelnen sind, so

unhintergehbar erscheint der Bezug auf das Thema der Universalien. Ob es um die
Zurückweisung der naturgeschichtlichen zugunsten anthropologischer Archetypen
geht (Bloch 1969: 67ff., 181ff.), um die Frage der Existenz theoretischer Entitäten
(Feyerabend 1978:63ff.): selbst das Postulat, dass, wenn alles machbar sei, auch das

Plädoyer für Divergenz und zusammenhanglose Fragmentierung als rational akzeptiert
werden müsse (Feyerabend 1976: 35ff.), beansprucht eine universale Gültigkeit.
Wenn zeitgenössisch jeder Wahrheitsanspruch aufdie Geltung stofflich-empirischer
Universalität verzichten muss und sich nur noch als Segmentierung und
Fragmentierung einzelner Wirklichkeitskonstruktionen und -ausdrücke behaupten kann,
dann immerhin beinhaltetdasZugeständnisderGleichwertigkeitdieser Segmentierung
die universale Geltung einer methodischen Formulierung dieses Vorgangs als

92



Anerkennung rationaler Orientierung. Deshalb verweist die bisher letzte grosse
philosophische Ästhetik, diejenige Adornos (1970: 304ff.), auf die unauflösliche
dialektisch-widersprüchliche Einheit von Universalismus und Fragmentierung als
Erkenntnisgehalt von Kunst kraft ihrer Sprachähnlichkeit.

Gegenüber der hier einleitend skizzierten Hintergrundsthematik plädiere ich für
einen skeptischen Nominalismus. Mir scheint, man benötige keine abstrakte
Verteidigung eines Modernitätsprinzips diesseits des Universalen und könne nicht für
die Revokationen des Archetypischen, Mythischen und Archaischen als intuitiv
erweiterte Vernunft plädieren. Gegen abstrakte Postulate setzt ein skeptischer
Nominalismus aufdie Beobachtung der Kulturentwicklung. Diese istgekennzeichnet
durch permanente Recodierungen und Umcodierungen der im Kulturzerfall
freigesetzten Teilkulturen. DerVerlustderEinheitskultur eröffnetdie Chance, die ästhetische
Signifikation vom Fetischcharakter der Dinge zu entlasten. Symbolisierung hat
keine zwingenden Vorgaben und verbindlichen Systeme mehr, sondern entwickelt
sich allein noch innerhalb von Nicht-Identität und Zerfall. Gegen jede
Evidenzbehauptung und die Vortäuschung eines stofflichen Kriteriums für Universalien
hängt die kritische Einsicht in Kulturentwicklung davon ab, dass Bedeutungen allein
kraft der Wahrnehmung der Darstellungsformen von Bedeutungsansprüchen
entwickelt werden können (Reck 1991a, 1993). Die Fortsetzung der Aufklärung in der
Medienkultur (Reck 1988; 1992) erneuert die Einsicht in die Unverfügbarkeit der
Ganzheitssuggestionen. Es geht um die weitere Umschreibung eines Ästhetikbegriffs
durch Fragmentierung und Differenz.

Solches wird vom Hang zum Archetypischen geleugnet. Mittels universaler,
positiv verfügbarer Darstellungsformeln soll Realität als in künstlerischen
Tiefensuggestionen positiv und identisch verfügbare behauptet werden. Die ästhetische

Transformation und die medialisierende Verschiebung der Referenz werden
aufgehoben zugunsten einer Abbildung des Eigentlichen, Überzeiüichen. Realität
erscheint ungebrochen in den metalogischen Universalien menschlicher
Existenzbedingungen, deren Symbolik zusammenfällt mit der archetypischen Repräsentation.
Nicht nur die ausdrücklich mit kollektivem Unbewusstsein und nichtzugänglichen
Mustern operierende Tiefenpsychologie rechnet zu der Geschichte zeitloser
Universalitätssuggestionen, sondern auch alle Theorien, die im Modus beispielsweise
des «Poetischen» die interpretative Arbeit an Symbolisierungen im Unerreichbaren,
im Schweigen sich Offenbarenden aufgehen lassen. Allen Varianten ästhetischer
Universalisierung einer ungebrochen zugänglichen Welt der abschliessenden
Wahrheiten, der Identität ästhetischer Normativität mit Menschheitsgeschichte
eignetein Hangzurbedingungslosen Überschreitung derhistorisch-gesellschaftlichen
Modellierung von Formeln in Richtung einer zeitenthobenen, direkten, intuitiv
durch gefühlvolles Schauen zugänglichen, mystifizierten Wahrnehmung. Die
Mystifikation erzwingt eine permanente HyperSensibilisierung aller sich aufdrängenden

Andeutungen. Deren Intensität erscheint erst jenseits der Gesellschaft und
derpraktischen Wirkvermögen, ist also gänzlich in den Kompensationsmechanismus
von Kunstsurrogaten eingebunden. Archetypisch interessierte ästhetische
Universalisierung entwickelt sich primär aus dieser abstrakten Weigerung, ästhetische
Transformation als Rezeptionswirklichkeit anzuerkennen. Gleicherweise wird
mimetische Darstellung von den Bedingungen konkreter Medialisierungen abgelöst
und als direkt sich zeigende verfügbar gemacht.

93



«Wie die Instinkte, von denen wir ja nicht annehmen, jedes neugeborene Tier
müsse sie sich individuell erwerben, so gibt es auch kollektive Vorstellungsmuster,
die dem menschlichen Geist angeboren und vererbt sind» (Jung 1968: 75). Die
EinheitvonbiologischerDeterminierung undRückkoppelung kulturellerErfahrungen
an die genetische Ausstattung des Menschen ist nur ein Mechanismus der Bildung
archetypischerKlassifikationen. Carl Gustav Jung intendierteine unverstelltreligiöse
Ebene archetypischer Erfahrungen. Ihm geht es keineswegs nur um
Handlungsorientierung oder die Erfahrung der Grenzen der Individualisierung und Differenzierung

von Deutungsmustern. Dass dafür eine biologische wie eine historische
Grenze anzunehmen ist, istein Topos der erkenntniskritischen Philosophie. Bei Jung
intendiert das Archetypische eine Wiedergewinnung des Instinktiven und eine
Rehabilitierung des ästhetisch erhellenden, transzendent sich zeigenden Numinosen.
Archetypen sind keine Konstruktionen, sondern melden sich in konkreten Erfahrungen

als Bildung solchen Bezugs. Archetypen sind «gleichzeitig Bilder und Emotionen
Ein blosses Bild ist nur eine Wortillustration ohne besondere Folgen. Wenn das

Bild aber mit Emotion geladen ist, gewinnt es an Numinosität» (Jung 1968:96). Die
transzendierende Wirkung einer Erfahrung nicht eines bestimmten, sondern «des»

Geistes, nicht eines konkretisierten, sondern von Bewusstsein allgemein, entwertet
die äusserlichen Bilder und den begrifflichen Mechanismus. Sie ist ausgerichtet an
einer negativen Auffassung der Geschichte des Bewusstseins und am Plädoyer zu
einer Rückkehr zu den Tiefenschichten, in denen Anthropologie nicht mehr als

Zwang zur Differenzierung, sondern als Bedingtheit, Bestimmtheit und Ausprägung
reiner Natur, eines Zustands vorbewusster Evidenz auftritt. Die chronologisch ins
Vorgeschichtliche gerückte Tiefenschicht dessen, was menschliches Existieren in
der Ungleichzeitigkeit von «Psychischem» und «Rationalem» bis in unsere Zeit
hinein bestimmen soll, wird unverhohlen als Paradigma eines Primitivismus
beschworen, dem jedes historische Gepräge im Sinne einer erzwungenen Nachfrage
nach Alternativen zur Kulturkrise der Vormoderne abgesprochen wird. Das Primitive

erscheint als diejenige Einheit, die für den aufmerksamen modernen Menschen
im Modus einer archetypischen Erfahrung, des Numinosen, hinter dem blossen
Versinnbildlichungsmechanismus noch zugänglich ist. «Das, was wir heute als
Bewusstsein bezeichnen, hat sich erst allmählich von den Instinkten getrennt. Aber
diese Instinkte sind nicht ganz verschwunden. Sie haben nur den Kontakt mit
unserem Bewusstsein verloren und sind daher gezwungen, sich auf indirektem Wege
zu behaupten» (Jung 1968: 85). Was mit sichtlichem Bezug auf Freuds
lebensgeschichtlich differenzierende Theorie der signifikanten Fehlleistungen im psycho-
analytisch-hermeneutischen Prozessbehauptet wird, dehntden ursprünglich
kritischinterpretierenden Zugriff aus und verwandelt ihn in einen positivistischen Materialismus.

Die Auffassung einer primären Geltung der Instinkte ist ein Reduktionismus,
der den archetypischen Geistesinteressen eine klare Richtung vorschreibt und als

Beleg interpretiert werden kann, dass ereinem theoretisch selektiven Blick entspringt,
deraufEliminierung aller ästhetischen Begründung und medial bewussten Aneignung
beruht. Bewusstsein erscheint hier als sein eigener Sündenfall. Ein Paradigma der
Künstlichkeit schützt indirekt vor dem blossen Operieren. Eigentliche Bilder sind
allein die im Modus des archetypischen Bezugs aufscheinenden Existenzerhellungen.
Sie sichern gegen Bewusstsein und Gedächtnis den Mechanismus des Nicht-
interpretieren-Müssens. Der materialistische Instinkt ist das eigentliche Bewusstsein,
denn es sichert das operierende Überleben. Nur dieses Setzen auf eine indirekt

94



erzwungene Archetypologie reguliert die Kontextbeziehungen instrumentell und
etabliert das Imaginäre und Symbolische in einem Schutzraum, der für das Subjekt
allein als Bildschirm tiefer liegender Programme, als Medium, aber nicht als
Erkenntnisort der Programme dient. Archetypen sind für Jung beides: Bilder und
Mechanismus dieser Subjektentlastung. Bilder, die letztere liefern, sind herausragende

transzendente Symbole, die als Manifestationswelten verstanden werden
(Saner 1988: llff.; Jung 1975: 67ff„ 80ff„ 94ff.; Jung 1984: 46ff., 77ff.). Deshalb
vereint Jung (1975: 79/Anm. 15; 96/Anm. 3) die beiden, von ihm selber immer
wieder als widersprüchliche und unklare Definitionsmomente benannten Begriffsnuancen

in einem Organismus: «Der Archetypus nämlich - was man nie vergessen
sollte - ist ein seelisches Organ, das sich bei jedem findet» (Jung 1984: 184). Einer
oft wiederholten Organanalogie, die das Archetypische als unentbehrliches
Lebensorgan deklariert, ist das Archetypische als unerbittliche Autorität eines
psychisch nichtverfügbaren Wesentlichen entgegengestellt Es geht um die «objektive
Psyche» und ihr natürliches Fundament, ein kollektives, abschliessend
Existenzdeutungen bestimmendes Unbewusstes. «Ein Archetypus ist, wie schon gesagt, ein
dynamisches Bild, ein Stück der objektiven Psyche, das man nur dann richtig
versteht, wenn man es als autonomes Gegenüber erlebt» (Jung 1975: 110). Die
Heteronomie des menschlichen Bewusstseins liefert die Begründung seiner
systematischen Selbstabwertung. Es geht nicht um die Anerkennung der Mechanismen
einer nicht-identischen Symbolbildung und die autonome Erkenntnisleistung von
durch Menschen medial, künstlich und künstlerisch gebildeten Interpretationsvorschlägen,

sondern um die Behauptung einer Vermittlung abschliessenden Objektivität,

ein autonomes, alles erklärendes Gedächtnis. Das gelingt perfekt, sofern man
die Technik einer Erinnerung aufbringt, die ästhetisch durch den Widersinn einer
«selbständigen Heteronomisierung» menschlichen Wahrnehmens möglich wird.
Jung (1968:45) koppelt Phantasie an mythische Unbewusstheit, konkret: an
Primitivität. Obwohl er gelegentlich darauf verweist, dass weder Psyche noch Natur,
sondern nur die Weise, wie wir sie erleben, definiert werden kann (Jung 1968: 23),
fixiert er die bestimmenden Geschlechterbilder als individuelle Personalitäten im
Sinne eines vorab prägenden Programms. «Jeder Mann trägt das Bild der Frau von
jeher in sich, nichtdas Bild dieser bestimmten, sondern einerbestimmten Frau. Dieses
Bild ist im Grunde genommen eine unbewusste, von Urzeiten herkommende und
dem lebenden System eingegrabene Erbmasse, ein 'Typus' ('Archetypus') von allen
Erfahrungen der Ahnenreihe am weiblichen Wesen, ein Niederschlag allerEindrücke
vom Weib, ein vererbtes psychisches Anpassungssystem» (Jung 1985: 56f.; Piaton
1957:189 c ff.). Statt ästhetische Kritik eines instrumentell verformtenRationalismus,
damit die Erweiterung der Sinnesorganisation und die Aktualisierung von Traditionen
eines in der Moderne reduzierten Wissens (H. Böhme 1989; G. Böhme 1989) zu
befördern, ist Jungs Interesse auf eine gegengeschichtliche Primitivisierung der
Differenzierungsfähigkeit bis hin zur Wiedergewinnung einer Rückkehr in
Ursprungsontologie, bewusstlos, gerichtet. Deshalb der Begriffder «Seele» bei J ung
als organizistisches Assimilationsmedium für naturgeschichtlich notwendige
Fremdbestimmung des Ästhetischen: die Seele verliert sich nach unten «in die
organisch-stoffliche Basis» (Jung 1984: 29) und geht nach oben in «eine sogenannte
geistige Form über, die uns in ihrem Wesen genau so wenig bekannt ist wie die
organische Grundlage des Triebes» (Jung 1984: 29). Obwohl Jung (1975: 67; Jung
1968: 76f.) mehrfach darauf hinweist, dass rational nur von Möglichkeiten des

95



Vorstellens im Sinne vererbter Dispositionen, von bloss angeborenen
Tendenzmöglichkeiten gesprochen werden könne, d.h. von allgemeinen Formungen bewusster
Motivbilder, die als voneinander verschiedene, abweichende im Sinne einer
Grundstruktur, nicht einer ausgebildeten positiven Totalität zur Erscheinung kommen,

stellt er doch nachdrücklich eine geologisch vorgestellte Tiefenschicht
schlummernder Bilder als Nährboden heraus. Der kritisch mögliche Modus einer
Aneignung des Archetypischen im Sinne eines aktivierenden Rückbezugs auf
historisch abgelagerte Handlungen und Symbolisierungen zur Korrektur einer
entfremdeten Gegenwart wird zunehmend in positiven Bildern verdinglicht und
diesen untergeordnet Archetypen sind solche Bilder. Die urtümlichen Bilder eines
kollektiven Unbewussten sind nicht nur die ältesten, sondern die allgemeinsten
Vorstellungsformen. Sie reihen sich ein in die organische Funktionskette der
Energieerhaltung. Gelegentlich akzentuiert Jung zwar diese urtümliche, abgelagerte
Schicht des Archetypischen als Gegenstand aktivierender Erfahrungen. Archetypus
erscheintals Bereitschaft einer subjektiven Reproduktion mythischer Vorstellungen.
Da Archetypen aber selbst bei Tieren vorkommen, handelt es sich bei dieser
Repräsentation nichtum eine selbstreflexive mimetisch-medialeDarstellungsleistung,
sondern einen naturgeschichtlichen Reflex. Der Archetypus ist beschrieben als eine
von aussen kommende Macht, die die Psyche mit Urgewalt ergreift und zur
Überschreitung des Menschlichen zwingt (Jung 1975:72ff.). Die Organismustheorie
der natürlichen Kollektivseele wird kulturell durch permanente Reproduktion eines
Bedarfs an Dämonen, welche die Erfahrung des Heteronomen durchsetzen.

Jungs Interesse kann zwar heute als kulturelle Anforderung interpretiert werden im
Sinne einer Überwindung der instrumenteilen Rationalität. Durch die Tatsache aber,
dass Jung das Irrationale dem kollektiven Unbewussten, Vernunft dem Bewusstsein
zurechnet, fällt er hinter alle Bemühungen einer integrativen Organisation der
menschlichen Sinnesvermögen von Kant über die Surrealisten bis Piaget zurück.
Statt Rationalität und Irrationalität in einem erweiterten Bewusstseinsbegriff als

Orientierungskräfte menschlichen Verhaltens zu vereinen, hält er an einem
hierarchischen Stufenbau fest, der von Bewusstseinsfeindlichkeit geprägt ist. Das

mag - freudianisch gewendet - gegen vorschnell idealisierende Humanismen als

Mahnung wichtig sein, aber ihre Hierarchie istkeine der möglichen Erfahrungen, erst
rechtnichtderaus diesen folgenden Veränderungen,sonderngilt ursprungsontologisch
als unüberwindbarer Primat der Subjektlosigkeit allen Bedeutens. Das Eigentliche
muss anerkannt, kann aber nicht ästhetisch rezipiert werden. Die Erfahrung ist
autoritativ bestimmt, nicht reversibel oder aktivierend. So endet die Paläontologie
bei der «Präinfantilzeit» (Jung 1975:78) und den Urkeimen aller Ahnenreihen. Jung
muss alles, was nicht in dieses Eliminierungsprogramm passt, als Surrogat, als

Uneigentliches denunzieren. «Lebendige Wirklichkeit» ist ihm nur die adaptive
Verlängerung der organisch vorgeschriebenen Formelprogramme. Das aber bewirkt
faktisch die ewigkeitssüchtige Versteinerung aller Sinnbildungen. Surrogate von
Unmittelbarkeit grenzt Jung aus. Diese würde ich Vermittlungen kraft Bewusstseins
ästhetischer Medialität nennen. Archetypen sollen keiner medialen Verbildlichung
ausgesetztwerden, weil sieRohmaterial stofflicher Objektivität sind. Diegelegenüiche
Einrechnung einer aktivierenden Auseinandersetzung ist ein bloss rhetorisches
Zugeständnis für die Skepsis gegen zeitgeschichtlich diffamierte «Ur-Erfahrungen».
Deshalb die Schicksalsbindung durch das Irrationale: Menschheitspsyche und
individuelle Psyche seien identisch (Jung 1975:52). Entsprechend identifiziert Jung

96



Bild und Sinn in all den Fällen, in denen die Form des archetypischen Bezugs
Normativität der gegenüber Kritik abgeschotteten Referenz garantiert. Die
Spontaneität der «archetypischen Amplification», d.h. die im Unterschied zu Aby
Warburgs (1980; 1988; ausserdem Bredekamp 1991; Reck 1991b; Barta/Geissmar
1992: 156 ff.) kulturwissenschaftlichen Untersuchungen der verborgenen Wanderschaft

historisch bestimmbarer Bewegungsmotive vollkommen natürlich sich regenden

Ausdruckskräfte, die nicht Fermente einer geschichtlichen Psychologie des
kulturellen Ausdrucksschaffens sind, belegen das Archetypische als Instinkt. Der
Zwang zur Übersetzung des zeitlosen Archetyps in Wissenschaftssprache ist ein
bloss propädeutischer Zwang für alle, die sich der direkten Instinkthandlung verweigern

(Jung 1984: 46f.). An anderer Stelle wendet sich Jung (1984: 53) gegen das
Absinken in die Instinktsphäre und signalisiert ein Aufklärungsinteresse. Daran
interessant wären aus heutiger Sicht eingebaute Widerstände, Sperren einer bruchlos
greifenden Interpretationsmaschine. Diese Widerstände sind, was gegen Jung ästhetisch

erweiterte Vernunft oder Rationalität der Deregulierung genannt wird. Wenn
der Mensch durch Bewusstseinsfähigkeit zum Menschen wird - begrifflich -, dann
müsse er doch als Naturwesen sich durch die kollektiven Muster präfigurierter
Existenzbestimmung, durch einen unzugänglichen Mythos bestimmen lassen. Das
Unverfügbare istRealerfahrung einerDifferenzierung derZeichen vom Bezeichneten,
Abgrenzung von dessen metaphysischen Referenzansprüchen (Eco 1977: 177ff.,
126ff.; Eco 1988: 189ff.). Dagegen Jung (1984: 52): «Der Archetypus ist reine,
unverfälschte Natur, und es ist die Natur, die den Menschen veranlasst, Worte zu
sprechen und Handlungen auszuführen, deren Sinn ihm unbewusst ist, und zwar so
unbewusst, dass er nicht einmal darüber denkt». Dieses Denken würde vielleicht
etwas über die Art und Weise sagen, wie Natur in Sprechen, Denken und Handlung
angeeignet und als Kultur differenziert wird. Jungs Archetypologie aber zielt aufeine
programmatische Zersetzung der Zivilisierungsprozesse, die ohne differenzierende
Aneignung nicht gedacht werden können. Das kann belegt werden durch seine strikte
und durchgängige Parallelisierung der psychischen mit den mythologischen
Mechanismen. «Vom Unbewussten gehen determinierende Wirkungen aus, welche
unabhängig von Übermittlung, in jedem einzelnen Individuum Ähnlichkeit, ja sogar
Gleichheit der Erfahrung sowohl wie der imaginativen Gestaltung gewährleisten.
Einer der Hauptbeweise dafür ist der sozusagen universale Parallelismus
mythologischer Motive, die ich wegen ihrer urbildlichen Natur Archetypen genannt
habe» (Jung 1984: 130). Imagination wird auf Projektion reduziert: ein Mechanismus

organischer Tätigkeit gemäss der Richtung eines ablaufenden Programms,
keine Aneignung oder Differenzierung. Unverhohlen erscheint politischer Teiror als
Folgeeiner Aufklärung, welche die bannende Kraft des Numinosen an den Archetypen
ins Haltlose abdrängt, stattderen Unbewusstheit programmatisch in Selbstregulierung
eines «natürlich» gewordenen Handelns umzuformen (Jung 1975: 95). Die psychischen

Realitäten pendeln zwischen Naturalisierung und medialer Repräsentation.
Letztere wird eindeutig ersterer systematisch, historisch und hinsichtlich ihrer
rezeptiven Wirkkraft untergeordnet. Abschliessend verweisen die Archetypen auf
eine Kette präfigurierter urgeschichtlicher Erfahrungen, die sich im Dunkeln der
Urzeiten verlieren.

Jung wechselt unsystematisch die semantischen Ebenen des Begriffs. Am einfachsten

ist es, sich die Gleichzeitigkeit der unterschiedlich nuancierten Begriffsebenen
in Erinnerung zu rufen. Für Jung ist ein Archetyp sowohl ein Bild und ein Mechanis-

97



muszur Erzeugung bestimmter Bilder (nämlich der transzendenten Symbole) als auch
ein Modell des Rückbezugs auf die in diesen Bildern bestimmenden transzendenten
Erfahrungen und schliesslich eine ontologisch bedeutsame Realisierung des Bezugs
auf einen absoluten Ursprung menschlichen Denkens und Empfindens. Der ästhetische

Mechanismus wird darin ebenso negiert wie die Notwendigkeit der Differenzierung

aus der Identitätsbehauptung des Unmittelbaren ausgegrenzt. An die Stelle
derästhetisch-kritischen Differenzierung trittdie Selbsttransformation derpsychisch
erfahrenen Tiefenbilder in ein ausserhalb des Subjekts vergegenständlichtes objektives,
transpersonales psychisches Bewusstsein (Jung 1975: 98ff.), von dem nicht
auszumachen ist, wie es der nachvollziehbaren medialen Formulierung, der ästhetischen
Konstruktion soll entgehen können, wenn es dem Bereich der Introspektion entrissen
wird. Jung greift zu einer Konstruktion, die, entgegen seinem Insistieren auf der
Eigenständigkeit des Irrationalen, in den rationalistischen Konstruktionen des
neuzeitlichen Wissens bei Descartes und Spinoza bestimmend geworden ist: die
Behauptung sei's einer naturgeschichtlichen Parallelität zwischen Physis und Psyche,
sei's durch Substanztrennungen (res cogitans versus res extenso) erzwungener te-
leologisch-mechanischer Regulierung des Übereinstimmens des Innen mit dem
Aussen, des Geistigen mit dem Realen, des Bewussten mit dem Instinktiven. «Was
wir Instinkte nennen, sind physiologische Impulse, die mit den Sinnen 'aussen'
wahrgenommen werden. Gleichzeitig aber erscheinen sie auch 'innen' in Phantasien
und verraten ihre Gegenwart oft durch symbolische Bilder. Diese 'inneren'
Erscheinungen sind es, die ich als Archetypen bezeichne» (Jung 1968: 69). Dass
dieser Begriff des Archetypischen als Kulturfeindlichkeit begriffen werden muss,
die weder Aktualisierung noch Besonderung kultureller Möglichkeiten erlaubt,
bedeutet, dass die Theorie des Archetypischen die reine Form einer Verweigerung
der Einsicht in die Produktivität des Kulturzerfalls darstellt.

Dagegen muss darauf insistiert werden, dass der Gegenstand eines Beobachtungsund

Wahrnehmungsvorgangs und die Bedeutung, die Ausdruck einer symbolischen
Funktion ist, prinzipiell nie als identische behauptet werden können. Vielmehr ist die
Nicht-Identität Voraussetzung aller, auch der ästhetischen Lernprozesse (Brock
1977; 1986). Die Verdeutlichung der ästhetischen Erfahrung des Neuen, das deregulierend

in etablierte Lemmuster eingreift, ist eine Dimension allen Lernens und
speziell der kulturbildenden Symbolisierungen. Insofern ist die Verbürgung des
immer schon Natürlichen kein Anstoss für Lernprozesse. Deshalb gelingen auch die
archetypisch so überaus strapazierte Begriffslosigkeit der Bilder und ihre strikte
Entgegensetzung gegen alles Begriffliche nur, wenn an die Stelle einer
aktivierungsbedürftigen ästhetischen Erfahrung ein Automatismus gesetzt wird, der Ästhetik
eliminiert. Ästhetische Divergenz zwischen Bedeutung und Beobachtbarkeit ist das

Begriffliche am Bildlichen selbst. Bilder müssen in kulturell spezifischen Kontexten
als Bedeutungen aktualisiert werden, indem eine Entsprechung zwischen Gestaltung
und Struktur das Problem des ästhetischen Bedarfs in konkreten Visualisierungen
bearbeitet, ohne die ein Bild nicht existieren würde. Die Gefahr der lähmenden
Überbestimmtheit von Symbolen entspricht symmetrisch der einer Beschwörung der
in sich geregelten, aber keiner Explikation zugänglichen Welt schweigender
S ymbolismen. Symbolsysteme sind in anthropologischer Hinsicht sowohl determiniert
wie determinierend: determiniert durch letztlich biologische Funktionskomplexe,
determinierend hinsichtlich der Bestimmtheit, die den biologischen Funktionen in
einer ästhetisch-kulturellen Darstellung verliehen wird (Sperber 1975:34ff., 128ff.).

98



Was an kulturellen Variationen vorliegt, druckt die Determiniertheit aus, die Voraussetzung

ist für die symbolisch differenzierende Variabilität der je bestimmenden
kulturellen Ausdrucksgrössen innerhalb vergleichbarer System-Umwelt-Beziehungs-
Kontexte. Das heisst: die Anerkennung einer Biologie derkulturellen Determiniertheit
schliesst symbolische Akkulturierung des Besonderen nicht aus, sondern erfordert
diese. Anthropologie der Einbildungskraft zielt nicht auf den Organismus des
Seelischen, sondern auf die Regulierungen der imaginativen Energien. Entgegen
allen überzeitlichen Suggestionen ist eine Einbildungskraft ohne spezifischen
historischen Kontext blind, sind ihre Symbolisierungen ohne differenziellen Bezug zu den
Medien gesellschaftsrelevanter Symbolisierungen und damit des Zwangs zur
diskursiven Kommunikation leer.

Symbolbildung und Symbolgebrauch sind auf ihrer ästhetischen, künstlerischen
und sensuellen Ebene autonome und spezifische kognitive Fähigkeiten. Ihr Mechanismus

greift tiefer als das Bild, das ihn ausdrückt. Wahrnehmung, Konzeptualisierung
und das Funktionieren des Gedächtnisses, der Speicher und des Tradierbaren haben
an der Bildung anthropologischen Erkennens ebenso teil wie an der Gesamtorganisation

der Sinnbilder. Der Symbolgebrauch ist kein Instrument sozialer Kommunikation,

auch wenn er über mediale Aneignungen in Rollenbewusstsein überführt und
getestet werden kann, sondern deren wesentliche Voraussetzung. Interkulturelle
Bezugnahmen, dieeinen Hang zu Archetypen undästhetischen Universalien ausreizen,
sind nur in vagen, diffusen und semantisch mehrdeutigen Bildsystemen darstellbar.
Auf einer bestimmten Ebene können symbolische Explikationshandlungen sich
selber nicht durchschauen, weil sie keine Gestalt finden würden und weil das bildlich
Diffundierende in einen kognitiven Vorrang des Begrifflichen überführt werden
müsste. Die Existenz von Symbolen, die den Vorstellungen von einer umfassenden
allgemeinen Sprache des Menschen entgegenkommt, ist keine positive und
universalistische Ordnung innerhalb einer Lexikalik des angewandten Sprechens.
Die Existenz der Symbole wird aufder Ebene derparole, nicht der langue artikuliert
(de Saussure 1982; Barthes 1979). Symbolsysteme bedürfen der jederzeitigen
prinzipiellen Rekonstruktion mittels medialer, d.h. künstlicher Darstellungsleistungen.
Sie liegen empirisch nur als angehäufte Partikel eines diffundierenden, sich selber
nicht transparenten Gedächtnisses vor. Die Zerstreuung der Zeichen in der Zeit
(Raphael 1945, 1979) beschreibt den Gedächtniszwang: Erinnerung als Rache
einerseits, als Chance zur Aneignung andererseits. In dem Masse, wie das Gedächtnis
vom Verlust eines naturgeschichtlichen Regulationsmechanismus abhängt, zerfällt
das vermeintlich identisch Symbolische in zwei Teile: in eine korrespondierende
Kraft und in Artikulation. Die Artikulation erzwingt die Abwesenheit der
korrespondierenden Kraft. Andernfalls gäbe es nur vorbewusste Ordnung, in welcher
weder Gedächtnis noch Symbolisierungen statthaben könnten. Deshalb muss die
Bewegung der Semiose und Signifikation in allen Formen -der primitiv-magischen,
symbolisch-mythischen und modern-rationalistischen - strikte von der
pseudophysikalischen Bewegung unterschieden werden, die vorgeblich mit der natürlichen
Bewegung der Dinge zusammenfallen soll. Die unter dem Gedächtniszwang als
mythisch abgelagerte Erinnerung an den Verlust suggestiver Primärordnungen
aufgewiesene Notwendigkeit, die gegebene Umwelt und die System-Kontext-
Beziehungen in Symbolisierungen anzueignen und zu verändern, beinhaltet nicht
eine überzeitliche Wertschätzung von «Kunst», «Artifizialität», «kreativer
Eigentlichkeit», «mythopoetischer Intuition». Symbolisierungen sind geschichtli-

99



che Wirkkräfte, Historie ohne symbolische Differenzierung ein abstrakter
Machtanspruch. In dieser Verflechtung existiert Kunst sozusagen ohne Anfang: die
historische Existenz des Menschen hängt zusammen mit der kontinuierenden
Imagination, die in fokussierenden Symbolen sich entwirft, verfestigt, verändert.

Die Behauptung positiver Erfahrungen im Bereich von Kinderzeichnungen und
Ursprünglichkeit, Primitivität und Vorvernunft, Geisteskrankheit und universalen
Symbolen, Archetypen und Atavismen ist Ausdruck einer ästhetischen Strategie, die
auf einen Rückfall in naive Ontologie zielt, einen vorkritischen Zusammenhang von
omnipotenter Subjektivität und absoluter, teleologisch geregelter Objektivität. Die
Signifikanz des Unbewussten wird in solchen Ansätzen instrumentalisiert: seine
vorgebliche Komplexität wird immer wieder in den Dienst regredierender und
reduzierender historischer Kräfte gestellt. Seine höher entwickelte Signifikanz wird
nicht produktiv angeeignet; das Irrationale erscheint nur als kampfrhetorische
Instanz gegen angeblich vorherrschende abstrakte Vernunft, gilt nur reduktiv, nicht
als Bewusstseinsqualität. Die spezifische Struktur der menschlichen Formenwahrnehmung,

die zivilisatorisch nicht unproblematische Entwicklung zunehmend
abstraktformaler Bezeichnungsmittel werden durch atavistische Behauptungen
zugedeckt, die suggerieren, dass ihr Gehalt der Wahrnehmung ohne Verformung
präsentierbar sei.

Eine universale Symbolik, die aus endlich gefundenen elementaren Formen
(Rubriken, Ordnungen, Lexikaliken, Codes etc.) bestünde, wäre schlicht
bedeutungslos. Die atomistische Banntheorie des Einzelphänomens bliebe singular und
zufällig. Deshalb wird das Authentische in der tradierten Primitivismusdebatte als
Metaphysik behandelt. Diese Suggestion lässt sich als undurchschautes Kulturideal
durch den Nachweis auflösen, dass das Authentische und das Archetypische niemals
Elemente von Bildern, sondern nur Momente eines Diskurses - zu denen Bilder
gewiss zählen -sein können. Das Authentische erscheint unteraktuellen Dispositionen
nicht als Visualisierung, sondern als Aneignung eines bestimmten Rezeptionsver-
haltens kraft der Tatsache, dass die Formensprache des Werks mit dem
Interpretationshorizont des Betrachters sich prinzipiell nichtdeckt Wenn derPrimitivismus
meint, das Problem der Repräsentanz als einfaches Darstellungsproblem begreifen
zu können, dann fordert er einen Dezisionismus für sich, der schon deshalb
uninteressant ist, weil er sich selber nicht für historisch kritisierbar hält. Das Symbolische
aber ist immer mit einer Aufhebung signaletischer Handlungsgebote verbunden; es
vernichtet den Bann ursprünglicher Bedeutungen. Diese Aufhebung ist identisch mit
dem Begriff «Abstraktion» im zivilisatorischen Kontext. Eine universalistische
Kultur ist im Endeffekt leer an Erfahrungen. Simulatorische Strategien der
wirklichkeitsleeren Zeichenselbstbeziehungen - abgesehen von ihrem Selbstwiderspruch

oder ihrem analytischen Zugriff auf noch zu klärende empirische Phänomene

- haben zumindest diskursiv eine unbestreitbare Relevanz, weil sie den Prozess
einer universalistischen Weltkultur unter dem Diktat selektiver industriekultureller
Muster artikulieren. In gewisser Weise werden die sakralen Autoritätsstrukturen
eines Bilderverbots mit scheinbar gegenteiligen Mitteln auf diesen diskursiven
Ebenen fortgesetzt: die Sehnsucht nach dem Bann des Heiligen scheint hinter
entwerteten Bildern auf. Auch hier hiesse Transsubstantiation nicht Offenbarung,
sondern Bilderverbot. Das zeitgenössischeMittel dazu istdie beschleunigte zirkulative
Entwertung des Bildes, die durch seine Multiplikation und Omnipräsenz eine
strukturelle Bildvernichtung vornimmt. Die aktuelle universale Verfügbarkeit in der

100



visuellen Kultur und Öffentlichkeit ist die aktuelle Version eines seiner Kraft
beraubten Bildverbots.

Ohne Untersuchung des Mechanismus einer Entsprechung von Formfindungen
zum Realen kann die Kraft der Symbolisierungen nicht begriffen werden. Es geht um
die «Wahrheit des Scheins». Das künstlerische Erfinden muss als Prozess des
Auffindens, Konstruktion als Transparenz, Objektivismus als Inszenierung
verständlich werden. Die Wahrheit des Machbaren wird mit grossen Anstrengungen in
Schein verwandelt, damit die Mechanismen einer bestimmenden Realität als
Voraussetzung der Formulierung darstellbar sind. Eines der beliebtesten Surrogate in
Symbolvorstellungen dürfte sein, dass ein Geistdes Symbolischen sich transkulturell
ausdrückt. Man führt urbildliche Struktur - im Sinne Jungs und Bachelards - auf
universal unveränderte Bedürfhisse des seelischen Ausdrucks zurück. Symbole
seien dann - präfiguriert durch einen Naturalismus der inneren menschlichen
Apparate - allgemeine «Quellen der Manifestation des menschlichen Geistes» (Lauf
1976: 7). Zweifellos ist das Symbolische eine überindividuelle und transpersonale
Aussagestruktur, die sich Verschiebungen im Gehalt anpassen kann. Aber eine
Symboltheorie ist nicht im Gegenzug zum Modell diskursiver Kommunikation
begründbar. Jeder authentische Gehalt des Symbolischen ist prinzipiell eine auf
Übersetzungsnotwendigkeit hinwirkende Tendenz. Das rationale Verstehen ist kein
Denken jenseits des Symbolischen. Die archetypischen Theorien und
universalästhetischen Suggestionen erhalten ihre Kraft allein aus der Delegation der
Beschreibungsprobleme des Symbolischen. Sie brechen den nicht abschliessbaren
Annäherungsprozess ab und schliessen Bedeutung als Transzendenz der Schrift mit
ihrem apodiktisch beschworenen Scheitern vor dem Eigentlichen kurz. Wenn es

zeigbare Symbole gibt, dann können siebeschrieben werden. Es gibtkein universales
Argument für die Heterodoxie von Sprache und Bild ausser metaphysischen und
ursprungsontologischen. Die Unterscheidbarkeit von Sprache und Realität ist nicht
identisch mit den Grenzlinien zwischen verschiedenen Denkformen. Auch die
Zuschreibung von Ambivalenzen und Unscharfen, selbst von Widersprüchen und
Aporien ist hinreichend rational. Das gerade durch Kunst provozierte ästhetische
Umschreiben des Aporetischen am Sprachzwang ist nicht Beleg für das Ende,
sondern fürden Funktionsablaufdes rationalen Denkens, sofem man unterRationalität
dieErfahrungsangemessenheit des reflexiven Denkens und die Veihaltensmöglichkeit
von an Steuerungsansprüche anpassbaren Bildwirkungen versteht. Ein Zeigen setzt
die Verwendung eines Codes voraus, ein Bild enthält eine mögliche Beschreibung,
Beschreibungen unterliegen der Ordnung der Sukzession; Sukzessionen werden
durch begriffliches Operieren strukturiert; die darin zur Verwendung gelangende
Schrift ist das Medium konstituierterRationalität für die Darstellung dieser Sukzession.
Das bedeutet auch, dass die medialen Aspekte nicht nur dem Rationalitäts-, sondern
auch dem Plausibilitätsgebot genügen müssen. Die Darstellung der Zerlegung der
Sukzessionen kann nur durch Verbildlichung geschehen. Es machtkeinen Sinn, von
irgendeiner Art der Chiffrierung oder Codierung zu behaupten, ihre Sprache bestünde
darin, ein anderes Sprachsystem zu verletzen oder zu überwinden. Die Nichtver-
fügbarkeit über Metaphern bedeutet nicht, dass Unbegriffliches irrational sei. Die
Behauptung, Rationalität könne die «innere Form und Ganzheit des Symbols nicht
erfassen» (Lauf 1976:9), ist unhaltbar; kein Bild, kein Symbol kann etwas darstellen,
ohne etwas zu sagen. Wieso sollen nicht alle Arten des Sagens - erst recht die
deregulierenden einer poetischen Assoziation, eines intuitiven Synkretismus, sofem

101



diese auf Ontologiebehauptungen verzichten - in die Aussagekraft von Bildern, in
die Realität ihrer Wirkungen eingezogen werden? Der Aufweis eines Nichtsprachlichen

an Bildern - vollkommen kongruent sowohl mitdem Paradigma der Reflexion
wie dem einer Erneuerung des ästhetischen Realismus in den Konzeptionen der
Moderne - ist eine rationale Interpretation der Mehrdeutigkeit und Ambivalenz einer
ästhetischen Darstellungsform. Weit davon entfernt, an die Grenzen von «Sprache»
zu stossen, restrukturiert sich eine Fülle von Sprachformen an der Erfahrung der
Grenze kategorialer Bestimmungen. Ein Symbol bestehtgeradezu darin, nicht innere
Ganzheitzu sein, sondern ein verdichtetes Fragment, das Hinweise auf die suggestive
Kompensationskraft eines Universalen darbietet. Deshalb sind es die Sprache erst
ermöglichenden vorreflexiven Bilder, die den Diskurs des Bewusstseins stärker
provozieren als universalistische Symbolbehauptungen, weil sie im Unterschied zu
deren meditativem Glückserlebniszwang die rational nicht bewältigbare Angst vor
der Kraft der Bilder in die Diskurse der Sprache wie des Visuellen als Widerspruch
einbauen.

Das Metaphorische ist kein Bilderschatz und keine rhetorische Technik, sondern
eine bestimmte Form der Organisation von bereits bekannten Zusammenhängen,
gegen die dasUrteil des Scheins als Verdachtder illegitimen Wiiklichkeitsbehauptung
mobilisiert wird. Es setzt bestimmbare und historisch differenzierbare Niveaus von
Erfahrungen voraus. Im begrifflichen Diskurs muss das Metaphorische als Störung
und deshalb als Moment einer Restrukturierung des Theorieprozesses erhalten
bleiben. «Die Erklärung des exotischen Fremdkörpers zur blossen Metapher ist ein
Akt der Selbstbehauptung: die Störung wird als Hilfe qualifiziert. In der Erfahrung
entspricht dem die Notwendigkeit, auch den überraschendsten Auftritt an der Grenze
zum vermeintlichen Wunder noch als dem kausalen Gesamtsystem angehörig
einzugliedern» (Blumenberg 1979:78). «Metaphern sind in diesem Sinne Leitfossilien
einer archaischen Schicht des Prozesses der theoretischen Neugierde» (Blumenberg
1979: 75). Im «Archaischen» ist eine philosophische Suggestion unserer Kultur
verborgen, die Metapher als Verunreinigung der theoretischen Vernunft und damit
sowohl als Grenzfall wie als Residuum des Begrifflichen zu behandeln (Thompson
1981; Grassi 1979). Das Metaphorische belegt das gegenüber einem System
Widersinnige und Sperrige, keinesfalls das diskursiver Darstellbarkeit sich Entziehende.

Metaphern lassen sich zu Symbolketten ausbauen, deren Darstellungsmechanismus

eine Rationalität ausserhalb der formalen Werte und der kategorialen
Sprachen aufbaut (Danto 1984:286ff., 309ff.). Der Gehalt des Archaischen und die
Normativität der ästhetischen Universalitätsbehauptungen sind im Wahrnehmungs-
prozess des neuzeitlichen Denkens unentbehrlich. Sie können aber nicht als positive
Wesenheiten geschaut, sondern müssen in ihrem funktionsbezogenen Zusammenhang

mit der Binnendifferenzierung und Dezentrierung des gesamten Bewusst-
seinsaufbaus akzentuiert werden. Der universale Symbolismus einer Lesbarkeit der
Welt verläuft unterhalb der theoretisch geleiteten Interpretationssysteme, weil der
Bewusstseinsprozess nur über radikale Widerstandsmomente eine Rationalität von
Kontexterfahrungen aufbauen kann. «Dass die Welt ein Buch sei, in dem man lesen
würde, ist eine metaphorische Erwartung über die Art der Erfahrung. Sie ist aus der
lebensweltlichen Einstellung vor aller Theorie und unterhalb aller Theorie in unserer
Geschichte schwer wegzudenken und schon deshalb rückwirkend im Auge zu
behalten, weil sie den blossen Nutzungswert der Welt, vermittelt durch das Instrument

der Wissenschaft, als säkularen Richtungssinn des theoretischen Verhaltens zu

102



verstehen gibt. Die Begeisterung ist atavistisch, mit der Sachverhalte aufgenommen
werden, die an derNatur wieder etwas zu entschlüsseln geben oder gar das Verhältnis
von Schrift und Leser in den Naturprozess selbst einzuführen scheinen» (Blumenberg

1979: 81).
Eine skeptische Funktionstheorie im Bereich der ästhetischen Universalien lässt

sich folgendermassen zusammenfassen. Es gibt keine ästhetischen Universalien.
Universal ist einzig ein unhintergehbarer Bedarf, ästhetische Universalien als
Reizbegriff gegen konkrete, positive Ganzheitsbehauptungen zu wenden. Was mit
ästhetischer Universalisierung je gemeint ist, kann nur im Rahmen einer konkreten
Kultur, im Funktionskreis je spezifischer Lebensformen und Sprachspiele geklärt
werden. Der Zugriff auf eine transkulturelle Grösse ist nur möglich durch eine
spezifische, kulturrelative, empirisch vereinzelte Bezugnahme. Somit verweist die
Universalitätsbehauptung auf den ethnisch-rituellen Bedarf an Pauschalisierungs-
formeln in einer bestimmten Kultur. Wird dieser spezifische Rück-Bezug verlassen
zugunsten einer Allgemeinheitsbehauptung, dann wird im Feld der ästhetischen
Universalien einzig wiederholt, was Immanuel Kant in der «Kritik der theoretischen
Vernunft» als Aporie ihrer ontologischen Suggestion analysiert: eine haltlose,
unkontrollierbare Überdehnung menschlicher Erkenntnisfähigkeit. Zu ihr müssen
die vermeintlich «irrationalen» Kräfte gerechnet werden. Es gibt ästhetische
Universalien nur in dem Masse, in dem Symbolisierungen konstruiert werden. Die
Suggestionen eines vorbegrifflichen ästhetischen Universalismus müssen durch
einen Konstruktivismus derästhetisch erweiterten Vernunft abgelöst werden. Das ist
ohne Verlust möglich. Die archetypischen Fassungen des ästhetischen
Universalienproblems verweisen aufeinen Bereich von Bewusstsein, der nicht preisgegeben,
von ihnen selbst aber nicht differenziert beschrieben werden kann.

Literaturverzeichnis

ADORNO Theodor W.
1970. Ästhetische Theorie. Frankfurt: Suhrkamp.

APEL Karl-Otto
1988. Diskurs und Verantwortung. Das Problem des Übergangs zur postkonventionellen

Moral. Frankfurt: Suhrkamp.

BARTA FLIEDL Ilsebill und Christoph GEISSMAR (Hrsg.)
1992. Die Beredsamkeit des Leibes. Zur Körpersprache in der Kunst. Salzburg und

Wien: Residenz.

BARTHES Roland
1979. Elemente der Sémiologie. Frankfurt: Syndikat.

BLOCH Emst
1969. Das Prinzip Hoffnung. Frankfurt: Suhrkamp.

103



BLUMENBERG Hans
1979. Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma einer Daseinsmetapher. Frankfurt:

Suhrkamp.

BÖHME Gemot
1989. «Für eine ökologische Naturästhetik. Ein Gespräch mit Florian Rötzer».

Kunstforum International (Köln) 104, S. 305 - 313.

BÖHME Hartmut
1989. Natur und Subjekt. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

BREDEKAMP Horst, Michael DIERS und Charlotte SCHOELL-GLASS
1991. Aby Warburg. Akten des internationalen Symposions Hamburg 1990,

Weinheim: VCH.

BROCK Bazon
1977. Ästhetik als Vermittlung. Köln: Dumont.
1986. Ästhetik gegen erzwungene Unmittelbarkeit. Köln: Dumont.

CHOMSKY Noam
1969. Aspekte der Syntax-Theorie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

DANTO Arthur
1984. Verklärung des Gewöhnlichen. Eine Philosophie der Kunst. Frankfurt a.M:

Suhrkamp.

ECO Umberto.
1977. Zeichen. Einführung in einen Begriff und seine Geschichte. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp.
1988. «Wer ist schuld an der Konfusion von Denotation und Bedeutung? Versuch

einer Spurensicherung». Zeitschrift für Semiotik (Tübingen) 3, S. 189 - 207.

FEYERABEND Paul
1976. Wider den Methodenzwang. Skizze einer anarchistischen Erkenntnistheorie.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1978. Der wissenschaftstheoretischeRealismus unddieAutorität der Wissenschaften.

Braunschweig/Wiesbaden: Vieweg.

GRASSI Ernesto
1979. Die Macht der Phantasie. Zur Geschichte abendländischen Denkens.

Königstein: Athenäum.

HABERMAS Jürgen
1976. «Was heisst Universalpragmatik?», in: APEL Karl-Otto (Hrsg.),

Sprachpragmatik und Philosophie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 174 - 272.

JUNG Carl Gustav
1968. Der Mensch und seine Symbole. Ölten: Walter.

104



1975. Über die Psychologie des Unbewussten. Frankfurt; Fischer.
1984. Archetyp und Unbewusstes. Grundwerk Carl Gustav Jung, Bd. 2. Ölten:

Walter.
1985. Mensch und Kultur. Grundwerk Carl Gustav Jung, Bd. 9. Ölten: Walter.

KAMPER Dietmar und Christoph WULF (Hrsg.)
1987. Die sterbende Zeit. Zwanzig Diagnosen. Neuwied und Berlin: Luchterhand.

KANDINSKY Wassily
1952. Über das Geistige in der Kunst. Bern: Benteli.
1955. Punkt und Linie zu Fläche. Bern: Benteli.

KEPES Gyorgy
1944. Sprache des Sehens. Mainz und Berlin: Florian Kupferberg o.J.

KLEE Paul
1921/22. Beiträge zur bildnerischen Formenlehre. Basel/Stuttgart: Schwabe o.J.

KLEINT Boris
1980. Bildlehre. Der sehende Mensch. Basel: Schwabe.

LAUF Detlef Ingo
1976. Symbole. Frankfurt: Insel.

MALEWITSCH Kasimir
1962. Suprematismus. Die gegenstandslose Welt. Köln: Dumont.

OLIVA Achille Bonito
1983. Critica ad Arte. Panorama della Post-Critica. Milano: Giancarlo Politi.

PLATON
1957. Symposion. Sämtliche Werke Bd. 2. Hamburg: Rowohlt.

POHLEN Annelie (Hrsg.)
1982. Zeichen und Mythen. Orte der Entfaltung. Köln: DuMont.

RAPHAEL Max
1945. Prehistoric Cave Paintings. New York: Pantheon Books.
1979. Wiedergeburtsmagie in der Altsteinzeit. Zur Geschichte der Religion und

religiöser Symbole. Frankfurt: Fischer.

RECK Hans Ulrich
1986. ZeichenIZeitlSymbolzerfall. Philosophisch-poetische Streifzüge durch drei

imaginäre Landschaften. Basel: Interkulturelle Symbolforschung.
1988. Kanalarbeit. Medienstrategien im Kulturwandel. Basel/Frankfurt a. M.:

Stroemfeld/ Roter Stem.
1991a. Grenzziehungen. Ästhetiken in aktuellen Kulturtheorien. Würzburg:

Königshausen und Neumann.

105



RECK Hans Ulrich
1991b. «Von Warburg ausgehend: Bildmysterien und Diskursordungen», in: RECK

Hans Ulrich (Hrsg.), Imitation und Mimesis. Köln: Kunstforum Bd. 114, S. 198-
225.

1992. «Medientheorie und -technologie als Provokation gegenwärtiger Ästhetiken»,
in: HUBER Jörg (Hrsg.), Wahrnehmung von Gegenwart. Basel/Frankfurt a. M.:
Stroemfeld/Roter Stern, S. 169-188.

1993. Zugeschriebene Wirklichkeit. Alltagskultur, Design, Kunst, Film und Werbung
im Brennprunkt von Medientheorie. Habilitationsschrift Universität Wuppertal
1991. Basel/Frankfurt a. M.: Stroemfeld/Roter Stern (im Druck).

SANER Hans
1988. «Der Mensch als symbolfähiges Wesen», in: BENEDETTI Gaetano und Udo

RAUCHFLEISCH (Hrsg.), Welt der Symbole. Interdisziplinäre Aspekte des

Symbolverständnisses. Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht, S. 11-22.

SAUSSURE Fernand de
1982. Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft. Berlin: de Gruyter. 6.

Nachdruck der 2. Auflage von 1967.

SPERBER Dan
1975. Über Symbolik. Frankfurt: Suhrkamp.

STEGMÜLLER Wolfgang
1965. Glauben. Wissen und Erkennen. Das Universalienproblem einst und jetzt.

Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

STEGMÜLLER Wolfgang (Hrsg.)
1978. Das Universalienproblem. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

SZEEMANN Harald
1985. Individuelle Mythologien. Berlin: Merve.

THOMPSON Michael
1981. Theorie des Abfalls. Stuttgart: Klett-Cotta.

WARBURG Aby
1980. Ausgewählte Schriften undWürdigungen. Hrsg. v. Dieter Wuttke. Baden Baden:

Kömer.
1988. Schlangenritual. Ein Reisebericht. Hrsg. von Ulrich Raulff, Berlin:

Wagenbach.

106


	Gibt es ästhetische Universalien?

