Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 16 (1992)

Artikel: Gibt es asthetische Universalien?
Autor: Reck, Hans Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007626

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007626
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hans Ulrich Reck

Gibt es asthetische Universalien?

Die Skepsis gegen Universalien ist der Kultur der Moderne von Anfang an einge-
schrieben. Die aktuelle Kritik am eingeschrinkten Rationalismus der Wissenschaf-
ten zeigt vehement, dass die Sdkularisierung religidser Universaldeutungsanspriiche
kulturell nicht einfach hingenommen werden kann. Entsprechend verfiihrerisch
erscheint es, umfassende Welterfahrungsinhalte und Deutungsmuster dem Bereich
des Asthetischen zu iiberschreiben. Was begrifflichem Operieren nicht gelingt, solle
also gerade die Wahmehmungsmuster steuern? Der biologischen Begrenzung des
Wahmmehmungsapparates wire ein Aufweis derjenigen Steuerungsmechanismen
unserer Erfahrung zu danken, die theoretisch zwar nicht beweisbar wiren, sich aber
vor- und ausserbegrifflichen Wahmehmungen erschliessen, mithin fiir die lebendige
Erfahrung als offensichtlich erweisen liessen? Antithetische Formulierungen haben
nach wie vor Konjunktur. Auch wenn sich weder erkenntnistheoretisch noch
anthropologisch Griinde beibringen lassen, das Erkenntnisvermégen aufzuspalten
und das vermeintlich «Rationale» (auf Operatives reduzierter Verstand) gegen das
vorgeblich «Intuitive/Irrationale» (auf Synthetisches ausgedehnte Instinkte) auszu-
spielen: die Beliebtheit solcher Entgegensetzung hat ldngst die Debatte um die
«harten» Wissenschaften erreicht und steigt in dem Masse, wie sich die Bearbeitung
derindustriell-technischen Probleme in dermodernen Lebenswelt einer konzeptuellen
Losung entzieht. Das steht hier nicht zur Diskussion. Hinzuweisen aber bleibt auf die
Beobachtung einer gewissen Ungleichzeitigkeit von Moderne und Universalismus
in der Kultur der letzten 200 Jahre. Gegen ein verkiirztes Selbstverstindnis scheint
nicht nur der Hinweis auf den Hang zur 4sthetischen Universalisierung notwendig,
sondern auch die Einsicht, dass die Kultur der Modemne — ihre Rationalisierung,
Institutionalisierung und Ausdifferenzierung — einen Selbstwiderspruch provoziert.
Erkldrungsnotwendig ist nicht, dass «<noch» inder Modeme solche Universalisierungen
tiberlebt haben. Erkldarungsbediirftig ist die Einsicht, dass «gerade» moderne Kultur
ohne Reaktivierung archaischer Ganzheitssuggestionen ihren Fragmentierungs-
anspruch nicht behaupten kénnte.

Es bleibt zu erinnern, dass das Universalismusproblem dem abendlindischen
Denken notwendig innewohnt (Stegmiiller 1965; 1978). Es ist mit dem Schritt von
mythologisch-nominalistischen zu empirisch-realistischen Konzeptionen der
Weltbeschreibung, historisch mitdem Ubergang von Platon zu Aristoteles, verbunden.
Mit der Problematisierung des Erkennens und der Forderung, es habe sich metho-
disch und reflexiv (also: meta-empirisch) auszuweisen, entsteht eine prinzipiell nie
mehr aufzulosende Angst vor Wirklichkeitsverlust. Was wirklich ist, erscheint als
Ausdruck einer Differenz zwischen Beschreibung/Denken und Existenz/Realitét. Es
ist immer auch ein hypothetisches Konstrukt und wird unverfiigbar. Diese
Unverfiigbarkeit wendet sich auf das Denken zuriick, das nicht mehr nur die
Wirklichkeit, sondern sich selbst dem Unwirklichkeitsverdacht aussetzt. Dagegen —

Ethnologica Helvetica 16, 1992: 91-106 91



im Namen derselben Anthropologie, aber aus einer anderen Richtung —revoltiertdie
Suggestion, iiber eine kohiirente, umfassende Wirklichkeit (und damit eine Méglich-
keit, sich koh#rent zu beschreiben und zu denken) verfiigen zu kénnen. Dass die
Differenzierung und Segmentierung in der modernen Kultur die Scheinhaftigkeit
eines so Umfassenden voraussetzt, kann problemlos hingenommen werden, erklart
abernicht, weshalb —umgekehrt — diese Differenzierung durch eine positive Totalitét
des Universalen wieder soll aufgeltst oder mindestens untermalt werden kénnen.
Gegen die antithetische Polemik und Rhetorik eines ideologisch besetzten Kultur-
kampfes muss eine tiefere Einsicht in den Zusammenhang von archetypischer
Stilisierung, ontologischem Universalismus und dem Zerfall der pyramidalen
Werthierarchie der Moderne entwickelt werden. Die Einheit des Wahren, Guten und
Schonen ist eine hilflos regredierende Fiktion gegeniiber der empirischen
Asthetisierung des Alltagslebens in der Industriekultur und Massenmediengesellschaft.
Der Verzichtauf moralisch «druckvolle» Hierarchien der dsthetischen Werte in einer
Mythologie von «Hochkultur» zwingt dazu, die Suggestion des Archetypischen im
Zerfall der Monokultur ebenso zu problematisieren wie die Individualisierung der
Primissen der zahlreichen, atomisierten Subkulturen. Systemtheoretische Selbst-
geniigsamkeit unterliuft die Bedingungen der dsthetischen Differenz ebenso wie die
Behauptung eines intakten Universalismus in der herkémmlichen Semantik von
«Hochkultur».

Produktiv beerbt werden muss das Moment der Faszination in den modernen
Auspridgungen einer Suche nach #sthetischen Universalien. Ob #sthetische
Universalien existieren, miisste aus der Sicht der wesentlichen dsthetischen Produ-
zenten der Moderne umstandslos bejaht werden (Kandinsky 1952, 1955; Malewitsch
1962; Klee 1921/2; Kepes 1944; Kleint 1980). Gerade die Verschiebung der
mythologischen Gehalte des Universalen auf die bildgrammatischen, methodischen
Erzeugungs- und Strukturierungsformen einer gestalterischen Elementarsprache mit
transkulturellem Geltungsanspruch belegt das fiir die Moderne insgesamt wesentli-
che Interesse an der Existenzmdglichkeit eines #sthetischen Universalismus. Die
realistische Position — das Zulassen der Wirklichkeit von Allgemeinbegriffen im
Sinne einer Realexistenz — belebt allerdings nicht allein die dsthetische Debatte mit
ihrer nachkonzeptuellen Zuspitzung auf die individuellen Mythologien (Szeemann
1985; Oliva 1983; Pohlen 1982; Reck 1986) und die regionalen, figurativen Versuche
der 80er Dekade. Sie markiert unveréndert einen Grenzpunkt der sprachpragmatischen,
grammatiktheoretischen und erkenntniskritischen Positionen in der Methodendebatte
der zeitgendssischen Philosophie (Chomsky 1969: 43ff.; Habermas 1976: 198ff.;
Apel 1988: 306ff.). Wie unterschiedlich die Interpretationen im einzelnen sind, so
unhintergehbar erscheint der Bezug auf das Thema der Universalien. Ob es um die
Zuriickweisung der naturgeschichtlichen zugunsten anthropologischer Archetypen
geht (Bloch 1969: 67ff., 181ff.), um die Frage der Existenz theoretischer Entitiiten
(Feyerabend 1978: 63ff.): selbst das Postulat, dass, wenn alles machbar sei, auch das
Plidoyer fiir Divergenz und zusammenhanglose Fragmentierung alsrational akzeptiert
werden miisse (Feyerabend 1976: 35ff.), beansprucht eine universale Giiltigkeit.
Wenn zeitgendssisch jeder Wahrheitsanspruch auf die Geltung stofflich-empirischer
Universalitit verzichten muss und sich nur noch als Segmentierung und Frag-
mentierung einzelner Wirklichkeitskonstruktionen und -ausdriicke behaupten kann,
dannimmerhin beinhaltet das Zugesténdnis der Gleichwertigkeit dieser Segmentierung
die universale Geltung einer methodischen Formulierung dieses Vorgangs als

92



Anerkennung rationaler Orientierung. Deshalb verweist die bisher letzte grosse
philosophische Asthetik, diejenige Adornos (1970: 304ff.), auf die unaufldsliche
dialektisch-widerspriichliche Einheit von Universalismus und Fragmentierung als
Erkenntnisgehalt von Kunst kraft ihrer Sprachihnlichkeit.

Gegeniiber der hier einleitend skizzierten Hintergrundsthematik plidiere ich fiir
einen skeptischen Nominalismus. Mir scheint, man bend&tige keine abstrakte Ver-
teidigung eines Modernititsprinzips diesseits des Universalen und kénne nicht fiir
die Revokationen des Archetypischen, Mythischen und Archaischen als intuitiv
erweiterte Vernunft plddieren. Gegen abstrakte Postulate setzt ein skeptischer
Nominalismus auf die Beobachtung der Kulturentwicklung. Diese ist gekennzeichnet
durch permanente Recodierungen und Umcodierungen der im Kulturzerfall freige-
setzten Teilkulturen. Der Verlust der Einheitskultur eréffnet die Chance, die dsthetische
Signifikation vom Fetischcharakter der Dinge zu entlasten. Symbolisierung hat
keine zwingenden Vorgaben und verbindlichen Systeme mehr, sondern entwickelt
sich allein noch innerhalb von Nicht-Identitit und Zerfall. Gegen jede Evidenz-
behauptung und die Vortduschung eines stofflichen Kriteriums fiir Universalien
hingt die kritische Einsicht in Kulturentwicklung davon ab, dass Bedeutungen allein
kraft der Wahrnehmung der Darstellungsformen von Bedeutungsanspriichen ent-
wickelt werden konnen (Reck 1991a, 1993). Die Fortsetzung der Aufkldrung in der
Medienkultur (Reck 1988; 1992) emneuert die Einsicht in die Unverfugbarkelt der
Ganzheitssuggestionen. Es geht um die weitere Umschreibung eines Asthetikbegriffs
durch Fragmentierung und Differenz.

Solches wird vom Hang zum Archetypischen geleugnet. Mittels universaler,
positiv verfiigbarer Darstellungsformeln soll Realitit als in kiinstlerischen
Tiefensuggestionen positiv und identisch verfiigbare behauptet werden. Die #sthe-
tische Transformation und die medialisierende Verschiebung der Referenz werden
aufgehoben zugunsten einer Abbildung des Eigentlichen, Uberzeitlichen. Realitit
erscheint ungebrochen in den metalogischen Universalien menschlicher Existenz-
bedingungen, deren Symbolik zusammenfillt mit der archetypischen Reprisentation.
Nicht nur die ausdriicklich mit kollektivem Unbewusstsein und nichtzuginglichen
Mustern operierende Tiefenpsychologie rechnet zu der Geschichte zeitloser Uni-
versalitdtssuggestionen, sondern auch alle Theorien, die im Modus beispielsweise
des «Poetischen» die interpretative Arbeit an Symbolisierungen im Unerreichbaren,
im Schweigen sich Offenbarenden aufgehen lassen. Allen Varianten &sthetischer
Universalisierung einer ungebrochen zugidnglichen Welt der abschliessenden
Wahrheiten, der Identitédt &dsthetischer Normativitit mit Menschheitsgeschichte
eignetein Hang zur bedingungslosen Uberschreltung derhistorisch-gesellschaftlichen
Modellierung von Formeln in Richtung einer zeitenthobenen, direkten, intuitiv
durch gefiihlvolles Schauen zuginglichen, mystifizierten Wahrnehmung. Die
Mpystifikation erzwingt eine permanente Hypersensibilisierung aller sich aufdrin-
genden Andeutungen. Deren Intensitét erscheint erst jenseits der Gesellschaft und
der praktischen Wickvermdgen, ist also génzlich in den Kompensationsmechanismus
von Kunstsurrogaten eingebunden. Archetypisch interessierte dsthetische Univer-
salisierung entwickelt sich primér aus dieser abstrakten Weigerung, isthetische
Transformation als Rezeptionswirklichkeit anzuerkennen. Gleicherweise wird
mimetische Darstellung von den Bedingungen konkreter Medialisierungen abgeldst
und als direkt sich zeigende verfiigbar gemacht.

93



«Wie die Instinkte, von denen wir ja nicht annehmen, jedes neugeborene Tier
miisse sie sich individuell erwerben, so gibt es auch kollektive Vorstellungsmuster,
die dem menschlichen Geist angeboren und vererbt sind» (Jung 1968: 75). Die
Einheit von biologischer Determinierung und Riickkoppelung kultureller Erfahrungen
an die genetische Ausstattung des Menschen ist nur ein Mechanismus der Bildung
archetypischer Klassifikationen. Carl GustavJungintendierteine unverstelltreligidse
Ebene archetypischer Erfahrungen. Ihm geht es keineswegs nur um Handlungs-
orientierung oder die Erfahrung der Grenzen der Individualisierung und Differen-
zierung von Deutungsmustern. Dass dafiir eine biologische wie eine historische
Grenze anzunehmen ist, ist ein Topos der erkenntniskritischen Philosophie. BeiJung
intendiert das Archetypische eine Wiedergewinnung des Instinktiven und eine
Rehabilitierung des dsthetisch erhellenden, transzendent sich zeigenden Numinosen.
Archetypen sind keine Konstruktionen, sondern melden sich in konkreten Erfahrun-
genals Bildung solchen Bezugs. Archetypensind «gleichzeitig Bilder und Emotionen
(...). Ein blosses Bild ist nur eine Wortillustration ohne besondere Folgen. Wenn das
Bild aber mit Emotion geladen ist, gewinnt es an Numinositit» (Jung 1968: 96). Die
transzendierende Wirkung einer Erfahrung nicht eines bestimmten, sondern «des»
Geistes, nicht eines konkretisierten, sondern von Bewusstsein allgemein, entwertet
die #usserlichen Bilder und den begrifflichen Mechanismus. Sie ist ausgerichtet an
einer negativen Auffassung der Geschichte des Bewusstseins und am Plidoyer zu
einer Riickkehr zu den Tiefenschichten, in denen Anthropologie nicht mehr als
Zwang zur Differenzierung, sondern als Bedingtheit, Bestimmtheit und Ausprégung
reiner Natur, eines Zustands vorbewusster Evidenz auftritt. Die chronologisch ins
Vorgeschichtliche geriickte Tiefenschicht dessen, was menschliches Existieren in
der Ungleichzeitigkeit von «Psychischem» und «Rationalem» bis in unsere Zeit
hinein bestimmen soll, wird unverhohlen als Paradigma eines Primitivismus be-
schworen, dem jedes historische Geprige im Sinne einer erzwungenen Nachfrage
nach Alternativen zur Kulturkrise der Vormoderne abgesprochen wird. Das Primi-
tive erscheint als diejenige Einheit, die fiir den aufmerksamen modemen Menschen
im Modus einer archetypischen Erfahrung, des Numinosen, hinter dem blossen
Versinnbildlichungsmechanismus noch zugénglich ist. «Das, was wir heute als
Bewusstsein bezeichnen, hat sich erst allméhlich von den Instinkten getrennt. Aber
diese Instinkte sind nicht ganz verschwunden. Sie haben nur den Kontakt mit
unserem Bewusstsein verloren und sind daher gezwungen, sich auf indirektem Wege
zu behaupten» (Jung 1968: 85). Was mit sichtlichem Bezug auf Freuds lebensge-
schichtlich differenzierende Theorie der signifikanten Fehlleistungen im psycho-
analytisch-hermeneutischen Prozess behauptet wird, dehntden urspriinglich kritisch-
interpretierenden Zugriff aus und verwandelt ihn in einen positivistischen Materia-
lismus. Die Auffassung einer priméren Geltung der Instinkte ist ein Reduktionismus,
der den archetypischen Geistesinteressen eine klare Richtung vorschreibt und als
Beleginterpretiert werden kann, dassereinem theoretisch selektiven Blick entspringt,
derauf Eliminierung aller dsthetischen Begriindung und medial bewussten Aneignung
beruht. Bewusstsein erscheint hier als sein eigener Siindenfall. Ein Paradigma der
Kiinstlichkeit schiitzt indirekt vor dem blossen Operieren. Eigentliche Bilder sind
allein die im Modus des archetypischen Bezugsaufscheinenden Existenzerhellungen.
Sie sichern gegen Bewusstsein und Gedichtnis den Mechanismus des Nicht-
interpretieren-Miissens. Der materialistische Instinktistdas eigentliche Bewusstsein,
denn es sichert das operierende Uberleben. Nur dieses Setzen auf eine indirekt

94



erzwungene Archetypologie reguliert die Kontextbeziehungen instrumentell und
etabliert das Imaginire und Symbolische in einem Schutzraum, der fiir das Subjekt
allein als Bildschirm tiefer liegender Programme, als Medium, aber nicht als
Erkenntnisort der Programme dient. Archetypen sind fiir Jung beides: Bilder und
Mechanismus dieser Subjektentlastung. Bilder, die letztere liefern, sind herausra-
gende transzendente Symbole, die als Manifestationswelten verstanden werden
(Saner 1988: 11ff.; Jung 1975: 67ff., 80ff., 94ff.; Jung 1984: 46ff., 77ff.). Deshalb
vereint Jung (1975: 79/Anm. 15; 96/Anm. 3) die beiden, von ihm selber immer
wieder als widerspriichliche und unklare Definitionsmomente benannten Begriffs-
nuancen in einem Organismus: «Der Archetypus ndmlich — was man nie vergessen
sollte — ist ein seelisches Organ, das sich bei jedem findet» (Jung 1984: 184). Einer
oft wiederholten Organanalogie, die das Archetypische als unentbehrliches
Lebensorgan deklariert, ist das Archetypische als unerbittliche Autoritit eines
psychischnicht verfiigbaren Wesentlichen entgegengestellt. Es gehtum die «objektive
Psyche» und ihr natiirliches Fundament, ein kollektives, abschliessend Existenz-
deutungen bestimmendes Unbewusstes. «Ein Archetypus ist, wie schon gesagt, ein
dynamisches Bild, ein Stiick der objektiven Psyche, das man nur dann richtig
versteht, wenn man es als autonomes Gegeniiber erlebt» (Jung 1975: 110). Die
Heteronomie des menschlichen Bewusstseins liefert die Begriindung seiner syste-
matischen Selbstabwertung. Es geht nicht um die Anerkennung der Mechanismen
einer nicht-identischen Symbolbildung und die autonome Erkenntnisleistung von
durch Menschen medial, kiinstlich und kiinstlerisch gebildeten Interpretationsvor-
schligen, sondern um die Behauptung einer Vermittlung ausschliessenden Objek-
tivitiit, ein autonomes, alles erklidrendes Ged4chtnis. Das gelingt perfekt, sofern man
die Technik einer Erinnerung aufbringt, die 4sthetisch durch den Widersinn einer
«selbstindigen Heteronomisierung» menschlichen Wahmehmens moglich wird.
Jung (1968: 45) koppelt Phantasie an mythische Unbewusstheit, konkret: an Primi-
tivitiit. Obwohl er gelegentlich darauf verweist, dass weder Psyche noch Natur,
sondern nur die Weise, wie wir sie erleben, definiert werden kann (Jung 1968: 23),
fixiert er die bestimmenden Geschlechterbilder als individuelle Personalitdten im
Sinne eines vorab prigenden Programms. «Jeder Mann trédgt das Bild der Frau von
jeherin sich, nichtdas Bild dieser bestimmten, sondern einer bestimmten Frau. Dieses
Bild ist im Grunde genommen eine unbewusste, von Urzeiten herkommende und
dem lebenden System eingegrabene Erbmasse, ein 'Typus' (‘'Archetypus’) von allen
Erfahrungender Ahnenreihe am weiblichen Wesen, ein Niederschlag aller Eindriicke
vom Weib, ein vererbtes psychisches Anpassungssystem» (Jung 1985: 56f.; Platon
1957: 189 c ff.). Statt Asthetische Kritik eines instrumentell verformten Rationalismus,
damitdie Erweiterung der Sinnesorganisation und die Aktualisierung von Traditionen
eines in der Modemne reduzierten Wissens (H. Bshme 1989; G. B6hme 1989) zu
beférdern, ist Jungs Interesse auf eine gegengeschichtliche Primitivisierung der
Differenzierungsfdhigkeit bis hin zur Wiedergewinnung einer Riickkehr in
Ursprungsontologie, bewusstlos, gerichtet. Deshalb der Begriff der «Seele» beiJung
als organizistisches Assimilationsmedium fiir naturgeschichtlich notwendige
Fremdbestimmung des Asthetischen: die Seele verliert sich nach unten «in die
organisch-stoffliche Basis» (Jung 1984: 29) und geht nach oben in «eine sogenannte
geistige Form iiber, die uns in ihrem Wesen genau so wenig bekannt ist wie die or-
ganische Grundlage des Triebes» (Jung 1984: 29). Obwohl Jung (1975: 67; Jung
1968: 76f.) mehrfach darauf hinweist, dass rational nur von Mdoglichkeiten des

95



Vorstellens im Sinne vererbter Dispositionen, von bloss angeborenen Tendenz-
moglichkeiten gesprochen werdenkdnne, d.h. von allgemeinen Formungen bewusster
Motvbilder, die als voneinander verschiedene, abweichende im Sinne einer
Grundstruktur, nicht einer ausgebildeten positiven Totalitit zur Erscheinung kom-
men, stellt er doch nachdriicklich eine geologisch vorgestellte Tiefenschicht
schlummernder Bilder als N#hrboden heraus. Der kritisch mégliche Modus einer
Aneignung des Archetypischen im Sinne eines aktivierenden Riickbezugs auf
historisch abgelagerte Handlungen und Symbolisierungen zur Korrektur einer
entfremdeten Gegenwart wird zunehmend in positiven Bildern verdinglicht und
diesen untergeordnet. Archetypen sind solche Bilder. Die urtiimlichen Bilder eines
kollektiven Unbewussten sind nicht nur die #ltesten, sondermn die allgemeinsten
Vorstellungsformen. Sie reihen sich ein in die organische Funktionskette der
Energieerhaltung. Gelegentlich akzentuiert Jung zwar diese urtiimliche, abgelagerte
Schicht des Archetypischen als Gegenstand aktivierender Erfahrungen. Archetypus
erscheintals Bereitschaft einer subjektiven Reproduktion mythischer Vorstellungen.
Da Archetypen aber selbst bei Tieren vorkommen, handelt es sich bei dieser
Reprisentation nicht um eine selbstreflexive mimetisch-mediale Darstellungsleistung,
sondern einen naturgeschichtlichen Reflex. Der Archetypus ist beschrieben als eine
von aussen kommende Macht, die die Psyche mit Urgewalt ergreift und zur
Uberschreitung des Menschlichen zwingt (Jung 1975: 72ff.). Die Organismustheorie
der natiirlichen Kollektivseele wird kulturell durch permanente Reproduktion eines
Bedarfs an Ddmonen, welche die Erfahrung des Heteronomen durchsetzen.

Jungs Interesse kann zwar heute als kulturelle Anforderung interpretiert werdenim
Sinne einer Uberwindung der instrumentellen Rationalitit. Durch die Tatsache aber,
dass Jung das Irrationale dem kollektiven Unbewussten, Vernunft dem Bewusstsein
zurechnet, fillt er hinter alle Bemiihungen einer integrativen Organisation der
menschlichen Sinnesvermégen von Kant iiber die Surrealisten bis Piaget zuriick.
Statt Rationalitit und Irrationalitéit in einem erweiterten Bewusstseinsbegriff als
Orientierungskrifte menschlichen Verhaltens zu vereinen, hédlt er an einem
hierarchischen Stufenbau fest, der von Bewusstseinsfeindlichkeit geprégt ist. Das
mag — freudianisch gewendet — gegen vorschnell idealisierende Humanismen als
Mahnung wichtig sein, aber ihre Hierarchie istkeine der méglichen Erfahrungen, erst
rechtnichtderausdiesen folgenden Verdnderungen, sondern gilt ursprungsontologisch
als uniiberwindbarer Primat der Subjektlosigkeit allen Bedeutens. Das Eigentliche
muss anerkannt, kann aber nicht dsthetisch rezipiert werden. Die Erfahrung ist
autoritativ bestimmt, nicht reversibel oder aktivierend. So endet die Paldontologie
bei der «Priinfantilzeit» (Jung 1975: 78) und den Urkeimen aller Ahnenreihen. Jung
muss alles, was nicht in dieses Eliminierungsprogramm passt, als Surrogat, als
Uneigentliches denunzieren. «Lebendige Wirklichkeit» ist ihm nur die adaptive
Verldngerung der organisch vorgeschriebenen Formelprogramme. Das aber bewirkt
faktisch die ewigkeitssiichtige Versteinerung aller Sinnbildungen. Surrogate von
Unmittelbarkeit grenzt Jung aus. Diese wiirde ich Vermittlungen kraft Bewusstseins
dsthetischer Medialitét nennen. Archetypen sollen keiner medialen Verbildlichung
ausgesetzt werden, weil sie Rohmaterial stofflicher Objektivitit sind. Die gelegentliche
Einrechnung einer aktivierenden Auseinandersetzung ist ein bloss rhetorisches
Zugestindnis fiir die Skepsis gegen zeitgeschichtlich diffamierte «Ur-Erfahrungen».
Deshalb die Schicksalsbindung durch das Irrationale: Menschheitspsyche und
individuelle Psyche seien identisch (Jung 1975: 52). Entsprechend identifiziert Jung

96



Bild und Sinn in all den Fillen, in denen die Form des archetypischen Bezugs
Normativitdt der gegeniiber Kritik abgeschotteten Referenz garantiert. Die
Spontaneitit der «archetypischen Amplifikation», d.h. die im Unterschied zu Aby
Warburgs (1980; 1988; ausserdem Bredekamp 1991; Reck 1991b; Barta/Geissmar
1992: 156 ff.) kulturwissenschaftlichen Untersuchungen der verborgenen Wander-
schaft historisch bestimmbarer Bewegungsmotive vollkommen natiirlich sichregen-
den Ausdruckskrifte, die nicht Fermente einer geschichtlichen Psychologie des
kulturellen Ausdrucksschaffens sind, belegen das Archetypische als Instinkt. Der
Zwang zur Ubersetzung des zeitlosen Archetyps in Wissenschaftssprache ist ein
bloss propddeutischer Zwang fiir alle, die sich der direkten Instinkthandlung verwei-
gern (Jung 1984: 46f.). An anderer Stelle wendet sich Jung (1984: 53) gegen das
Absinken in die Instinktsphire und signalisiert ein Aufklidrungsinteresse. Daran
interessant wiren aus heutiger Sicht eingebaute Widerstdnde, Sperren einer bruchlos
greifenden Interpretationsmaschine. Diese Widerstéinde sind, was gegen Jung 4sthe-
tisch erweiterte Vernunft oder Rationalitéit der Deregulierung genannt wird. Wenn
der Mensch durch Bewusstseinsfihigkeit zum Menschen wird — begrifflich —, dann
miisse er doch als Naturwesen sich durch die kollektiven Muster préafigurierter
Existenzbestimmung, durch einen unzuginglichen Mythos bestimmen lassen. Das
Unverfiigbare ist Realerfahrung einer Differenzierung der Zeichen vom Bezeichneten,
Abgrenzung von dessen metaphysischen Referenzanspriichen (Eco 1977: 177ff.,
126ff.; Eco 1988: 189ff.). Dagegen Jung (1984: 52): «Der Archetypus ist reine,
unverfélschte Natur, und es ist die Natur, die den Menschen veranlasst, Worte zu
sprechen und Handlungen auszufiihren, deren Sinn ihm unbewusst ist, und zwar so
unbewusst, dass er nicht einmal dariiber denkt». Dieses Denken wiirde vielleicht
etwas iiber die Art und Weise sagen, wie Natur in Sprechen, Denken und Handlung
angeeignetund als Kultur differenziert wird. Jungs Archetypologie aber zieltauf eine
programmatische Zersetzung der Zivilisierungsprozesse, die ohne differenzierende
Aneignung nicht gedacht werdenkdnnen. Das kann belegt werden durch seine strikte
und durchgéngige Parallelisierung der psychischen mit den mythologischen Mecha-
nismen. «Vom Unbewussten gehen determinierende Wirkungen aus, welche
unabhingig von Ubermittlung, in jedem einzelnen Individuum Ahnlichkeit, ja sogar
Gleichheit der Erfahrung sowohl wie der imaginativen Gestaltung gewihrleisten.
Einer der Hauptbeweise dafiir ist der sozusagen universale Parallelismus
mythologischer Motive, die ich wegen ihrer urbildlichen Natur Archetypen genannt
habe» (Jung 1984: 130). Imagination wird auf Projektion reduziert: ein Mechanis-
mus organischer Tatigkeit geméss der Richtung eines ablaufenden Programms,
keine Aneignung oder Differenzierung. Unverhohlen erscheint politischer Terror als
Folge einer Aufkldrung, welche die bannende Kraft des Numinosenan den Archetypen
ins Haltlose abdréngt, statt deren Unbewusstheit programmatisch in Selbstregulierung
eines «natiirlich» gewordenen Handelns umzuformen (Jung 1975: 95). Die psychi-
schen Realitdten pendeln zwischen Naturalisierung und medialer Reprisentation.
Letztere wird eindeutig ersterer systematisch, historisch und hinsichtlich ihrer
rezeptiven Wirkkraft untergeordnet. Abschliessend verweisen die Archetypen auf
eine Kette préfigurierter urgeschichtlicher Erfahrungen, die sich im Dunkeln der
Urzeiten verlieren.

Jung wechselt unsystematisch die semantischen Ebenen des Begriffs. Am einfach-
sten ist es, sich die Gleichzeitigkeit der unterschiedlich nuancierten Begriffsebenen
in Erinnerung zu rufen. Fiir Jung ist ein Archetyp sowohl ein Bild und ein Mechanis-

97



mus zur Erzeugung bestimmter Bilder (ndmlich der transzendenten Symbole) alsauch
ein Modell des Riickbezugs auf die in diesen Bildern bestimmenden transzendenten
Erfahrungen und schliesslich eine ontologisch bedeutsame Realisierung des Bezugs
auf einen absoluten Ursprung menschlichen Denkens und Empfindens. Der 4sthe-
tische Mechanismus wird darin ebenso negiert wie die Notwendigkeit der Differen-
zierung aus der Identititsbehauptung des Unmittelbaren ausgegrenzt. An die Stelle
der dsthetisch-kritischen Differenzierung tritt die Selbsttransformation der psychisch
erfahrenen Tiefenbilder in ein ausserhalbdes Subjekts vergegenstindlichtes objektives,
transpersonales psychisches Bewusstsein (Jung 1975: 98ff.), von dem nicht auszu-
machen ist, wie es der nachvollziehbaren medialen Formulierung, der dsthetischen
Konstruktion soll entgehen kdnnen, wenn es dem Bereich der Introspektion entrissen
wird. Jung greift zu einer Konstruktion, die, entgegen seinem Insistieren auf der
Eigenstindigkeit des Irrationalen, in den rationalistischen Konstruktionen des
neuzeitlichen Wissens bei Descartes und Spinoza bestimmend geworden ist: die
Behauptung sei's einer naturgeschichtlichen Parallelitét zwischen Physis und Psyche,
sei's durch Substanztrennungen (res cogitans versus res extensa) erzwungener te-
leologisch-mechanischer Regulierung des Ubereinstimmens des Innen mit dem
Aussen, des Geistigen mit dem Realen, des Bewussten mit dem Instinktiven. «Was
wir Instinkte nennen, sind physiologische Impulse, die mit den Sinnen 'aussen’
wahrgenommen werden. Gleichzeitig aber erscheinen sie auch 'innen’ in Phantasien
und verraten ihre Gegenwart oft durch symbolische Bilder. Diese 'inneren' Er-
scheinungen sind es, die ich als Archetypen bezeichne» (Jung 1968: 69). Dass
dieser Begriff des Archetypischen als Kulturfeindlichkeit begriffen werden muss,
die weder Aktualisierung noch Besonderung kultureller Méglichkeiten erlaubt,
bedeutet, dass die Theorie des Archetypischen die reine Form einer Verweigerung
der Einsicht in die Produktivitit des Kulturzerfalls darstellt.

Dagegen muss darauf insistiert werden, dass der Gegenstand eines Beobachtungs-
und Wahmehmungsvorgangs und die Bedeutung, die Ausdruck einer symbolischen
Funktion ist, prinzipiell nie als identische behauptet werden kénnen. Vielmehr ist die
Nicht-Identitidit Voraussetzung aller, auch der &dsthetischen Lernprozesse (Brock
1977; 1986). Die Verdeutlichung der dsthetischen Erfahrung des Neuen, das deregu-
lierend in etablierte Lernmuster eingreift, ist eine Dimension allen Lernens und
speziell der kulturbildenden Symbolisierungen. Insofern ist die Verbiirgung des
immer schon Natiirlichen kein Anstoss fiir Lernprozesse. Deshalb gelingen auch die
archetypisch so iiberaus strapazierte Begriffslosigkeit der Bilder und ihre strikte
Entgegensetzung gegen alles Begriffliche nur, wenn an die Stelle einer aktivie-
rungsbediirftigen 4sthetischen Erfahrung ein Automatismus gesetzt wird, der Asthetik
eliminiert. Asthetische Divergenz zwischen Bedeutung und Beobachtbarkeit ist das
Begriffliche am Bildlichen selbst. Bilder miissen in kulturell spezifischen Kontexten
als Bedeutungen aktualisiert werden, indem eine Entsprechung zwischen Gestaltung
und Struktur das Problem des 4sthetischen Bedarfs in konkreten Visualisierungen
bearbeitet, ohne die ein Bild nicht existieren wiirde. Die Gefahr der ldhmenden
Uberbestimmtheit von Symbolen entspricht symmetrisch der einer Beschwoérung der
in sich geregelten, aber keiner Explikation zuginglichen Welt schweigender
Symbolismen. Symbolsysteme sind in anthropologischer Hinsicht sowohl determiniert
wie determinierend: determiniert durch letztlich biologische Funktionskomplexe,
determinierend hinsichtlich der Bestimmtheit, die den biologischen Funktionen in
einer 4sthetisch-kulturellen Darstellung verlichen wird (Sperber 1975: 34ff., 128ff.).

98



Was an kulturellen Variationen vorliegt, driickt die Determiniertheit aus, die Voraus-
setzung ist fiir die symbolisch differenzierende Variabilitit der je bestimmenden
kulwrellen Ausdrucksgrossen innerhalb vergleichbarer System-Umwelt-Beziehungs-
Kontexte. Dasheisst: die Anerkennung einer Biologie derkulturellen Determiniertheit
schliesst symbolische Akkulturierung des Besonderen nicht aus, sondern erfordert
diese. Anthropologie der Einbildungskraft zielt nicht auf den Organismus des
Seelischen, sondern auf die Regulierungen der imaginativen Energien. Entgegen
allen iiberzeitlichen Suggestionen ist eine Einbildungskraft ohne spezifischen histo-
rischen Kontext blind, sind ihre Symbolisierungen ohne differenziellen Bezug zu den
Medien gesellschaftsrelevanter Symbolisierungen und damit des Zwangs zur
diskursiven Kommunikation leer.

Symbolbildung und Symbolgebrauch sind auf ihrer 4sthetischen, kiinstlerischen
und sensuellen Ebene autonome und spezifische kognitive Fihigkeiten. Ihr Mecha-
nismus greift tieferals das Bild, das ihn ausdriickt. Wahrehmung, Konzeptualisierung
und das Funktionieren des Gedédchmisses, der Speicher und des Tradierbaren haben
an der Bildung anthropologischen Erkennens ebenso teil wie an der Gesamtorga-
nisation der Sinnbilder. Der Symbolgebrauch istkein Instrument sozialer Kommuni-
kation, auch wenn er iiber mediale Aneignungen in Rollenbewusstsein iiberfiihrt und
getestet werden kann, sondern deren wesentliche Voraussetzung. Interkulturelle
Bezugnahmen, die einen Hang zu Archetypen und dsthetischen Universalien ausreizen,
sind nur in vagen, diffusen und semantisch mehrdeutigen Bildsystemen darstellbar.
Auf einer bestimmten Ebene konnen symbolische Explikationshandlungen sich
selber nicht durchschauen, weil sie keine Gestalt finden wiirden und weil das bildlich
Diffundierende in einen kognitiven Vorrang des Begrifflichen iiberfiihrt werden
miisste. Die Existenz von Symbolen, die den Vorstellungen von einer umfassenden
allgemeinen Sprache des Menschen entgegenkommt, ist keine positive und
universalistische Ordnung innerhalb einer Lexikalik des angewandten Sprechens.
Die Existenz der Symbole wird auf der Ebene der parole, nicht der langue artikuliert
(de Saussure 1982; Barthes 1979). Symbolsysteme bediirfen der jederzeitigen
prinzipiellen Rekonstruktion mittelsmedialer, d.h. kiinstlicher Darstellungsleistungen.
Sie liegen empirisch nur als angehéufte Partikel eines diffundierenden, sich selber
nicht transparenten Gedichtnisses vor. Die Zerstreuung der Zeichen in der Zeit
(Raphael 1945, 1979) beschreibt den Gedichtniszwang: Erinnerung als Rache
einerseits, als Chance zur Aneignung andererseits. Indem Masse, wie das Ged4chtnis
vom Verlust eines naturgeschichtlichen Regulationsmechanismus abhéngt, zerfallt
das vermeintlich identisch Symbolische in zwei Teile: in eine korrespondierende
Kraft und in Artikulation. Die Artikulation erzwingt die Abwesenheit der kor-
respondierenden Kraft. Andernfalls gibe es nur vorbewusste Ordnung, in welcher
weder Geddchtnis noch Symbolisierungen statthaben kénnten. Deshalb muss die
Bewegung der Semiose und Signifikationin allen Formen —der primitiv-magischen,
symbolisch-mythischen und modern-rationalistischen — strikte von der pseudo-
physikalischen Bewegung unterschieden werden, die vorgeblich mit der natiirlichen
Bewegung der Dinge zusammenfallen soll. Die unter dem Gedichtniszwang als
mythisch abgelagerte Erinnerung an den Verlust suggestiver Priméirordnungen
aufgewiesene Notwendigkeit, die gegebene Umwelt und die System-Kontext-
Beziehungen in Symbolisierungen anzueignen und zu verdndern, beinhaltet nicht
eine iiberzeitliche Wertschidtzung von «Kunst», «Artifizialitdt», «kreativer
Eigentlichkeit», «mythopoetischer Intuition». Symbolisierungen sind geschichtli-

99



che Wirkkrifte, Historie ohne symbolische Differenzierung ein abstrakter Macht-
anspruch. In dieser Verflechtung existiert Kunst sozusagen ohne Anfang: die
historische Existenz des Menschen hingt zusammen mit der kontinuierenden Ima-
gination, die in fokussierenden Symbolen sich entwirft, verfestigt, verdndert.

Die Behauptung positiver Erfahrungen im Bereich von Kinderzeichnungen und
Urspriinglichkeit, Primitivitit und Vorvernunft, Geisteskrankheit und universalen
Symbolen, Archetypen und Atavismenist Ausdruck einer dsthetischen Strategie, die
auf einen Riickfall in naive Ontologie zielt, einen vorkritischen Zusammenhang von
omnipotenter Subjektivitit und absoluter, teleologisch geregelter Objektivitit. Die
Signifikanz des Unbewussten wird in solchen Ansiitzen instrumentalisiert: seine
vorgebliche Komplexitiit wird immer wieder in den Dienst regredierender und
reduzierender historischer Krifte gestellt. Seine héher entwickelte Signifikanz wird
nicht produktiv angeeignet; das Irrationale erscheint nur als kampfrhetorische
Instanz gegen angeblich vorherrschende abstrakte Vernunft, gilt nur reduktiv, nicht
als Bewusstseinsqualitit. Die spezifische Struktur der menschlichen Formenwahr-
nehmung, die zivilisatorisch nicht unproblematische Entwicklung zunehmend
abstraktformaler Bezeichnungsmittel werden durch atavistische Behauptungen zu-
gedeckt, die suggerieren, dass ihr Gehalt der Wahrnehmung ohne Verformung
prisentierbar sei.

Eine universale Symbolik, die aus endlich gefundenen elementaren Formen
(Rubriken, Ordnungen, Lexikaliken, Codes etc.) bestiinde, wire schlicht bedeu-
tungslos. Die atomistische Banntheorie des Einzelphdnomens bliebe singuldr und
zufdllig. Deshalb wird das Authentische in der tradierten Primitivismusdebatte als
Metaphysik behandelt. Diese Suggestion 14sst sich als undurchschautes Kulturideal
durch den Nachweis aufldsen, dass das Authentische und das Archetypische niemals
Elemente von Bildern, sondern nur Momente eines Diskurses — zu denen Bilder
gewiss zdhlen —seinkdnnen. Das Authentische erscheint unter aktuellen Dispositionen
nicht als Visualisierung, sondem als Aneignung eines bestimmten Rezeptionsver-
haltens kraft der Tatsache, dass die Formensprache des Werks mit dem Inter-
pretationshorizont des Betrachters sich prinzipiell nicht deckt. Wenn der Primitivismus
meint, das Problem der Reprisentanz als einfaches Darstellungsproblem begreifen
zu konnen, dann fordert er einen Dezisionismus fiir sich, der schon deshalb unin-
teressant ist, weil er sich selber nicht fiir historisch kritisierbar hilt. Das Symbolische
aber ist immer mit einer Aufhebung signaletischer Handlungsgebote verbunden; es
vernichtet den Bann urspriinglicher Bedeutungen. Diese Aufhebung istidentisch mit
dem Begriff «Abstraktion» im zivilisatorischen Kontext. Eine universalistische
Kultur ist im Endeffekt leer an Erfahrungen. Simulatorische Strategien der
wirklichkeitsleeren Zeichenselbstbeziehungen — abgesehen von ihrem Selbstwider-
spruch oder ihrem analytischen Zugriff auf noch zu klidrende empirische Phiinome-
ne — haben zumindest diskursiv ¢ine unbestreitbare Relevanz, weil sie den Prozess
einer universalistischen Weltkultur unter dem Diktat selektiver industriekultureller
Muster artikulieren. In gewisser Weise werden die sakralen Autorititsstrukturen
eines Bilderverbots mit scheinbar gegenteiligen Mitteln auf diesen diskursiven
Ebenen fortgesetzt: die Sehnsucht nach dem Bann des Heiligen scheint hinter
entwerteten Bildern auf. Auch hier hiesse Transsubstantiation nicht Offenbarung,
sondern Bilderverbot. Das zeitgendssische Mittel dazuistdie beschleunigte zirkulative
Entwertung des Bildes, die durch seine Multiplikation und Omniprésenz eine
strukturelle Bildvernichtung vornimmt, Die aktuelle universale Verfiigbarkeitin der

100



visuellen Kultur und Offentlichkeit ist die aktuelle Version eines seiner Kraft
beraubten Bildverbots.

Ohne Untersuchung des Mechanismus einer Entsprechung von Formfindungen
zum Realen kann die Kraft der Symbolisierungen nicht begriffen werden. Es gehtum
die «Wahrheit des Scheins». Das kiinstlerische Erfinden muss als Prozess des
Auffindens, Konstruktion als Transparenz, Objektivismus als Inszenierung ver-
stindlich werden. Die Wahrheit des Machbaren wird mit grossen Anstrengungen in
Schein verwandelt, damit die Mechanismen einer bestimmenden Realitit als Vor-
aussetzung der Formulierung darstellbar sind. Eines der beliebtesten Surrogate in
Symbolvorstellungen diirfte sein, dass ein Geistdes Symbolischen sich transkulturell
ausdriickt. Man fiihrt urbildliche Struktur — im Sinne Jungs und Bachelards — auf
universal unverinderte Bediirfnisse des seelischen Ausdrucks zuriick. Symbole
seien dann — préfiguriert durch einen Naturalismus der inneren menschlichen Ap-
parate — allgemeine «Quellen der Manifestation des menschlichen Geistes» (Lauf
1976: 7). Zweifellos ist das Symbolische eine iiberindividuelle und transpersonale
Aussagestruktur, die sich Verschiebungen im Gehalt anpassen kann. Aber eine
Symboltheorie ist nicht im Gegenzug zum Modell diskursiver Kommunikation
begriindbar. Jeder authentische Gehalt des Symbolischen ist prinzipiell eine auf
Ubersetzungsnotwendigkeit hinwirkende Tendenz. Das rationale Verstehen ist kein
Denken jenseits des Symbolischen. Die archetypischen Theorien und universal-
dsthetischen Suggestionen erhalten ihre Kraft allein aus der Delegation der
Beschreibungsprobleme des Symbolischen. Sie brechen den nicht abschliessbaren
Anndherungsprozess ab und schliessen Bedeutung als Transzendenz der Schrift mit
ihrem apodiktisch beschworenen Scheitern vor dem Eigentlichen kurz. Wenn es
zeigbare Symbole gibt,dann kénnen sie beschrieben werden. Es gibt kein universales
Argument fiir die Heterodoxie von Sprache und Bild ausser metaphysischen und
ursprungsontologischen. Die Unterscheidbarkeit von Sprache und Realitit ist nicht
identisch mit den Grenzlinien zwischen verschiedenen Denkformen. Auch die
Zuschreibung von Ambivalenzen und Unschérfen, selbst von Widerspriichen und
Aporien ist hinreichend rational. Das gerade durch Kunst provozierte dsthetische
Umschreiben des Aporetischen am Sprachzwang ist nicht Beleg fiir das Ende,
sondemn fiir den Funktionsablauf des rationalen Denkens, sofern man unter Rationalitét
die Erfahrungsangemessenheitdes reflexiven Denkens und die Verhaltensmoglichkeit
von an Steuerungsanspriiche anpassbaren Bildwirkungen versteht. Ein Zeigen setzt
die Verwendung eines Codes voraus, ein Bild enthilt eine mogliche Beschreibung,
Beschreibungen unterliegen der Ordnung der Sukzession; Sukzessionen werden
durch begriffliches Operieren strukturiert; die darin zur Verwendung gelangende
Schriftist das Medium konstituierter Rationalitiit fiir die Darstellung dieser Sukzession.
Das bedeutet auch, dass die medialen Aspekte nicht nur dem Rationalitiits-, sondern
auch dem Plausibilitdtsgebot geniigen miissen. Die Darstellung der Zerlegung der
Sukzessionen kann nur durch Verbildlichung geschehen. Es machtkeinen Sinn, von
irgendeiner Artder Chiffrierung oder Codierung zu behaupten, ihre Sprache bestiinde
darin, ein anderes Sprachsystem zu verletzen oder zu iiberwinden. Die Nichtver-
fiigbarkeit iiber Metaphern bedeutet nicht, dass Unbegriffliches irrational sei. Die
Behauptung, Rationalitit konne die «innere Form und Ganzheit des Symbols nicht
erfassen» (Lauf 1976:9), ist unhaltbar; kein Bild, kein Symbol kann etwas darstellen,
ohne etwas zu sagen. Wieso sollen nicht alle Arten des Sagens — erst recht die
deregulierenden einer poetischen Assoziation, eines intuitiven Synkretismus, sofern

101



diese auf Ontologiebehauptungen verzichten — in die Aussagekraft von Bildern, in
die Realitiit ihrer Wirkungen eingezogen werden? Der Aufweis eines Nichtsprach-
lichen an Bildern —vollkommen kongruent sowohl mit dem Paradigma der Reflexion
wie dem einer Emeuerung des #dsthetischen Realismus in den Konzeptionen der
Modeme —isteinerationale Interpretation der Mehrdeutigkeitund Ambivalenz einer
dsthetischen Darstellungsform. Weit davon entfernt, an die Grenzen von «Sprache»
zu stossen, restrukturiert sich eine Fiille von Sprachformen an der Erfahrung der
Grenze kategorialer Bestimmungen. Ein Symbol besteht geradezu darin, nichtinnere
Ganzheitzu sein, sondern ein verdichtetes Fragment, das Hinweise auf die suggestive
Kompensationskraft eines Universalen darbietet. Deshalb sind es die Sprache erst
ermoglichenden vorreflexiven Bilder, die den Diskurs des Bewusstseins stirker
provozieren als universalistische Symbolbehauptungen, weil sie im Unterschied zu
deren meditativem Gliickserlebniszwang die rational nicht bewiltigbare Angst vor
der Kraft der Bilder in die Diskurse der Sprache wie des Visuellen als Widerspruch
einbauen.

Das Metaphorische ist kein Bilderschatz und keine rhetorische Technik, sondern
eine bestimmte Form der Organisation von bereits bekannten Zusammenhiingen,
gegendie das Urteil des Scheins als Verdachtderillegitimen Wirklichkeitsbehauptung
mobilisiert wird. Es setzt bestimmbare und historisch differenzierbare Niveaus von
Erfahrungen voraus. Im begrifflichen Diskurs muss das Metaphorische als Stérung
und deshalb als Moment einer Restrukturierung des Theorieprozesses erhalten
bleiben. «Die Erkldrung des exotischen Fremdkdrpers zur blossen Metapher ist ein
Akt der Selbstbehauptung: die Stérung wird als Hilfe qualifiziert. In der Erfahrung
entspricht dem die Notwendigkeit, auch den iiberraschendsten Auftritt an der Grenze
zum vermeintlichen Wunder noch als dem kausalen Gesamtsystem angehorig
einzugliedern» (Blumenberg 1979: 78). «Metaphern sind in diesem Sinne Leitfossilien
einer archaischen Schicht des Prozesses der theoretischen Neugierde» (Blumenberg
1979: 75). Im «Archaischen» ist eine philosophische Suggestion unserer Kultur
verborgen, die Metapher als Verunreinigung der theoretischen Vernunft und damit
sowohl als Grenzfall wie als Residuum des Begrifflichen zu behandeln (Thompson
1981; Grassi 1979). Das Metaphorische belegt das gegeniiber einem System
Widersinnige und Sperrige, keinesfalls das diskursiver Darstellbarkeit sich Entzie-
hende. Metaphern lassen sich zu Symbolketten ausbauen, deren Darstellungsmecha-
nismus eine Rationalitit ausserhalb der formalen Werte und der kategorialen
Sprachen aufbaut (Danto 1984: 286ff., 309ff.). Der Gehalt des Archaischen und die
Normativitit der dsthetischen Universalitdtsbehauptungen sind im Wahrnehmungs-
prozess des neuzeitlichen Denkens unentbehrlich. Sie kénnen aber nicht als positive
Wesenheiten geschaut, sondern miissen in ihrem funktionsbezogenen Zusammen-
hang mit der Binnendifferenzierung und Dezentrierung des gesamten Bewusst-
seinsaufbaus akzentuiert werden. Der universale Symbolismus einer Lesbarkeit der
Welt verlduft unterhalb der theoretisch geleiteten Interpretationssysteme, weil der
Bewusstseinsprozess nur iiber radikale Widerstandsmomente eine Rationalitit von
Kontexterfahrungen aufbauen kann. «Dass die Welt ein Buch sei, in dem man lesen
wiirde, ist eine metaphorische Erwartung iiber die Art der Erfahrung. Sie ist aus der
lebensweltlichen Einstellung vor aller Theorie und unterhalb aller Theorie in unserer
Geschichte schwer wegzudenken und schon deshalb riickwirkend im Auge zu
behalten, weil sie den blossen Nutzungswert der Welt, vermittelt durch das Instru-
ment der Wissenschaft, als sdkularen Richtungssinn des theoretischen Verhaltens zu

102



verstehen gibt. Die Begeisterung ist atavistisch, mit der Sachverhalte aufgenommen
werden, die an der Natur wieder etwas zu entschliisseln geben oder gar das Verhiltnis
von Schrift und Leser in den Naturprozess selbst einzufiihren scheinen» (Blumen-
berg 1979: 81).

Eine skeptische Funktionstheorie im Bereich der 4sthetischen Universalien lisst
sich folgendermassen zusammenfassen. Es gibt keine dsthetischen Universalien.
Universal ist einzig ein unhintergehbarer Bedarf, isthetische Universalien als
Reizbegriff gegen konkrete, positive Ganzheitsbehauptungen zu wenden. Was mit
dsthetischer Universalisierung je gemeint ist, kann nur im Rahmen einer konkreten
Kultur, im Funktionskreis je spezifischer Lebensformen und Sprachspiele geklirt
werden. Der Zugriff auf eine transkulturelle Grosse ist nur méglich durch eine
spezifische, kulturrelative, empirisch vereinzelte Bezugnahme. Somit verweist die
Universalititsbehauptung auf den ethnisch-rituellen Bedarf an Pauschalisierungs-
formeln in einer bestimmten Kultur. Wird dieser spezifische Riick-Bezug verlassen
zugunsten einer Allgemeinheitsbehauptung, dann wird im Feld der dsthetischen
Universalien einzig wiederholt, was Immanuel Kant in der «Kritik der theoretischen
Vemunft» als Aporie ihrer ontologischen Suggestion analysiert: eine haltlose,
unkontrollierbare Uberdehnung menschlicher Erkenntnisfihigkeit. Zu ihr miissen
die vermeintlich «irrationalen» Krifte gerechnet werden. Es gibt dsthetische
Universalien nur in dem Masse, in dem Symbolisierungen konstruiert werden. Die
Suggestionen eines vorbegrifflichen dsthetischen Universalismus miissen durch
einen Konstruktivismus der 4sthetisch erweiterten Vernunft abgelost werden. Das ist
ohne Verlust méglich. Die archetypischen Fassungen des 4sthetischen Universa-
lienproblems verweisen auf einen Bereich von Bewusstsein, der nicht preisgegeben,
von ihnen selbst aber nicht differenziert beschrieben werden kann.,

Literaturverzeichnis

ADORNO Theodor W.
1970. Asthetische Theorie. Frankfurt: Suhrkamp.

APEL Karl-Otto )
1988. Diskurs und Verantwortung. Das Problem des Ubergangs zur postkonven-
tionellen Moral. Frankfurt: Suhrkamp.

BARTA FLIEDL Ilsebill und Christoph GEISSMAR (Hrsg.)
1992. Die Beredsamkeit des Leibes. Zur Korpersprache in der Kunst. Salzburg und
Wien: Residenz.

BARTHES Roland
1979. Elemente der Semiologie. Frankfurt: Syndikat.

BLOCH Emmnst
1969. Das Prinzip Hoffnung. Frankfurt: Suhrkamp.

103



BLUMENBERG Hans
1979. Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma einer Daseinsmetapher. Frankfurt:
Suhrkamp.

BOHME Germnot
1989. «Fiir eine ¢kologische Natur#sthetik. Ein Gesprich mit Florian Rotzer».
Kunstforum International (K6In) 104, S. 305 - 313.

BOHME Hartmut
1989. Natur und Subjekt. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

BREDEKAMP Horst, Michael DIERS und Charlotte SCHOELL-GLASS
1991. Aby Warburg. Akten des internationalen Symposions Hamburg 1990,
Weinheim: VCH.

BROCK Bazon
1977. Asthetik als Vermittlung. K6ln: Dumont.
1986. Asthetik gegen erzwungene Unmittelbarkeit. K6ln: Dumont.

CHOMSKY Noam
1969. Aspekte der Syntax-Theorie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

DANTO Arthur
1984. Verklirung des Gewdhnlichen. Eine Philosophie der Kunst. Frankfurt a.M:
Suhrkamp.

ECO Umberto.
1977. Zeichen. Einfiihrung in einen Begriff und seine Geschichte. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

1988. «Wer ist schuld an der Konfusion von Denotation und Bedeutung? Versuch
einer Spurensicherung». Zeitschrift fiir Semiotik (Tiibingen) 3, S. 189 - 207.

FEYERABEND Paul

1976. Wider den Methodenzwang. Skizze einer anarchistischen Erkenntnistheorie.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1978. Der wissenschaftstheoretische Realismus und die Autoritdt der Wissenschaften.
Braunschweig/Wiesbaden: Vieweg.

GRASSI Emesto
1979. Die Macht der Phantasie. Zur Geschichte abendlindischen Denkens.
Konigstein: Athendum.

HABERMAS Jiirgen
1976. «Was heisst Universalpragmatik?», in: APEL Karl-Otto (Hrsg.),
Sprachpragmatik und Philosophie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 174 - 272.

JUNG Carl Gustav
1968. Der Mensch und seine Symbole. Olten: Walter.

104



1975. Uber die Psychologie des Unbewussten. Frankfurt: Fischer.

1984. Archetyp und Unbewusstes. Grundwerk Carl Gustav Jung, Bd. 2. Olten:
Walter.

1985. Mensch und Kultur. Grundwerk Carl Gustav Jung, Bd. 9. Olten: Walter.

KAMPER Dietmar und Christoph WULF (Hrsg.)
1987. Die sterbende Zeit. Zwanzig Diagnosen. Neuwied und Berlin: Luchterhand.

KANDINSKY Wassily
1952. Uber das Geistige in der Kunst. Bern: Benteli.
1955. Punkt und Linie zu Fldche. Bern: Benteli.

KEPES Gyorgy
1944, Sprache des Sehens. Mainz und Berlin: Florian Kupferberg 0.J.

KLEE Paul
1921/22. Beitrdge zur bildnerischen Formenlehre. Basel/Stuttgart: Schwabe o0.J.

KLEINT Boris
1980. Bildlehre. Der sehende Mensch. Basel: Schwabe.

LAUF Detlef Ingo
1976. Symbole. Frankfurt: Insel.

MALEWITSCH Kasimir
1962. Suprematismus. Die gegenstandslose Welt. K6ln: Dumont.

OLIVA Achille Bonito
1983. Critica ad Arte. Panorama della Post-Critica. Milano: Giancarlo Politi.

PLATON
1957. Symposion. Samtliche Werke Bd. 2. Hamburg: Rowohlit.

POHLEN Annelie (Hrsg.)
1982. Zeichen und Mythen. Orte der Entfaltung. K6ln: DuMont.

RAPHAEL Max

1945. Prehistoric Cave Paintings. New York: Pantheon Books.

1979. Wiedergeburtsmagie in der Altsteinzeit. Zur Geschichte der Religion und
religioser Symbole. Frankfurt: Fischer.

RECK Hans Ulrich

1986. Zeichen/Zeit/Symbolzerfall. Philosophisch-poetische Streifziige durch drei
imagindre Landschaften. Basel: Interkulturelle Symbolforschung.

1988. Kanalarbeit. Medienstrategien im Kulturwandel. Basel/Frankfurt a. M.
Stroemfeld/ Roter Stern.

1991a. Grenzziehungen. Asthetiken in aktuellen Kulturtheorien. Wiirzburg:
Ko6nigshausen und Neumann.

105



RECK Hans Ulrich

1991b. «Von Warburg ausgehend: Bildmysterien und Diskursordungen», in: RECK
Hans Ulrich (Hrsg.), Imitation und Mimesis. K6ln: Kunstforum Bd. 114, S. 198-
225.

1992. «Medientheorie und -technologie als Provokation gegenwirtiger Asthetiken»,
in: HUBER Jorg (Hrsg.), Wahrnehmung von Gegenwart. Basel/Frankfurt a. M.:
Stroemfeld/ Roter Stern, S. 169-188.

1993. Zugeschriebene Wirklichkeit. Alltagskultur, Design, Kunst, Film und Werbung
im Brennprunkt von Medientheorie. Habilitationsschrift Universitit Wuppertal
1991. Basel/Frankfurt a. M.: Stroemfeld/ Roter Stern (im Druck).

SANER Hans

1988. «Der Mensch als symbolfdhiges Wesen», in: BENEDETTI Gaetano und Udo
RAUCHFLEISCH (Hrsg.), Welt der Symbole. Interdisziplinire Aspekte des
Symbolverstdndnisses. Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht, S. 11-22.

SAUSSURE Fernand de
1982. Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft. Berlin: de Gruyter. 6.
Nachdruck der 2. Auflage von 1967.

SPERBER Dan
1975. Uber Symbolik. Frankfurt: Suhrkamp.

STEGMULLER Wolfgang
1965. Glauben. Wissen und Erkennen. Das Universalienproblem einst und jetzt.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

STEGMULLER Wolfgang (Hrsg.)
1978. Das Universalienproblem. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

SZEEMANN Harald
1985. Individuelle Mythologien. Berlin: Merve.

THOMPSON Michael
1981. Theorie des Abfalls. Stuttgart: Klett-Cotta.

WARBURG Aby

1980. Ausgewdhlte Schriften undWiirdigungen. Hrsg. v, Dieter Wuttke. Baden Baden:
Korner.

1988. Schlangenritual. Ein Reisebericht. Hrsg. von Ulrich Raulff, Berlin:
Wagenbach.

106



	Gibt es ästhetische Universalien?

