Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 16 (1992)

Artikel: Stil und Kanon : zum Stilbegriff in der Ethnologie der Kunst : Versuch
einer Standortbestimmung

Autor: Kaufmann, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007625

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christian Kaufmann

Stil und Kanon
Zum Stilbegriff in der Ethnologie der Kunst -
Versuch einer Standortbestimmung

Inhaltsiibersicht

Einleitend werden die Grundlagen des abendléindischen Stilbegriffs in Erinnerung
gerufen. Stil ist u.a. ablesbar an Bildern, die ihre Existenz der Verankerung im
menschlichen Gedichtnis verdanken. Die bisher in der Ethnologie angewandten
Methoden der Stiluntersuchungen erlauben es nicht, den intendierten Gehalt der
Formkonventionen ausreichend zu gewichten. Ausserhalb der Ethnologie ist dazu
unter dem Stichwort «Kanon» ein Ansatz erarbeitet worden, der, verkniipft mit der
von Bateson hervorgehobenen existentiellen Bedeutung der stilisierten Formen, ein
vertieftes Verstindnis von Stil erlaubt.

Die begrifflichen Werkzeuge der Untersuchung sind unter Einbezug nicht nur des
Kontextes, sondern auch von jeweils einheimischen #sthetischen Kriterien zu
verfeinern. Viele der bekannt gewordenen einheimischen Bewertungen von Kunst —
aber nicht alle — beziehen sich auf die dem Kanon gemisse Umsetzung von
Weltanschauung in Bilder. Damit werden Bildwerke funktionsfihig. Ihre weitere
Wirksamkeit hdngt aber zugleich vom Grad der kiinstlerischen Beherrschung und
Durchdringung der jeweils richtigen Form — dem Stil im engeren Sinne — ab. In
dieser doppelten Prigung durch die Normen der weltanschaulichen Uberlieferung
und durch die Gestaltung aus einem bestimmten individuellen Erfahrungshorizont
und gesellschaftlichen Kontext heraus liegt eine Wurzel der Selbstindigkeit des
Werkes, gerade in der aussereuropéischen Kunst.

Yorbemerkung

«Stil» impliziert formale Ordnung, Konvention, Regelhaftigkeit, ja Uber-
Formalisierung, Verlust des Lebens durch ein Zuviel an systemabhingiger Steue-
rung — daher gilt mancher Ethnologin bzw. vielen Ethnologen: Stil ist von gestern,
ist unwesentlich, existiert ausserhalb dessen, was uns bewegt und betroffen macht,
kurzum, Stil ist «out». — Mindestens schien es bis vor kurzem so. Das Interesse an
Fragen nach dem Vorhandensein von Stil und nach der Ausbreitung von Stilen, wie
es neuerdings in Ausstellungen wieder zutage tritt', an Fragen nach der Funktion von
Stil und Stilen, nach dem Verhéltnis von Stilform zu Struktur, nach der Beziehung

Die Riickkehr der Universaléstheten zu den Phinomenen der Reihung in Regional- und
Stammesstilen ist mit Interesse zu registrieren, so etwa in der Ausstellung «Afrikanische
Kunst aus der Sammlung Barbier-Mueller, Genf» im Kunstmuseum Bern 1989 (Schmalen-
bach 1988) oder in der Publikation von Lucien Stéphan et al. (1988).

Ethnologica Helvetica 16, 1992: 31-89 31



zwischen intendiertem Inhalt eines Ausdrucks und der erzielten Form in ihrer
individuellen Priigung wie in ihrer iiber-individuellen Verbindlichkeit lebt wieder
auf. Es gesellen sich Fragen dazu wie die nach der Rolle der Hiille einer Botschaft,
bezogen auf die Spielfreude ihres Autors, oder auf dessen Wunsch, durch die eigene
Kreativitit sein Ich und seine Identitéit in der Gruppe zu bestimmen; iiberdies
interessieren wir uns vermehrt auch fiir die Gewichtung der Botschaft aus der Sicht
des von der Regellosigkeit iiberforderten Empféngers. Dieses Interesse an Stilfragen
wurde, nicht ganz iiberraschend, durch soziologische Einstrahlungen begiinstigt.
Wesentlich war dabei offenbar auch die Erkenntnis, dass im Wandel auch
Regelhaftigkeiten des Kreativen und seines Potentials zu dauerhaftem Wirken
aufscheinen, wie etwa René K&6nig am Beispiel der Moden dargelegt hat.?

Oder anders ausgedriickt: Stil ist, was im hektischen Wandel und gegen die
Tendenz zur Auflésung die Verstindigung zwischen mehr als zwei Beteiligten
iiberhaupt erst bzw. noch ermdglicht. Inzwischen hat die Debatte auch jene Diszipli-
nen erreicht, in denen Stiluntersuchungen im Umgang mit Bildwerken aller Art und
mit dem sprachlich-schriftlichen Ausdruck seit langem zum tiglichen Brot gehtren:
die Arch#ologien, die Literaturwissenschaften®, die Ethnologie®. Die Geschichte des
Stilbegriffs kennt ein stetes Auf und Ab von Zustimmung, intensiver Anwendung,
Aufkommen einer grundsitzlichen Kritik, Ablehnung, ja Demontage des Begriffs
bis hin zum neu erwachenden Interesse — ein Ablauf, der sich anhand von
Begriffsanwendung, unterschiedlichen Begriindungen und unterschiedlichen Be-
nennungen verfolgen liesse. Dies ist nicht meine Absicht.> Angesichts der Vielfalt
von historisch gewordenen Denkformen droht, dhnlich wie beim Kulturbegriff, eine
gedankliche Verstopfung. Gerade in dieser Situation vermag ein Heraustreten aus
dem gewohnten Untersuchungsfeld vielleicht ganz neue Moglichkeiten der Unter-
suchung und Beurteilung zu erdffnen.

2 René Konigs Studie (1988) iiber die Rolle der Mode im Zivilisationsprozess; wichtig die
Beitriige zu einer Tagung iiber Stil, herausgegeben von H.U. Gumbrecht und K. L. Pfeiffer
(1986), hierinsbesondere Th. Luckmann (1986: 612-619), der auf die kulturanthropologische
Dimension eingeht, ihr gegeniiber aber fiir eine restriktive Anwendung des Begriffs auf
Gestaltungen (statt auf das ganze Handeln in der Lebenswelt) eintritt, sowie Luhmann
(1986: 620-672).

3 Zusammenfassend und deutend etwa K. Ludwig Pfeiffer (1986: 685-725).

4 E.Grosse(1894)und A.C. Haddon (1902) kennen wohl die Sache und das Wort, nicht aber
den Begriff «Stil», anders E. Stephan (1907: 74ff.); F. Boas mit einem Kapitel «Style»
(1927: 144-182); F. Speiser (1936); A.L. Kroeber (1957); Paul S. Wingert (1962: 77ff.)
u.a.m.

> Eine knappe Einfilhrung in Vielfalt und Wachstum des Stilbegriffs gibt M. Schapiro
(1953a), zum mathematischen Aspekt ergidnzend Schapiro (1953b). Eine eigentliche
Geschichte des Stilbegriffs fehlt meines Wissens noch immer, siehe H.U. Gumbrecht
(1986: 726-788); Miiller (1981: 6ff., 124-167); vgl. auch die Einfithrung und die Hinweise
auf die deutschsprachige Literatur bei Dittmann (1968: 13-15); femner s.v. sowie «Stil-
kritik» in: Lexikon der Kunst 4 (1977). — Bemerkenswert bleibt das Fehlen von einschli-
gigen Eintridgen unter dem Stichwort «Stil» in modernen enzyklopadischen Werken, vgl.
Encyclopaedia of World Art (1967) bzw. The New Encyclopaedia Britannica (1976),
Macropaedia 17, kein Eintrag und Micropaedia IX, s.v. nur botanische Bedeutung und
«style galant»; aber auch das Lexikon der Antike (1970) und der Kleine Pauly (1978), im
Gegensatz dazu priagnant: Grand Larousse encyclopédique 10 (1964: 13).

32



Beim Bildbegriff liegen die Dinge etwas anders; er stand, ausser in den Diskussio-
nen von Theologen und Denkemn gerade auch in bildfeindlichen oder bildfernen
Religionen, nie fiir lingere Zeit im Zentrum eines allgemeineren Interesses. Die
vertiefte theoretische Auseinandersetzung mit dem umfassenden Begriff des «Bil-
des» hat eben erst begonnen.® Es bedarf wohl keiner ausfiihrlichen Begriindung, dass
der Ethnologe, wenn er von Bildern spricht, sicher erst zuletzt an das européische
Tafelbild denkt und dass er auch den Bildbegriff der Photographie, also das zwar
mechanische, aber keineswegs wertfreie Abbilden von Situationen, nicht zum
Orientierungspunkt seines Denkens machen wird.” Der Bildbegriff wird fiir die
weiteren Ausfiihrungen hier nur insofern von Belang sein, als er in der
Uberschneidungszone zum Stilbegriff steht. Weitere Darlegungen, die sich insbe-
sondere auch eingehender mit dem Zusammenhang zwischen Gedichtnis und Bild,
also mit der Erinnerung von Bildern und der Erinnerung durch Bilder beschéftigen,
sind im Rahmen einer anderen Arbeit vorgesehen.®

Zur Geschichte von «Stil» als Benennung und Begriff

Das Wort «Stil» stammt aus dem Lateinischen und l4sst sich auf die indoeuropéische
Wurzel *stei- fiir «stechen, stupfen» zuriickfiihren; von dort stammt auch stimulus,
das spitze Gerit des Hirten (sowie des Folterknechts).® Stilus ist der Griffel aus Holz,
Bein oder Metall, das Schreibgerit, am einen Ende spitz zum Schreiben in Wachs,
am anderen Ende abgeflacht zum Glattstreichen des Wachses, d.h. zum Korrigieren
des Eingeritzten. Der Bezug des spitzen Griffelendes zur Handschrift des Schreibers
(der nicht notwendigerweise mit dem Autor des Textes identisch zu sein braucht),
eben zur personlichen Auspridgung oder Stilisierung eines allgemein anerkannten
Formenschatzes, hier der Schriftzeichen, schwingt von Anfang an mit, ebenso der
Bezug des flachen, spatelférmigen anderen Endes zum individuellen Gestalten eines
Textes, zum Feilen an der Form — was immer auch ein Verschieben von Gewichtungen
im Bezug auf den Inhalt miteinschliesst. Wir denken dabei vielleicht in erster Linie
an ein Prézisieren, eine Reduktion auf das Wesentliche durch die willentliche
Verknappung der sprachlichen Form, sollten aber die entgegengesetzte Moglich-

¢ Gottfried Boehm, Das Fremde und das Eigene (1992: 133-147) sowie (1987: 1-23), Hans
Holldnder (1986: 71-94). Grundlegendes hat, wie G. Boehm betont, bereits H.G. Gadamer
(1972: 129-152) festgehalten.

7 John Collier (1975: 211-230).

Kaufmann, Projekt «Bildsprachen in Melanesien», u.a. Images et imageries dans 1'art

mélanésien, Vortrag gehalten am 1.12.1988 im Musée d'ethnographie de Genéve, Manu-

skript; Bildverstindnis, Bildgeddchtnis und Bildiiberlieferung am Beispiel melanesischer

Kulturen, in Vorbereitung.

 Die Ableitung aus dem Indoeuropiischen (Wurzel 'stei’ fiir «to pick») nach Oxford Latin
Dictionary (1976: 1820); dort auch die Grundbedeutungen von stilus: langes zugespitztes
Stiick Metall, Do bzw. Stengel einer Pflanze. Das Schreibgerit folgt auf Platz drei; vgl.
J. Pokomy, Indogermanisches Worterbuch (1979: 1015), (s)tei- «spitzig», st(0)i-lo-
«Spitze», daraus lat. stilus «spitziger Pfahl, Stiel [Handgriff], Stengel, Griffel zum
Schreiben» und sti-mu-lus «Stachel». Die Zuweisung ist nicht eindeutig, vgl. St. E. Mann,
An Indo-european Comparative Dictionary (1984-87: Sp. 1281-1331): kein *stei-, aber
mehrere Wurzeln zwischen st(h)a- und st(h)u-, deren Klangbilder und Bedeutungsfelder
sich iiberlappen.

33



keit — die Erweiterung, das Ausgreifen, das Auf- und Ausbliihenlassen des Textes,
die Verzierung von Grundzeichen — auch als von jeher darin angelegt mitein-
beziehen. Diese zum Teil gegensitzlich wirkenden Tendenzen sind somit bereits im
ersten Bild zum Stilbegriff enthalten; um den Griffel richtig zu gebrauchen, braucht
es Ubung in beiden Arten der Anwendung.'® Die Wahrmehmung von Stil ist somit
zunéchst einmal an die verhiltnismissig junge Kunst des Textens, nicht aber an
primér visuelle Ausdrucksformen, gebunden.!

Mit der Benennung stilus werden unterschiedliche Bilder angesprochen, neben
dem Fiihren des Griffels etwa das Wenden des Griffels (stilum vertere), somit der
Wechsel von einem Vorgehen —dem Einritzen der Schrift— zum anderen: dem Feilen
am Text. Inder friithen Anwendung von stilus erfolgt eine erste Ubertragung des Sinns
(so bei Terenz, mehrfach bei Cicero, dann insbesondere ab Plinius dem Jiingeren),
aus der eine engere Beziehung zum geschriebenen Text, zum Schreiben der Rede, zur
Stiliibung entsteht. Im zweiten iibertragenen Sinn bedeutet das Bild vom Wenden des
Griffels dann auch den Wechsel von einem Ausdrucksmodus in den anderen — etwa
die Art und Weise, wie der oder jener dies oder das tut, wie einer sich ausdriickt, aber
auch die Betonung unterschiedlicher individueller oder gar gruppenspezifischer
Verhaltensweisen.

Die Vorbereitung und formale Gestaltung des vorzutragenden Textes wird somit
von der rémischen Rhetorik in einem gewissen Gegensatz zur Ausgestaltung der
Rede im Vortrag, zur elocutio, gesehen. Beide Fertigkeiten, zentral in der grundle-
genden ars dicendi, der Rhetorik, sind durch lange Einiibung auszubilden. Ohne
ethische Verankerung droht allerdings die bedenkliche Entwicklung, dass die
Formen der Rede sich selbstindig machen, d.h. dassihnen der Sinn abhanden kommt,
ja dass sie um ihrer selbst willen vorgebracht werden. Dabei war das Streben nach
Vollendung der Form nach griechischem Verstindnis anders gemeint. Die
Beredsamkeit war nach dieser Auffassung in ihrer Vollendung unmittelbarer Aus-
druck des Guten, Erhabenen in der Person des Sprechenden — d.h. Ausdruck seines
Anteil-Habens an der von den Géttern geformten wahren Natur. Theoretisches Ziel

1% Die zunichsteinleuchtende Ableitung der Benennung «Stil, Styl» von griech. stylos, Siule,
verbunden mit der gedanklichen Gegeniiberstellung der dorischen und derionischen Form,
also verstanden als «Sdulenschrift» (Nachweis fiir Kinderling 1795 bei J. und W. Grimm,
Deutsches Worterbuch 10/2 (1941: Sp. 2924), ist etymologisch falsch, vgl. Oxford Latin
Dictionary (1976: 1820).

I Wiewohl auch in Griechenland die Rhetorik als Lehrgebdude in der Redepraxis der
vorschriftlichen Zeit wurzelt —die vollstindige Erziehung des Helden im homerischer Zeit
fithrt sowohl zum richtigen Gebrauch der Waffen im Kampf wie auch zur Beherrschung der
Rede vor Zuhérem —, féllt ihre Herausbildung zu einer erlembaren techne, einem System
von Verfahren zur Erkenntnisfindung, zum Gestalten des Ausdrucks und zum Organisieren
des Erinmems in die Zeit der Klassik. Wer diese Verfahren in den verschiedenen Gattungen
der Rede (genera causarum) zu beherrschen lemte, war so in der Lage, Reden vor Gericht,
zur Erinnerung an Verstorbene und in der Volksversammlung zu halten — um nur die
wichtigsten Moglichkeiten zu erwihnen. Jede Rede konnte in einfacher, gemischter oder
hoher Ausdrucksart—demnichsten griechischen Aquivalent (lexis, spiter lat. elocutio) zum
spiteren Stilbegniff (genera dicendi) — gehalten sein. Die einflussreichste Formulierung
des Lehrgebiudes stammt von Aristoteles. — Zur Geschichte der Rhetorik H. Hommel in:
Lexikon der Alten Welt (1965: Sp. 2611-2626, identisch in: Der Kleine Pauly s.v.).

34



der Beredsamkeitist daher die Darstellung des Wesentlichen, ihr praktisches Ziel die
«Uber-Redung» zum guten Tun; der auch der Antike nicht fremde Missbrauch ist
nicht der angestrebten Kunstfertigkeit, sondem dem schlechten Charakter des
jeweils Ausfiihrenden anzulasten.'? Erst viel spiter, im ausgehenden Mittelalter,
wird die Rhetorik modellhaft als Ausgangspunkt fiir alle erkennenden, mitteilenden
und darstellenden Kiinste gelten. Auf diese Weise werden die besonderen Erfahrun-
gen der Antike zu einer Grundlage fiir den abendldndischen Umgang mit Kunst und
Stil.

Zusammenfassend sei festgehalten, dass etwa vom 2. Jh. n. Chr. an die Benennung
«Stil» allgemein fiir begriffliche Unterscheidungen verwendet wird, die schon im
friiheren antiken Denken im Rahmen der rhetorischen Kategorien eine Rolle gespielt
haben. Damit beginnt im abendléndischen Denken die Vereinheitlichung des kiinst-
lerischen Stilbegriffs. Die Ubertragung auf die darstellenden Kiinste braucht aller-
dings noch viel Zeit.

Dem Mittelalter scheint der autonome Begriff des Stils in seinen Aspekten der
synchronen Differenzierung wie auch des diachronen Wandels wenig bedeutet zu
haben, obwohl die Stilisierung der kiinstlerischen Ausdrucksformen in Raum und
Zeit selbst sehr deutlich zu fassen ist. Die Kunst selbst und die Kodifizierung ihrer
Ausdrucksmittel blieben eng in das religidse Weltverstindnis eingebunden; die
Benennungen bewegten sich daher weiterhin im traditionellen Rahmen der lateini-
schen Rhetorik (generadicendi), der Rechts- und Verwaltungslehre (modi scribendi,
Kanzleistil, Stil der Rechtssetzung) sowie der Theologie.

In der Renaissance gilt die Aufmerksamkeit neu auch den darstellenden Kiinsten.
Wesenund Erscheinungen kiinstlerischer Stile werden vorerst mit Benennungen wie
maniera eingekreist, die sich auf die von den Kiinstlern angewandten Arbeitsweisen
der Hinde, spéter auch auf ihre Sehweisen beziehen. Das Wort «Stil» verbleibt
zunichst, wiederum dem lateinischen Gebrauch folgend, im Bereich des schriftli-
chen Ausdrucks. Die «Manier» erhilt zeitweilig in der Kennzeichnung iibertreiben-
der, verzerrender Darstellungsweise nicht-italienischer Kiinstler durch Italiener eine
eher abwertende Bedeutung (maniera tedesca, maniera greca). Spiter wird die
deutsche Wortform «Manier» ohne disqualifizierenden Beigeschmack wieder allge-
mein iiblich und bezeichnet das Gegenstiick zum iiberindividuellen Stil, d.h. die
personliche, allerdings oft unvollkommene Auffassung des Kiinstlers, so auch bei
Goethe."

12 Die Rolle der Rhetorik bei der Wahrheitsfindung, insbes. vor Gericht, bildete denn auch
stets von neuem Anlass zu Auseinandersetzungen iiber die ethische Grundlage, so bei
Sokrates und ausfiihrlich bei Platon, vgl. Hommel, in: Lexikon der Alten Welt (1965: Sp.
2613), — Der Stilbegriff ist somit auch von dieser Seite vorbelastet, wie sich nicht erst am
Beispiel der siiffigen Formeln der Massenkommunikation erweist, mit deren Hilfe — an der
alten, schwer zu bezeichnenden Grenze zwischen Kunst und Kitsch — auch Unwahrheiten
zum Wesentlichen gemacht werden kénnen.

13 vgl.Schulz/Basler, Deutsches Fremdwdrterbuch 2 (1926/42: 66f.), aus afrz. maniere, mlat.
manarius, lat. manuarius, «zu den Hinden gehdrig, handlich, passend» sowie Grimm,
Deutsches Worterbuch 6 (1885: 1552f.). Neben den guten und schlechten Manieren ist
Manier «die individuelle art eines kiinstlers, seinen schopfungen form zu geben»,
«formgebung in riicksicht auf das verwendete material» bzw. «musikalische verzierungen
einer melodie durch den ausfiihrenden kiinstler». Grimm verweist auf Goethes Unterschei-

35



Im 17.Jh. gesellt sich, basierend auf dem Kanzleibrauch (modus scribendi) des 15.
und 16. Jhs., der mittellateinische modus-Begriff als Benennung wie als begriffliche
Erweiterung zum Stilbegriff. Damit sollen die absichtlich gewé#hlten Formeigen-
schaften eines literarischen Kunstwerkes von den unabsichtlich (oder brauchmissig)
enthaltenen — dem «Stil» oder «Styl» des Textes — abgegrenzt werden.

Gebriduchlich wird die Bezeichnung «Stil» im Bereich der bildenden Kunst und der
Kunstwissenschaft allerdings erst, ausgehend von J.J. Winckelmann, am Ende des
18. und zu Beginn des 19. Jhs., wobei der franzdsische «style», angewandt auf die
Literatur, vorausgegangen zu sein scheint. Der Naturforscher Buffon formulierte:
«Le style n'est que l'ordre et le mouvement qu'on met dans ses pensées» und
folgerichtig, weil nur der Mensch seine Gedanken zwischen Ordnung und Bewegung
ausdriicken und gestalten kann: «Le style est 'homme m&me»'*.

Der geraffte Uberblick iiber die Geschichte der Benennung «Stil» zeigt schon, dass
eine Neubestimmung des Begriffs heute unméglich in geschichtlicher Betrachtung
von einem allenfalls zu gewinnenden gemeinsamen Nenner aus zu leisten sein wird.
Immerhin mag es hilfreich sein, sich auf grundsiétzliche Bedeutungen, die am
Ausgangspunkt der abendLindischen Begriffsgeschichte stehen, zuriickzubesinnen,
denn ein Fallenlassen der eingefiihrten Benennung kommt meines Erachtens — aller
Vieldeutigkeit, ja Widerspriichlichkeit zum Trotz — nicht in Frage. Die historische
Sicht lehrt auch, wie spit der Begriff entstanden ist und dass die Trennung in
Unterbegriffe wie literarischer Stil, Stil der Malerei oder Stil der Plastik mehr einem
Bediirfnis der einzelnen Wissenschaftszweige nach Abgrenzung entsprichtals einer
sachlichen Notwendigkeit. Um der methodisch begriindeten Einheitlichkeit des
Forschungsgegenstandes willen sei im folgenden «Stil» nur in seiner Funktion als
Bestandteil bildlicher Gestaltungen beriicksichtigt. Sollten sich die daran gekniipf-
ten methodischen Uberlegungen als richtig erweisen, wird dem Versuch einer
Riickiibertragung auf andere Ausdrucksformen nichts entgegenstehen.

dung zwischen Nachahmung («beruht auf dem ruhigen dasein und einer liebevollen
gegenwart»), Manier («ergreift eine erscheinung mit einem leichten fahigen gemiith») und
Stil «ruht auf den tiefsten grundfesten der erkenntnis, auf dem wesen der dinge, in so fem
uns erlaubt ist, es in sichtbarer und greiflicher gestalt zu erkennen»).

1 Aus Buffons «Discours sur le style», als Rede gehalten bei seiner Aufnahme in die
Académie Frangaise, 1753, zitiertnach LaGrande Encyclopédie (1885-1901, vol. 30: 559),
s.v., vgl. Grand Larousse encyclopédique 2 (1960: 431), s.v. «Buffon», und Miiller (1981:
40-44); zum franzésischen Einfluss Beispiele bei Grimm, Deutsches Worterbuch10/2(1941:
Sp. 2924ff.). — I.J. Winckelmann erkennt als erster den tieferen inneren Zusammenhang
(heute wiirden wir von einer Homologie sprechen) zwischen den Phasen eines Stilsund den
Phasen von Wachstum, Bliite/Reife und Verfall des organischen Lebens und schafft damit
die seither giiltige Grundlage fiir eine kritische Einschidtzung von Kunst unter dem Aspekt
des endogenen, «organischen» Stilwandels. — Fiir eine bemerkenswerte Parallele in der
Begrifflichkeit zeitgenossischer Maori vgl. Sidney M. Mead (1984: 63-75). — Goethes
Unterscheidung zwischen einfacher Nachahmung, der Manier (oder Auffassung) eines
Kiinstlers und dem iibergreifenden Stil (vgl. Anm. 13) wird in der Klassik in Bezug auf
letzteren erweitert: Stil kann real (einen Zustand schildernd) oder ideal (eine Idee erlidu-
ternd) sein (Lexikon der Kunst s.v. «Stil», «Stilkritik», «Nachahmung»).

36



Grundlagen eines ethnologischen Bildbegriffs

Die Geschichte der deutschen Benennung «Bild» haben die Gebriider Grimm
(vermutlich Jacob) prégnant in zehn Aspekte der Bedeutung gegliedert.” Dem ist
nichts beizufiigen. Hervorgehoben sei indessen, dass sich schon aus der Wort-
geschichte vier besondere Merkmale des Bildbegriffs ergeben. Das Bild verweist
erstens immer auf seinen Ursprung, seine Quelle — ob als Werk eines schaffenden
Menschen, einer zeugenden Naturkraft oder einer wie auch immer gearteten, sagen
wir «kosmischen», Spiegelung. Zweitens, das Bild setzt ein Gleichnis. Das Bild lebt
drittens als Leistung des Gedéchtnisses im Wiedererkennen, denn Vergleichen und
Erinnern griinden auf vorher Geschautem (oder oder auch auf im Voraus-Geschau-
tem). Und das Bild ist viertens mehr als ein Werk, eine Wiederholung, eine
Abspiegelung, eine Vorstellung oder ein Gleichnis; es wirkt als ein von innen heraus
Geformtes, zugleich eine iiberkommene Gestalt Weiterfiihrendes weiter und vermag
so selbst Leben auszustrahlen — oft wird ihm daher iibergewo6hnliche Kraft zuge-
schrieben.

Der Bildbegriff ldsst sich aufgrund neuerer, experimentell erhérteter Einsichten
der Himforschung und der Psychologie objektivieren. Der Mensch hat, was lange

1 J.u. W. Grimm, Deutsches Worterbuch 2 (1860: Sp. 8-15), s.v. bild, bilden. — Grimm geht
von ahd. piladi, pilidi, mhd. bilde bzw. mhd. billen aus, um die Grundbedeutung mit «das
Gestossene, Gehauene, Gemeisselte, Geknetete, Gestaltete, Geschaffene» zu bestimmen.
Zu unterscheiden wiren dann: 1. das «unter schaffender [s.0.] hand hervorgegangene
werk», mit dem bedeutungsvollen Grimmschen Zusatz: « und iiber dembild schwebtdieses
urbild: hier schwindet, wie Klopstock sagt, das bild vor dem urbild.», 2. das Menschenbild,
goth. manleika, «gleichnis des menschen», 3. das anfinglich plastische Kunstwerk — «erst
nachher auf die flache zeichnung und auf das gemihlde erstreckt», 4. die wirkliche
Wiederholung «wie sie in der natur durch zeugung oder abspiegelung stattfindet, da wo von
gar keinem kunstwerk die rede ist.», 5. die lebende Gestalt, figura, persona, 6. verschie-
dene, durch Beiworter ausgedriickte Abstrakta, 7. der «tduschende, triigende schein wie lat.
species, (...) das scheinbild», 8. die «sache, die der anderen zum symbol, zum zeichen dient,
(...) ein denkbild, sinnbild», 9. das Bild als «vorbild, typus, beispiel», 10. «Am aller-
haufigsten eine blosse vorstellung, idéa, die wir uns in gedanken machen, die wir uns
einbilden (figurare, fingere, imaginari), in ein gewand oder gleichnis kleiden», mit der
wichtigen Ergianzung: «In den bildlichen vorstellungen liegt: — vergleichung, (...) —
erinnerung, (...) — zukunft».

Beizufiigen ist, dass die sprachliche Verkniipfung von «Bild» und «Vorstellung als
Erinnerungsbild» im deutschen Begriff «Bild» wesentlich durch Notkers Erkenntnislehre
geprigt worden ist (Karg-Geisterstidt und Frings, Althochdeutsches Worterbuch 1 (1953:
Sp. 1048).

Die Vorgeschichte von «Bild» kannnach F. Kluge, Etymologisches Worterbuch (1963: 76),
erginzt werden; danach ginge «Bild» nach A. Wolf zuriick auf germ. bil- (so auch in billig,
Bilwis, Unbilde, Weichbild) «iiber-/ungewohnliche Kraft, Wunderkraft»; ahd. bilidiisterst
«Wesen, Gestaltetes», danach «Abbild, Nachbildung». «Dem entspr. die Zeitw.: die alte
-jan-Bildung ahd. biliden ist 'einer Sache Gestaltund Wesen geben', erstdas jiingere bilidon
‘eine vorgebildete Gestalt nachbilden'». — Diese Deutung ruht allerdings auf schwachem
Fundament, vgl. E. Karg-Geisterstidt und Frings, Althochdeutsches Worterbuch 1 (1953:
Sp.1028, 1033, 1035); das voninnen heraus Geformte und das einer anderen, verausserlichten
Gestalt Nachgebildete stehen gerade in der frilhen Bedeutungszweiheit als zusammen-
gehorig nebeneinander, so neuerdings auch Kluge, Etymologisches Worterbuch (1989: 76).

37



umstritten blieb, ein eigenes Bildgedichtnis, das der Verarbeitung, aber auch der
langfristigen Speicherung von Bildern dient. Es steht autonom neben dem Wort-
gedichtnis und ist diesem auf unterschiedlichen Stufen direkt verbunden. Fest steht
somit — nach heutigem Wissen —, dass Bilder nicht nur dank ihrer Einbindung in ein
Umfeld aus anderweitig sinnlich wahrgenommenen Eindriicken und deren begriff-
licher Aufarbeitung, sondern auch selbstindig vorgestellt, gespeichert und erinnert
werden, fest steht auch, dass nicht nur das optische Wahmehmen und Erfassen,
sondern auch das interne Verarbeiten eigenen, dem visuellen Bereich vorbehaltenen
regelhaften Prozessen unterworfen sind; dazu gehdren beim Verarbeiten insbeson-
dere Drehungen, Spiegelungen, Dehnungen und Schrumpfungen. Was gespeichert
ist, wird laufend mit den neu eingehenden, einer biologischen Triage unterworfenen
Bildeindriicken verglichen; ohne diesen Vorgang des Vergleichens von Erinnerung
und Wahrnehmung wéren wir nichtausreichend «im Bilde», d.h. — iiber Gehor-, Tast-
und Geruchswahrnehmungen und deren Verarbeitung — nur beschrinkt orientiert.'s

Es gibt somit ausser den Bildem in der materiellen Welt auch immaterielle, aber
physisch reale, in die Natur des Menschen eingebundene, von seiner optischen
Wahrnehmung bestimmte Vor-, Neben- oder Nach-Bilder. Diese Bildwelt ist grund-
sitzlich auch anderen Lebewesen vorgegeben; spezifisch menschlich scheint zu sein,
dass die Existenz der Bilder mit einem ereignis-orientierten Langzeitgeddchtnis
verkniipft ist und dass auch das Bewusstsein mit diesen Bildern zu arbeiten vermag.
Wie sagte doch Grimm schon 1860 (unter Verweis auf Klopstock): «(...) iiber dem
Bild schwebt dieses Urbild».

Im Hinblick auf das uns hier als Ethnologen interessierende Problem des Aus- bzw.
Umgestaltens visuell wahrnehmbarer Formen kénnen wir die folgende vorldufige
Bestimmung fiir das Begriffsfeld «Bild» wagen: Jedes Bild wird in irgendeiner (im
einzelnen genauer zu bestimmenden) Weise als visuelle Aquivalenz zu einem
Anderen gesetzt —sei dieses Andere nun ein an Emotionen gebundenes Erlebnis, eine
tiefe existentielle oder mystische Einsicht in das Wesen von Vorgédngen oder Dingen,
eine Erinnerung an Vergangenes, eine verniinftige Erkenntnis iiber die «Welt» oder
iiber eine abstrakte Qualitit des Seins (wie z.B. das Numinose) — oder aber eine
gehorte, gesehene, erfiihlte oder sonstwie empfangene Botschaft. Vergleichbar einer
mathematischen Funktion bestehen Verhéltnisse der Zuordnung einmal zwischen
dem Bild als einem Aquivalent im weiteren Sinne und dem zugrundeliegenden
Anderen, dann zwischen diesen beiden Gréssen und den Bezugsfeldern des Autors
oder des Betrachters und schliesslich zwischen den genannten Feldern und dem
jeweiligen Hintergrund, von dem sich das Andere bzw. das Bild als verschieden und
damit als bedeutungsvoll abheben. Davon zu trennen ist fiir den Zweck der Untersu-
chung der Wirkungszusammenhang, die Funktion im biologischen Sinn eines
gerichteten Abhingigkeitsverhiltnisses, wenn vom Handelnden in seinem Kontext
Bilder anstelle des Gemeinten, sozusagen als Instrumente eingesetzt werden.

Die allerwenigsten materialisierten Bilder sind Abbilder von etwas, also direkte
mechanisch bzw. photographisch erarbeitete Reproduktionen, sondern es sind
Umsetzungen auf der Basis von Vorbildem und Bildkonzepten, die sich im visuellen
Gedichtnis der Menschen seit der friilhesten Jugend festgesetzt haben. Die
materialisierten Bilder als Werke der einen werden umgehend wieder zu Bildein-

16 Martha J. Farah (1986: 245-272), Steven Pinker (1986: 1-64), Larry R. Squire (1987:
169ff.), Werner Wippich (1984: 119-155; 1985: 7ff., 38-70).

38



driicken bei anderen. Und wie die vorausgehenden Einzelbilder werden auch diese
Umsetzungen nach den eigenen Regeln des visuellen Gedéchtnisteils ausgefiltert,
durch Wiedererkennen und Interpretieren entziffert, weiter bearbeitet und gespei-
chert.

Immer steht der Bildner zwischen dem Einen, das Ausdruck seines schaffenden
Handelns ist, und dem Anderen, das er sich aneignet. Wollen wir aus dem Bild mehr
herauslesen als die bereits in seinen Teilen, den Zeichen, méglicherweise enthaltene(n}
Teil-Botschaft(en), so sind wir auf die Entzifferung auch des Phinomens «Stil»
angewiesen, dem wir die Ordnung der Einzelzeichen zu einem Ganzen zu verdanken
scheinen. Dieses Ganze eines Bildes enthdlt mehr Mitteilungen, als der Summe
seiner Einzelteile entspriche. Das heisst, wir miissen die Bedingungen verstehen
lernen, unter denen sowohl die Kohédrenz als auch die Diskontinuitit von Formen des
Ausdrucks in Raum und Zeit auftreten.

Zur Umschreibung des Stilbegriffs

Galt die Aufmerksamkeit bis dahin der allgemeinen Geschichte des Stilbegriffs
und der Kl4rung der Ausgangslage, so ist nun im Hinblick auf die Verwendung des
Begriffes in der Kunst-Ethnologie der Inhalt des Stilbegriffs zu bestimmen. Uber Stil
ist selbstverstindlich schon viel Richtiges gesagt worden, dem zuzustimmen wire,
aber auch Vieles, das durch die Verabsolutierung an sich richtiger Beobachtungen
zum Widerspruch herausfordert.!” Ethnologen haben, grob gesagt, auf drei Ebenen
mit dem Stilbegriff hantiert: um Gemeinsamkeiten in der formalen Gestaltung von
Gebrauchs- und Kunstgegenstinden zu beschreiben, um die empirisch festgestellte

17" Die Diskussion hitte wohl, folgen wir den enzyklopidischen Vorgaben (Schapiro 1953a;
Lexikon der Kunst 4 1977: 692-694 und Dittmann 1967: 16-83), einzusetzen bei den
Kunsthistorikern Alois Riegl (1893) — d.h. bei der positivistischen Unterscheidung der
taktischen (haptischen) von der optischen Auffassung als Grundlage des Kunstwollens —
und Heinrich Wolfflin (1915) — d.h. bei der doppelten Wurzel von Stil in der Darstellungs-
form und in der Anschauungsform, jedenfalls im Sehen. Wenig abzugewinnen ist W.
Worringer (1911), mit seiner unprizisen Gegeniiberstellung von Stil als Abstraktion und
Stil als Einfithlung, gleichsam als Grundlage eines Stilepochen-Evolutionismus. Metho-
disch fiir die Ethnologie dagegen von Bedeutung der Versuch von Wilhelm Pinder (1924
und 1929), den spitgotischen Epochenstil mit Hilfe datierter und lokalisierter Werke in
einzelne Landschaftsstile und deren Phasen aufzugliedern und so die vielfiltigen Er-
scheinungsformen des «Zeitstils» zu erfassen. — Wichtig wiren sodann nach Schapiro
(1953a)P. Franklund die Schapiro und Frankl gemeinsame Betonung des Zeichencharakters
von Stil als des Ausdrucks von der Einheitlichkeit einer Kultur (und Denkweise); im Ablauf
der Entwicklung einer Kultur in der Zeit wird damit allerdings eine Kontinuitit des
Ungleichzeitigen (oder eine Ungleichzeitigkeit von Gleichem) impliziert, die letztlich
schwer zu dokumentieren ist.— Ebensowenig vermag der Ethnologie Panofskys Kriterienpaar
von vielgestaltiger «Fiille» in der Zeit und geordneter «Form» im Raum, eingesetzt zur
Beurteilung kiinstlerischer Losungen von Bildproblemen, als iiberragendes Licht weiter
voraus ins weltumspannende Dunkel fremder ésthetischer Bezugssysteme zu leuchten
(publiziert 1915, wieder aufgegriffen 1957, zur Kritik vgl. Dittmann 1967: 109). Seine
Mahnung allerdings, dass wir uns sowohl die Geschichte des zu untersuchenden Typus
(also sozusagen den Niederschlag der Fiille in der Zeit) als auch die Geschichte des

39



Vielfalt von Erscheinungsformen gestalteter Geréte und Ritualobjekte durch Zu-
ordnung zu Stilkonstrukten geschichtlich zu ordnen, aber auch um die kulturelle
Prigung des Verhaltens der Angehérigen von ganzen Gesellschaften in grundlegen-
den Kulturmustern oder Kulturstilen zu erfassen.'® Die wesentlichen dlteren Arbeiten
befassen sich mit dem beschreibenden Erkennen von Ordnungsprinzipien in der
empirischen Vielfalt."”

Je griindlicher das Wissen von einheimischen Kulturen in die neueren Darstellun-
gen der Ethnologen mit einfliesst, desto deutlicher zu erkennen sind die Zusammen-
hénge zwischen formalen Gestalungen und Bedingungen des Kontexts wie Her-
stellungsverfahren, materieller und symbolischer Funktion, Status des Urhebers,
Weltanschauung. Der grundsitzliche Erkenntniszuwachs im Hinblick auf einen
neuen, Ethnologie und Kunstwissenschaft verbindenden Ansatz bleibt wegen der
fehlenden Reflexion vorerst gering. Allerdings sollte man die nun mégliche Kldrung
negativer Positionen auch nicht gering schitzen. Dazu gehort zum Beispiel die
Einsicht, dass die Beschreibungen von Idealkonfigurationen von Anbeginn an als
dialektische Denkfiguren, als Hypothesen des Untersuchenden, auszulegen sind, fiir
die in der vlkerkundlichen Beschreibung nicht nach Entsprechungen im Massstab
1:1 gesucht werden darf. Das gilt bereits fiir das emische Typisieren als eine Vorstufe
des systematischen Formvergleichs, d.h. fiir die Verbindung von formalen Eigen-
schaften von Gegenstinden mit deren Aufgaben aus der Sicht der untersuchten
Gesellschaften selbst. Soviel ist aus heutiger ethnologischer Sicht also klar: Stil ist
ein Konstrukt, eine Abstraktion in der Form gegeniiber der Wirklichkeit, eine
Anschauungsform, die zwischen Betrachter, Werk und Urheber ver-mittelt.?® Alle
aussenstehenden Betrachter stehen vor der Schwierigkeit, zwar das Konstrukt
wahmehmen zu kénnen, aber das Konstruktionsverfahren nicht zu kennen.

Im Sinne einer Arbeitshypothese beginne ich die weiteren Darlegungen mit der
folgenden Minimaldefinition: Stil bezeichnet einen zusammengehérenden Satz

jeweiligen Stils (also das Schema einer Ordnung der Formen im Raum) fiir eine giiltige
Interpretation der aufzudeckenden tieferen Bedeutung der komplexen Bilder anzueignen
hitten, wollen wir nicht in den Wind schlagen (Panofsky 1967: 10-13). Allerdings fehlt
auch hier das fiir die Betrachtung aussereuropiischer Kunst unter den heutigen Voraus-
setzungen notwendige methodische Fundamentnoch, zusehr sind Panofskys Anniherungen
an das Vorhandensein von schriftlich fassbaren Traditionen als Hilfen beim Konstruieren
seiner Interpretationen gekniipft.

18 Erinnertsei an Ruth Benedict's Patterns of Culture (1955: 44ff., 64ff.)und ihre Ubertragung
der von Friedrich Nietzsche bzw. Oswald Spengler {ibemommenen gegensitzlichen
Stilkategorien bzw. «Schicksalsideen» — «apollinisch» und «dionysisch» bzw. «faustisch» —
in ethnologische Modelle.

19 z.B. Boas (1897), Frobenius (1923), Grosse (1927), Kjersmeier (1935-1938), Krimer
(1925: 55-76, 79ff., 87), Linton & Wingert (1946), Stolpe (1892), Sydow (1923: 20ff.,
50ff).— Vgl. dazu beispielhaft den Wandel der Auffassungen und Kenntnisse bei Leuzinger
et al. (1978: 491f., 69ff., 111ff.).

2 Im Lexikon der Kunst wird das passende Diktum Goethes in Erinnerung gerufen: «Jede
Form, auch die gefiihlteste, hat etwas Unwabhres, allein sie ist ein fiir allemal das Glas,
wodurch wir die heiligen Strahlen der verbreiteten Natur an das Herz des Menschen zum
Feuerblick sammeln» (Lexikon der Kunst 4, 1977: 692).

40



formaler Konventionen; diese dienen u.a. dazu, Botschaften fiir die Ubermittlung
von Autor zu Empfiinger® zu kodieren. Da bereits die Wahl des Ubermittlungsweges
sowohl die Moglichkeiten des Absenders sich auszudriicken wie auch den Inhalt des
zu Ubermittelnden beeinflusst und iiberdies auf die Fidhigkeit des Empfidngers
einwirkt, die ausgefertigte Botschaft zu entziffern, besteht eine wechselseitige
Abhingigkeit zwischen Stil und Inhalt, aber auch zwischen dem Stil und dem
jeweiligen Kontext, in dem der Autor beim Hervorbringen bzw. Absenden und der
Empfinger beim Umsetzen stehen.

Fig. 1:
Inhalt der
Botschaft
KONTEXTU }b — — — — — — — — — — — —{ KONTEXT E
Stil der
/ Botschaft \
Urheber/Absender Empfinger/Anwender
(Bildner) (Umsetzer)
Mitseher/
Ethnologe
KONTEXT
M

Diese Minimaldefinition impliziert, dass Stil die Briicke sei, die Urheber/Absender
und Empfénger/Anwender verbindet — auch dann, wenn die Briicke selbst das
einzige Gemeinsame zwischen den beiden bliebe. Dass Stil somit, zum mindesten
bezogen auf die bildhaften Ausdrucksformen, das einzige Element ist, das visuell

21 Alle Bezeichnungen von abstrakten Rollen beziehen, was in ethnologischer Sicht wichtig
ist, immer auch die Mehrzahl sowie das andere Geschlecht mit ein: «der Autor» kann auch
eine Kiinstlergruppe bezeichnen, und grundsatzlich kénnen die Autoren oder die Empfin-
ger ménnlichen oder weiblichen Geschlechts sein.

41



prisent bleibt, heisst aber auch, dass es nicht nur vom Hervorbringenden und vom
Empfangenden, sondern auch von Dritten, von Mitsehenden, wahrgenommen wer-
den kann. Diese Mitempfinger sehen nur die lichte Briicke im unverstindlichen
Dunkel; sie staunen ob der Stirke des Kontrastes und wiirden gerne genauer ins
Schwarze blicken. Sie befinden sich damit genau in der Position des Ethnologen, d.h.
sie bleiben vorerst von der Entzifferung des Inhalts der Botschaft ausgeschlossen und
halten das Gemenge von Zeichenform und Stilform fiir eine unauftrennbare Einheit.

Als Ethnologen mégen wir etwas Trost aus dem Umstand schépfen, dass wir uns
dabei unsererseits in eine Lage versetzt finden, die jener von manchen unserer
Mitmenschen gegeniiber der zeitgendssischen Kunst der eigenen Gesellschaft #h-
nelt. Auf der einen Seite wird in der Gegenwartskunst in vielen Individualstilen der
Wert der Zeichensetzung gegeniiber dem Wert der Verstédndlichkeit so stark betont,
dass die Botschaft, vergleichbar der hermetischen Kunst im Umkreis okkulter
Glaubensgemeinschaften, nur noch wenigen zugedacht ist und nur noch von diesen
unmittelbar empfangen werden kann. Auch die formale Systematisierung der Zei-
chen findet fast nur noch auf der Ebene des Individuums statt. Der Briickencharakter
des Stls verdiinnt sich sozusagen zu einem Faden. Auf der anderen Seite greift, wer
sich durch Kunst 2 tout prix verstindlich machen will, zu den Stilmitteln der
Massenkommunikation — und liuft damit gleich Gefahr, dass der populidre Stil der
leicht reproduzierbaren Zeichen als Inhalt der Botschaft missverstanden wird, dieser
Inhalt also sozusagen durch einen Fall von der Briicke verlorengeht.

Stil, so kénnen wir aus diesem Gedankenexperiment an extremen Punkten des
Moglichen schliessen, hat sehr viel mit den Bedingungen im Umfeld zu tun, mit der
Tragfahigkeit des Untergrunds, auf dem die Briickenpfeiler stehen, mit der Zusam-
mensetzung der Atmosphire, die die Briicke umflutet, mit dem Licht, das auf die
Briicke féllt usw. Wir werden auf diesen Kontext zuriickzukommen haben.

Stil, soviel sollte bis dahin klargeworden sein, ist ein Phdnomen, mit dem sich nicht
nur die Ethnologen bei der Untersuchung fremder Kulturen oder die Kunstwissen-
schaftler bei der Auseinandersetzung mit Werken der eigenen Kultur, sondern im
Grunde alle — wenn auch nicht bewusst — laufend auseinanderzusetzen haben.
Gemiss meiner Zielsetzung, fiir die theoretischen Darlegungen auch andere als die
iiberlieferten ethnologischen Haltungen zu nutzen, verlasse ich an dieser Stelle das
engere Feld der Ethnologie. Drei methodisch nutzbare Bezugspunkte verdienen es,
nicht nur bemerkt, sondern auch fiir weitere Uberlegungen fruchtbar gemacht zu
werden: Topologie, Kanon und Bildwirksamkeit.

Topologie

Hier handelt es sich darum, das gedankliche Vorstellungsfeld zu umreissen, inner-
halb dessen Stil gedacht und als Problem untersucht wird. Einem topologischen
Uberblick ist zu entnehmen?, wie eng im europdischen begrifflichen Denken «Stil» —
und hier insbesondere der rhetorische Stil (da ist die Topologie, die Lehre von den
[Gedichtnis-]Orten des Redners, urspriinglich ja zu Hause) und der literarische Stil
mit einer Reihe von Bildern verkniipft sind, die sich auf visuell wirksame Aus-

2 Wolfgang Miiller (1981)

42



drucksformen des Menschen beziehen. Das Denken in Bildern und Riumen gehort
zur Rhetorik nicht nur aus Griinden der metaphorischen bzw. metonymischen
Ausdrucksweise, sondern insbesondere auch als Teil der Anleitungen zum Erinnern;
Rhetorik und ars memoriae sind auf vielfiltige Weise miteinander verkniipft.??
Denken iiber Stil ist somit oft ein Denken in Bildern, in die umgesetzt wird, was direkt
kaum ausgesagt werden kann.

Angewandt auf die Begriffsgeschichte von Stil ergeben sich so vom topologischen
Gesichtspunkt aus aufschlussreiche Verkniipfungen, denen hier leider nicht im
einzelnen nachgegangen werden kann. Im Riickblick auf das bereits Gesagte wire
etwa fiir Buffon bemerkenswert, dass er den (literarischen) Stil bildlich als dem
Wesen des Menschen zugehérig, als geordneten und zugleich bewegten Ausdruck
seines Kems versteht — und Stil eben nicht, in Analogie zur Kleidung des Menschen,
einer dusserlichen und auch auswechselbaren Hiille der Gedanken gleichsetzt, wie
dies andere nach ihm insbesondere im klassizistischen Denken getan haben.* Wenn
im Stil eines Werkes ein Wesenskern seines Autors steckt, so ist danach zu fragen,
wie letzterer das Verhiltnis zu seinem Werk bestimmt. Ein einprigsames Bild dafiir
ist Rilke gelungen, der dabei zugleich die Briicke vom Dichter zum Bildhauer
geschlagen und damit die Idee der Verschmelzung von Autor und Werk wieder
aufgenommen hat: Der Dichter hat sich «in Worte zu verwandeln / wie sich der
Steinmetz einer Kathedrale / verbissen umsetzt in des Steines Gleichmut»®.

Verwandelt sich der Autor so géinzlich in sein Werk, wird dieses zum objekti-
vierten, iiberpersonlichen Ausdruck seines Wesens. Wo der Stil des Autors anzusiedeln
sei — eher in seinem Werk oder eher in seiner Perstnlichkeit —, ist damit noch nicht
festgelegt.

Jeder Stil kann demnach von zwei Polen her bestimmt werden: vom stark
zeitgebundenen, in der Zeit auch spielerischen Umgang mit «Hiillen» — auch
geschlossene Zeichensystemen kénnen so verstanden werden — einerseits und vom
weltanschaulichen Gegeniiber, jenem dem Wesenskern zum Ausdruck verhelfen-
den Ringen des Autors um die dauerhafte Form anderseits.

Diese erste, hier nur beispielhaft angedeutete Anregung vermittelte allein schon
geniigend Impulse fiir einen ausfiihrlicheren Bericht. Es wire lohnend, eine Topologie
des ethnologischen Denkens in Bezug auf «Stil», «Werk» und «Kunst» zu erarbeiten
und dabei die Inhalte bisheriger Lésungsansidtze im Anschauen ihrer jeweiligen
Bildern zu vergleichen. Es liegt auf der Hand, dass der Stilbegriff je nach den
gestalteten Werkstoffen und Formen, an denen er beispielhaft gedacht wird, unter-
schiedlich ausfallen wird. Um auf Rilkes Gleichnis zuriickzugreifen: Setzen wir den
Dichter der Topferin oder dem Schnitzer oder dem Goldschmied oder dem Maler
gleich, entwerfen wir jeweils ein ganz anderes Bild vom Verhéltnis des Autors zum
Werk. Im Hinblick auf die ethnologische Topologie gilt es dabei zu beachten, dass
Ethnologen ihre Thematik, meist unausgesprochen, an zwei (oder mehr) Material-

23 Frances A. Yates (1984)

24 Miiller (1981: 52-84) spannt den Bogen von den Wurzeln bei Cicero und Seneca iiber
Mittelalter (ornatus) und Renaissance zum Klassizismus und insbesondere zu Alexander
Pope.

3 zitiert nach Miiller (1981: 156), aus Rilkes Requiem fiir Wolf Graf von Kalckreuth;
vollstindiger (und in Begleitung anderer erhellender Texte und Bilder) bei G. Boehm
(1985: 13).

43



komplexen vergleichend abhandeln, ndmlich an einem empirisch mehr oder weniger
vollstindig beschriebenen aus ihrem Forschungsgebiet und an einem zweiten aus
ihrer heimatlichen Erfahrungs- und Wissenswelt. Dieser zweite Horizont bleibt
allzuoft im Verborgenen.

Der ethnologische Umgang mit Stil ist bisher iiber weite Strecken deskriptiv und
nicht analytisch. Die wichtigsten Stationen seien stichwortartig erwéhnt:

a. Das Vorhandensein von Stil bezeugt den Kunstcharakter. Hier wird Stil
verstanden als fiir einzelne Gruppen bzw. Ethnien mehr oder weniger einheitliche
Stilisierung der Ausdrucksformen. Indem es gelingt, das Vorkommen verschiedener
Stile zu belegen, wird nachgewiesen, dass es sich bei diesen Ausdrucksformen um
Kunst handelt, so etwa schon bei Emil Stephan.?

b. Stil ist prim4r von Material und Werkverfahren abhiingig. Diese Sempersche
Erkenntnis, die zugleich den Vorrang der Oramentformen als Studienmaterial fiir
das Erkennen von Stil- und Kunstphédnomenen begriindet, wird zur Prdmisse der
Evolutionisten und hat insbesondere iiber Alfred C. Haddon und andere auf die
ethnologischen Auffassungen von Stil eingewirkt. Unterschiedliche Stile von Ge-
genstinden aus demselben Ausgangsmaterial verweisen so, grob gesagt, auf unter-
schiedliche Entwicklungsstufen®. Aufgrund des skizzierten Gedankengangs lisst
sich scheinbar einleuchtend begriinden, warum innerhalb derselben Gruppe unter-
schiedliche Gestaltungsformen auftreten kénnen.?

c. Im Sdl spiegelt sich die Geschichte der Hersteller als Gruppe. Zur Beschreibung
von Stil eignen sich hiufig vorkommende und daher auch als Typen und deren
Abwandlungen erkennbare Konfigurationen. In den Wandlungsformen spiegelt sich
weniger die Evolution der Menschheit als vielmehr menschliche Geschichte in den
Dimensionen von Erdteilen und Regionen. Mit diesem Ansatz haben insbesondere
Leo Frobenius und Felix Speiser ihre an Ort und Stelle selbst gesammelten und durch
spétere systematische Studien ergéinzten Materialien zu interpretieren versucht. So
sind Modelle der Geschichtsinterpretation fiir Afrika, insbesondere fiir Westafrika,
beziehungsweise fiir die Siidsee, namentlich fiir Melanesien, entstanden, die sich
sehr deutlich darauf stiitzen, die Ausbreitungsvorginge von Kulturphinomenen
aufgrund vergleichender stilistischer Untersuchungen zu gewichten und zeitlich zu
ordnen.?

2% (1907: 51f., 64, 74ff.), vgl. auch Augustin Krimer (1938 und 1925).

1 Grosse (1894: 111-155), Haddon (1902: 75-202).

2 Auch wenn man, darin G. Semper (1860/63) folgend, den Einfluss der Technik auf die
erzeugte Form als wesentlich ansieht — gerade das Modellieren aus Ton oder die unter-
schiedlich strukturierten textilen Techniken des Schlingens von Maschen [u.a. mit mathe-
matisch definierbaren Regelmissigkeiten bei gemusterten Hangematten der Indianer
Amazoniens, vgl. A. Seiler-Baldinger (1979: 59-130)], des Flechtens von Architektur-
elementen und des Webens von bebilderten Textilien liefern dafiir gute Beispiele —, so wird
man dennoch aus heutiger vergleichender Sicht den Primat der Gestaltungskraft der
Bildschépfer innerhalb der ihnen von der Uberlieferung gesetzten Grenzen betonen wollen
(und so im Grundsitzlichen Riegl (1893) folgen).

»  Skulpturen, Ton- und Holzgefisse sowie die Architektur West- und Zentralafrikas stehen
im Stildenken von Frobenius, nach Provinzen und zugewiesenen Stilen geordnet, unvermittelt
nebeneinander, vgl. Frobenius (1923), s.v. «Stil». Felix Speiser seinerseits untersucht
verzierte Gebrauchsgerite und kiinstlerisch gestaltete Gegenstinde aus Ozeanien und
Siidamerika. Die Entwicklung seines von zwei Standpunkten her erarbeiteten Stilkonzepts



Wihrend Frobenius von einem um geistesgeschichtlich-psychologisches Verste-
hen bemiihten Ausgangspunkt aus argumentiert, setzt sich Speiser in knappen
Formulierungen mit entwicklungsgeschichtlichen Annahmen auseinander. Alfred
C. Haddon folgend beginnt Speiser mit der Annahme, urspriingliche Bildformen
seien, wegen der religiésen Bindung zwischen Urheber und Gemeintem, der Natur-
form des Gemeinten sehr nahe, das Bild des Vogels, den man treffen oder abhalten
will, entspreche auf dem Pfeil noch dem Vogel. Es wird erst viel spéter, nach
vielfacher Wiederholung und der damit verbundenen Vereinfachung zum Ornament.
Ahnliches gilt fiir die Ritualgeréte. Stilisierung, die besonders ausgeprégt an sakralen
Bildern (Skulpturen, Malereien) festzustellen ist, entspringt der Uberformung und
dem Optimieren der geliufig gewordenen Form,; in ihr spiegelt sich also Geschichte.
Diese ist umso komplexer, je mehr sich der Stil von den naturnahen Formen entfernt.
Sie verliert sich schliesslich im Dunkel, wenn stilisierte Formen erst zu Ornamenten
und dann zu nicht einmal mehr benannten Zeichen reduziert worden sind. Stil wird
so zum urspriinglich weltanschaulich fundierten Konzept. In unterschiedlichen
Stilen manifestieren sich Gesamtkonzepte geschichtlich unterschiedlichen Ursprungs.
Fiir die Siidsee stellt Speiser fest, einige davon seien in Melanesien lokal (Primér-
stile) oder regional (Kurvenstil, der kantige Tami-Stil) entstanden, andere von
weither gekommen (der Schnabelstil, der Korwarstil und der Malangganstil, deren
Urspriinge Speiser auf dem asiatischen Festland im hinduistischen Indien bzw. bei
den Khmer sowie in Indonesien «gesehen» hat). Speiser denkt «Stil» somit nachein-
ander auf einer einfacheren und einer komplexeren Ebene: zuerst ist Stil von ihm
anschaulich in den Formen von Omamenten und zeichenhaften Verzierungen auf
siidamerikanisch-indianischen sowie auf melanesischen Waffen und Geriten — in
geschichtlichen Spétformen sozusagen — erkannt worden; spiter versucht er, die
vielfiltigen Formen von plastischen bzw. gemalten Bildwerken Melanesiens nach
Stilen zu ordnen, wobei er diese nun als Ausdrucksstufen versteht, die sowohl auf
friihere, autochthone Wurzeln als auch auf spétere, von Fremdeinfliissen abhéingige
Prigungen verweisen.*

Im Laufe der Zeit ist dieser Ansatz auf der Basis einer eingehenderen Kenntnis des
Materials wesentlich verfeinert worden. So kam William Fagg zum Schluss, grund-
sdtzlich habe jeder Stamm seine eigene Sprache und seinen eigenen Stil, ergo seine
eigene Geschichte — ein Postulat, das sich bei der Zuweisung der einzelnen Stile an
bestimmte Ethnien als nicht durchfiihrbar erwiesen hat.*® An der Ausbreitung von

breitet Speiser nicht zusammenhiéngend aus; sie ergibt sich riickwirkend. Kiinstlerisches
Gestalten beginnt in Formen, die so nahe an der Naturform als Material und Technik es
zulassen, das Gemeinte darstellen; in der Wiederholung schleift sich die urspriingliche
Darstellung zu stilisierten, in der Form festen Zeichen ab, bei denen schliesslich der Sinn
abhanden kommen kann (F. Speiser 1915: 323-334; 1926: 175-182); — in der spiteren
Arbeit wird diese Auffassung auf den abhingigen Handwerker als Techniker projiziert
(Speiser 1941: 5f.).
Hier findet die Zuordnung formaler Elemente zu einem historischen Ursprungskern (und
damitdie Bestimmung des Stils) in der Intuition, sozusagen visionédr und jedenfalls jenseits
des Feldes kontrollierter Beobachtung statt — was den kritischen Nachvollzug erschwert.
3! Fagg (1965: 13). Bereits F. Willett (1971: 188-208) stellt dieses Prinzip am Beispiel von
Masken grundsitzlich in Frage. Philip Dark (1973, 1975) unternimmt es, die jeweilige
Vielfalt von Kontext, Stil und Geschichte am Beispiel der héfischen Kunst (insbesondere
der Bronzek&pfe) von Benin ganzheitlich zu sehen.

45



Stilen lassen sich in der Tat, jenseits des Aufzeigens von Grenzen der Stammes-
territorien, noch weitere reale Prozesse wie zwischenstammliche Beziehungen,
Handelsnetze, Systeme zur Verteilung von Macht und Prestige ablesen. Erinnert sei
in diesem Zusammenhang an die Arbeiten von Frans Olbrechts iiber Strukturierung
und Ausgestaltung der Plastik im Kongo-Becken und von Alfred Biihler iiber die
Husserst abwechslungsreichen Kunststile im Gebiet des Sepik-Stromes. Die von
Biihler angeregte methodische Absicherung, ndmlich durch eine Aufgliederung und
Verfeinerung der formalen Untersuchungskriterien zu statistisch relevanten Aussa-
gen iiber stilgeschichtliche, also regionalhistorische Abhéngigkeiten zu gelangen,
konnte von Reimar Schefold nur bedingt erbracht werden. Immerhin ist damit
aufgezeigt worden, dass dem entgegengesetzten Versuch, die einzelnen
Kunstiusserungen anhand von sehr allgemeinen Stilkriterien (oder Strukturtendenzen)
wie «'Pfahlstil’ als Abstraktion in kubistischer Richtung und 'Rundstil’ als Abstrak-
tion in realistisch-expressiver Richtung» geschichtlich einzuordnen, kein Erfolg
beschieden sein kann.*

d. Im Stil spiegelt sich die Individualitit der Kiinstlerperstnlichkeit. Angeregt
durch Persnlichkeitsstudien ist auch die Frage nach dem Ausdruck der Perstnlich-
keit des Kiinstlers aufgegriffen worden; dies geschah in der Feldforschung schon
sehr friih durch die Boas-Schiilerin Ruth Bunzel. Diese «sah» Stil an den von
Individuen gestalteten Keramiken der Pueblo-Indianer. Spéter haben insbesondere
Hans Himmelheber, Eberhard Fischer, Adrian Gerbrands und Bill Holm mit Studien
in Afrika, Asien, Melanesien und Nordamerika wesentliche Einzelerkenntnisse iiber
das Verhiltnis von kiinstlerisch titigen Individuen zu ihren Werken wie zum Werken
als Prozess von Formfindung und Ausdruck gewonnen.* Allzulange hat die west-
europdische Vorstellung vom Kiinstler als dem genialen Einzelginger den Blick auf
die feineren Moglichkeiten verstellt, Pers6nliches innerhalb iiberlieferter formaler
Konventionen und innerhalb von Gruppen homolog handelnder Individuen adéquat

%2 Schefold 1966; Zitat bei Leuzinger (1970: 15) nach H. Baumann; Frans Olbrechts (1959)
ist es gelungen, im Kongobecken durch ein methodisch gesichertes Vergleichen ausge-
wihlter Stilmerkmale die einzelnen Stilregionen zu umschreiben und innerhalb dieser
einzelne, lokal oder im Sozialgefiige verankerte Stile zu definieren. — Alfred Biihlers
Definition von Stilprovinzen des Sepik-Gebietes von Neuguinea, die er in einer Basler
Ausstellung unterbreitet hat (Bithler 1960), ist aus der Auseinandersetzung mit den
geschnitzten und bemalten Werken selbst entstanden. Das Herausschilen von Stilen war
gleichzeitig als ein Erkennen regionaler historischer Prozesse zu verstehen. Dieses Stil-
verstdndnis ist Teil einer Gedankenkette, wonach in den pragenden Formen jedes Stils stets
eine schopferische Vermittlung zwischen dem von Material und Technik her Moglichen
und dem vom Kiinstler im iiberlieferten weltanschaulichen Rahmen seiner Religions- und
Lebensgemeinschaft Angestrebten stattfinde —mindestens solange eine Stiltradition lebendig
bleibt (Biihler 1970: 39-46), vgl. dazu seine Stilbestimmungen bei der Untersuchung der
stirker technisch determinierten bzw. von komplexeren Gesellschaften geprigten Muste-
rungen von asiatischen Textilien (Biihler 1972: 121-125; 187-190; 307-315).

R. Bunzel hat das Spannungsverhiltnis zwischen Kontinuitit der Herstellungsprozesse,
Stabilitit der ornamentalen Ausdrucksformen im Grundsitzlichen — als Stil —, Variabilitit
der vom Individuum geprigten Einzelform und Innovation treffend herausgearbeitet. Sie
schliesst daraus: «Style undoubtedly arises in the dependence of artists upon the visual
image, either consciously called forth, dreamed, or otherwise involuntarily evoked. Some
few potters even supplement this subjective process by recourse to pattern books of one sort

33

46



zum Ausdruck zu bringen. Das Identifizieren von Herstellern im sozialen Kontext
(»Werkstitten», Gruppen-Traditionen) ist heute eine wesentliche Aufgabe der
ethnologischen Kunstforschung.

e. Stil ist Ausdruck von Weltanschauung, Er spiegelt damit, der Sprache vergleich-
bar, Zusammengehorigkeitsgefiihle, also Identitit. Wenn verhéltnisméssig ge-
schlossene, kleinriumige Gesellschaften sich aufgrund ihrer objektgebundenen
Audrucksformen voneinander abgrenzen lassen, so wird man danach zu fragen
haben, ob den formalen Unterschieden auch inhaltliche entsprechen. Was sich im
grossen Masstab und bei schematischer Anwendung als verfehlt oder mindestens als
problematisch erwiesen hat — es gibt keinen westafrikanischen, geschweige denn
einen afrikanischen oder ozeanischen Stil* —, vermag sich, auf ein regional und lokal
begrenztes Feld bezogen, als fruchtbare Hypothese zu entpuppen.* Vorauszusetzen
ist dabei, dass die im Stil herausgehobenen Gemeinsamkeiten nicht an die klassi-

or another. The visual images, among the vast majority of people, are of things once directly
perceived. Often, as in dreams, they are composites of different experiences, the familiar
elements appearing in new combinations. [tis precisely this sort of modified reproduction
that characterizes some of the best examples of primitive art» (Bunzel 1972: 87); vgl.
Fischer (1963: 185ff.) sowie Fischer und Himmelheber (1976), Gerbrands (1967),
Himmelheber (1937), Holm and Reid (1975). Die Frage bleibt, welcher Begriff von
Individuum und Individualitit anzuwendensei—vgl. Forster (1988: 218ff., 233) insbeson-
dere die abschliessende Bemerkung: «(...) vielmehr wire zu iiberlegen, woran die Ange-
horigen einer afrikanischen Gesellschaft selbst die Individualitét ihrer Kunst wie die ihrer
Kiinstler festmachen».

# K.C.Carroll, J. Picton und F. Willett haben bei den Yoruba erstmals versucht, den Einfluss

der Arbeitsteilung zwischen Meister und gewoshnlichem Werker auf die im entsprechenden

Stil wirksamen Formen zu erfassen (Willett 1971: 236f.), vgl. fiir die Lobi Meyer (1981:

121-156), firr die Guro Fischer und Homberger (1985: 48-73); fiir die Kilenge auf

Neubritannien Dark (1983: 27-31) - in einer melanesischen «Bauhiitte» ist es allerdings

kaum noch méglich, das Werk einzelner «Hénde» zu erfassen, geschweige denn, diese

nachzuweisen (Kaufmann 1979: 316-322; 1983).

Wohlisteine Verallgemeinerung einzelner Rahmenbedingungen zuweilen erhellend — mit

African Art in Motion von Thompson (1974) ist ein neues Niveau des Verstehens erreicht

worden. Ganz allgemein aber anhand von materialisierten Ausdrucksformen und den bei

deren Organisation angewandten Prinzipien — diese Kombination wird als Stil bezeichnet

— auf Grundtypen der Gesellschaftsorganisation und deren Weltbild schliessen zu wollen,

wiediesetwal.L. Fisher (1961, darin H. Barry folgend) vorgeschlagen hat, fiihrt allzuleicht

vom (Original-)Werk weg und verleitet iiberdies zu kulturtheoretischen Zirkelschliissen.

Dies gilt auch fiir den Versuch, die aus Religion, Ritus und Verhalten heraus bestimmten

Motive und die damit verbundenen Stilelemente der Schnitzkunst summarisch zu erfassen

und darauf eine Deutung der Geschichte der austronesischen und der papuanischen Kunst

in Melanesien aufzubauen, wie dies C.A. Schmitz (1956) vorgeschlagen und spiter
durchzufithren versucht hat (Schmitz 1971: 41f1.).

% Bereits 1941 war fiir F. Speiser Stil als gewollte Ubereinstimmung der Form der Ausdruck
von religioser Ergriffenheit in der Gemeinschaft. Dem tief verwurzelten «gemeinsamen
Lebensgefiihl und Temperament» entspricht «eine unbewusste Ubereinstimmung (dar-
iiber), was ideale Form sei». Unter diesem normativen Aspekt betrachtet, «treffen wir Stil
vor allem in den 'offiziellen’, den sakralen Kunstwerken», die sich nach Auffassung der
Allgemeinheit in ihrer Form «an das Hergebrachte» zu halten haben, «damit sie wirksam
seien» (Speiser 1941: 7f.). Speiser hat damit wie vor ihm Vatter die in religidser
Ergriffenheit wurzelnde grundsitzliche weltanschauliche Bindung aussereuropiischer

47



schen Stammesgrenzen gebunden sind. Von besonderem Wert sind derartige Unter-
suchungen, wenn sie auch die inzwischen erarbeiteten archéologischen und sprach-
geschichtlichen Erkenntnisse mit verarbeiten, wie dies Jan Vansina fiir die Geschich-
te der Kunst in Afrika anstrebt.”

f. Stil, ablesbar aus realen Erscheinungsformen, verweist auf iiber-individuelle
Ordnungsprinzipien. Die von André Leroi-Gourhan eingefiihrte enzyklopédische
Betrachtung kultureller Formungen von zwei entgegengesetzten Standpunkten aus,
jenem der tatsichlich erzielten Form, dem «fait» — der «Realisierungsform» — , und
jenem des zugrundeliegenden Strukturprinzips oder der «Tendenz», erlaubt den
Schritt auf die Ebene methodisch besser abgesicherten Erkennens: allgemeine
Determinanten, die sich aus der Handhabung von Stoffen, Techniken und Verfahren
ergeben, lassen sich von den speziellen Bedingungen von Ort, Zeit, Individuum und
Gesellschaft abheben. Stil wird so zum Besonderen, zum Kennzeichnenden inner-
halb eines grisseren Ganzen.®

Es wire gewiss lohnend, den skizzierten Weg einer topologischen Betrachtung der
ethnologischen Auseinandersetzung mit Kunst einmal in ganzer Lénge abzuschreiten,
haben doch alle Untersuchungen, auch die hier nicht beriicksichtigten, eine Facette
ethnologischen Denkens iiber und mit «Stil» mitgeprégt. In dieser Beziehung ist
aufschlussreich, dass ein so kluger Vordenker der Ethnologie der Kunst wie Emnst
Vatter Stilphinomene nur ganz am Rande und sehr summarisch abgehandelt hat.”
Charakteristisch fiir den spezifisch ethnologischen Umgang mit Stil scheint mir zu
sein, dass sich eine scharfe Trennung von Stil einer oder mehrerer kiinstlerischer
Ausdrucksformen und allgemein prigendem Kultur- oder Gesellschaftsstil umso
weniger erzielen l4sst, je mehr man iiber und um die kiinstlerisch ausgedriickten
Inhalte weiss.

Kunst hervorgehoben. Daher ist fiir Speiser die Stilgeschichte der Kunst der Siidsee auch
ein religions- oder geistesgeschichtlicher Spiegel. — Dass die vereinfachte Gleichung
«jedem Stamm seinen Stil» nur sehr bedingt anwendbar ist, wurde bereits dargelegt (vgl.
Anm. 31). Aus neueren Forschungen stammen die Einsichten, dass erstens die Weltan-
schauungen nicht nur von Sprachgemeinschaft zu Sprachgemeinschaft, von Gesellschaft
zuGesellschaft, ja von Ort zu Ort, sondern auch von Trégerschaft zu Triagerschaft innerhalb
einer egalitiren Gesellschaft unterschiedlich ausgeformt und ins Bild gesetzt werden
konnen, so im Falle der westafrikanischen Geheimbundmasken oder von Tausch- bzw.
Kultgemeinschaften in Neuguinea, und dass zweitens nicht alle ausser-industriellen
Weltanschauungen religids eingebunden zu sein brauchen (Boone 1986: 15ff., 235; Ezra
1986; Forge 1979; Forster 1992).

3 J. Vansina (1984: 174-195) stellt insbes. am Beispiel der Kunst von Nigeria den Stil-
Wandel ins Zentrum seiner auf ein umfassendes Geschichtsverstindnis gerichteten
Uberlegungen. Er erkennt in der dokumentierten geschichtlichen Abfolge von Kunst-
formen kleiner und grosser Hofe West- und Zentral-Afrikas ein wichtiges Feld historischer
Stilbestimmung.

% Die Anregung, den Ansatz von Leroi-Gourhan systematisch auf die gestalteten Formen
von Produkten des Handwerks (einschliesslich der Kunst) zu iibertragen, ist A. Biihler zu
verdanken. R. Schefold (1966) ist in der Analyse der kiinstlerisch gestalteten Aufhinge-
haken auf halbem Weg stehen geblieben, da er die Formen nicht nach ihrem Inhalt
differenzieren konnte. Ein eigener Versuch der Begriindung liegt vor (Kaufmann 1972: 61-
100); die Anwendung in einer vergleichenden Untersuchung von sieben Topferei-Tradi-
tionen ist noch immer erst teilweise verdffentlicht (Kaufmann 1984, o0.J.).

48



Damit wire der topologische Bogen zu seinem logischen Ende gefiihrt. Es geht
nicht nur um die Topologie von Stil und Kunst in der Ethnologie, sondern mit zu
bedenken wire auch das, was aus den Quellen der Feldforschungen iiber die
Topologie einheimischer Gesellschaften in Bezug auf die Einschitzung von Stil im
allgemeinen zu erfahren wire. Dies ist eine Aufgabenstellung, die erst sehr spit
erkannt worden ist. Meist beschrénkt sich der Bericht auf das oft Gehorte: «Wir
machen es gerade so, wie wir es tun, weil es die Vorfahren/Ahnen schon immer so
gemacht haben» oder auch — wie beispielsweise von den Topfornamenten der
Kwoma gesagt wurde — «...weil dies die Zeichen [oder sollen wir iibersetzen: die
Bilder 7] der Ahnen sind»*.

Tatséchlich sind nicht nur die Formen von gestalteten Objekten, sondemn auch
alltiigliche Verhaltensweisen der Normierung zur stilgerechten Form unterworfen.
Dass diese Allgegenwart iiberlieferter Stilnormen in der traditionellen Lebensart
auch als Last empfunden werden kann, mag eine Ausserung von Albert Wendt zur
Charakterisierung der herkémmlichen Einstellung von Samoanern der alten Schule
illustrieren. Wendt, selbst Samoaner, schildert, wie bei den Alten alles, was von der
Gesellschaft akzeptiert werden sollte, mit «Stil und Technik» zu geschehen habe, das
Entfalten der Gedanken mit den treffenden Worten in der richtigen Art und Weise
wie beinahe alle anderen denkbaren Vorhaben: «Even when you shat you had to do
itwith style(...)»*. Stil prigt alsoauch das Alltagsleben vieler, wenn nicht sogar aller
Gesellschaften — sogenannte Stillosigkeit wire demnach auch eine extreme Art von
Stil, nimlich die der ungeregelten Freiheit der Wahl. Dabei wire die Regelhaftigkeit
mit einem Wert nahe bei 0 bedacht und wiirde damit fiir die Formfindung irrelevant.
Diese bliebe dem zufdlligen Wirken der beteiligten Faktoren iiberlassen: eine
Losung, die theoretisch denkbar bleibt, auch wenn sie kaum realisierbar scheint.

Ein Hinweis auf die andere Extremposition, in der «einen Stil beherrschen durch
das Erzielen volliger Ubere1nst1mmung» nidmlich von Ausdruck und Erkenntnis,
mit der Bewiltigung der Lebensaufgabe(n) gleichgesetzt wird, hier also auf den Zen-
Buddhismus und sein Verhiltnis zum bildlichen Ausdruck, mag im iibrigen helfen,
den sehr weiten Rahmen wenigstens grobabzumessen.*? Hier ist die dem Buddhismus
schon friih eigene Absage an jede Bildlichkeit der gottlichen Sphire konsequent zu
Ende gedacht. Da ein Bild des «Nicht», des hochsten, géttlichen Seins-Zustandes,
unmoéglich gegeben werden kann, wird der Mensch frei, sein Verhiltnis zu dieser
Erkenntnis in Zeichen und Stimmungsbildern auszudriicken. Deren Stilist Ausdruck
seines Erkenntnisstandes.

Das Beispiel des Zen-Buddhismus signalisiert sehr deutlich, dass letztlich Stil-
formen ohne Kenntnis des Inhalts und Gehalts eines Ausdrucksverhaltens nicht

¥ Vatter (1926: 158-172)

4 Feldforschungsdokumentation Kaufmann (1972/73)

‘1 Wendt (1981: 37): «When he [Tauilopepe] sensed that Toasa was listening attentively he
knew he was displaying his thoughts in the right words in the right way. For method was
everything to Toasa: style and technique were the justification for almosteverything. If you
had to do something, anything, you had to do it better than it had ever been done before.
Even when you shat you had to do it with style, he remembered Toasa joking once.»
Dem Vélkerkundler liegt zu Unrecht E. Herrigels Zen in der Kunst des Bogenschiessens
(1957) niher als die hier relevantere Literatur: H. Brinker (1973) sowie grundsitzlich D.
Seckel (1976: 55-66).

42

49



einmal im Ansatz zu verstehen sind - und umgekehrt, Hier stellen sich einer
umfassenden ethnologischen Asthetik, wie sie neuerdings etwa S.Schomburg-
Scherff (1986) aus der Beobachtung des Erscheinungsbildes beim Auftreten und
Verhalten im Alltag wie bei festlichen Gelegenheiten ableiten will, schon in der
Analyse des Ausgangsmaterials grosse Schwierigkeiten in den Weg.** Ohne
Kenntnis einiger #sthetischer Kategorien einer Gesellschaft, d.h. ohne Zugang zu
deren Intentionen, somit zur Sicht von innen, 14sst sich die Aussagekraft ihrer Werk-
und Ausdrucksformen gar nicht abschitzen; dasselbe gilt, wie bekannt, in Bezug auf
die weltanschaulichen Grundlagen. Wo ist die den Stil prdgende Kraft zu denken, im
Asthetischen oder im Weltanschaulichen ?

Stil und Kanon

Genau an diesem Punkt wird die zweite Anregung fruchtbar; sie stammt vom
Agyptologen Jan Assmann. Unter dem Titel «Viel Stil vom Nil?» “ schépft er aus
dem reichen Schatz #gyptologischer Auseinandersetzung mit dem Spannungs-
verhiltnis zwischen Stil als differenzierendem Ausdruck von Leben — das ohne
Wandel zum Erliegen kiime — und Kontinuitit als Organisationsprinzip der
Herrscherklasse im Diesseits. Diese Kontinuitiit kann aus ethnologischer Sicht auf
alt-Agyptische Lebensformen auch als ein erstrebenswertes Ziel religidser Menschen
jeder Klasse in Bezug auf das ewige Leben im Jenseits verstanden werden.*® Ohne
diesen Bezug verldre das Herrschaftsprinzip seine Beglaubigung und Kraft.

Assmann iiberpriift den Begriff Stil im weiteren Zusammenhang von «Kulturstil».
Er kommt zu einem negativen Ergebnis: die langleblge Standardisierung der
Darstellungskonventionen und der Bildinhalte in der Kunst Agyptens ist nicht
Kennzeichen dgyptischen Stils. Assmann schligt vor, kiinftig mit dem Begriffspaar
«Stil» und «Kanon» zu arbeiten, wobei im gegebenen Fall die reguldre Entwicklung
dgyptischer Kunst und Kultur von der Friihzeit bis zur Bliite des Alten Reiches als
Entwicklung eines Stils zu verstehen wire. Jede Stilentwicklung schliesst die
Madglichkeit fiir die nachgeborenen Generationen (oder fiir die Nachbarn) ein, im
Wandel, der das Sich-unterscheiden erlaubt — und sei dieser noch so gering —, einen
Anschluss an das Bisherige, an das Prigende unter Wahrung der eigenen Identitit
herzustellen. Ein Stil ist also bei aller Grenzziehung grundsitzlich offen, schafft
Moglichkeiten fiir Ankniipfungen.

Der ganze spitere Ablauf im Bereich der dgyptischen Herrscherkunst dagegen, die
in ihrer engen Verbindung von Flachkunst, Plastik, Architektur und strenger
Hieroglyphenschrift auf Verewigung im Bannkreis des Totenkultes zielte und deren
Piktogramme, bezogen auf die Fiille der schriftlichen Ausserungen im Neuen Reich,
vielleicht 5% der Werke ausgemacht haben mochten, wire als ein Wirken des
Kanon-Prinzips zu verstehen. Im «Kanon» sind nach Assmann die Formen all jener
Ausserungen einer Gesellschaft festgelegt, «geregelt», die auf ununterbrochene

4 Fiirdie ausfithrlich behandelten Abelam vgl. das von Hauser-Schéublin (1989) untersuchte
und vorgelegte Material.

4 Jan Assmann (1986), vgl. Aleida und Jan Assmann (1987)

4 Hier argumentiere ich moéglicherweise etwas iiber Assmann hinaus.

50



Fortsetzung, auf Kontinuitlit um jeden Preis, auf Anschluss an die Ewigkeit zielen
und aus deren Kreis — und dies ist das Entscheidende — Veriinderungen daher
prinzipiell ausgeschlossen bleiben miissen, soll der Zusammenhang im Gang der
Generationen erhalten bleiben. Kaum eine andere Gesellschaft hat wie die dgypti-
sche dieses Ziel so iiberzeugend und iiber so lange Zeit hinweg erreicht. Kontinuitit
iiber lange Zeit, d.h. das Alter sakraler Ausdrucksformen und ihrer Schemata, wire
vondaher gerade nicht Merkmal des éigyptischen Stils in Plastik, Malerei, Hieroglyphik
und Architektur, sondern Ergebnis der Wirksamkeit des weltanschaulichen Kanons
in einem Sektor des Lebens.*

Daneben habe es, so Assmann, in der dgyptischen Alltags- und Volkskultur, im
Umkreis jener anderen 95% der schriftlichen Lebensdusserungen, geniigend Platz
fiir lebensnahen Wandel der Formen gegeben. Dass dieser Wandel grundsétzlich
auchim alten Agypten stattgefunden habe, erweise sich gerade in der Gegeniiberstel-
lung der unverdnderten Ritual-Bildschrift und der sich stark verdndernden
Verwaltungsschrift. Bezeichnenderweise sei das Ende der aus dem Altigyptischen
hergeleiteten, von diesem Wandel abgeschotteten Ordnung denn auch nicht durch
einen Einbruch aus kiinstlerischer Entwicklung markiert, sagt Assmann — es habe
eben nicht der Stil des Hellenismus den altdgyptischen Kanon abgel&st —, sondern
durch das Vordringen eines neuen Glaubenssystems oder Kanons, des Christentums,
und — worauf S. Morenz eindringlich hingewiesen hat — seines auf einem
Offenbarungsglauben beruhenden Formen- und Zeichenschatzes.*

Nach Assmann bestehen zwischen Kanon und Stil Gemeinsamkeiten wie auch
Unterschiede, die unter den folgenden fiinf Gesichtspunkten begrifflich zu fassen
wiren*.

Zum Kanon gehort erstens seine Bindung an die Wahrheit bzw. die Abstiitzung auf
eine Heilsgewissheit, der Kanon verweist auf ein positives Sinn-Zentrum. Stil
dagegen setzt einen gewissen Pluralismus voraus, die Freiheit, es so oder anders zu
machen. Dabei lassen sich an Makro-Stilen (oder Epochenstilen) unter diesem
Aspekt weniger Freiheit und mehr weltanschauliche Regelung durch Wertsetzungen
mit Wahrheitsanspruch (der «gute Geschmack», die Vernunftgeméssheit, die Natiir-
lichkeit, «edle Einfalt und stille Grosse» etc.) erkennen, wihrend in den Mikro-Stilen
der Ausdruck von Eigenart im Vordergrund steht.

4 Assmann beginnt seine Darlegungen mit Platons Wiirdigung der Leistungen dgyptischer
Kunst (Wahrheitsbindung des Schénen, Orientierung an Standardtypen, schemata, die in
Tempeln angebracht auf Dauer wirksam gehalten werden) und zeigt dann die Regel-
komplexe fiir Proportionen, Projektionen, Darstellung, Ausschluss (insbes. durch Abstrak-
tion) und Bild-Syntax auf (Assmann 1986: 520-524). «Stil gibt es nicht dank, sonderntrotz
der Wirksamkeit dieser der dgyptischen Kunst immanenten Grammatik» (Assmann 1986:
528, Hervorhebung im Original).

47 z.B.inS.Morenz (1965: 28ff).— Derneue Glaubeist von anderer Qualitit und gesellschaftlich
anders organisiert; dem neuen Kanon fehlt die Verpflichtung, eine dem Wandel entzogene
Bildprisenz des Géttlichen im Diesseitigen herbeizufiihren. Selbst bei einer Ablehnung
des eng gefassten Offenbarungsbegriffs von Morenz (wie R. Schlechtmg, «Offenbarung»,
in: Lexikon der Agyptologie 4 (1982: 556, 559) diirfte hier ein wesentliches Unter-
scheidungsmerkmal aufscheinen. Nicht in jeder Theophanie vollzieht sich eine fiir alle
zugingliche Offenbarung. Priestermacht bedarf der kanonischen Regelung mehr als der
volksnahe Predigerglaube.

4 Assmann (1986: 530f.)

51



Der Kanon beruht zweitens auf Exklusivitdt: die Wahrheit des Eigenen wird gegen
die Liige des Fritheren bzw. Fremden abgegrenzt. Hierin treffen sich Kanon und Stil.

Kanonische Regelungen sind drittens explizit: sie erkldren alles aus einem
Sinnzentrum. «Die umzdunte Wahrheit muss so vollstéindig zur Erscheinung gekom-
men sein,...dass 'nichts hinzugefiigt, nichts weggenommen, nichts veréndert' zu
werden braucht»(Assmann 1986: 530). Ziel des Kanons ist die unveriinderte Wieder-
holung, Ziel des Stils dagegen die Ankniipfung.

Die Normativitdt des Kanons verlangt viertens unbedingte Gefolgschaft; Abwei-
chungen werden unter Sanktion gestellt. Stil dagegen kann, aber muss nicht normativ
sein. Tritt in einem Stil das gegen die Zeit arbeitende Festhalten an einer Formen-
sprache auf, wird er «entweder zur Schablone devaluiert oder zum Kanon aufgerii-
stet» (Assmann 1986: 532).

Der Kanon will fiinftens durch Sinnpflege im Bewusstsein gehalten werden: «Jeder
Kanon arbeitet gegen die Zeit, das heisst den 'schleichenden Wandel' an. (...)
Stillstellung ist (...) nur durch unausgesetzte Anstrengungen méglich. Verzichtet ein
Kanon auf diese hermeneutische Arbeit, dann verkommt er zum Fetisch, zur
Zauberformel» (Assmann 1986: 530). Stil dagegen setzt den Wandel voraus.

Hier miissten wir Ethnologen uns ganz besonders angesprochen fiihlen, denn im
Prinzip weisen manche der von uns untersuchten Kulturen (aus diachroner Sicht)
bzw. Gruppen und Gesellschaften (aus synchroner Sicht) gerade dieses Spannung-
sfeld auf, auf dem zwischen der Notwendigkeit des Wandels einerseits und dem
unbedingten Willen, die aus gottlichem Ursprung beglaubigte Ordnung unveréndert
weiter zu fiihren, immer wieder ein Ausgleich herbeigefiihrt werden muss. Spontan
und vorschnell reagierend neigen wir vielleicht dazu, entweder uns auf den Sonder-
charakter unseres Materials zu berufen, unter Verweis auf das Nicht-Vorhandensein
von Schriftsystemen in der iiberwiegenden Zahl der Beispielfille, oder aber umge-
kehrt, die Relevanz von Stiluntersuchungen grundsitzlich in Frage zu stellen. Ich
meine, der Respekt vor den Urhebern der von uns untersuchten Werke und kulturel-
len Leistungen verpflichte uns zu griindlicherem Arbeiten. Wir werden daher auf das
Begriffspaar von Stil und Kanon zuriickzukommen haben, wobei wir schon hier die
eigenwillige Bedeutungsverschiebung registrieren wollen, die Assmann in Bezug
auf den Formen-«Kanon» vorgenommen hat. Dem Kanon als der Festsetzung von
allgemeinen Mess-Regeln, insbesondere auch von Vorschriften zur Wiedergabe
etwa des menschlichen K&rpers innerhalb von zahlenmaissig festgesetzten «richti-
gen» Proportionen, wird wieder eine weltanschauliche Dimension unterlegt.*® Sollte

4 Kanén wird aus einem semitischen Lehnwort (hebr. g-aneh oder Qanae_ fiir eine edle,
urspriinglich in Asien beheimatete besonders gerade wachsende Sorte Rohr, arundo donax,
bzw. fiir die daraus hergestellten Gerite) abgeleitet. Im Griechischen bezeichnet Kanon das
gerade Richtscheit der Bauleute, im 5. Jh. dann auch deren Messlatte, im {ibertragenen
Sinne die Exaktheit, ferner ein einsaitiges Musikinstrument zum mathematisch fundierten
Messen der Intervalle. «Kanon» war auch der Titel einer nur fragmentarisch erhaltenen
Schrift von Polyklet iiber die exakten, d.h.richtig bemessenen Proportionen der menschli-
chen Gestalt in Skulpturen; sein Doryphoros (Speertriger) galt als Kanon, Vorbild. Eine
andere Bedeutungslinie sieht im Kanon die ethische Richtschnur, die Begrenzungslinie.
Wichtig sind vor allem die juristischen Auffassungen des Kanons als Gesetz, als Richtschnur
der Gerechtigkeit und als Satzung, Regel geworden. Kanon bedeutet im Glauben der neuen
Christen (so bei Paulus) den inneren Masstab (der Freiheit durch Christus). Vermutlich aus

52



mit dieser Weltanschaulichkeit nicht nur die Relativitidt — jede Gesellschaft kann
einen eigenen Kanon entwickeln — gemeint sein, sondern auch der totalitire An-
spruch auf ewige Giiltigkeit zum Ausdruck gebracht werden, so ist Vorsicht mit dem
wissenschaftlichen Begriff des «Kanons» am Platze.*® Es drohen andernfalls meh-
rere Missverstéindnisse sich einzuschleichen, denn auch im akzeptierten Kanon
stecktein Anteil von Stil, wie umgekehrt in jedem verbreiteten Stil eine gehoérige und
zuweilen verdeckte Portion Kanon mitwirkt: auch in der Herrscher- bzw. Totenkunst
des Neuen Reiches sind formale Wandlungen festzustellen®', so wie umgekehrt in
anderen Kulturepochen trotz Wandel der weltanschaulichen Ordnungsvorstellungen
u.U. eine Konstanz der Bildformen in grossen Zusammenhéngen erkennbar wird
(z.B. in der Renaissance). Besser wire es daher, die beiden Positionen als zwei
einander gegeniiberliegende Endpunkte in einem zusammenhéngenden, begrifflich
zu abstrahierenden Erscheinungsfelde zu verstehen. Das heisst, «Kanon» ist nicht
absolut gegen «Stil» zu setzen, sondemn es sollen mit den beiden Benennungen zwei
entgegengesetzte Standpunkte des Betrachtens und Denkens festgelegt werden.

Damit wire im Kanon der bewusst regelhafte, auf Wahrheit und auf Dauer ausge-
richtete sowie auf Erfiillung gebundener Botschaften bedachte Anteil der kiinstle-
rischen Ausdrucksformen zu erfassen, im St/ dagegen dessen schépferisches, den
Wandel bejahendes, dem Ausdruck individueller Einsichten verbundenes Gegeniiber.

So verstanden bilden Kanon und Stil im engeren Sinne eine Einheit. Ihr fillt eine
grundlegende Aufgabe in der Kommunikation unter Menschen zu. Lisst sich diese
Aufgabe niher beschreiben?

Stil und Bildwirksamkeit bei Bateson

Gregory Bateson hat in seinem 1973 ver6ffentlichten Beitrag zum Sammelband
«Primitive Art and Society» den Zusammenhang von Stil und Informationstheorie

dem musikalischen Umfeld ist, iiber den «Kettengesang» und das zentrale Gebet zur
Wandlung in der Messe, Kanon zum Inbegriff der zentralen Glaubensinhalte (des Neuen
Testaments) geworden, deren Formalisierung im Dogma vollzogen wurde.

Die Existenz eines antiken Kanons schriftstellerischer Werke wird nach wie vor heftig
debattiert; kanonische Listen haben ihre formprigende Wirkung erst in der spiteren
Uberlieferung der alten Literaturen und Bildkiinste (ndmlich in klassizistischen Perioden)
auszuiiben begonnen. Aber: «(...) le canon du 'bien écrire’ ou du 'bien peindre' n'est ni du
style ni le style», denn — so La Bruyére -: «<Moise, Homere, Platon, Virgile, Horace, ne sont
au-dessus des autres écrivains que par leurs expressions et leurs images», zitiert nach
F Brunetiére, «Style» in: La Grande Encyclopédie 30 (1885-1901: 559); zum Kanon vgl.
A.u.J. Assmann(1987:7-27),D.Conrad (1987: insbes. 48ff.); H. Girtners.v. in: Der Kleine
Pauly 3 (1979: Sp. 108f.); E. Schott s.v. in: RGG 3 (1959: Sp. 1116-1118); D. Schulz s.v.
in: dtv-Lexikon der Antike 11 (1970: 322).

5 wie das Beispiel der ideologischen Verrenkungen von Benzing (1978) zeigt, der ein kruder
Materialismus verbunden mit einer eindimensionalen Wertaxiomatik den Blick auf die
Bedeutung der grundsitzlich als wichtig erkannten emischen Kategorien verstellt.

51 vgl. H. Altenmiiller, s.v. Stilkriterien, in: Lexikon der Agyptologie 6 (1986: Sp. 20) unter
Verweis auf H.W. Miiller, insbes. fassbar im Wandel der Einzelformen der Gesichter,
sowie E. Brunner-Traut, s.v. Stilwandel, (1986: Sp. 41-45).

33



erhellt.®? Natur und Gott befinden sich im Zustand der Gnade, besser in dem der
begnadeten Vollkommenheit>® - so der dritte Begriff Batesons. Alles ist von Natur
her unbewusst und reguliert sich selbst; das Ausgedriickte meint dasin der jeweiligen
Situation Notwendige und Richtige; es ist unmittelbar verstéindlich, selbst dann,
wenn Tiere in ihrem eingeschliffenen Verhalten, ihren Ritualen so tun miissen (oder
gar spielen), «als ob», um ihrem Gegeniiber die intendierte Botschaft zu iibermitteln
(wie Bateson am Beispiel des gespielten Kampfes der Hunde im Begriissungsritual
erldutert). Unbewusstes und im Augenblick bildlich Bewusstes sind einungebrochenes
Ganzes.

Ganz anders beim Menschen. Je komplexer das Problem, desto mehr ist der
Mensch darauf angewiesen, im Denken, im Bewusstsein eine Losung zu finden.
Gliickt ihm die L&sung, wird er das neu gefundene Verhalten so lange einiiben, bis
er die Lésung «ohne zu denken», also gewohnheitsmissig reproduzieren kann.
Damit sinkt aber der ganze Losungsvorgang als automatisierte Reaktion ins
Unbewusste ab, ist also in einer dusserlich, d.h. im visuellen Schema véllig anders
gearteten, grundsétzlich aber gleichen Situation nicht mehr greifbar. Es kommt daher
darauf an, die L6sung im Bewusstsein zu halten. Genau an diesem Punkt werden die
nicht ans Wort gebundenen Kiinste wichtig. Sie verankern ins Unbewusste abge-
sunkene Inhalte im Bewusstsein, halten sie in greifbarer Nihe.

Die Perspektive bisheriger psychoanalytischer Deutung von Traum-und Kunst-
formen ist nach Bateson verkehrt: Das Unter-/Un-/Nicht-Bewusste ist Teil der Natur,
nicht vergessene oder verdringte Lebensgeschichte oder Kultur. Triume sprechen
bildhaft iiber das Unbewusste, nicht aus dem Unbewussten.

«Kunst wird so zum Unterfangen (zwischen Kiinstler und Publikum), sich iiber
Erscheinungsform und Wesen des Unbewussten zu unterhalten » (nach dem engl.
Originalzitat bei Bateson 1973a: 242).

Unveridnderte, also vollkommene Wiedergabe der Natur ist nach Bateson sinn-
los — je gekonnter in ihrer Form sie gliickt, desto mehr trifft dies zu, denn sie ist ohne
Relevanz fiir das Bewusstsein. Erst die gestalteten Abweichungen enthalten die
Mitteilungen, auf die es ankommt. Kunst ist in der Lage, Bedeutung zum Ausdruck
zu bringen und damit Inhalte zu vermitteln, weil visuell lesbare Muster vom Kiinstler

52 Bateson (1973a), gleichzeitig abgedruckt in G. Bateson (1973b: 101-125).

53 Ob das von Aldous Huxley iibernommene «grace» mit Vollkommenheit (als Ausdruck
transzendentaler Gnade), (vollkommener physischer) Anmut, oder (von Dankbarkeit er-
filllter) Gewissheit zu ibersetzensei, wére zu iiberlegen, vgl. The Oxford English Dictionary 6
(1989: 718-720) fiir das weite Bedeutungsfeld. Marianne Kénig (Bern, miindliche Mittei-
lung, 21.10.89) hat sich unter Hinweis auf Kleists Abhandlung iiber das Marionetten-
Theater fiir kcAnmut» entschieden. Kleist (1910: 221, 225f.) spricht in der Tat von der die
bewusstseins-lose unbelebte Materie (den «Gliedermann») mit Gott und seinem unendli-
chem Bewusstsein verbindenden Anmut, Grazie. — Meiner Ansicht nach miisste die
deutsche Bezeichnung 'Anmut' im Text von Bateson zu sehr die Vorstellung erwecken, alle
natiirlichen Lebensformen seien an sich und aus sich heraus «schén». — Zu vermuten bleibt,
Bateson habe den Begriff ganz bewusst und beispielhaft in seiner Mehrdeutigkeit belassen,
zu der ja neben der Anmut im Sinne anziehender physischer (naturgegebener) Schoénheit
auch die transzendentale Vollkommenheit gehort; fiir diese Interpretation spréchen
biographisch die Uberlagerungen im Denken von Bateson durch Priagungen sowohl aus
naturwissenschaftlichen wie auch aus liberal-theologischen Umfeldern seiner Vorfahren,
vgl. David Lipset (1982: 3-41).

54



so lange verdichtet werden, bis sie in eine feste Form, einen Stil, eingebunden sind.
Es ist die vollige Beherrschung der Formungsprozesse, das technische Kénnen, das
den Kiinstler in die Lage versetzt, neue Inhalte durch die Wahl neuer Formen bewusst
zumachen. Gleichzeitig bedroht genau das vervollkommnete technische Kénnendie
Ausdrucksfihigkeit des Kiinstlers: er erliegt leicht der Bequemlichkeit, Formen zu
reproduzieren, ohne dabei zu denken.

Die Stilisierung der Formen schafft somit nach Bateson zwar die Voraussetzungen
dafiir, dass Hervorbringer und Empfinger den Kontakt aufnehmen und Botschaften
transportieren konnen, sie stellt aber nicht sicher, dass eine Entzifferung auch
tatsichlich stattfinden kann. Dieselbe Zeichenkombination kann dazu dienen, meh-
rere Inhalte auf unterschiedlichen Ebenen gleichzeitig zu vermitteln. Esist gerade die
Aufgabe des Kiinstlers, mit seinen Mitteln innerlich Zusammenhingendes, aber
scheinbar Gegensitzliches im Bewusstsein zu verankern. Bateson sieht diese Auf-
gabe des Kiinstlers insbesondere in den Bereichen ausserhalb der gesprochenen und
geschriebenen Sprache, denn: «If I could say it, I would not dance it», soll die
Ténzerin Isadora Duncan gesagt haben. So sind denn die Bilder aller Art heute das
erste Medium der Kiinstler.

Die weiteren Ausfithrungen von Bateson zu materiell vorliegenden Kunstwerken
sind wenig ausfiihrlich.* Immerhin ergebensicheinige Hinweise. Die Strukturierung
der Zeichenkombinationen kann in ganz unterschiedlicher Weise erfolgen; nicht
selten geschieht sie unter Anwendung eines der mdglichen Symmetrieprinzipien
oder auch durch das Einfiihren von ideellen Primérbildern wie Kreis, Kante, Spirale,
Dreieck; auch letztere kénnen auf der Ebene der Bildstrukturen versteckt werden —
wie das ja auch im Falle eines anderen Prinzips der Bildordnung, bei der (europii-
schen) Zentralperspektive, geschieht — betrachtet man Bilder der letztgenannten Art
fiir einmal nach dem Masstab nicht-europdischer Sehkonventionen. Im Ergebnis
helfen die auf verschiedensten Wegen erreichten Mehrdeutigkeiten mit, Gegensétze
im Inhalt der Botschaften sowohl auszudriicken als auch zu iiberwinden.

Der Grundgedanke von Bateson ist, dass die im Gang der abendléindischen
Entwicklungen von Technik und Kunst angestrebte Eliminierung dieser intendierten
Mehrdeutigkeiten zu Konflikten gefiihrt hat, die das Uberleben bedrohen. Aufgabe
des Kiinstlers, der Kunst und ihrer Kritik — auch der wissenschaftlich fundierten —
wiére es demnach, diese Mehrdeutigkeit zuriickzugewinnen. Ohne Kenntnis der
Funktionen und Mittel von Stil als der festen, technisch beherrschten und durch
stetige Verdnderung im Bewusstsein gehaltenen Form ist diese Aufgabe nicht zu
l16sen. Der Stil ist es, der die Bilder, die wesentliche Botschaften enthalten, am Leben
erhilt.

Der erweiterte Stilbegriff
Versuchen wir, aus den drei besprochenen Denkansétzen — erstens dem einer
erweiterten, emische Aspekte beriicksichtigenden Topologie, zweitens dem auf eine
Bestimmung des weltanschaulich begriindeten Anteils an geregelten Formen zielen-

den Kanon-Verstindnis und drittens dem Interesse an stilisierten Formen um ihrer

3¢ Bateson (1973a: 250-255) beschrinkt sich auf die Auslegung einer einzigen balinesischen
Malerei.

55



in der Wandlungsfihigkeit wurzelnden Fihigkeit willen, Aussagen im Bewusstsein
zu halten — das Gemeinsame, das zu einer neu begriindeten Anwendung des
Stilbegriffs Hinfiihrende zu gewinnen.

In einem ganzheitlichen Denken, wie es dem Ansatz von Bateson zugrundeliegt,
gewinnt Stil als kiinstlerischer Anteil an der Gestaltung von inhaltlich wesentlichen
Formen eine existentielle Bedeutung. Mit dem Mittel des sich wandelnden Stils
werden in Bilder eingebettete, sozial relevante Botschaften einer Gesellschaft wach
gehalten, d.h. im Bewusstsein der Individuen verankert. Gegeniiber dem zu spre-
chenden Text, der im Untersuchungsbereich der Ethnologie meist ohne Stiitzung
durch die Schrift zu memorieren ist, weist das Bild den Vorzug auf, die Einheit des
Ganzen in der sozial notwendigerweise vielfdltigen und mehrdeutigen Realitit
eindringlicher veranschaulichen zu kénnen.

Fiir jede untersuchte Kultur wire demnach der formal konventionalisierte Aus-
druck in Bildern auf seinen Anteil an Stil zu untersuchen. Indem wir aus dem Kontext
inhaltlich bestimmte, also ikonographisch erfasste Bilder durch die begriffliche
Brille von «Stil» und «Kanon» betrachten, beginnen wir, ihren Charakter als
Kunstwerk oder Kunstprozess einerseits bzw. als Instrument der Ideologie anderseits
zu verstehen.

Die Methoden der Erfassung von Stil in diesem umfassenden Sinne setzen ein
behutsames Vorgehen voraus. Die begriffliche Zange aus den Elementen «etisch»
fiir das deskriptive Sezieren bzw. «emisch» fiir das scharfsinnige Erschliessen der
Spielregeln aufgrund authentischer Aussagen erweist sich im Zugriff auf Stil und
Kanon aus naheliegenden Griinden als zu wenig prizis. Denn im Fall der emischen
Sichtweise taucht wie immer die Schwierigkeit auf, zwischen Normen, die — von
oben oder aussen, sagen wir von der Gesellschaft oder von deren herrschendem
Teil — eingeprégt werden, und solchen, die — von innen heraus, sozusagen von
unten —angestrebt werden, zu unterscheiden. Die Abgrenzung von Kanon gegeniiber
Stil erlaubt es zwar, die von oben/aussen gesetzten Normen begrifflich zu bestim-
men. Stil kann aber auch normativ wirken aus einer inneren Folgerichtigkeit heraus,
aus einer intendierten Ordnung, die nur die geregelte Kommunikation, also sich
selbst zum Ziel hat.

Wie am Beispiel der Rindenmalereien aus Amhem-Land in Nord-Australien zu
zeigen wire, hat sich die Schraffierung der Flichen bei den Malern dieser australi-
schen Region in den letzten dreissig Jahren offensichtlich aus Griinden innerer
Konsequenz weiter ausgebreitet.” Ist dieses Merkmal nun Teil eines (Makro-)Stils
von Nord-Australien oder gar eines Nationalstils der Aborigines Australiens? Gibt

55 Anlisslich der grossen Ausstellung von 1989 aus Bestinden der Australian National
Gallery of Artin Canberra wurde einerheblicher Stilwandel fiir die Zeit zwischen 1960 und
1989 sichtbar, z.T. auch inden Werkendesselben Kiinstlerindividuums (vgl. Caruana 1989,
Kupka 1972, Morphy 1981). Auf den ersten Blick entstand der Eindruck, die Bilder hitten
an Ausdruckskraft verloren und seien irgendwie flacher geworden, vermutlich aus Griin-
den, die im gesellschaftlichen Umfeld zu suchen wiren. Ein genaueres Hinsehen ergab
allerdings dreierlei:

Erstens, das Verfahren, Flichen durch eine feine im Winkel zueinander oder kreuzweise
angelegte Schraffur aufzuwerten — die heutigen Maler sehen darin ein direktes Aufladen
des Bildes mit spiritueller Kraftsubstanz, das Bild wird so auch materiell zum Ausdruck der
«Traumzeit» —, hat sich in Amhemland von Ost nach West ausgebreitet. Die Bildsprache

56



es derartige Makrostile entweder als deskriptiv festgehaltene oder als normativ
erschlossene Grossen iiberhaupt? Oder k6nnen wir einen zugehdrigen Kanon in der
Uberlieferung erkennen und in seiner gegenwirtigen Wirksamkeit bestimmen?
Das oben bereits erwihnte Begriffspaar «Tendenz und Realisierungsform» (S. 48)
mag hier weiterhelfen. Vereinfachend l4sst sich die Tendenz als die vom Betrachter
(dem einheimischen wie dem aussenstehenden) erkannte und in ihrer Vorldufigkeit
definierte Strukturidee, die Realisierungsform als die manifeste Verwirklichung von
erst teilweise aufgedeckten Intentionen auffassen. Realisierungsformen zur selben
Tendenz konnen sehr vielfiltig sein und lassen sich unter Umstinden in Gruppen
gliedern.’ Wiewohl als Ergebnis einer griindlichen Untersuchung die Formulierungen
fiir Kanon und Tendenz als Strukturprinzip sich weitgehend entsprechen sollten, ist
das Ziel ersterreicht, wenn auch alle Realisierungsformen unter dem Aspektdes Stils

ist in diesem Masse iiber alte regionale Grenzen hinweg in der wahrnehmbaren Form
einheitlicher geworden.

Zweitens, diese Vereinheitlichung wird dadurch unterstrichen, dass alle Maler heute als
Weiss dieselben, stirker leuchtenden und einheitlicher wirkenden Pigmente zu verwenden
scheinen. Wo frither geschabte weisse Kreide bzw. feiner Kalk oder feine Tonerde
unterschiedlichen lokalen Ursprungs mit unterschiedlich starken Beimengungen (bzw.
natiirlichen Beimischungen) vonrotem Ocker verwendet wurden, dominiert heute das reine
Weiss von Kaolinit (volkstiimlich meist als Pfeifenton bezeichnet), das iiberdies aus einer
einheitlichen Quelle kommen konnte. Selbst bei gleichbleibender individueller Mal-
technik und bei Verwendung gleichbleibender Bildmuster entsteht der Eindruck eines
verinderten, im vorliegenden Fall wegen des Zuriicktretens der nicht-weissen Teile als
«verflacht» empfundenen Stils.

Drittens, die Wahmehmung des Betrachters wird wesentlich mitbestimmt durch die
Qualitit des Bildtrdgers. Die z.T. weniger sorgfaltig gemalten Bilder auf den konvexen
Flichen der Baumstimme erschienen beim Augenschein in der Ausstellung als lebendiger,
verglichen mit den an sich besseren Formen auf den oft konkav sich werfenden
Eukalyptusrinden, deren Oberfliche ebenso glatt ist wie die der geschilten Bidume. Setzt
man das ethnologische Wissen dazu, dass mindestens ein Teil der gemalten Bilder bei
Initiationen nicht nur zur Unterweisung auf den Rindentafeln, aus denen die Wand der
Initiationshiitte bestand, sondern auch zeichenhaft auf dem Oberkérper der Initianden
angebracht wordenist, so wird derden Besucher der Ausstellung iiberraschende Unterschied
in der unmittelbaren Wirksamkeit der Bilder verstindlich.

Wir erleben an dieser Beispielreihe die Wirksamkeit von Stil auf verschiedenen Ebenen:
auf derjenigen des Ausdrucks seitens der Urheber in ihrem gesellschaftlichen und religi-
6sen Umfeld, dann auf derjenigen der Pragung bzw. Begrenzung durch die zum Formen
eingesetzten Gerdte bzw. Materialien und schliesslich auf derjenigen der Wahmehmung
seitens des niheren oder ferneren Betrachters.

Ich danke Margaret Tuckson, Wahroonga N.S.W., dafiir, dass sie bei unserem gemeinsa-
men Besuch in der Ausstellung im August 1989 mit ihren exakten Beobachtungen und
Kenntnissen den Anstoss zu einer Neuformulierung meines Verstindnisses von Stil
gegeben hat.

Kaufmann (1972: 64-68), ausgehend von den auf die Erfassung von Strukturen gerichteten
Gedankengingen von A. Leroi-Gourhan, A. und K. Biihler-Oppenheim sowie C. Lévi-
Strauss. Das Begriffspaar umschreibt eine Bewertung der Erscheinungsformen von ver-
schiedenen einander entgegengesetzten Gesichtspunkten her: einmal von einem affektiven,
dann von einem abwigend-notativen oder aber in der Richtung von innen nach aussen
beziehungsweise von aussen nach innen.

56

57



auf ihnen zugrundeliegende, moglicherweise nirgends formulierte Tendenzen hin
ausgeleuchtet worden sind. An die Stelle eines umfassenden, aber notwendigerweise
unprizis verallgemeinernden Konstruktes wie «Nationalstil», «Zeitstil»,
«Stammesstil» tritt eine Gruppe von Teilkonstrukten, die sich niher am Ausgangs-
material befinden. Gemeinsamkeiten werden so im ganzen weniger postuliertals aus
der Untersuchung abgeleitet.

Die am Material aus Nord-Australien gestellten Fragen wiren demnach sehr
unterschiedlich zu beantworten. Eine sorgfiltige Erhebung des Bestandes an einhei-
mischer Malerei Australiens lisst keine umgreifende Definition von strukturellen
Gemeinsamkeiten zu, die auf alle bekannt gewordenen Malerei-Formen aus unter-
schiedlichen Epochen passen wiirde.’” Im umfassenden Sinne von einem einheitlich
bestimmten nordaustralischen Stil oder einem Stil der Aborigines zu sprechen,
entbehrt somit der empirischen Grundlage. Die Ausbreitung der Schraffuren 14sst
sich andererseits sehr wohl als signifikanter Wandel, nimlich als Ausdruck von neu
ins Bewusstsein der Maler geriickten weltanschaulichen Gemeinsamkeiten verste-
hen. Angesichts der vielfiltigen Bedrohungen durch die Industriegesellschaft ist es
wichtiger geworden, unter den Aborigines das Gemeinsame und nicht das Besonde-
re, nur der eigenen sozialen Gruppe Zugehérige zu betonen.

Stil und asthetische Wertsetzungen

Je nach Forschungs- und Untersuchungssituation, in der wir die Benennung «Stil»
im weiteren Sinne anwenden, nehmen wir auf recht unterschiedliche Erscheinungen
und/oder kulturelle Prozesse Bezug. Wir diirfen als Resultat bisherigen kunst-
wissenschaftlichen Erkennens festhalten, dass «Stil» aus heutiger Sicht nicht mehr
ein Tendieren zu einem transkulturellen, iiberzeitlichen Grazil-Gefilligen, zu einem
Schonen einheitlichen Aussehens implizieren kann. Es gibt keinen allgemein-
verbindlichen, universalen Kanon, der in jedem Stil enthalten sein kénnte. Die
menschliche Schénheit hat daher im Bewusstsein der Menschheit viele Gesichter,
selbst dann, wenn die allen Bewertungen zugrundeliegenden, auf der Erinnerung an
Grunderfahrungen beruhenden Primérbilder des attraktiven Korpers — ob des weib-
lichen oder des ménnlichen, ist von sekundirer Bedeutung —, der glatten Haut, der
richtigen Proportion, des geschmeidigen Gangs, der kraftvollen Bewegung, des
grazilen Schwungs und so weiter innerhalb der Spielbreiten des homo sapiens sapiens
letztlich nicht allzu weit auseinander zu liegen scheinen. Die Wertungen betonen die
Unterschiede und verkniipfen sie mit jeweils anderen Inhalten.

Wihrend die Griechen, insbesondere des 6.- 4. Jhs. v. Chr., das Géttliche im
Idealbild der individualisierten menschlichen Erscheinung als eine vollkommene
Verwirklichung von Natur erfasst und damit die europdischen Idealvorstellungen
von «schén» und «schrecklich» nachhaltig geprégt haben, sind aus der unterschied-
lichen Sicht anderer Kulturen abweichende Wertsetzungen bekannt. Dort sieht das
Bild des géttlich Schénen (wie auch des Schrecklichen) gezwungenermassen anders

57 Ucko (1977), Maynard (1979), Morphy (1981); es gibt somit selbst im seit Jahrtausenden
isolierten Australien keine kulturellen Wesenskerne, die, als homologe Strukturtendenzen
verstanden, stets gleiche Bilder erzeugt hitten.

58



aus. Die Meinung der griechischen Klassik wurde im iibrigen bereits in spiteren
Epochen der européischen Geschichte relativiert. Das Ideal irdischer menschlicher
Schénheit mag sich daher (oder mag sich auch nicht) in der Nihe der antiken
Kategorien bewegen —die hthere, géttliche Ebene bleibt in unserem Zusammenhang
die ausschlaggebende. Die kulturgebundenen Vorstellungen von dem, was sich fiir
die Darstellung von Gottern beziehungsweise von Menschen ziemt, knnen somit zu
deutlich voneinander abweichenden Bildauffassungen fiihren. Darstellungen, die,
fiir sich genommen, beispielsweise ein geschnitztes Maskengesicht, eher statisch
wirken, kénnen u.U. mitten im Lebensstrom eines Rituals stehen und aus diesem
bzw.durchdiesen ihr Leben schépfen oder Leben aussenden. Unsere Charakterisierung
als «statisch» etc. zielt in einem solchen Fall am Wesentlichen vorbei.

In jedem Fall bewegen wir uns mit diesen Beurteilungen im Gelinde der kultur-
spezifischen Asthetik. Ohne Kenntnis der einer Kultur oder Gesellschaft eigenen
Asthetik wird es uns kaum gelingen, die Stilprinzipien der unter diesen Bedingungen
hervorgebrachten Kunst zu bestimmen.

Die Bestimmung des Kunststils (oder der Kunststile) einer Kultur setzt somit
voraus, dass wir uns iiber die der betreffenden Gesellschaft eigene Verarbeitung von
bildhaften Grunderfahrungen, d.h. iiber ihren Umgang mit Primérbildern Klarheit zu
verschaffen versuchen.”® Im Hinblick auf den Anteil von weltanschaulichen Vorga-
ben oder Normen, d.h. von Kanon an den Erscheinungsformen der Kunst, ist es
unerlisslich, dass wir im weiteren versuchen, diesen Umgang mit Prim#rbildern
genauer einzugrenzen: auf der einen Seite stehen, wie bei der Einfiihrung des
Bildbegriffs erldutert, die Vorgénge, die sich in unserem Gehimn bei der visuellen
Speicherung und Verarbeitung abspielen — dazu gehéren Drehungen um Symmetrie-
achsen und -punkte, Ergédnzungen und andere Prozesse wie Dehnungen und Verz-
errungen; auf der anderen Seite sagen die gestalteten Bilder, wie von Bateson betont,
viel iiber die Scheidung in wichtige und unwichtige Erfahrungen aus, d.h. in das, was
im urspriinglichen Sinn merk-wiirdig, und das, was belanglos ist.

Stilpotential und Kanon

An diesem Punkt ist auch auf das oben eingefiihrte Begriffspaar von Stil und Kanon
nédher einzugehen und sein Erkenntnis-Potential fiir ethnologische Untersuchungen
zu priifen. Wenn «Kanon» die festgelegte, ihrem Wesen nach auf Dauer angelegte
Norm kiinstlerischer Bildform, die Art und Weise der Ubermittlung einer Botschaft

58 Vgl. bei den Mende in Sierra Leone die Gegeniiberstellung einerseits des einen weiblichen
Maskentyps der Sande-Gesellschaft, d.h. der schwarzen Sowo-Helmmaske und der vier
Maskentypen des Poro-Geheimbundes bzw. innerhalb der Sande-Gesellschaft die Abgren-
zung von Weiss als der positiv bewerteten Farbe der Sande-Gesellschaft von Schwarz als
der Auszeichnung weiblicher korperlicher und spiritueller Schonheit gemiss dem Sande-
Kanon: «All these refractions and reflections of language and image bind together the key
Mende concepts of beauty and spirituality. The black stone taken from deep, cold waters,
the black mask coming to earth from an aquatic heaven, a black-skinned girl emerging from
her bath in a stream — all are blended into a Sande Sowo, the magical being that comes
dancing into the village. When you have seen Sowo you have seen the depths and the
perfection of all that is blackness» (Boone 1986: 238; vgl. 1986: 18ff., 87-144).

59



meint, so kann — bezogen auf die jeweils kodierten Normen — deren Einhaltung am
einzelnen Werk iiberpriift werden. Die Antwort miisste dann mit «richtig» oder
einem Aquivalent gegeben werden konnen; «schén» jedenfalls wére als Antwort
weniger zu erwarten. Genau dies ist die Situation, die in vielen ethnographischen
Quellen beschrieben wird. «Richtig», «korrekt», aber auch «kraftvoll, von (religi-
ser) Kraft erfiillt» lauten die zur Hervorhebung der Qualitiit eingesetzten Vokabeln.”

Wenn am gedachten Pol «Stil» dagegen der Wandel der Ubermittlungs-Form
durch Kreativitit, die Intensitit des Ausdrucks, die Bewertung der gestalteten Form
angesiedelt wird, dann passen die aus Feldforschungsberichten bekannten Antwor-
ten wie «sein (des Autors) Einfall», «gut», «gldnzend», «wunderbar», «virtuos» u.a.
bestens dazu.® )

Stimmt die an den speziellen Verhiltnissen Alt-Agyptens formulierte Theorie von
Assmann, so hitten wir es eigentlich im Bereich der aussereuropdischen Kunst
ausserhalb der komplexen geschichteten Gesellschaften Asiens und Alt-Amerikas

% Léopold Sédar Senghor schrieb schon 1956/57 (zitiert nach Benzing 1978: 64): «Die
Wahrheit ist die, dass der Negro-Afrikaner die Schénheit mit der Qualitit, vor allem mit
der Wirkungskraft gleichsetzt. So werden zum Beispiel in Wolof, Senegal, die Wérter tar
und rafet, Schonheit und schon, vor allem auf Menschen angewandt. Handelt es sich jedoch
um Kunstwerke, benutzt das Wolof die Eigenschaftsworter dyéka, yém, mat, die ich
ibersetze mit: was entspricht, was gemdss ist, was vollendet. Es handelt sich also um
funktionelle Schénheit. Eine Maske, ein Gedicht ist dann schén, wenn das Kunstwerk beim
Publikum die gewiinschte Emotion hervorruft: Traurigkeit, Freude, Heiterkeit oder
Schrecken.»

% Die Beispiele bei Thompson (1974: 47ff., 117ff., insbes. Anm.1, sowie 251-275) verdeut-
lichen die Unterscheidung fiir die westafrikanische Kunst: Haltung und Gesten werden auf
gottliche Vorbilder zuriickgefithrt. Was im gestalteten Bild (ob in einer Skulptur oder in
menschlichen Tanzbewegungen) zur Darstellung kommt, mag daher sowohl in Bezug auf
Korrektheit als auch auf Schonheit beurteilt werden; vgl. dazu Thompson (1973: 56), wo
er allerdings alle Idealvorstellungen der Yoruba vom Guten und Schénen zum Kanon ihrer
Kunst rechnet. Der bedeutendste Wert im Kanon der Yoruba ist «mystic coolness (itutu)»,
auch als «gentleness of character» umschrieben. Darin vereinigen sich eine rituelle und
eine #dsthetische Komponente. Dieser Wert ist selbst in der Kunst der ehemals versklavten
Yoruba in Amerika noch wirksam (Thompson 1983: 12-16). - E. Fischer erldutert, wie die
Dan in Liberia zwischen dem Auftritt von dean-Masken, die «lieblich, feminin, schén»
sind, und von «ménnlich grotesken» ba- bzw. bu-Masken sowie den «grossen, furcht-
einfléssend imposanten» gle wa-Masken unterscheiden. Bei den ersteren, die als Mittler
zwischen dem Dorf und dem Beschneidungslager agieren, kommt es auf die Nihe
korperlich und insbesondere physiognomisch gesehenen Ideal weiblicher Schonheit an
(Fischer und Himmelheber 1976: 31ff., insbes. 34). — Die Mende beurteilen nach S. Boone
die weiblichen Helmmasken nach acht Kriterien; diejenigen sowo-wui, die nicht nur
«korrekt, leicht zu tragen, schwarz glinzend, glatt, ebenmissig, klar geformt, frisch»,
sondern auch «fein» gestaltet sind, bezeugen {ibermenschliche Hilfe an den Schnitzer
(Boone 1986: 157-161) — K. Ezra (1986: 10-13) berichtet iiber positive Bewertungen des
Blickfang-Aspekts bestimmter Bamana-Figuren. — Gemaiss A. Forge (1979: 280, 284ff.
sowie 1973) gewichten nicht nur die Abelam (und andere Gesellschaften Melanesiens)
eher die Richtigkeit als die Schonheit: «(...) the actual aesthetic of any culture will be very
closely linked to the prescriptions of correctness in terms of the style and ideas of power».
Weniger wichtig als die Botschaft selbst und als die Kenntnis der Grammatik ihrer
Formensprache ist somit nach Forge die Beherrschung der Darstellungsprozesse.



(und méglicherweise auch dort) gar nicht mit Stilphinomenen, sondern mit solchen
des Kanon im weiteren Sinne zu tun — eine verbliiffende Feststellung.

Ist sie berechtigt? Zweifellos nicht, sofem wir bloss mit einem Entweder-Oder
«Kanon» anstelle von «weltanschaulich bestimmtem, in der Erinnerung verankertem
'Stil'» setzen wiirden. Doch wir gewinnen ein klareres Bild, wenn wir versuchen, den
Aspekt der kanonischen Bestimmung einer Kunst getrennt vom Aspekt ihres
stilistischen Eigenlebens zu erfassen. Es wird, so meine ich, mit diesem begrifflichen
Werkzeug leichter, das Nebeneinander ganz verschiedener Formfindungsreihen in
derselben Kultur zu verstehen. Es empfiehlt sich daher wohl, fiir das umfassende
Begriffsfeld die Benennung «Stil» beizubehalten, die engere Fassung dagegen von
nun an als «Stilpotential» zu kennzeichnen.®!

Beispiele

Unternehmen wir zur Illustrierung den Versuch einer solchen doppelten Bestim-
mung am Beispiel der Kunst sowohl der Iatmul (und ihrer Nachbamn, der Sawos) wie
auch der Kwoma, zweier ethnischer Gruppen im Sepik-Gebiet von Papua-Neugui-
nea, die sich in den dusseren Formen ihrer kiinstlerischen Produkte deutlich vonein-
ander unterscheiden.

Zum Kanon-Pol gehéren die einheimischen dsthetischen Normen, die wir, soweit
sie uns nicht aus direkten Mitteilungen bekannt sind, aus den Primérbildern von
Menschen zu gewinnen suchen, wie sie uns in miindlichen Uberlieferungen, in freien
Schilderungen oder in gelebten bzw. kommentierten Wertsetzungen in Alltag und
bei Festen begegnen.

Da wire einmal der kriftige, gut gebaute Iatmul-Mann mit kriftigem Oberkérper
(ein erfolgreicher Paddler in seinem Einbaum), mit langgezogener, leicht gebogener
Nase in einem ldnglichen Gesicht. Seine Haut ist straff und glatt, bei Festen wird sie,
in Anlehnung an alten Kriegerbrauch, oft geschwirzt. Bei den dlteren Ménnem, in
denen das insbesondere miindlich iibermittelte soziale und religiése Wissen ruht und
die daher besonders angesehen sind, schwindet der Anteil fleischiger Fiille am
Gesamterscheinungsbild. Das auffallend h4ufig nur spérlich vorhandene Haupthaar

¢! Einen ausgezeichneten Einstieg in diese Thematik vermittelt am Beispiel der figiirlichen
Plastik der Bamana («Bambara») Kate Ezra (1986: 17-21). Neben weiblichen Figuren
«nyeleni», die die begehrenswerten Kennzeichen junger Frauen betonen, bilden die
ebenfalls weiblichen «sonkalani» Stabfiguren als Zeugen fiir Opfer zugunsten der Initianden
einen anderen Typ; beide zusammen unterscheiden sich formal deutlich von stirker
individualisierten Figuren, ménnlichen und weiblichen — darunter solchen, die eine Mutter
mit threm Kind zeigen —, die bei jihrlich wiederkehrenden Anlissen der Jo- und Gwan-
Ritualgemeinschaften ihre Rolle spielen (Ezra 1986: 23-38). Ezra zeigt aufgrund
ikonographischer Merkmale die Existenz mehrerer, auch inhaltlich zu unterscheidender
Typen auf, weist auf Zeugnisse einer bemerkenswerten Kontinuitit tiber 300 bis 700 Jahre
hin (inkl. Tonfiguren als mégliche Vorldufer) und 14sst in den abgebildeten Skulpturen die
Variationsbreite des Stilpotentials der Schnitzer aufscheinen. — Das Nebeneinander unter-
schiedlicher Stilauffassungen bei den Iatmul und den Abelam hat schon A. Forge (1973)
beschiftigt. Er begniigt sich mit der Feststellung, dass der Anlass dazu in theologischen
Aussagen zu liegen scheine.

61



ldsst die Schidelform deutlich hervortreten, am Kérper in guter Haltung werden die

knochigen Grundformen bestimmend; die Haut wird schlaffer, ohne in Runzeln

iiberzugehen. Das Idealbild der [atmul von der Frau weicht in der Gesamterschei-
nung nur wenig von jenem des Mannes ab; Briiste und Hiiften sollen voll sein.®

Fiir die Primérbilder von géttlichen Wesen (einschliesslich der auf Kommunika-
tion bedachten waken-Geister) sind wir auf Merkmale ihrer oft als tierférmig beschrie—
benen hauptsichlichen Erscheinungsformen angewiesen. Die Einschrinkung, dass
fast jederzeit auch Verwandlungen in die Gestalt von Menschen sowie in jene von
anderen ausgewdhlten Tieren méglich sind, macht die Vielfalt der Erscheinungs-
formen derselben Wesenseinheit zu einem Grundmerkmal. Bei den Iatmul gehoren
daher zur géttlichen Gestalt Koérper, die die Merkmale verschiedener Tierarten und
des Menschen vereinen. Die Haut ist oft faltig oder sonstwie genarbt — wir denken
an Krokodilshaut —, geschuppt (Fischhaut) oder struppig (Balg des Kasuars oder
behaarte Schweinshaut) oder eine Hiille wie das feine Federkleid des Paradiesvogels.
Der aussermenschliche Charakter dussert sich insbesondere in den Gesichtsformen,
die oft raffiniert aus verschiedenen Elementen zusammengesetzt sind. Bekannt ist
auch das Motiv der Verselbstindigung des Kopfes und die Reduktion auf eine
Kombination von Gesicht und heraustretenden, durch Schuppenreihen noch weiter
dynamisierten Augen (Abb. 1).

Bei Menschen, die sich bei ihrem Tod im hohen Alter der Existenzform der
Vorfahren angendhert haben, ist nach Ansichtder Iatmul der Anteil der Knochen und
damit der minnlichen Ahnenlinie hervorgehoben. An alten Minnern (und Leichen)
scheint daher die Lingenausdehnung gegeniiber der Breite und Tiefe des Korpers
betont zu sein. Nach Ansicht der Iatmul stammen Blut und Fleisch von der
Mutterseite.

Betrachten wir nun die Bildwerke der Iatmul, wozu auch die Auftritte geschmink-
ter und geschmiickter Figuranten bei Zeremonien und Festen gehoren, so finden wir
- am Pol des Stilpotentials: auf Gebrauchsobjekten wie Aufhdngehaken und Gerit-

schaften, ganzfigurige Darstellungen individualisierter Ahnen, d.h. «grosser
Minner», als Vorfahren, auch in Verbindung mit Tierformen; hier ist der vari-
ierende Reichtum an Formen offensichtlich Absicht, weil in individuellen Abwei-
chungen die Bedeutung liegt (Gesichtsbemalung); festzustellen ist aber auch ein
Aufbliihenund Ausbreiten verselbstéindigter, z. T. neuer Formen (Schildornamentik,
Speere);

- amPol des Kanon: mythische Ahneniniibermenschlicher Gestalt, die theriomorphe
und anthropomorphe Elemente verbindet; Grundmuster der Darstellung, die sich
in wenig abgewandelter Form und beachtlicher Zahl an Hauspfosten, Giebelauf-
sitzen, Giebelmasken, Schlitztrommeln und anderen Musikinstrumenten bzw.
Kultgeriten, an weiteren Vergegenwirtigungen der Urzeitkrokodile und anderer
Schopfergestalten sowie an waken-Masken wiederholen.

€2 Die geraffte Darlegung der Verhiltmisse bei den Iatmul beruht sowohl auf eigener
Feldforschung (1966 und 1972) wie auf einer Vielzahl von Quellen und Einsichten,
namentlich von F. Weiss in Morgenthaler, Weiss und Morgenthaler (1984), M. Stanek
(1982) sowie von M. und G. Schuster, M. Schindlbeck, J. Schmid, J. Wassmann u.a., die
in die Basler Sepik-Dokumentationeingeflossen sind (B. Obrist et al. 1984), vgl. Ubersicht
in Kaufmann (1990).

62



Abb. 1: Zentraler Triger der Firstpfette eines ehemaligen Iatmul-Ménnerhauses im Dorf
Palimbai, mittlerer Sepik-Fluss, Papua-Neuguinea (Photo F. Weiss 1973).

Schon dieser erste Anwendungsversuch unseres Begriffspaares Stilpotential/Kanon
zeigt, dass wir erwartungsgeméss am Pol des Stilpotentials eher mit formal-4stheti-
schen Bewertungen zu operieren und die dabei auftretenden Schwierigkeiten zu
iiberwinden haben, wihrend die funktions-édsthetische Beurteilung am Kanon-Pol
eine eingehende Kenntnis von Weltanschauung und Ritualsystem voraussetzt.

Bei den Iatmul wird die Zuweisung im Einzelfall zusétzlich dadurch erschwert,
dass die recht zahlreichen menschlichen Ganzfiguren und die iibermodellierten
Schidel eigentlich die Mitte des Stilfeldes besetzen. In ihnen fliessen die Darstellung
individualisierter Verstorbener und die Verkoérperung von noch individuellen Vor-
fahren oder schon zu einem Typ generalisierten Ahnen bewusst ineinander tiber.
Unter dem Gesichtspunkt der im Kanon erfassten Vorstellungskonzeption, des

63



Idealbildes, passiert also Ahnliches wie in Griechenland bis zur Klassik: Mensch und
Gotterscheinenim gleichen Bild, denn der idealisierte Verstorbene und die idealisierte
anthropomorphe Erscheinungsform goéttlicher Griinderahnen sind identisch; sie
koénnen nur um den Preis ihrer Auflésung voneinander getrennt werden. Obwohl
diese Grundhaltung aus verschiedenen Kulturen Ozeaniens bekannt ist, erreicht ihre
kiinstlerische Umsetzung bei den Iatmul und ihren unmittelbaren Nachbarn ein fiir
die Kunst Ozeaniens ausserordentliches Niveau, in Ozeanien einzig der Malanggan-
kunst Neuirlands vergleichbar.

So kommt es, dass uns in dieser Mitte des Feldes zahlreiche Darstellungen
bekannter und unbekannter Ahnen entgegentreten. H6hepunkte bilden zweifellos
die Vergegenwirtigungen ganz grosser Griinderahnen, die, obwohl genealogisch
schon recht weit von den Heutigen entfernt, doch namentlich bekannt sind und
aufgrund ihrer Wichtigkeit als Schtpfer der Lebensgrundlagen eine herausragende
Stellung einnehmen. Als Beispiele seien hier der eine der Dorfgriinder von Angerman
(Abb. 2) sowie Moem vorgefiihrt, der sich in die Sagopalme und in die Sagostirke,
ein zentrales Nahrungsmittel und wichtiges Tauschgut, verwandelt hat (Abb. 3
und 4).

Am zweiten Beispiel, den Schnitzereien fiir die grossen Yamsfeste der Kwoma in
den Washkuk-Bergen nahe dem Sepik®, ist auf eine zusétzliche Unterscheidungs-
ebene aufmerksam zu machen, die wohl in allen dhnlich gelagerten Fillen zu
beachten wiire. Werke, die einem rituellen Zweck dienen, sollen die Anforderungen
des entsprechenden Kanons erfiillen. Tun sie dies, sind sie «richtig». Unter mehreren
Werken, die den Anforderungen geniigen, werden von einheimischen Gewéhrsleu-
ten bessere, d.h. «kriftige, scharfe» (kw. hapangga, ou) oder «vollendete, schéne,
strahlend saubere» (kw. kepe)® von solchen unterschieden, die diese Qualititen nicht
aufweisen. Das Kriterium der Kraft ist eher im Kontext religidser Vorstellungen
wirksam, wihrend das der Vollendung stiirker im Zusammenhang der Beurteilung
von Sinneswahrnehmungen, also im #sthetischen Kontext zu sehen ist.

Mit anderen Worten, aus einer ganzen Anzahl von kanonisch richtigen Werken
koénnen unter Umsténden einige auch noch «vollendet», also schén sein. Dies trifft
aber bei weitem nicht in allen Fillen zu. Auch gilt die Umkehrung nicht allgemein
fiir alle Beispiele von vollendeten Werken. Soweit die als «vollendet» bewerteten
Gestaltungen nicht dem Ritualbereich angehéren, sind sie nicht automatisch auch
kanonisch «richtig». Wir erhalten somit zwei Unterscheidungsebenen an jedem der
beiden Pole, also vier Moglichkeiten einheimischer Bewertung, deren Sinn unmit-
telbar einzusehen ist.

63 Kaufmann (1968, 1979, 1983, 1986); Newton (1971: 81-110); Bowden (1983a).
% Bemerkenswert ist die Nihe zu kele, schwarz; ein «schoner» Ténzer/Krieger farbt sich
mindestens das Gesicht schwarz.



Abb. 2: Vergegenwirtigung eines Klanahnen, auf einem Zeremonialstuhl sitzend und zu-
gleich Teil dieses zur Ausstattung eines Minnerhauses des Iatmul-Dorfes Angerman
gehorenden Gerites, mittlerer Sepik-Fluss, Papua-Neuguinea; H. 158 cm, Museum
fiir Volkerkunde Basel (Vb 9403, Slg. F. Speiser 1930, Photo P. Horner).

65



Abb. 3: Moiem, der sich in die Sagopalme verwandelt hat und als wichtigste Griindergestalt
des Iatmul-Dorfes Kararau gilt; Kararau, mittlerer Sepik-Fluss, Papua-Neuguinea.
Darstellung in a jour-Technik als Teil eines malu-Bretts, aus Kararau, méglicher-
weise Werk eines Sawos-Schnitzers; H. des Brettes 235 cm, Museum fiir Vélker-
kunde Basel (Vb 2905, Slg. L. Eckert aus altem deutschem Besitz; Photo P. Horner).



Abb. 4: Kopf des Moiem auf einer awan-Maske, iiber einem Schidel modelliert; Kararau,
mittlerer Sepik-Fluss, Papua-Neuguinea; H. (Ausschnitt) 25 cm, Museum fiir
Vélkerkunde Basel (Vb 21 714, Slg. A. Forge 1963, Photo P. Homer).

67



Hauptebene:

Pol Kanon
[Gestaltungsformen mit festem
Codewert, «Ritual»]

positive Bewertung als «richtig, kor-
rekt», auch «stark»

Pol Stilpotential [Stil im engeren
Sinne, Gestaltungsformen ohne fe-
sten Codewert, «Kunst»]

positive Bewertung als «vollendet»

Zusatzebene:

Auswahl nach zusidtzlichem
Referenzwert «Ritual» (Pol Kanon):

positive Bewertung als «vollendet»
und «ohne Zweckbestimmung» bzw.

Auswahl nach zusitzlichem
Referenzwert «als ob Kunst» (Pol
Stilwandel):

positive Bewertung als «richtig» und
«vollendet»

«einfach so, dem Denken des Herstel-
lers entsprungen»

Sollte diese Prizisierung des Feldes einheimischer Beurteilungsmoglichkeiten
nach dsthetischen und nach rituell-funktionalen Kriterien auch auf andere Beispiele
zutreffen — insbesondere auch auf solche aus afrikanischen, siidostasiatischen oder
indianischen Kulturen —, wire damit fiir eine vergleichende Betrachtung eine neue
methodische Basis gewonnen.*

Kehren wir noch einmal zu den Schnitzereien und den anderen Bildwerken fiir die
rituellen Feste der Kwoma zuriick. Sie entsprechen keineswegs Idealbildern von der
menschlichen Gestalt grosser Ménner oder Frauen (harpa ma bzw. harpamima), wie
wir sie aus der verbalen Schilderung in Mythen erschliessen bzw. an anderen
Bildwerken, etwa Schnitzereien an einzelnen Minnerhdusern, ablesen kénnen.
Stellen wir uns aber — angepasst an die Sozialstruktur der Kwoma® — die Frage, wie

8 Die Kldrung dieser Frage kann im hier vorgegebenen Rahmen nicht geleistet werden; vgl.
Ezra (1986), Thompson (1983), Vogel (1979) bzw. Holm and Reid (1975).

5 Es besteht eine Abstammungsrechnung in der viterlichen Linie mit einer Terminologie
vom «Omaha»-Typus, vgl. Whiting (1941: 7ff.) und die Diskussion bei Bowden (1983b:
746-765) sowie Kaufmann (1986). Die einzelnen Abstammungslinien innerhalb der Patri-
Klane werden nach ihren charakteristischen Schlitztrommelsignalen benannt; sie be-
wohnen mehr oder weniger zusammenhingende Weiler (aka- ma, «<Héuser & Menschen»)
innerhalb einer der vier grossen Siedlungsgemeinschaften (heute «Dérfer», eigentlich
akakopa, «<Hiuser-ganz grosse/viele») der Kwoma. Fiir jedes Individuum bestehen neben
den durch die viterliche Abstammung bestimmten Beziehungen weitere intensive soziale

68



denn die Griinderahnen ausgesehen haben kénnten bzw. wie sie geméiss dem uns
unbekannten Kwoma-Kanon aussehen miissten, so sind neben dem jederzeit m&g-
lichen Bezug zur menschlichen Gestalt und im Unterschied zu den Iatmul keine
gottlichen Idealgestalten auszumachen, die iiber der Klan- oder gar Sippenebene
anzusiedeln wiren. Am ehesten liessen sich recht allgemeine bildliche Beziige zu
Gesichtern und Kérpergestalten aller Art—menschlichen und tierférmigen, z.B. zum
Fliegenden Hund, zum Kasuar und zu anderen Laufvégeln u.a.m. gehdrenden, aber
auch pflanzenférmigen, z.B. auf die gemusterte Haut der Yamsknollen hinweisen-
den - herstellen (Abb. 5, 6, 7).

Allerdings kann die Frage auch auf eine andere Ebene verschoben werden: Wie
sdhe ein Bild von der Substanz der Vorfahren aus, in dem das Gemeinsame, iiber die
detaillierten Uberlieferungen der einzelnen Klane Hinausgehende ausgedriickt wird?
Fir das Auffinden einer Antwort kann wie folgt iiberlegt werden: da in der
minnlichen Linie die Substanz der Knochen weitergegeben wird, miisste ein
verbindliches Bild davon diese Reduktion auf das Wesentliche sozusagen greifbar
machen (Abb. 8).

Betrachten wir die Schnitzwerke fiir die beiden sich ergidnzenden Kultfeste der
yenama- bzw. mindjama®-Ritualgemeinschaften unter diesem Gesichtswinkel, so
kommen wir zu einer neuen Lesart der gemeinsamen Grundform wie auch der
unterscheidenden Ausstattung bei Kultfesten und der den einheimischen Gewéhrs-
leuten so wichtigen individuellen Namengebung. Das geschnitzte Bild vergegen-
wirtigt die Substanz der sikilawas-Ahnen: so zeigen die yena-Kopfe ein Ahnen-
Gesicht, auf die Knochen reduziert — und dabei doch mehr als einen einfachen
menschlichen Schidel. Die Deutung dieser Form als gemeinsame Ahnen-Substanz
wird zusétzlich unterstrichen durch die angeschnitzten Knochendolche auf der
Riickseite und nicht zuletzt auch durch den Stab, mit dessen Hilfe die Képfe auf den
Kultaltar aufgebunden werden kénnen. Auf der néchst spezifischeren Ebene verwei-
sen geschnitzte Attribute wie der herzférmige Mund oder die heraushingende Zunge
auf die regionale Herkunft der Schnitzform, wenn nicht des Gegenstandes selbst. Erst
Bemalung und Schmuck verleihen aber zusammen mit dem Namen dem Werk jenen
individualisierten Charakter, den jede der Schnitzereien—es sind auf einem yena- Altar
zwischen fiinf und fiinfzehn - als idenutitsstiftende Verbildlichung des von den
einzelnen Ritualveranstaltern geforderten Beitrages zum Gelingen des Ganzen
notwendigerweise haben muss.

Beziige zur Abstammungsgruppe der eigenen Mutter und zu deren Verwandten in viter-
licher Linie. Diesen Beziehungen wird bei verschiedenen Gelegenheiten (wie Heirat und
Tod) in zeremoniellen Tauschhandlungen bildlicher Ausdruck verliehen. Uber die Dorf-
grenzen hinweg besteht aufgrund der miindlichen Uberlieferung iiber Geschehnisse in der
mythischen Urzeit ein meistens eher lockerer Zusammenhang zwischen Patri-Klanen
gleichen Namens bzw. gleich geglaubten Ursprungs. Dieses Zusammengehorigkeitsgefiihl
im Sippenverband war im traditionellen System von iiberd6rflichen Ritual- und
Initiationsgemeinschaften wichtiger als im Alltagsleben, zu dem auch kriegerische Aus-
einandersetzungen zwischen Kwoma-Dérfern gehért haben. Anders als bei den latmul ist
keine durchgehende Teilung in Zeremonialhélften und eine daraus abgeleitete Zuteilung
der einzelnen Klane zu solchen sich bekimpfenden und zugleich sich ergidnzenden Welt-
Hiilften festzustellen.
¢ Die linguistisch korrekte Schreibweise wire mindg.

69



70

Abb. 5

Kopfdarstellung fiir rituelle Verwen-
dung, aus gebranntem Ton, geféssar-
tig aufgebaut und verziert; vergegen-
wirtigt einenmaénnlichen Wassergeist
mitseinen Kindemn, der beim Fischen
hilft; Kwoma-Dorf Tanngwinsham,
Arbeit des Topfers Waswai-andu,
Washkuk-Hilgelland, Papua-Neu-
guinea; H. 36.5 cm, Museum fiir
Volkerkunde Basel (Vb 22550, Slg.
C. Kaufmann 1966).

Abb. 6:

Kopfdarstellung fiir zeremonielle
Verwendung im Yamskult, Teil der
yena-Gruppe; auf der Riickseite an-
geschnitzte Knochendolche; Kwoma-
Dorf Meno-Saserman, Washkuk-
Hiigelland, Papua-Neuguinea; H. 172
cm, Museum fiir V6lkerkunde Basel
(Vb 22354, Slg. M. Schuster/C.
Kaufmann 1966).



;’;%

Abb. 7: Idealportrits von mythischen Vorfahren, die das menschliche Mass {iberragen,
aufgestellt vor dem Gebidude des Distriktrates in Ambunti, das einem besonders
reich ausgestatteten traditionellen Kulthaus der Kwoma-Ménner nachgebaut wurde;
Kwoma-, Nukuma- und Manambu-Schnitzer, Sepik-Gebiet, Papua-Neuguinea (Photo
C. Kaufmann 1973).

Abb. 8:

. Waffe und Bild in einem: Knochen-
dolch der bei den Kwoma im
Washkuk-Hiigelland iiblichen Art,
aus einem menschlichen Oberschen-
kelknochen; bei den Kwoma friiher
von einflussreichen Minnem auch
als Nackenschmuck getragen; erwor-
ben im Iatmul-Dorf Timbunke, mitt-
lerer Sepik-Fluss, Papua-Neuguinea;
H. 36 cm, Museum fiir Vélkerkunde
Basel(Vb 15818, Slg. A.Biihler 1959,
Photo P. Homner).

71



Im Verlauf des Kultfestes wird diese Verbildlichung der Substanz noch weiter-
gefiihrt, indem dem viterlichen Element, den «Knochen», auch noch das miitterliche
Element - das was nach einheimischer Auffassung zu «Saft und Fleisch» im weiteren
Sinne gehdrt— beigefiigt wird: Die zentrale Verdickung am Mast unter dem zentralen
yena-Gesicht erinnert an das Ei (aus viterlicher Schale und miitterlichem Inhalt) des
Ritualbegriinders, des Grossfusshuhns, die Altarfléiche wird mit Netztaschen — dem
weiblichen Traggerit®, Ur-Kleidungsstiick®® und Symbol von Wachstum und
Fruchtbarkeit — zugedeckt, im Innern und am Fuss des Altars werden Yamsknollen,
fir Kwoma die personifizierten «Miitter und Kinder», zusammen mit anderen
Emtegiitern wie den Kokosniissen gestapelt. Das kreisférmige Umtanzen des Altars
durch alle Festteilnehmer und weitere Einzelabldufe im Ritual unterstreichen den
Charakter der Gesichter als der gemeinsamen, alle Linien, Klane und Sippen
verbindenden Ahnen-Substanz.

Fiir das mindja-Kultfest kann im grossen und ganzen dieselbe Deutung gelten.
Allerdings nehmen dort, wiederum festgebunden auf einem Altar, jeweils nur zwei
Schnitzereien an einem Fest teil. Die Verschrinkung der Bilder von der viterlichen
und der miitterlichen Substanz wird verstiirkt, indem auf einem abgeziunten Platz
ausserhalb des Minnerhauses auch die reich ausstaffierten Frauen mittanzen. Dabei
ist der Zaun so gebaut, dass die Ahnenbilder selbst die vor dem Haus mit ihren zu
Tanzschilden aufgespannten Netztaschen auftretenden Frauen zu sehen vermégen,
letztere aber nur den gelegentlich zitternden Kopfschmuck der Ahnen, nicht aber das
eigentliche Bild ihrer Substanz wahmehmen kénnen (Abb. 9).

In dasselbe Deutungsmuster passen auch die Bilder der anderen Ritualstufen bzw.
die aus Schilderungen von den Kwoma und ihren unmittelbaren Nachbamn, den
Nukuma und Yassean-Mayo, bekanntgewordenen fritheren Ausformungen der
bereits geschilderten Zeremonien. Statt der Holzschnitzereien kénnen auch wie
Topfe aus Ton geformte, verzierte und gebrannte Kopfdarstellungen im Ritual
eingesetzt werden. Hier scheint der Bezug zu den Yamsknollen als einer méglichen
Erscheinungsform der Ahnen noch stéirker betont zu werden; dabei kommt der Haut
(sap) als dem Element «viterlichen» Ursprungs besondere Bedeutung zu.

Im Zentrum der h6chsten Ritualstufe der Kwoma stehen Frauenfiguren, deren
eigentiimliche bildliche Form vom Standpunkt der hier versuchten Deutung aus
ebenfalls befriedigend zu deuten ist. Die Figuren zeigen meist iiberdehnte Glied-
massen in harten, knochigen Formen, also viterliche Substanz, sind aber im Ver-
gleich zu den vorwiegend ménnlichen Gesichtern doch reicher mit (geschnitztem)
Fleisch ausgestattet. Noch wichtiger ist die Ergdnzung der Schnitzerei durch die in
natura umgehéngten gefiillten und geschmiickten Netztaschen als eines betont
weiblichen und miitterlichen Elements™ (Abb. 10).

8 Kaufmann (1986: 129-137)

¢ Kaufmann (1988: 36)

" Kaufmann (1986: 166-169), vgl. dazu auch den Kwoma-Mythos, der die Netztaschen aus
einer zweiten Haut pflanzlichen Ursprungs hervorgehen ldsst, die sich aber ihrerseits in das
Federkleid des Paradiesvogels (bzw. von zwei Urfrauen) verwandelt, wie Anm. 69. —Zum
Bild der gefiillten Netztasche: W. Fagg (1973: 164ff.) hat an Beispielen afrikanischer Kunst
auf die Bedeutung von Linienfithrungen hingewiesen, die exponentiellen Kurven entspre-
chen und in denen er universell einen bildhaften Hinweis auf das Prinzip des Wachsens hat
sehen wollen.

72



Abb. 9:

Netztasche, gefiillt mit Zeremonial-
geld aus Schnecken- und Muschel-
schalen auf Maschenstoffunterlagen,
angehingt ein Paradiesvogelbalg;
Prisentation anlédsslich einer Hoch-
zeit-der Klan des Brautigams hatmit
Hilfe der Freunde des Brautigams
den Brautpreis zusammengetragen,
die Netztasche verweist auf zwei
mythische Frauen, auf deren Haut
aus Bastfasern Paradiesvogelfedern
gewachsen sind; Kwoma-Dorf
Orumbantj, Washkuk-Hiigelland,
Papua-Neuguinea (A. Kaufmann-
Heinimann 1972).

Abb. 10:

Frauenfigur fiir noukwi-Zeremonie im
Y ams- und Initiationsritual; Kwoma-
Dorf Meno-Saserman, Washkuk-
Hiigelland, Papua-Neuguinea; H. 71
cm, Museum fiir Volkerkunde Basel
(Vb17697, Slg. D. Wirz 1955, Photo
P. Homer).

3



Mag diesselbe Herleitung gemeinsamer Formen aus einer breit abgestiitzten und
glaubensmissig verankerten Bildvorstellung fiir alle Kunstéusserungen der Kwoma
und ihrer Nachbarn gelten? Die summarische Antwort muss «nein» lauten, wobeidie
Griinde fiir das grossere Divergieren der Formen, fiir die Herausbildung von
dorflichen und insbesondere individuellen Ausdrucksvariationen von mannigfaltiger
Art sein kénnen, wie im folgenden noch gezeigt werden soll.

Ohne Kanon kein Stil, ohne Stil keine Resonanz

Wenn wir uns beim letzten Beispiel etwas ausfiihrlicher am Pol der kanonischen
Vergegenwirtigung der Welt der mythischen Ahnen aufgehalten haben — und dabei
nebenbei gesehen haben, dass die kanonische Wiedergabe des Allgemeinen sich in
der Tat mit einer Individualisierung des oder der Kultbilder verbinden ldsst -, so
bleibt nun noch das Wechselspiel der Bewertungen im Begriffsfeld Kanon/Stil-
potential zu Ende zu fiihren. Festzustellen ist, dass die kanonische Festlegung des
Bildes von der Ahnensubstanz pro verwendetes Ausgangsmaterial (Holz bzw. Ton)
zu in der Struktur recht einheitlichen Formen bei allen Ritualgemeinschaften der
gleichen Stufe im Gebiet der Kwoma und auch der Nukuma gefiihrt hat. Diese
Formulierungen, ja Konvenﬂonahsnerungen wiren nach unseren Uberlegungen nun
nicht als das Ergebnis eines gemeinsamen «Stil-Wollens» bei der Gestaltung
aufzufassen, sondern als Ubereinstimmung auf der iiberindividuellen Ebene des
wissenden Schauens von «Vor-Bildern». Wir befreien uns mitdieser Sichtdavon, fiir
alle Schnitzer von Kwoma-Ritualobjekten ein dumpfes kollektives Formgefiihl
annchmen zu miissen. An dessen Stelle tritt ein durch Enkulturation — und dabei
insbesondere durch Unterweisungen im Rahmen von Initiationen — erworbenes
prizises Wissen, das verbalisierte und visualisierte Einsichten zu einem auch
sinnlich erfahrbaren Ganzen verkniipft. Im Ritual verwendete Bildwerke verleihen
diesem von Anbeginn auch in Gedichtnis-Bildern verankerten Wissen prigende
Gestalt. Diese Bildwerke sind alle von fiihrenden Mitgliedern der Ritualgemein-
schaften angefertigt worden; die Qualitit der Bildformulierung verhilft ihnen zur
Resonanz. B

Im Falle der Kwoma-Ritualkunst besagen miindliche Uberlieferungen, dass die fiir
die Mitte des 20. Jhs., d.h. ab 1936 zahlreich belegten yena-und mindja-Holzschnit-
zereien erst zu Beginn dieses Jahrhunderts an die Stelle der friiher ausschliesslich
verwendeten Tonkopfe getreten seien. Tréfe diese Angabe zu — und es gibt wenig
Grund, an einem derartigen Wandel der Ausdrucksformen zu zweifeln —, so hiesse
dies, dass die uns bekannten Formen innert kurzer Zeit gefunden und im Rahmen der
betreffenden Ritualgemeinschaften als «richtige Bilder» rasch verbreitet worden
wiren. Dementsprechend hitten wir auch am Pol der kanonischen Vor-Bestimmung
der Bilder mit dem Wandel der Bild-Vorstellungen zu rechnen. An diesem Punkt
zeigt sich denn auch ein Riickkoppelungseffekt: auch die nur innerlich geschauten
Bilder sind gesteuerten oder spontanen Wandlungsvorgdngen ausgesetzt, gehen
unter Umstéinden wie Moden durch mentale Phasen nicht nur des Bestimmens von
Bedeutung in der Form, sondern auch der Stilfindung.

Wenden wir den Blick noch einmal den materialisierten Bildwerken selbst zu. Am
Pol des an die Erscheinung von Stil gebundenen Formenpotentials bewegen wir uns,
sobald innerhalb einzelner Formenserien konsistent auftretende Abweichungen oder

74



Ausgestaltungen in Details greifbar werden, die den Gesamtcharakter (oder die
Struktur) des betreffenden Bildes nicht grundsétzlich verindern. Ob beispielsweise
die Zunge aus dem Mund hervortritt und wie sie dabei ausgestaltet wird, 4ndert am
Gesamtbild eines yena- oder mindja-Kopfes nur wenig, gibt aber Auskunft iiber die
Herkunft innerhalb der grésseren Einheit und stellt so — als Klan- oder Dorfstil — die
Briicke zwischen Hersteller und mit-wissendem Betrachter her.

Am Beispiel der verzierten Keramik liesse sich etwa zeigen, dass — iibereinstim-
mend mit der einheimischen Auffassung —individuelle Macharten, also Individual-
Stile, in der Ausfiihrung der Kerbschnitt-Verzierungen unterschieden werden kon-
nen. Die Verzierungen selbst entstammen einem Vorrat an kombinierbaren Bild-
elementen, der, wenn nicht als unerschépflich, so doch als komplex gelten darf. Diese
Bildelemente sind insofern Allgemeingut der T6pfer, als ihre Form — auf entspre-
chende Fragen hin oder in der Diskussion — grundsitzlich als richtig bzw. unrichtig
bewertet und benannt und soim Sinne eines Kanons heimgewiesen wurde; anderseits
hiess es zu manchen Beispielen von verstorbenen Topfern, nur der Hersteller selbst
vermoge seine Formen richtig zu benennen. Ich deute dies so, dass bei der Verzierung
der Tongefdsse der individuelle Anteil am Ausdruck, der Individualstil, die «<Hand-
schrift» des Topfers gegeniiber der Vermittlung eines kanonischen Bildinhalts das
Ubergewicht erlangt hat (Abb. 11,12). Entgegengesetztes war bei geschnitzten
Bildern festzustellen, die der Ausstattung von Zeremonialhdusern oder aus diesen
abgeleiteten Gebduden des Regionalparlamentes und des Regionalgerichts dienten.
Hier hielt sich die Darstellung an allgemeine Formvorstellungen zur Wiedergabe von
Gesichtern von Geistwesen bzw. zur Repridsentation von menschengestaltigen
Vorfahren. Die Individualisierung der Dargestellten erfolgte wie bei den Bildwerken
fiir die Rituale, d.h., wenn formal iiberhaupt erkennbar, dann mit ganz einfachen
zeichenhaften Abweichungen oder Zusitzen, einer eingedellten Nase, einem Abzei-
chen, im iibrigen aber durch die Namengebung nach Vollendung des Bildwerkes bei
der Einweihung des Bauwerkes, mit anderen Worten anlisslich der Herstellung des
sozialen und religitsen Kontextes.

Stilistisch waren innerhalb der Gruppen gleichférmiger Gestaltungen Unterschie-
de auszumachen, allerdings nur bei genauerem Hinsehen und nur auf der Ebene der
Atelierstile, da es ja nach Auffassung der Kwoma gerade darauf ankommt, in der
vollendeten Form von Bildwerken das Uberindividuell-Richtige hervorzuheben und
nicht das Individuell-Schépferische. Die Verzierungen der Zeremonialgefisse und
bis zu einem gewissen Grad auch die Malereien, mit denen das Innere der Dach-
flichen der Zeremonialh#user verkleidet wird, bilden den Kontrast dazu: bei diesen
weniger wichtigen Bildern wird der individuellen Fihigkeit des Ausdrucks, der
Entwicklung und Beherrschung einer Formenvielfalt innerhalb der Grenzen der
Konvention grissere Bedeutung zugemessen als dem korrekt wiedergegebenen
Inhalt. Das egalitidre Selbstverstidndnis der Kwoma-Minnergesellschaft verhindert
aber, dass die als weniger «gut» eingestuften Werke konsequent ausgeschieden
wiirden, weil Teilhabe am weltanschaulich zentralen Ritualsystem wichtiger ist als
die formale Qualitit des Ausdrucks: Kanon geht vor Stil.

75



76

Abb. 11:

Zeremonialtopf, aumar, Werk des
Pi'ol-Nggailmindja, eines besonders
bekannten Topfers, spitestens um
1925-1930, d.h. zur Zeit des ersten
Kontakts mit der Regierungsstation
Ambunti; Verzierung mdndang-
gardnggara, eine Spinne; Meno-
Saserman, Kwoma, Washkuk-
Hiigelland, Papua-Neuguinea; H.31.8
cm, Museum fiir Vélkerkunde Basel
(Vb 22502, Slg. C. Kaufmann 1966).

Abb. 12:

Zeremonialtopf, aumar, getopfertvon
Ukumima und mit Kerbschnittmu-
stern verziert von ihrem Mann,
Yabokoma, 1966; Verzierung
drgunjaulum, ein Insekt, das auf der
Wasseroberfliche zu gleiten vermag;
Meno-Saserman, Kwoma, Washkuk-
Hiigelland, Papua-Neuguinea; H.des
Topfes 32.8 cm (Photo C. Kaufmann).



Schlusswort

Die als Arbeitshypothese bezeichnete Umschreibung von «Stil» (s. S. 40) miisste
nach unserer jetzigen Einsicht in zwei Punkten prézisiert werden. Wenn ich gesagt
habe, «Stil bezeichnet einen zusammengehSrenden Satz formaler Konventionen», so
ist nun noch anzugeben, welche Qualitit diesen Konventionen zukommt. Sie
kénnen, wie wir gesehen haben, auf unterschiedliche Weise zustandekommen.

Im Einzelfall verdankt eine Konvention ihre Existenz entweder einer (Voraus-)
Bestimmung der Bildform durch einen die Weltanschauung organisierenden Kanon.
Konventionen dieser Art leisten aber iiber die Festlegung eines Code-Systems
Zusitzliches, enthalten sie doch schon einen geordneten Anteil an mentalen Vor-
Bildern, die ihrerseits die Ausgestaltung von materialisierten Bildwerken deutlich
prigen. Oder die betreffende Konvention ist entstanden aus gemeinschaftlichem
kiinstlerischem, d.h. im bildnerischen Tun kreativ-titigem Einschleifen des Sehens
und Umsetzens von Bildkonzeptionen.

Im ersten Fall wédren die Form-Konventionen eher dem inhaltlich bestimmten
Kanon-Pol zuzuordnen. Ineiner die einheimische Sicht des Bildwerkers beriicksich-
tigenden Darstellung ist dementsprechend in erster Linie eine Beurteilung der
Korrektheit der Darstellung zu erwarten. Im zweiten Fall hdtten wir in den betreffen-
den Form-Konventionen ein wesentliches Merkmal von Stil im engeren Sinne erfasst.
Die Definition in erweiterter Fassung miisste also lauten:

Stil im weiteren Sinne bezeichnet einen zusammengehdrenden Satz formaler
Konventionen im bildlichen Ausdruck. Die Konventionen werden entweder im
Sinne eines Kanon inhaltlich vorbestimmt oder ergeben sich als Stil im engeren
Sinne aus der kiinstlerischen Auseinandersetzung mit Material, Form und Auf-
gabe.

Die Konventionen vereinheitlichen aus der Sicht der betreffenden Kultur u.a. die
Form des Ausdrucks von Botschaften fiir die Ubermittlung vom Autor zum Emp-
fanger:

Kanonspezifische Konventionen dienen vorrangig der Kodierung von Inhalten,
stilspezifische dagegen der Betonung von Urheberschaft, Kénnen und Aus-
druckspotential.

Dabereits die Wahl des Ubermittlungsweges sowohl die Moglichkeitendes Absenders
sich auszudriicken wie auch den Inhalt des zu Ubermittelnden beeinflusst und ebenso
auf die Fahigkeit des Empféangers einwirkt, die ausgefertigte Botschaft zu entziffern,
besteht eine wechselseitige Abhédngigkeit nicht nur zwischen Kanon und Inhalt,
sondern auch zwischen Stil im engeren Sinne und Inhalt, sowie gleicher-massen
zwischen Stil im weiteren (oder umfassenden) Sinne und dem jeweiligen Kontext, in
dem der Autor beim Absenden bzw. der Empfanger beim Umsetzen stehen.

77



Stil im weiteren Sinne —=-—-=—— Kontext

Anteil des gesellschaftlichen Umfelds
(unter dem Aspekt dessen, was sich unter
den Bedingungen von Zeit und Ort sowie
der Positionen von Auftraggeber und
Adressat von selbst einstellt)

~s—— Kanon

Anteil des aus gedanklichen Zusammen-
hingen in Regeln formulierten Wollens
und Sollens

—=—— Stil im engeren Sinne (Stilpotential)
Kiinstlerischer Anteil

Wird die Teilbestimmung von Stilformen durch Vor-Bilder, die sich auf einen
weltanschaulichen Zusammenhang beziehen, akzeptiert, so hatauch die transkulturelle
Bewertung der Stilformen diesem Umstand Rechnung zu tragen; sie darf sich
insbesondere weder in einer riumlich-zeitlichen Aufgliederung noch in einer Um-
schreibung hypothetischer Primér- und Sekundirstile erschopfen. Einen wichtigen
Teil jeder umfassenden Stilanalyse an Einzelwerken und Werkgruppen bildet daher
die Bestimmung der in Glauben und Uberlieferung verankerten mentalen Vor-
Bilder.

Kurz: Der Kanon begriindet die Abhingigkeit eines Bildwerkes, im Stil sensu
stricto aber vermittelt sich seine Autonomie. Fiir eine erste Anndherung mag das
geniigen.

Dank

Mit Hinweisen unterstiitzt haben mich ausser den in Text und Anmerkungen
Genannten: Prof. Gottfried Boehm, Prof. Felix Heinimann, lic.phil. Annemarie
Kaufmann-Heinimann, Dr. Annie Kaufmann-Hagenbach, Frau Gisela Schuster,
Prof. Meinhard Schuster, der auch das Manuskript kritisch gelesen hat, Prof.
Wolfgang Marschall sowie verschiedene Seminar-Teilnehmer. Der Text wurde im
Rahmen des Projektes «Bildsprachen in der Kunst Melanesiens» verfasst; die mit
Hilfe der Max Geldner-Stiftung, Basel, der Freiwilligen Akademischen Gesellschaft
zu Basel und weiterer Kontribuenten erfolgte Freistellung vom Museumsdienst sei
herzlich verdankt.

Anhang: Stilkategorien
Ein begrifflicher Raster méglicher Kategorien von Stil im weiteren Sinn kénnte den

Meinungsaustausch iiber Stil erleichtern. Stuichwortartig und ohne Anspruch auf
Vollstindigkeit in der Anlage, basiert diese Hilfskonstruktion etwa auf den folgen-

78



den Leitgedanken: Ausgegangen wird von der Betrachtung von Formen des Aus-
drucks und von dem im Vergleich vollzogenen Herausschilen von Stilmerkmalen.
Unterschieden wird einmal nach der Richtung, in der die Betrachtung auf die
Stilph#nomene im weitesten Sinne gerichtet wird. Weitere Standpunkte der Betrach-
tung sind ebenfalls méglich und erlauben eine weitere Differenzierung der Untersu-
chung.”

Die Untersuchung erfolgt:

A in synchroner Betrachtung, wobei Identitdtsmerkmale dominieren; festgestellt
wird die Zugehorigkeit bzw. die Unterscheidung nach dem Vorkommen inner-
halb/ausserhalb von Formkonventionen:

- Individualstil

- Gruppenstil, Atelierstil

- Klassenstil im weiteren Sinne (Klassen, Kasten, Biinde)
- Regionalstil, Volksstil, Kontinentalstil

B in diachroner Betrachtung, wobei Strukturmerkmale dominieren; festgestellt
wird der Wandel von Formen bezogen auf eine abstrahierte Einheit in der
(kulturellen) Ordnung bzw. auf die Unterscheidung durch Neubestimmung der
sinngebenden Koordinaten:

- in begrenzten Zeitabschnitten wirksame Stiltendenz(en)
- in abgrenzbaren Epochen wirksame Stilprigung(en)

C gleichzeitig auch in Bezug auf andere mogliche Zuordnungen, von denen die
folgenden genannt seien:

- geformtes Material und damit die Fragestellung nach dem stilbestimmenden
Anteil der Technik — psychische Disposition des Autors, etwa zur
Grenziiberschreitung™

- Funktionsgattung (Wirkungszusammenhinge zwischen zu l6sender Aufga-
beund Form des Werks, aber auch wechselseitige Abhdngigkeitsverhiltnisse,
etwa zwischen Autor, Anwender - und u.U. zugleich Auftraggeber — sowie
Publikum, z.B. bei Masken)

- weltanschaulicher Zusammenhang”

D mit einer Methode, die im differenzierenden Beschreiben sowohl die faktische
Vielfalt stilisierter Ausdrucksformen als Stil im engeren Sinn zu erfassen als auch
deren normative Prigung und Wirksamkeit als Kanon analytisch zu werten
versucht

1 Ein vergleichbares Modell, das bewusst auf eine Kombination der von verschiedenen

Standpunkten aus bzw. auf verschiedenen Wegen der Betrachtung zu gewinnenden
Ansichten trachtet, entwickelt auch Kaufmann (1972: 45-73). — Das Verfahren des
Standortwechsels liegt schon H. Wélfflins Schema der fiinf Wege oder Begriffspaare der
Betrachtung zugrunde.

™ Gorsen (1973).

™ Benedict (1934), Kroeber (1957), Thompson (1973), Forge (1979), Vogel (1979), Boone
(1986), Forster (1988: 180-217).

79



E unter Beachtung von Kriterien der Ubereinstimmung von stilgepréigtem sozialem
Verhalten und stilpriigender iiber-individueller Absicht sowie der Fragen nach der
Strahlkraft bzw. der Echo-Intensitit eines Stils. Daraus abzuleiten ist die Unter-
scheidung in Mikrostile (hier stimmen die Absicht einerseits und die kriftige,
inhaltlich ausgefiillte Ausdrucksform anderseits iiberein — also beispielsweise
zeitlich eingegrenzie Dorf-, Stammes- und Stadtstile) und Makrostile (hier kann
zwar grossrdumig und in weitliufigem zeitlichem Rahmen eine Ubereinstim-
mung der Zeichenformen festgestellt werden, aber diese umfassen alles, von
Vorldufern iiber die bliilhenden Vollformen bis zu den blutleeren Nachldufern und
den Nachahmungen, wobei erst noch Form und inhaltliche Intention auseinan-
derklaffen konnen; also beispielsweise die Romanik, Gotik und deutsche bzw.
franzdsische Gotik, Renaissance, Barock, aber auch Archaik bzw. Klassik der
Griechen, der Maya, der Maori usw.).

Manuskripterginzungen abgeschlossen am 30. August 1990.
Literaturverzeichnis

ASSMANN Aleida und Jan (Hrsg.)
1987. Kanon und Zensur. Beitrige zur Archiologie der literarischen Kommunikation
2. Miinchen: Fink, S. 7-27.

ASSMANN Jan

1986. «Viel Stil vom Nil?», in. GUMBRECHT Hans Ulrich und K. Ludwig
PFEIFFER (Hrsg.), Stil. Geschichten und Funktionen eines kulturwissen-
schaftlichen Diskurselements. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 512-535.

BATESON Gregory

1973a. «Style, Grace and Information», in: FORGE Anthony (ed.), Primitive Art and
Society. London: Oxford UP, p. 235-255.

1973b. Steps to an ecology of mind. London: Granada.

BENEDICT Ruth
(1934) 1955. Patterns of Culture. Boston. Dt.: Urformen der Kultur. Hamburg: rde

BENZING Brigitta
1978. Das Ende der Ethnokunst. Studien zur ethnologischen Kunsttheorie. Studien
und Materialien der anthropologischen Forschung 1,4. Wiesbaden: Heymann.

BOAS Franz

1897. «The Decorative Art of the Indians of the North Pacific Coast of America», in:
Bulletin American Museum of Natural History 9, p. 123-176.

(1927) 1955. Primitive Art. New York: Dover.

BOEHM Gottfried

(1978) 1985a. «Zu einer Hermeneutik des Bildes», in: H.-G.GADAMER und G.
BOEHM (Hrsg.), Seminar: Die Hermeneutik und die Wissenschaften. Frankfurt/
M.: Suhrkamp, S. 444-471.

80



1987. «Bild und Zeit», in: PAFLIK H. (Hrsg.), Das Phdnomen Zeit in Kunst und
Wissenschaft. Weinheim: Acta Humaniora, S. 1-23.

1992. «Das Fremde und das Eigene», in. MARSCHALL W. und M. SCHUSTER
(Hrsg.), Die fremde Form. Ethnologica Helvetica 16. Bern, S. 133-147

BOEHM Gottfried (Hrsg.)
1985b. Rilke und die bildende Kunst. Insel-Almanach auf das Jahr 1986. Frankfurt M.

BOONE Sylvia Ardyn
1986.Radiance fromthe Waters.ldeals of Feminine Beautyin Mende Art. New Haven:
Yale UP.

BOWDEN Ross

1983a. Yena. Art and Ceremony in a Sepik Society. Pitt Rivers Museum Monograph
3, Oxford.

1983b. «kKwoma terminology and marriage alliance: The «Omaha» problemrevisited».
Man, n.s. 18, S. 746-765.

BRINKER H.
1973. Zen-buddhistische Bildnismalerei in China und Japan. Miinchener
Ostasiatische Studien 10. Wiesbaden: Steiner.

BUHLER Alfred

1960. Kunststile am Sepik. Fiithrer durch das Museum fiir V&lkerkunde und
Schweizerische Museum fiir Volkskunde Basel.

1970. Kunst der Siidsee/Art of Oceania. Ziirich: Atlantis und Museum Rietberg.

1972. Ikat, Batik, Plangi. Reservemusterungen auf Garn und Stoff aus Vorderasien,
Zentralasien, Sildosteuropa und Nordafrika. 3 Bde. Basel: Pharos.

BUNZEL Ruth L.
(1929) 1972. The Pueblo Potter. A Study of Creative Imagination in Primitive Art.
New York: Columbia University Press, repr. Dover Public.

CARUANA Wally (ed.)
1989. Windows on the Dreaming. Aboriginal Paintings in the Australian National
Gallery. Canberra: Australian National Gallery.

COLLIER John
1975. «Photography and Visual Anthropology», in HOCKINGS P. (ed.), Principles
of Visual Anthropology. World Anthropology 5, The Hague, p. 211-230.

CONRAD D.

1987 «Zum Normcharakter von 'Kanon' in rechtswissenschaftlicher Perspektive»,
in:. ASSMANN Aleida und Jan (Hrsg.), Kanon und Zensur. Beitrige zur
Archiologie der literarischen Kommunikation 2. Miinchen: Fink, S. 47-61.

81



DARK Philip J.C.

1973. An Introduction to Benin Art and Technology. Oxford: UP.

1975. «Benin bronze heads: styles and chronology», in: McCALL D.F. and E.G.
BAY (eds.), African images. Essays in African iconology. New York: Africana, p.
25-103.

1983. «<Among the Kilenge 'Art is something which is well done'», in: MEAD S.M.
ang B. KERNOT (eds.), Art and Artists of Oceania. North Palmerston: Dunmore,
p. 2544,

EZRA Kate
1986. A Human Ideal in African Art. Baman Figurative Sculpture. Washington:
Smithsonian Inst. Press.

DITTMANN Lorenz
1967. Stil, Symbol, Struktur. Studien zu Kategorien der Kunstgeschichte. Miinchen:
Fink.

FAGG William
1965. Sculptures africaines. Les univers artistiques des tribus d’Afrique noire. Paris:

1973. «In Search of Meaning in African Art», in: FORGE Anthony (ed.), Primitive
Art and Society. London/New York: Oxford UP, p. 151-168.

FARAH Martha J.

1986 «The Neurological Basis of Mental Imagery: A Componential Analysis», in:
PINKER S. (ed.), Visual Cognition, in: Cognition: International Journal of
Cognitive Psychology 18, 1984, repr. Cambridge Mass.: MIT Press, p. 245-272.

FISCHER Eberhard
1963. «Kiinstler der Dan». Baessler-Archiv N.F. 10, S. 161-262.

FISCHER Eberhard und Hans HIMMELHEBER 1976.
Die Kunst der Dan. Maskenwesen in Westafrika 1. Ziirich: Museum Rietberg.

FISCHER Eberhard und Lorenz HOMBERGER
1985. Die Kunst der Guro, Elfenbeinkiiste. Ziirich: Museum Rietberg.

FISHER John L. 1961. «Art Styles as Cultural Cognitive Maps», in: American
Anthropologist 63, p. 79-93, repr. in: OTTEN Ch.M. (ed.), Anthropology and Art.
Readings in Cross-Cultural Aesthetics. Garden City: Natural History Press 1971,
p. 141-161.

FORGE Anthony

1973. «Style and Meaning in Sepik Art», in: FORGE Anthony (ed.), Primitive Art
and Society. London: Oxford UP, p. 169-192.

1979. «The Problem of Meaning in Art», in: MEAD S.M. Exploring the Visual Art
of Oceania. Honolulu: Hawaii UP, p. 278-286.

82



FORSTER Till

1988. Kunst in Afrika. K6In: DuMont.

1992. «Leben und Arbeit. Uber Kunst und Gesellschaft bei den Senufo», in:
MARSCHALL W. und M. SCHUSTER (Hrsg.), Die fremde Form. Ethnologica
Helvetica 16. Bern, S. 149-170

FROBENIUS Leo
1923. Das unbekannte Afrika. Miinchen: Beck.

GADAMER H. G.
(1960) 1972. Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik.
Tiibingen: Mohr, S. 129-152.

GERBRANDS Adrian A.
1967. Wow-ipits. Eight Asmat Woodcarvers of New Guinea. The Hague: Mouton.

GORSEN P.

1973. «Kunst, Literatur und Psychopathologie heute», in: GADAMER H.G. und P.
VOGLER (Hrsg.), Kulturanthropologie. Neue Anthropologie 4, Stuttgart: Thieme
dtv, S. 359-345.

GROSSE Emst
1894. Die Anfidnge der Kunst. Freiburg/Br.: Mohr.
1927. Ostasiatisches Geridt. Ziirich: Gewerbeschule, Kunstgew. Abt.

GUMBRECHT Hans Ulrich und K. Ludwig PFEIFFER (Hrsg.)
1986. Stil. Geschichten und Funktionen eines kulturwissenschaftlichen Diskurs-
elements. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

GUMBRECHT Hans Ulrich

1986. «Schwindende Stabilitit. Eine Geschichte des Stilbegriffs»,in. GUMBRECHT
Hans Ulrich und K. Ludwig PFEIFFER (Hrsg.), Stil. Geschichten und Funktionen
eines kulturwissenschaftlichen Diskurselements. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S.
726-788.

HADDON Alfred C.
(1895) 1902. Evolution in Art: as illustrated by the Life-Histories of Designs.
London: Scott.

HAUSER-SCHAUBLIN Brigitta

1989. Leben in Linie, Muster und Farbe. Einfiihrung in die Betrachtung
aussereuropdischer Kunst am Beispiel der Abelam, Papua-Neuguinea. Basel:
Birkh#user.

HIMMELHEBER Hans
1937. Eskimo-Kiinstler. Teilergebnisse einer ethnographischen Expeditionin Alaska.
Stuttgart: Strecker und Schréder.

83



HOLLANDER Hans

1986. «Bild, Vision und Rahmen», in: FICHTEJ. O. et al. (Hrsg.), Zusammenhdnge,
Einfliisse, Wirkungen. Kongressakten zum ersten Symposium des Mediévisten-
verbandes in Tiibingen, 1984. Berlin: de Gruyter, S. 71-9%4.

HOLM Bill and B.REID
1975. Form and Freedom. Houston: Rice UP.

KAUFMANN Christian

1968. «Uber Kunstund Kult der Kwoma und Nukuma (Nord-Neuguinea)». Verhandl.
Naturforsch. Ges. Basel 79, S. 63-112.

1972. Das Topferhandwerk der Kwoma in Nord-Neuguinea. Basler Beitrdge zur
Ethnologie 12, Basel: Pharos.

1979. «Art and Artists in the Context of Kwoma Society», in: MEAD S.M. (ed.),
Exploring the Visual Artof Oceania. Honolulu: University of Hawaii Press, p. 310-
334.

1983. «Pflanzer und Kiinstler. Zwei Rollen fiihrender Ménner bei den Kwoma
(Papua-Neuguinea)». Film D 1479, IWF Goéttingen. Publ. Wiss. Film., Sekt.
Ethnologie, Ser.13, Nr. 25/D 1479.

1984. «Vonden miindlich iiberlieferten Geschichten zu den Umrissen einer Geschichte
des Sepik-Gebietes (Papua-Neuguinea)»,in: KAMBER P.und R. MOSER (Hrsg.),
Diachronica. Ethnologica Helvetica 8, S. 137-152.

1986. «Maschenstoffe und ihre gesellschaftliche Funktion am Beispiel der Kwoma
von Papua-Neuguinea». Tribus 35, S. 127-175. )

1988. «Bekleidete Nackte in der Siidsee», in. HAUSER-SCHAUBLIN B. (Hrsg.),
Kleidung und Schmuck. Reihe Mensch, Kultur, Umwelt 3, Basel: Birkh#user, S.
31-40.

1990. «Swiss and German Ethnographic Collections as Source Materials: A Report
on Work in Progress», in: LUTKEHAUS N. etal. (eds.), Sepik Heritage. Tradition
and Change in Papua New Guinea. Durham: Carolina Academic Press, p. 587-
595.

0.J. Topferei-Traditionen im Sepik-Gebiet von Papua-Neuguinea als historische
Quellen. Manuskript.

KLEIST Heinrich.
1910. Sdmtliche Werke und Briefe in 6 Banden. W .Herzog (Hrsg.), Leipzig: Insel.

HOLM Bill and B. REID
1975. Form and Freedom. Houston: Rice UP.

KJERSMEIER Carl
1935-1938. Centres de style de la sculpture négre africaine. Vol.1-4. Paris et
Copenhague.

KONIG René

(1986) 1988. Menschheit auf dem Laufsteg. Die Mode im Zivilisationsprozess.
Frankfurt/Main: Ullstein, Miinchen: Hanser.

84



KRAMER Augustin
1925. Die Mdlanggane von Tombdra. Miinchen: G. Miiller.
1938. Palau. Wissenschaftl. Siidsee-Expedition, Hamburg: Friederichsen.

KROEBER Alfred L.
1957. Style and civilizations. Ithaca: Cornell UP.

KUPKA Karel
1972. Peintres aborigénes d’Australie. Publications de la Société des Océanistes 24.
Paris.

LEROI-GOURHAN André
1943. L’'Homme et la Matiére. Paris: A. Michel.

LEUZINGER Elsy
1970. Die Kunst von Schwarz-Afrika. Ausstellungskatalog Kunsthaus Ziirich.
Ziirich.

LEUZINGER Elsy et al.
1978. Kunst der Naturvélker. Propylden-Kunstgeschichte, Supplement 111, Berlin.

LINTON Ralph and P.S. WINGERT with R. D’HARNONCOURT
1946. Arts of the South Seas. New York: Museum of Modern Art.

LIPSET David
1982. Gregory Bateson. The Legacy of a Scientist. Boston: Beacon Press.

LUCKMANN Thomas

1986. «Soziologische Grenzen des Stilbegriffs», in: GUMBRECHT Hans Ulrich
und K. Ludwig PFEIFFER (Hrsg.), Stil. Geschichten und Funktionen eines
kulturwissenschaftlichen Diskurselements. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 612 -
619.

LUHMANN Niklas

1986. «Das Kunstwerk und die Selbstreproduktion der Kunst», in: GUMBRECHT
Hans Ulrich und K. Ludwig PFEIFFER (Hrsg.), Stil. Geschichten und Funktionen
eines kulturwissenschaftlichen Diskurselements. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S.
620-672.

MAYNARD Lesley
1979. «The Archaeology of Australian Aboriginal Art», in: MEAD S.M., Exploring
the Visual Art of Oceania. Honolulu: Hawaii UP, p. 83-110.

MEAD Sidney M.

1984. «Becoming Maori Art»,in: MEAD S.M. (ed.), Te Maori. Maori Artfrom New
Zealand Collections. New York: Abrams, p. 63-75.

85



MEYER Piet
1981. Kunst und Religion der Lobi. Museum Rietberg, Ziirich.

MORGENTHALER Fritz, WEISS Florence und Marco MORGENTHALER
1984. Gesprdche am sterbenden Fluss. Ethnopsychoanalyse bei den Iatmul in
Papua-Neuguinea. Frankfurt: Fischer.

MORPHY Howard
1981. «The Art of Northern Australia», in: COOPER C. etal., Aboriginal Australia.
Sydney: Australian Gallery Directors.

MORENZ Siegfried )
1965. Gott und Mensch im alten Agypten. Heidelberg: Schneider.

MULLER Wolfgang G.
1981. Topik des Stilbegriffs. Zur Geschichte des Stilverstindnisses von der Antike bis
zur Gegenwart. Impulse der Forschung 34, Darmstadt: Buchges.

NEWTON Douglas

1971. Crocodile and Cassowary. Religious Art of the Upper Sepik River, New
Guinea. The Museum of Primitive Art, New York.

1979. «Prehistoric and Recent Art Styles in Papua New Guinea», in: MEAD S.M.
(ed.), Exploring the Visual Art of Oceania. Honolulu: Hawaii UP, p. 32-57.

OBRIST Brigit et al.
1984. Iatmul-Objektkatalog. Sepik-Dokumentation, Museum fiir Vélkerkunde Basel.

OLBRECHTS Frans M.
1959. Les arts plastiques du Congo Belge. Bruxelles: Erasme. [Original flimisch,
publ. 1946].

PANOFSKY Erwin
(1939) 1967. Studies in Iconology. Humanistic Themes in the Art of the Renaissance.
New York: Harper & Row, 3. Auflage.

PFEIFFER K. Ludwig

1986. «Produktive Labilitit. Funktionen des Stilbegriffs», in: GUMBRECHT Hans
Ulrich und K. Ludwig PFEIFFER (Hrsg.), Stil. Geschichten und Funktionen eines
kulturwissenschaftlichen Diskurselements. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 685-
725.

PINDER Wilhelm

1924. Die deutsche Plastik des ausgehenden Mittelalters und der Friihrenaissance.
Reihe Handbuch der Kunstwissenschaft (A.E. Brinckmann, Hrsg.), Wildpark-
Potsdam: Akad.Verl.

1929. Die deutsche Plastik der Hochrenaissance. Reihe Handbuch der
Kunstwissenschaft (A.E. Brinckmann, Hrsg.), Wildpark-Potsdam: Akad.Verl.

86



PINKER Steven
1986. «Visual Cognition: An Introduction», in: PINKER 8. (ed.), Visual Cognition,

in: Cognition: International Journal of Cognitive Psychology 18, 1984, repr.
Cambridge Mass.: MIT Press, p. 1-64.

RGG
1959. Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Dritte Auflage. Tiibingen: Mohr

RIEGL Alois
(1893) 1923. Stilfragen. Grundlegungen zu einer Geschichte der Ornamentik.
Berlin: Schmidt.

SCHAPIRO Meyer

1953a. «Style», in: KROEBER A.L. (ed.), Anthropology Today. An Encyclopedic
Inventory. Chicago: UP, p. 287-312.

1953b. «Statement on Style», in: TAX Sol et al. (eds.), An Appraisal of Anthropology
Today. Chicago: UP, p. 63-66.

SCHEFOLD Reimar
1966. Versuch einer Stilanalyse der Aufhdngehaken vom Mittleren Sepik in Neu-
Guinea. Basler Beitrdge zur Ethnologie 4. Basel: Pharos.

SCHMALENBACH Werner (Hrsg.)
1988 Afrikanische Kunst. Miinchen: Prestel.

SCHMITZ Carl-August

1956. «Style Provinces and Style Elements: A Study in Method». Mankind 5, p. 107-
116.

1971. Oceanic Art. Man, Myth and Image in the South Seas. New York: Abrams.

SCHOMBURG-SCHERFF Sylvia M. _
1986. Grundziige einer Ethnologie der Asthetik. Campus Forschung 495. Frankfurt/
M.: Campus.

STANEK Milan
1982. Geschichten der Kopfjager. Mythus und Kultur der latmul auf Papua-
Neuguinea. KoIn: Diederichs.

SECKEL Dietrich

1976. Jenseits des Bildes. Anikonische Symbolik in der buddhistischen Kunst.
Abhandlungen der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. KI.
1976, Nr. 2, Heidelberg: Winter.

SEILER-BALDINGER Annemarie
1979. «'Hingematten-Kunst': textile Ausdrucksformen bei Yagua und Ticuna-

Indianern Nordwest-Amazoniens», in: Verhandlungen der Naturforschenden
Gesellschaft Basel 90, S. 59-130.

87



SEMPER Geottfried

1860-1863. Der Stil in den technischen und tektonischen Kiinsten oder Praktische
Asthetik. Ein Handbuch fiir Techniker, Kiinstler und Kunstfreunde. 1.Bd. Frankfurt/
M. 1860, 2. Bd. Miinchen 1863.

SPECHT Jim
1979. «Rock Artin the Western Pacific», in: MEAD S.M. (ed.), Exploring the Visual
Arts of Oceania. Honolulu: Hawaii UP, p. 58-82.

SPEISER Felix

1915. «Die Ornamentik von Santa Cruz». Archiv fiir Anthropologie N.F. 13, S. 323-
334.

1926. Im Diister des brasilianischen Urwalds. Stuttgart: Strecker und Schroeder.

1936. «Uber Kunststile in Melanesien». Zeitschrift fiir Ethnologie 68, S. 304-369.

1941. Kunststile in der Siidsee. Fithrer durch das Museum fiir V6lkerkunde Basel.
Basel.

SQUIRE Larry R.
1987. Memory and Brain. New York: Oxford UP.

STEPHAN Emil
1907. Siidseekunst. Beitrdge zur Kunst des Bismarck-Archipels und zur Urgeschichte
der Kunst iiberhaupt. Berlin: Reimer.

STEPHAN Lucien et al.
1988. Lart africain. Paris: Citadelles.

STOLPE Hjalmar
1892. «Entwicklungserscheinungen in der Ornamentik der Naturvélker». Mitteilungen
der Anthropologischen Gesellschaft in Wien 22: 19-60.

SYDOW Eckart von
1923. Die Kunst der Naturviolker und der Vorzeit. Propylden-Kunstgeschichte 1, Berlin.

THOMPSON Robert Farris

1973. «Yoruba Artistic Criticism», in: D'AZEVEDO W.L., The Traditional Artistin
African Society. Bloomington: Indiana UP, p. 19-61.

1974. African Art in Motion. Icon and Act in the Collection of Katherine Coryton
White. Berkeley: UCLA.

1983. Flash of the spirit. African and Afro-American Art and Philosophy. New Y ork:
Random.

UCKO Peter (ed.) 1977. Form in indigeneous art. Schematization in the art of
Aboriginal Australia and prehistoric Europe. Canberra: AIAS.

VANSINA Jan
1984. Art History in Africa. An introduction to method. London: Longman.

88



VATTER Emst
1926. Religidse Plastik der Naturvolker. Frankfurt/M.: Frankfurter Verlagsanstalt.

VOGEL Susan

1979. «Baule and Yoruba Art Criticism, a comparison»,in: CORDWELLJ. M. (ed.),
The Visual Arts. Plastic and Graphic. World Anthropology, The Hague: Mouton,
p. 309-325.

WENDT A. 1981. Leaves of the Banyan Tree. Harmondsworth: Penguin.

WHITING John W.M. 1941. Becoming a Kwoma. New Haven: Yale University
Press.

WILLETT Frank
1971. African Art. An Introduction. London: Thames and Hudson.

WINGERT Paul S.
1962. Primitive Art. Its Traditions and Styles. New York: Meridian.

WIPPICH Werner
1984-85. Lehrbuch der angewandten Geddchtnispsychologie. 2 Bde., Stuttgart:
Kohlhammer.

WOLFFLIN Heinrich
(1915) 1923. Kunstgeschichtliche Grundbegriffe. Das Problem der Stilentwicklung
in der neueren Kunst. 6. Auflage, Miinchen: Bruckmann.

WORRINGER W.
1911. Abstraktion und Einfiihlung. Miinchen: Piper.

YATES Frances A.
(1966) 1984. The Art of Memory. London: Ark.

89






	Stil und Kanon : zum Stilbegriff in der Ethnologie der Kunst : Versuch einer Standortbestimmung

