
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 16 (1992)

Artikel: Stil und Kanon : zum Stilbegriff in der Ethnologie der Kunst : Versuch
einer Standortbestimmung

Autor: Kaufmann, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007625

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christian Kaufmann

Stil und Kanon
Zum Stilbegriff in der Ethnologie der Kunst -

Versuch einer Standortbestimmung

Inhaltsübersicht

Einleitend werden die Grundlagen des abendländischen Stilbegriffs in Erinnerung
gerufen. Stil ist u.a. ablesbar an Bildern, die ihre Existenz der Verankerung im
menschlichen Gedächtnis verdanken. Die bisher in der Ethnologie angewandten
Methoden der Stiluntersuchungen erlauben es nicht, den intendierten Gehalt der
Formkonventionen ausreichend zu gewichten. Ausserhalb der Ethnologie ist dazu
unter dem Stichwort «Kanon» ein Ansatz erarbeitet worden, der, verknüpft mit der
von Bateson hervorgehobenen existentiellen Bedeutung der stilisierten Formen, ein
vertieftes Verständnis von Stil erlaubt.

Die begrifflichen Werkzeuge der Untersuchung sind unter Einbezug nicht nur des
Kontextes, sondern auch von jeweils einheimischen ästhetischen Kriterien zu
verfeinern. Viele der bekannt gewordenen einheimischen Bewertungen von Kunst -
aber nicht alle- beziehen sich auf die dem Kanon gemässe Umsetzung von
Weltanschauung in Bilder. Damit werden Bildwerke funktionsfähig. Ihre weitere
Wirksamkeit hängt aber zugleich vom Grad der künstlerischen Beherrschung und
Durchdringung der jeweils richtigen Form - dem Stil im engeren Sinne - ab. In
dieser doppelten Prägung durch die Normen der weltanschaulichen Überlieferung
und durch die Gestaltung aus einem bestimmten individuellen Erfahrungshorizont
und gesellschaftlichen Kontext heraus liegt eine Wurzel der Selbständigkeit des
Werkes, gerade in der aussereuropäischen Kunst.

Vorbemerkung

«Stil» impliziert formale Ordnung, Konvention, Regelhaftigkeit, ja Über-
Formalisierung, Verlust des Lebens durch ein Zuviel an systemabhängiger Steuerung

- daher gilt mancher Ethnologin bzw. vielen Ethnologen: Stil ist von gestern,
ist unwesentlich, existiert ausserhalb dessen, was uns bewegt und betroffen macht,
kurzum, Stil ist «out». - Mindestens schien es bis vor kurzem so. Das Interesse an
Fragen nach dem Vorhandensein von Stil und nach der Ausbreitung von Stilen, wie
es neuerdings in Ausstellungen wieder zutage tritt1, an Fragen nach der Funktion von
Stil und Stilen, nach dem Verhältnis von Stilform zu Struktur, nach der Beziehung

1 Die Rückkehr der Universalästheten zu den Phänomenen der Reihung in Regional- und
Stammesstilen ist mit Interesse zu registrieren, so etwa in der Ausstellung «Afrikanische
Kunst aus der Sammlung Barbier-Mueller, Genf» im Kunstmuseum Bern 1989 (Schmalen-
bach 1988) oder in der Publikation von Lucien Stéphan et al. (1988).

Ethnologica Helvetica 16,1992: 31-89 31



zwischen intendiertem Inhalt eines Ausdrucks und der erzielten Form in ihrer
individuellen Prägung wie in ihrer über-individuellen Verbindlichkeit lebt wieder
auf. Es gesellen sich Fragen dazu wie die nach der Rolle der Hülle einer Botschaft,
bezogen aufdie Spielfreude ihres Autors, oder auf dessen Wunsch, durch die eigene
Kreativität sein Ich und seine Identität in der Gruppe zu bestimmen; überdies
interessieren wir uns vermehrt auch für die Gewichtung der Botschaft aus der Sicht
des von der Regellosigkeit überforderten Empfängers. Dieses Interesse an Stilfragen
wurde, nicht ganz überraschend, durch soziologische Einstrahlungen begünstigt.
Wesentlich war dabei offenbar auch die Erkenntnis, dass im Wandel auch
Regelhaftigkeiten des Kreativen und seines Potentials zu dauerhaftem Wirken
aufscheinen, wie etwa René König am Beispiel der Moden dargelegt hat.2

Oder anders ausgedrückt; Stil ist, was im hektischen Wandel und gegen die
Tendenz zur Auflösung die Verständigung zwischen mehr als zwei Beteiligten
überhaupt erst bzw. noch ermöglicht. Inzwischen hat die Debatte auch jene Disziplinen

erreicht, in denen Stiluntersuchungen im Umgang mit Bildwerken aller Art und
mit dem sprachlich-schriftlichen Ausdruck seit langem zum täglichen Brot gehören;
die Archäologien, die Literaturwissenschaften3, die Ethnologie4. Die Geschichte des

Stilbegriffs kennt ein stetes Auf und Ab von Zustimmung, intensiver Anwendung,
Aufkommen einer grundsätzlichen Kritik, Ablehnung, ja Demontage des Begriffs
bis hin zum neu erwachenden Interesse - ein Ablauf, der sich anhand von
Begriffsanwendung, unterschiedlichen Begründungen und unterschiedlichen
Benennungen verfolgen liesse. Dies ist nicht meine Absicht5 Angesichts der Vielfalt
von historisch gewordenen Denkformen droht, ähnlich wie beim Kulturbegriff, eine
gedankliche Verstopfung. Gerade in dieser Situation vermag ein Heraustreten aus
dem gewohnten Untersuchungsfeld vielleicht ganz neue Möglichkeiten der
Untersuchung und Beurteilung zu eröffnen.

2 René Königs Studie (1988) über die Rolle der Mode im Zivilisationsprozess; wichtig die
Beiträge zu einerTagung über Stil, herausgegeben von H.U. Gumbrechtund K. L. Pfeiffer
(1986), hier insbesondere Th. Luckmann (1986:612-619), der auf die kulturanthropologische
Dimension eingeht, ihr gegenüber aber für eine restriktive Anwendung des Begriffs auf
Gestaltungen (statt auf das ganze Handeln in der Lebenswelt) eintritt, sowie Luhmann
(1986: 620-672).

3 Zusammenfassend und deutend etwa K. Ludwig Pfeiffer (1986: 685-725).
4 E. Grosse 1894) und A.C. Haddon (1902) kennen wohl die Sache und das Wort, nicht aber

den Begriff «Stil», anders E. Stephan (1907: 74ff.); F. Boas mit einem Kapitel «Style»
(1927: 144-182); F. Speiser (1936); A.L. Kroeber (1957); Paul S. Wingert (1962: 77ff.)
u.a.m.

5 Eine knappe Einführung in Vielfalt und Wachstum des Stilbegriffs gibt M. Schapiro
(1953a), zum mathematischen Aspekt ergänzend Schapiro (1953b). Eine eigentliche
Geschichte des Stilbegriffs fehlt meines Wissens noch immer, siehe H.U. Gumbrecht
(1986:726-788); Müller (1981: 6ff., 124-167); vgl. auch die Einführung und die Hinweise
auf die deutschsprachige Literatur bei Dittmann (1968: 13-15); femer s.v. sowie
«Stilkritik» in: Lexikon der Kunst 4 (1977). -Bemerkenswert bleibt das Fehlen von einschlägigen

Einträgen unter dem Stichwort «Stil» in modernen enzyklopädischen Werken, vgl.
Encyclopaedia of World Art (1967) bzw. The New Encyclopaedia Britannica (1976),
Macropaedia 17, kein Eintrag und Micropaedia IX, s.v. nur botanische Bedeutung und

«style galant»; aber auch das Lexikon der Antike (1970) und der Kleine Pauly (1978), im
Gegensatz dazu prägnant: Grand Larousse encyclopédique 10 (1964: 13).

32



Beim Bildbegriff liegen die Dinge etwas anders; er stand, ausser in den Diskussionen

von Theologen und Denkern gerade auch in bildfeindlichen oder bildfernen
Religionen, nie für längere Zeit im Zentrum eines allgemeineren Interesses. Die
vertiefte theoretische Auseinandersetzung mit dem umfassenden Begriff des «Bildes»

hat eben erst begonnen.6 Es bedarfwohl keiner ausführlichen Begründung, dass
der Ethnologe, wenn er von Bildern spricht, sicher erst zuletzt an das europäische
Tafelbild denkt und dass er auch den Bildbegriff der Photographie, also das zwar
mechanische, aber keineswegs wertfreie Abbilden von Situationen, nicht zum
Orientierungspunkt seines Denkens machen wird.7 Der Bildbegriff wird für die
weiteren Ausführungen hier nur insofern von Belang sein, als er in der
Überschneidungszone zum Stilbegriff steht. Weitere Darlegungen, die sich
insbesondere auch eingehender mit dem Zusammenhang zwischen Gedächtnis und Bild,
also mit der Erinnerung von Bildern und der Erinnerung durch Bilder beschäftigen,
sind im Rahmen einer anderen Arbeit vorgesehen.8

Zur Geschichte von «Stil» als Benennung und Begriff

Das Wort «Stil» stammt aus dem Lateinischen und lässt sich aufdie indoeuropäische
Wurzel *stei- für «stechen, stupfen» zurückführen; von dort stammt auch stimulus,
das spitze Gerät des Hirten (sowie des Folterknechts).9 Stilus ist der Griffel aus Holz,
Bein oder Metall, das Schreibgerät, am einen Ende spitz zum Schreiben in Wachs,
am anderen Ende abgeflacht zum Glattstreichen des Wachses, d.h. zum Korrigieren
des Eingeritzten. Der Bezug des spitzen Griffelendes zur Handschrift des Schreibers
(der nicht notwendigerweise mit dem Autor des Textes identisch zu sein braucht),
eben zur persönlichen Ausprägung oder Stilisierung eines allgemein anerkannten
Formenschatzes, hier der Schriftzeichen, schwingt von Anfang an mit, ebenso der
Bezug des flachen, spateiförmigen anderen Endes zum individuellen Gestalten eines
Textes, zum Feilen an der Form -was immer auch ein Verschieben von Gewichtungen
im Bezug auf den Inhalt miteinschliesst. Wir denken dabei vielleicht in erster Linie
an ein Präzisieren, eine Reduktion auf das Wesentliche durch die willentliche
Verknappung der sprachlichen Form, sollten aber die entgegengesetzte Möglich-
6 Gottfried Boehm, Das Fremde und das Eigene (1992: 133-147) sowie (1987: 1-23), Hans

Holländer (1986: 71-94). Grundlegendes hat, wie G. Boehm betont, bereits H.G. Gadamer
(1972: 129-152) festgehalten.

7 John Collier (1975: 211-230).
8 Kaufmann, Projekt «Bildsprachen in Melanesien», u.a. Images et imageries dans l'art

mélanésien, Vortrag gehalten am 1.12.1988 im Musée d'ethnographie de Genève, Manuskript;

Bildverständnis, Bildgedächtnis und Bildüberlieferung am Beispiel melanesischer
Kulturen, in Vorbereitung.

9 Die Ableitung aus dem Indoeuropäischen (Wurzel 'stei' für «to pick») nach Oxford Latin
Dictionary (1976: 1820); dort auch die Grundbedeutungen von stilus: langes zugespitztes
Stück Metall, Dom bzw. Stengel einer Pflanze. Das Schreibgerät folgt auf Platz drei; vgl.
J. Pokomy, Indogermanisches Wörterbuch (1979: 1015), (s)tei- «spitzig», st(o)i-lo-
«Spitze», daraus lat. stilus «spitziger Pfahl, Stiel [Handgriff], Stengel, Griffel zum
Schreiben» und sti-mu-lus «Stachel». Die Zuweisung ist nicht eindeutig, vgl. St. E. Mann,
An Indo-european Comparative Dictionary (1984-87: Sp. 1281-1331): kein *stei-, aber
mehrere Wurzeln zwischen st(h)a- und st(h)u-, deren Klangbilder und Bedeutungsfelder
sich überlappen.

33



keit - die Erweiterung, das Ausgreifen, das Auf- und Ausblühenlassen des Textes,
die Verzierung von Grundzeichen - auch als von jeher darin angelegt
miteinbeziehen. Diese zum Teil gegensätzlich wirkenden Tendenzen sind somit bereits im
ersten Bild zum Stilbegriff enthalten; um den Griffel richtig zu gebrauchen, braucht
es Übung in beiden Arten der Anwendung.10 Die Wahrnehmung von Stil ist somit
zunächst einmal an die verhältnismässig junge Kunst des Textens, nicht aber an
primär visuelle Ausdrucksformen, gebunden.11

Mit der Benennung stilus werden unterschiedliche Bilder angesprochen, neben
dem Führen des Griffels etwa das Wenden des Griffels (stilum vertere), somit der
Wechsel von einem Vorgehen -dem Einritzen der Schrift- zum anderen: dem Feilen
am Text In der frühen Anwendungvon stilus erfolgt eine erste Übertragung des Sinns
(so bei Terenz, mehrfach bei Cicero, dann insbesondere ab Plinius dem Jüngeren),
aus der eine engere Beziehung zum geschriebenen Text, zum Schreiben der Rede, zur
Stilübung entsteht Im zweiten übertragenen Sinn bedeutetdas Bild vom Wenden des
Griffels dann auch den Wechsel von einem Ausdrucksmodus in den anderen - etwa
die Art und Weise, wie der oder jener dies oder das tut, wie einer sich ausdrückt, aber
auch die Betonung unterschiedlicher individueller oder gar gruppenspezifischer
Verhaltensweisen.

Die Vorbereitung und formale Gestaltung des vorzutragenden Textes wird somit
von der römischen Rhetorik in einem gewissen Gegensatz zur Ausgestaltung der
Rede im Vortrag, zur elocutio, gesehen. Beide Fertigkeiten, zentral in der grundlegenden

ars dicendi, der Rhetorik, sind durch lange Einübung auszubilden. Ohne
ethische Verankerung droht allerdings die bedenkliche Entwicklung, dass die
Formen der Rede sich selbständig machen, d.h. dass ihnen der Sinn abhanden kommt,
ja dass sie um ihrer selbst willen vorgebracht werden. Dabei war das Streben nach
Vollendung der Form nach griechischem Verständnis anders gemeint. Die
Beredsamkeit war nach dieser Auffassung in ihrer Vollendung unmittelbarer
Ausdruck des Guten, Erhabenen in der Person des Sprechenden - d.h. Ausdruck seines
Anteil-Habens an der von den Göttern geformten wahren Natur. Theoretisches Ziel

10 Die zunächst einleuchtende Ableitung derBenennung «Stil, Styl» von griech. sty/os, Säule,
verbundenmit der gedanklichen Gegenüberstellung der dorischen und der ionischen Form,
also verstanden als «Säulenschrift» (Nachweis für Kinderling 1795 bei J. und W. Grimm,
Deutsches Wörterbuch 10/2 (1941: Sp. 2924), ist etymologisch falsch, vgl. Oxford Latin
Dictionary (1976: 1820).

11 Wiewohl auch in Griechenland die Rhetorik als Lehrgebäude in der Redepraxis der
vorschriftlichen Zeit wurzelt - die vollständige Erziehung des Helden im homerischer Zeit
führt sowohl zum richtigen Gebrauch der Waffen im Kampf wie auch zur Beherrschung der
Rede vor Zuhörern -, fällt ihre Herausbildung zu einer erlernbaren techne, einem System
von Verfahren zur Erkenntnisfindung, zum Gestaltendes Ausdrucks und zum Organisieren
des Erinnems in die Zeit der Klassik. Wer diese Verfahren in den verschiedenen Gattungen
der Rede (genera causarum) zu beherrschen lernte, war so in der Lage, Reden vor Gericht,
zur Erinnerung an Verstorbene und in der Volksversammlung zu halten - um nur die
wichtigsten Möglichkeiten zu erwähnen. Jede Rede konnte in einfacher, gemischter oder
hoher Ausdrucksart-dem nächsten griechischen Äquivalent (lexis, später lat. elocutio) zum
späteren Stilbegriff (genera dicendi) - gehalten sein. Die einflussreichste Formulierung
des Lehrgebäudes stammt von Aristoteles. - Zur Geschichte der Rhetorik H. Hommel in:
Lexikon der Alten Welt (1965: Sp. 2611-2626, identisch in: Der Kleine Pauly s.v.).

34



der Beredsamkeit ist daher die Darstellung des Wesentlichen, ihr praktisches Ziel die
«Über-Redung» zum guten Tun; der auch der Antike nicht fremde Missbrauch ist
nicht der angestrebten Kunstfertigkeit, sondern dem schlechten Charakter des

jeweils Ausführenden anzulasten.12 Erst viel später, im ausgehenden Mittelalter,
wird die Rhetorik modellhaft als Ausgangspunkt für alle erkennenden, mitteilenden
und darstellenden Künste gelten. Auf diese Weise werden die besonderen Erfahrungen

der Antike zu einer Grundlage für den abendländischen Umgang mit Kunst und
Stil.

Zusammenfassend sei festgehalten, dass etwa vom 2. Jh. n. Chr. an die Benennung
«Stil» allgemein für begriffliche Unterscheidungen verwendet wird, die schon im
früheren antiken Denken im Rahmen der rhetorischen Kategorien eine Rolle gespielt
haben. Damit beginnt im abendländischen Denken die Vereinheitlichung des
künstlerischen Stilbegriffs. Die Übertragung auf die darstellenden Künste braucht
allerdings noch viel Zeit.

Dem Mittelalter scheint der autonome Begriff des Stils in seinen Aspekten der
synchronen Differenzierung wie auch des diachronen Wandels wenig bedeutet zu
haben, obwohl die Stilisierung der künstlerischen Ausdrucksformen in Raum und
Zeit selbst sehr deutlich zu fassen ist. Die Kunst selbst und die Kodifizierung ihrer
Ausdrucksmittel blieben eng in das religiöse Weltverständnis eingebunden; die
Benennungen bewegten sich daher weiterhin im traditionellen Rahmen der lateinischen

Rhetorik (genera dicendï), der Rechts- und Verwaltungslehre (modi scribendi,
Kanzleistil, Sül der Rechtssetzung) sowie der Theologie.

In der Renaissance gilt die Aufmerksamkeit neu auch den darstellenden Künsten.
Wesen und Erscheinungen künstlerischer Stile werden vorerst mit Benennungen wie
maniera eingekreist, die sich auf die von den Künstlern angewandten Arbeitsweisen
der Hände, später auch auf ihre Sehweisen beziehen. Das Wort «Stil» verbleibt
zunächst, wiederum dem lateinischen Gebrauch folgend, im Bereich des schriftlichen

Ausdrucks. Die «Manier» erhält zeitweilig in der Kennzeichnung übertreibender,

verzerrender Darstellungsweise nicht-italienischer Künstler durch Italiener eine
eher abwertende Bedeutung (maniera tedesca, maniera greca). Später wird die
deutsche Wortform «Manier» ohne disqualifizierenden Beigeschmack wieder allgemein

üblich und bezeichnet das Gegenstück zum überindividuellen Stil, d.h. die
persönliche, allerdings oft unvollkommene Auffassung des Künstlers, so auch bei
Goethe.13

12 Die Rolle der Rhetorik bei der Wahrheitsfindung, insbes. vor Gericht, bildete denn auch
stets von neuem Anlass zu Auseinandersetzungen über die ethische Grundlage, so bei
Sokrates und ausführlich bei Piaton, vgl. Hommel, in: Lexikon der Alten Welt (1965: Sp.

2613). - Der Stilbegriff ist somit auch von dieser Seite vorbelastet, wie sich nicht erst am
Beispiel der süffigen Formeln der Massenkommunikation erweist, mit deren Hilfe- an der
alten, schwer zu bezeichnenden Grenze zwischen Kunst und Kitsch - auch Unwahrheiten
zum Wesentlichen gemacht werden können.

13 vgl. Schulz/B as1er, Deutsches Fremdwörterbuch 2 (1926/42:66f.), aus afrz. maniéré, mlat.
manarius, lat. manuarius, «zu den Händen gehörig, handlich, passend» sowie Grimm,
Deutsches Wörterbuch 6 (1885: 1552f.). Neben den guten und schlechten Manieren ist
Manier «die individuelle art eines künstlers, seinen Schöpfungen form zu geben»,
«formgebung in rücksicht auf das verwendete material» bzw. «musikalische Verzierungen
einer melodie durch den ausführenden künstler». Grimm verweist auf Goethes Unterschei-

35



Im 17. Jh. gesellt sich, basierend aufdem Kanzleibrauch (modus scribendi) des 15.
und 16. Jhs., der mittellateinische modus-Begriif als Benennung wie als begriffliche
Erweiterung zum Stilbegriff. Damit sollen die absichtlich gewählten Formeigenschaften

eines literarischen Kunstwerkes von den unabsichtlich (oderbrauchmässig)
enthaltenen - dem «Stil» oder «Styl» des Textes - abgegrenzt werden.

Gebräuchlich wird die Bezeichnung «Stil» im Bereich der bildenden Kunst und der
Kunstwissenschaft allerdings erst, ausgehend von JJ. Winckelmann, am Ende des
18. und zu Beginn des 19. Jhs., wobei der französische «style», angewandt auf die
Literatur, vorausgegangen zu sein scheint. Der Naturforscher Buffon formulierte:
«Le style n'est que l'ordre et le mouvement qu'on met dans ses pensées» und
folgerichtig, weil nur der Mensch seine Gedanken zwischen Ordnung und Bewegung
ausdrücken und gestalten kann: «Le style est l'homme même»14.

Der geraffte Überblick über die Geschichte der Benennung «Stil» zeigt schon, dass
eine Neubestimmung des Begriffs heute unmöglich in geschichtlicher Betrachtung
von einem allenfalls zu gewinnenden gemeinsamen Nenner aus zu leisten sein wird.
Immerhin mag es hilfreich sein, sich auf grundsätzliche Bedeutungen, die am
Ausgangspunkt der abendländischen Begriffsgeschichte stehen, zurückzubesinnen,
denn ein Fallenlassen der eingeführten Benennung kommt meines Erachtens - aller
Vieldeutigkeit, ja Widersprüchlichkeit zum Trotz - nicht in Frage. Die historische
Sicht lehrt auch, wie spät der Begriff entstanden ist und dass die Trennung in
Unterbegriffe wie literarischer Stil, Stil der Malerei oder Stil der Plastik mehr einem
Bedürfnis der einzelnen Wissenschaftszweige nach Abgrenzung entspricht als einer
sachlichen Notwendigkeit. Um der methodisch begründeten Einheitlichkeit des

Forschungsgegenstandes willen sei im folgenden «Stil» nur in seiner Funktion als
Bestandteil bildlicher Gestaltungen berücksichtigt. Sollten sich die daran geknüpften

methodischen Überlegungen als richtig erweisen, wird dem Versuch einer
RückÜbertragung auf andere Ausdrucksformen nichts entgegenstehen.

dung zwischen Nachahmung («beruht auf dem ruhigen dasein und einer liebevollen
gegenwart»), Manier («ergreift eine erscheinung mit einem leichten fähigen gemüth») und
Stil «ruht auf den tiefsten grundfesten der erkenntnis, auf dem wesen der dinge, in so fem
uns erlaubt ist, es in sichtbarer und greiflicher gestalt zu erkennen»).

14 Aus Buffons «Discours sur le style», als Rede gehalten bei seiner Aufnahme in die
Académie Française, 1753, zitiertnachLa Grande Encyclopédie (\885-190\, vol. 30:559),
s.v., vgl. GrandLarousse encyclopédique 2 (1960:431), s.v. «Buffon», und Müller (1981:
40-44); zum französischen Einfluss Beispiele bei Grimm, Deutsches Wörterbuch 10/2 1941 :

Sp. 2924ff.). - J.J. Winckelmann erkennt als erster den tieferen inneren Zusammenhang
(heute würdenwir von einer Homologie sprechen) zwischen den Phasen eines Stils und den
Phasen von Wachstum, Blüte/Reife und Verfall des organischen Lebens und schafft damit
die seither gültige Grundlage für eine kritische Einschätzung von Kunst unter dem Aspekt
des endogenen, «organischen» Stilwandels. - Für eine bemerkenswerte Parallele in der

Begrifflichkeit zeitgenössischer Maori vgl. Sidney M. Mead (1984: 63-75). - Goethes
Unterscheidung zwischen einfacher Nachahmung, der Manier (oder Auffassung) eines
Künstlers und dem übergreifenden Stil (vgl. Anm. 13) wird in der Klassik in Bezug auf
letzteren erweitert: Stil kann real (einen Zustand schildernd) oder ideal (eine Idee
erläuternd) sein (Lexikon der Kunst s.v. «Stil», «Stilkritik», «Nachahmung»),

36



Grundlagen eines ethnologischen BildbegrifTs

Die Geschichte der deutschen Benennung «Bild» haben die Gebrüder Grimm
(vermutlich Jacob) prägnant in zehn Aspekte der Bedeutung gegliedert.15 Dem ist
nichts beizufügen. Hervorgehoben sei indessen, dass sich schon aus der
Wortgeschichte vier besondere Merkmale des Bildbegriffs ergeben. Das Bild verweist
erstens immer auf seinen Ursprung, seine Quelle - ob als Werk eines schaffenden
Menschen, einer zeugenden Naturkraft oder einer wie auch immer gearteten, sagen
wir «kosmischen», Spiegelung. Zweitens, das Bild setzt ein Gleichnis. Das Bild lebt
drittens als Leistung des Gedächtnisses im Wiedererkennen, denn Vergleichen und
Erinnern gründen auf vorher Geschautem (oder oder auch auf im Voraus-Geschau-
tem). Und das Bild ist viertens mehr als ein Werk, eine Wiederholung, eine
Abspiegelung, eine Vorstellung oder ein Gleichnis; es wirkt als ein von innen heraus
Geformtes, zugleich eine überkommene GestaltWeiterführendes weiter und vermag
so selbst Leben auszustrahlen - oft wird ihm daher übergewöhnliche Kraft
zugeschrieben.

Der Bildbegriff lässt sich aufgrund neuerer, experimentell erhärteter Einsichten
der Hirnforschung und der Psychologie objektivieren. Der Mensch hat, was lange

15 J. u. W. Grimm, Deutsches Wörterbuch 2 (1860: Sp. 8-15), s.v. bild, bilden. -Grimm geht
von ahd. piladi, pilidi, rnhd. bilde bzw. mhd. billen aus, um die Grundbedeutung mit «das
Gestossene, Gehauene, Gemeisselte, Geknetete, Gestaltete, Geschaffene» zu bestimmen.
Zu unterscheiden wären dann: 1. das «unter schaffender [s.o.] hand hervorgegangene
werk», mit dem bedeutungsvollen Grimmschen Zusatz: « und über dem bild schwebt dieses
urbild: hier schwindet, wie Klops tock sagt, das bildvor dem urbild.», 2. das Menschenbild,
goth. manleika, «gleichnis des menschen», 3. das anfänglich plastische Kunstwerk - «erst
nachher auf die flache Zeichnung und auf das gemählde erstreckt», 4. die wirkliche
Wiederholung «wie sie in der natur durch Zeugung oder abspiegelung stattfindet, da wo von
gar keinem kunstwerk die rede ist.», 5. die lebende Gestalt, figura, persona, 6. verschiedene,

durch Beiwörter ausgedrückte Abstrakta, 7. der «täuschende, trügende schein wie lat.
species, das scheinbild», 8. die «sache, die der anderen zum symbol, zum zeichen dient,

ein denkbild, Sinnbild», 9. das Bild als «vorbild, typus, beispiel», 10. «Am aller-
häufigsten eine blosse Vorstellung, idéa, die wir uns in gedanken machen, die wir uns
einbilden (figurare, fingere, imaginari), in ein gewand oder gleichnis kleiden», mit der
wichtigen Ergänzung: «In den bildlichen Vorstellungen liegt: - vergleichung, -
erinnerung, - Zukunft».
Beizufügen ist, dass die sprachliche Verknüpfung von «Bild» und «Vorstellung als

Erinnerungsbild» im deutschen Begriff «Bild» wesentlich durch Notkers Erkenntnislehre
geprägt worden ist (Karg-Geisterstädt und Frings, Althochdeutsches Wörterbuch 1 (1953:
Sp. 1048).
Die Vorgeschichte von «Bild» kann nach F. Kluge, Etymologisches Wörterbuch 1963:76),
ergänzt werden; danach ginge «Bild» nach A. Wolf zurück auf germ, bil- (so auch in billig,
Bilwis, Unbilde, Weichbild) «über-/ungewöhnliche Kraft, Wunderkraft»; ahd.bilidi isterst
«Wesen, Gestaltetes», danach «Abbild, Nachbildung». «Dem entspr. die Zeitw.: die alte

-jan-Bildung ahd. biliden ist 'einer Sache Gestalt und Wesen geben', erst das jüngere bilidon
'eine vorgebildete Gestalt nachbilden'». - Diese Deutung ruht allerdings auf schwachem
Fundament, vgl. E. Karg-Geisterstädt und Frings, Althochdeutsches Wörterbuch 1 (1953:
Sp. 1028,1033,1035); das von innen heraus Geformte und das einer anderen, veräusserlichten
Gestalt Nachgebildete stehen gerade in der frühen Bedeutungszweiheit als zusammengehörig

nebeneinander, so neuerdings auch Kluge, Etymologisches Wörterbuch (1989:76).

37



umstritten blieb, ein eigenes Bildgedächtnis, das der Verarbeitung, aber auch der
langfristigen Speicherung von Bildern dient. Es steht autonom neben dem
Wortgedächtnis und ist diesem auf unterschiedlichen Stufen direkt verbunden. Fest steht
somit - nach heutigem Wissen -, dass Bilder nicht nur dank ihrer Einbindung in ein
Umfeld aus anderweitig sinnlich wahrgenommenen Eindrücken und deren begrifflicher

Aufarbeitung, sondern auch selbständig vorgestellt, gespeichert und erinnert
werden, fest steht auch, dass nicht nur das optische Wahrnehmen und Erfassen,
sondern auch das interne Verarbeiten eigenen, dem visuellen Bereich vorbehaltenen
regelhaften Prozessen unterworfen sind; dazu gehören beim Verarbeiten insbesondere

Drehungen, Spiegelungen, Dehnungen und Schrumpfungen. Was gespeichert
ist, wird laufend mit den neu eingehenden, einer biologischen Triage unterworfenen
Bildeindrücken verglichen; ohne diesen Vorgang des Vergleichens von Erinnerung
und Wahrnehmung wären wir nichtausreichend «im Bilde», d.h. - über Gehör-, Tast-
und Geruchswahrnehmungen und deren Verarbeitung - nur beschränkt orientiert.16

Es gibt somit ausser den Bildern in der materiellen Welt auch immaterielle, aber
physisch reale, in die Natur des Menschen eingebundene, von seiner optischen
Wahrnehmung bestimmte Vor-, Neben- oderNach-Bilder. Diese Bildwelt ist
grundsätzlich auch anderen Lebewesen vorgegeben; spezifisch menschlich scheint zu sein,
dass die Existenz der Bilder mit einem ereignis-orientierten Langzeitgedächtnis
verknüpft ist und dass auch das Bewusstsein mit diesen Bildern zu arbeiten vermag.
Wie sagte doch Grimm schon 1860 (unter Verweis auf Klopstock): «(...) über dem
Bild schwebt dieses Urbild».

Im Hinblick aufdas uns hierals Ethnologen interessierende Problem des Aus- bzw.
Umgestaltens visuell wahrnehmbarer Formen können wir die folgende vorläufige
Bestimmung für das Begriffsfeld «Bild» wagen: Jedes Bild wird in irgendeiner (im
einzelnen genauer zu bestimmenden) Weise als visuelle Äquivalenz zu einem
Anderen gesetzt- sei dieses Andere nun ein an Emotionen gebundenes Erlebnis, eine
tiefe existentielle oder mystische Einsicht in das Wesen von Vorgängen oder Dingen,
eine Erinnerung an Vergangenes, eine vernünftige Erkenntnis über die «Welt» oder
über eine abstrakte Qualität des Seins (wie z.B. das Numinose) - oder aber eine
gehörte, gesehene, erfühlte oder sonstwie empfangene Botschaft. Vergleichbar einer
mathematischen Funktion bestehen Verhältnisse der Zuordnung einmal zwischen
dem Bild als einem Äquivalent im weiteren Sinne und dem zugrundeliegenden
Anderen, dann zwischen diesen beiden Grössen und den Bezugsfeldem des Autors
oder des Betrachters und schliesslich zwischen den genannten Feldern und dem

jeweiligen Hintergrund, von dem sich das Andere bzw. das Bild als verschieden und
damit als bedeutungsvoll abheben. Davon zu trennen ist für den Zweck der Untersuchung

der Wirkungszusammenhang, die Funktion im biologischen Sinn eines

gerichteten Abhängigkeitsverhältnisses, wenn vom Handelnden in seinem Kontext
Bilder anstelle des Gemeinten, sozusagen als Instrumente eingesetzt werden.

Die allerwenigsten materialisierten Bilder sind Abbilder von etwas, also direkte
mechanisch bzw. photographisch erarbeitete Reproduktionen, sondern es sind

Umsetzungen aufder Basis von Vorbildem und Bildkonzepten, die sich im visuellen
Gedächtnis der Menschen seit der frühesten Jugend festgesetzt haben. Die
materialisierten Bilder als Werke der einen werden umgehend wieder zu Bildein-

16 Martha J. Farah (1986: 245-272), Steven Pinker (1986: 1-64), Larry R. Squire (1987:
169ff.), Werner Wippich (1984: 119-155; 1985: 7ff„ 38-70).

38



drücken bei anderen. Und wie die vorausgehenden Einzelbilder werden auch diese
Umsetzungen nach den eigenen Regeln des visuellen Gedächtnisteils ausgefiltert,
durch Wiedererkennen und Interpretieren entziffert, weiter bearbeitet und gespeichert.

Immer steht der Bildner zwischen dem Einen, das Ausdruck seines schaffenden
Handelns ist, und dem Anderen, das er sich aneignet. Wollen wir aus dem Bild mehr
herauslesen als diebereits in seinen Teilen, den Zeichen, möglicherweise enthaltene(n)
Teil-Botschaft(en), so sind wir auf die Entzifferung auch des Phänomens «Stil»
angewiesen, dem wir die Ordnung der Einzelzeichen zu einem Ganzen zu verdanken
scheinen. Dieses Ganze eines Bildes enthält mehr Mitteilungen, als der Summe
seiner Einzelteile entspräche. Das heisst, wir müssen die Bedingungen verstehen
lernen, unter denen sowohl die Kohärenz als auch die Diskontinuität von Formen des
Ausdrucks in Raum und Zeit auftreten.

Zur Umschreibung des Stilbegriffs

Galt die Aufmerksamkeit bis dahin der allgemeinen Geschichte des Stilbegriffs
und der Klärung der Ausgangslage, so ist nun im Hinblick auf die Verwendung des

Begriffes in der Kunst-Ethnologie der Inhalt des Stilbegriffs zu bestimmen. Über S til
ist selbstverständlich schon viel Richtiges gesagt worden, dem zuzustimmen wäre,
aber auch Vieles, das durch die Verabsolutierung an sich richtiger Beobachtungen
zum Widerspruch herausfordert.17 Ethnologen haben, grob gesagt, auf drei Ebenen
mit dem Stilbegriff hantiert: um Gemeinsamkeiten in der formalen Gestaltung von
Gebrauchs- und Kunstgegenständen zu beschreiben, um die empirisch festgestellte

17 Die Diskussion hätte wohl, folgen wir den enzyklopädischen Vorgaben (Schapiro 1953a;
Lexikon der Kunst 4 1977: 692-694 und Dittmann 1967: 16-83), einzusetzen bei den
Kunsthistorikern Alois Riegl (1893) - d.h. bei der positivistischen Unterscheidung der
taktischen (haptischen) von der optischen Auffassung als Grundlage des Kunstwollens -
und Heinrich Wölfflin (1915) - d.h. bei der doppelten Wurzel von Stil in der Darstellungsform

und in der Anschauungsform, jedenfalls im Sehen. Wenig abzugewinnen ist W.
Worringer (1911), mit seiner unpräzisen Gegenüberstellung von Stil als Abstraktion und
Stil als Einfühlung, gleichsam als Grundlage eines Stilepochen-Evolutionismus. Methodisch

für die Ethnologie dagegen von Bedeutung der Versuch von Wilhelm Pinder (1924
und 1929), den spätgotischen Epochenstil mit Hilfe datierter und lokalisierter Werke in
einzelne Landschaftsstile und deren Phasen aufzugliedern und so die vielfältigen
Erscheinungsformen des «Zeitstils» zu erfassen. - Wichtig wären sodann nach Schapiro
1953a) P. Frankl und die Schapiro und Frankl gerne ins ame B etonung des Zeichencharakters

von S til als des Ausdrucks von der Einheitlichkeit einer Kultur (und Denkweise); im Ablauf
der Entwicklung einer Kultur in der Zeit wird damit allerdings eine Kontinuität des

Ungleichzeitigen (oder eine Ungleichzeitigkeit von Gleichem) impliziert, die letztlich
schwer zu dokumentieren ist.-Ebensowenig vermag der Ethnologie Panofskys Kriterienpaar
von vielgestaltiger «Fülle» in der Zeit und geordneter «Form» im Raum, eingesetzt zur
Beurteilung künstlerischer Lösungen von Bildproblemen, als überragendes Licht weiter
voraus ins weltumspannende Dunkel fremder ästhetischer Bezugssysteme zu leuchten
(publiziert 1915, wieder aufgegriffen 1957, zur Kritik vgl. Dittmann 1967: 109). Seine

Mahnung allerdings, dass wir uns sowohl die Geschichte des zu untersuchenden Typus
(also sozusagen den Niederschlag der Fülle in der Zeit) als auch die Geschichte des

39



Vielfalt von Erscheinungsformen gestalteter Geräte und Ritualobjekte durch
Zuordnung zu Stilkonstrukten geschichtlich zu ordnen, aber auch um die kulturelle
Prägung des Verhaltens der Angehörigen von ganzen Gesellschaften in grundlegenden

Kulturmustem oder Kulturstilen zu erfassen.18 Die wesentlichen älteren Arbeiten
befassen sich mit dem beschreibenden Erkennen von Ordnungsprinzipien in der
empirischen Vielfalt19

Je gründlicher das Wissen von einheimischen Kulturen in die neueren Darstellungen

der Ethnologen mit einfliesst, desto deutlicher zu erkennen sind die Zusammenhänge

zwischen formalen Gestaltungen und Bedingungen des Kontexts wie
Herstellungsverfahren, materieller und symbolischer Funktion, Status des Urhebers,
Weltanschauung. Der grundsätzliche Erkenntniszuwachs im Hinblick auf einen
neuen, Ethnologie und Kunstwissenschaft verbindenden Ansatz bleibt wegen der
fehlenden Reflexion vorerst gering. Allerdings sollte man die nun mögliche Klärung
negativer Positionen auch nicht gering schätzen. Dazu gehört zum Beispiel die
Einsicht, dass die Beschreibungen von Idealkonfigurationen von Anbeginn an als
dialektische Denkfiguren, als Hypothesen des Untersuchenden, auszulegen sind, für
die in der völkerkundlichen Beschreibung nicht nach Entsprechungen im Massstab
1:1 gesucht werden darf. Das gilt bereits für das emische Typisieren als eine Vorstufe
des systematischen Formvergleichs, d.h. für die Verbindung von formalen
Eigenschaften von Gegenständen mit deren Aufgaben aus der Sicht der untersuchten
Gesellschaften selbst Soviel ist aus heutiger ethnologischer Sicht also klar Stil ist
ein Konstrukt, eine Abstraktion in der Form gegenüber der Wirklichkeit, eine
Anschauungsform, die zwischen Betrachter, Werk und Urheber ver-mittelt.20 Alle
aussenstehenden Betrachter stehen vor der Schwierigkeit, zwar das Konstrukt
wahrnehmen zu können, aber das Konstruktionsverfahren nicht zu kennen.

Im Sinne einer Arbeitshypothese beginne ich die weiteren Darlegungen mit der
folgenden Minimaldefinition: Sül bezeichnet einen zusammengehörenden Satz

jeweiligen Stils (also das Schema einer Ordnung der Formen im Raum) für eine gültige
Interpretation der aufzudeckenden tieferen Bedeutung der komplexen Bilder anzueignen
hätten, wollen wir nicht in den Wind schlagen (Panofsky 1967: 10-13). Allerdings fehlt
auch hier das für die Betrachtung aussereuropäischer Kunst unter den heutigen
Voraussetzungennotwendige methodische Fundament noch, zu sehr sind Panofskys Annäherungen
an das Vorhandensein von schriftlich fassbaren Traditionen als Hilfen beim Konstruieren
seiner Interpretationen geknüpft.

18 Erinnert sei an Ruth Benedict's Patterns ofCulture (1955:44ff., 64ff.) und ihre Übertragung
der von Friedrich Nietzsche bzw. Oswald Spengler übernommenen gegensätzlichen
Stilkategorienbzw. «Schicksalsideen» - «apollinisch» und «dionysisch» bzw. «faustisch» -
in ethnologische Modelle.

19 z.B. Boas (1897), Frobenius (1923), Grosse (1927), Kjersmeier (1935-1938), Krämer
(1925: 55-76, 79ff., 87), Linton & Wingert (1946), Stolpe (1892), Sydow (1923: 20ff.,
50ff).- Vgl. dazu beispielhaft den Wandel der Auffassungen und Kennmisse bei Leuzinger
et al. (1978: 49ff., 69ff., lllff.).

20 Im Lexikon der Kunst wird das passende Diktum Goethes in Erinnerung gerufen: «Jede
Form, auch die gefühlteste, hat etwas Unwahres, allein sie ist ein für allemal das Glas,
wodurch wir die heiligen Strahlen der verbreiteten Natur an das Herz des Menschen zum
Feuerblick sammeln» (Lexikon der Kunst 4, 1977: 692).

40



formaler Konventionen; diese dienen u.a. dazu, Botschaften für die Übermittlung
von Autor zu Empfänger21 zu kodieren. Da bereits die Wahl des Übermittlungsweges
sowohl die Möglichkeiten des Absenders sich auszudrücken wie auch den Inhalt des

zu Übermittelnden beeinflusst und überdies auf die Fähigkeit des Empfängers
einwirkt, die ausgefertigte Botschaft zu entziffern, besteht eine wechselseitige
Abhängigkeit zwischen Stil und Inhalt, aber auch zwischen dem Stil und dem
jeweiligen Kontext, in dem der Autor beim Hervorbringen bzw. Absenden und der
Empfänger beim Umsetzen stehen.

Fig. 1:

Inhalt der
Botschaft

| KONTEXT E

Stil der
Botschaft

Urheber/Absender Empfänger/Anwender
(Bildner) (Umsetzer)

Mitseher/
Ethnologe

KONTEXT
M

Diese Minimaldefinition impliziert, dass Stil die Brücke sei, die Urheber/Absender
und Empfänger/Anwender verbindet - auch dann, wenn die Brücke selbst das

einzige Gemeinsame zwischen den beiden bliebe. Dass Stil somit, zum mindesten
bezogen auf die bildhaften Ausdrucksformen, das einzige Element ist, das visuell

21 Alle Bezeichnungen von abstrakten Rollen beziehen, was in ethnologischer Sicht wichtig
ist, immer auch die Mehrzahl sowie das andere Geschlecht mit ein: «der Autor» kann auch
eine Künstlergruppe bezeichnen, und grundsätzlich können die Autoren oder die Empfänger

männlichen oder weiblichen Geschlechts sein.

KONTEXT U |—

41



präsent bleibt, heisst aber auch, dass es nicht nur vom Hervorbringenden und vom
Empfangenden, sondern auch von Dritten, von Mitsehenden, wahrgenommen werden

kann. Diese Mitempfänger sehen nur die lichte Brücke im unverständlichen
Dunkel; sie staunen ob der Stärke des Kontrastes und würden gerne genauer ins
Schwarze blicken. Sie befinden sich damit genau in der Position des Ethnologen, d.h.
sie bleiben vorerst von der Entzifferung des Inhalts der Botschaft ausgeschlossen und
halten das Gemenge von Zeichenform und Stilform für eine unauftrennbare Einheit.

Als Ethnologen mögen wir etwas Trost aus dem Umstand schöpfen, dass wir uns
dabei unsererseits in eine Lage versetzt finden, die jener von manchen unserer
Mitmenschen gegenüber der zeitgenössischen Kunst der eigenen Gesellschaft
ähnelt Auf der einen Seite wird in der Gegenwartskunst in vielen Individualstilen der
Wert der Zeichensetzung gegenüber dem Wert der Verständlichkeit so stark betont,
dass die Botschaft, vergleichbar der hermetischen Kunst im Umkreis okkulter
Glaubensgemeinschaften, nur noch wenigen zugedacht ist und nur noch von diesen
unmittelbar empfangen werden kann. Auch die formale Systematisierung der
Zeichen findet fast nur noch auf der Ebene des Individuums statt. Der Brückencharakter
des Stils verdünnt sich sozusagen zu einem Faden. Auf der anderen Seite greift, wer
sich durch Kunst à tout prix verständlich machen will, zu den Stilmitteln der
Massenkommunikation - und läuft damit gleich Gefahr, dass der populäre Stil der
leicht reproduzierbaren Zeichen als Inhalt der Botschaft missverstanden wird, dieser
Inhalt also sozusagen durch einen Fall von der Brücke verlorengeht.

Stil, so können wir aus diesem Gedankenexperiment an extremen Punkten des

Möglichen schliessen, hat sehr viel mit den Bedingungen im Umfeld zu tun, mit der
Tragfähigkeit des Untergrunds, auf dem die Brückenpfeiler stehen, mit der
Zusammensetzung der Atmosphäre, die die Brücke umflutet, mit dem Licht, das auf die
Brücke fällt usw. Wir werden auf diesen Kontext zurückzukommen haben.

Stil, soviel sollte bis dahin klargeworden sein, ist ein Phänomen, mitdem sich nicht
nur die Ethnologen bei der Untersuchung fremder Kulturen oder die Kunstwissenschaftler

bei der Auseinandersetzung mit Werken der eigenen Kultur, sondern im
Grunde alle - wenn auch nicht bewusst - laufend auseinanderzusetzen haben.
Gemäss meiner Zielsetzung, für die theoretischen Darlegungen auch andere als die
überlieferten ethnologischen Haltungen zu nutzen, verlasse ich an dieser Stelle das

engere Feld der Ethnologie. Drei methodisch nutzbare Bezugspunkte verdienen es,
nicht nur bemerkt, sondern auch für weitere Überlegungen fruchtbar gemacht zu
werden: Topologie, Kanon und Bildwirksamkeit.

Topologie

Hier handelt es sich darum, das gedankliche Vorstellungsfeld zu umreissen, innerhalb

dessen Stil gedacht und als Problem untersucht wird. Einem topologischen
Überblick ist zu entnehmen22, wie eng im europäischen begrifflichen Denken «S til» -
und hier insbesondere der rhetorische Stil (da ist die Topologie, die Lehre von den
[Gedächtnis-jOrten des Redners, ursprünglich ja zu Hause) und der literarische Stil
mit einer Reihe von Bildern verknüpft sind, die sich auf visuell wirksame Aus-

22 Wolfgang Müller (1981)

42



drucksformen des Menschen beziehen. Das Denken in Bildern und Räumen gehört
zur Rhetorik nicht nur aus Gründen der metaphorischen bzw. metonymischen
Ausdrucksweise, sondern insbesondere auch als Teil der Anleitungen zum Erinnern;
Rhetorik und ars memoriae sind auf vielfältige Weise miteinander verknüpft.23
Denken über Stil ist somit oft ein Denken in Bildern, in die umgesetzt wird, was direkt
kaum ausgesagt werden kann.

Angewandt aufdie Begriffsgeschichte von Stil ergeben sich so vom topologischen
Gesichtspunkt aus aufschlussreiche Verknüpfungen, denen hier leider nicht im
einzelnen nachgegangen werden kann. Im Rückblick auf das bereits Gesagte wäre
etwa für Buffon bemerkenswert, dass er den (literarischen) Stil bildlich als dem
Wesen des Menschen zugehörig, als geordneten und zugleich bewegten Ausdruck
seines Kerns versteht - und Stil eben nicht, in Analogie zur Kleidung des Menschen,
einer äusserlichen und auch auswechselbaren Hülle der Gedanken gleichsetzt, wie
dies andere nach ihm insbesondere im klassizistischen Denken getan haben.24 Wenn
im Stil eines Werkes ein Wesenskern seines Autors steckt, so ist danach zu fragen,
wie letzterer das Verhältnis zu seinem Werk bestimmt. Ein einprägsames Bild dafür
ist Rilke gelungen, der dabei zugleich die Brücke vom Dichter zum Bildhauer
geschlagen und damit die Idee der Verschmelzung von Autor und Werk wieder
aufgenommen hat: Der Dichter hat sich «in Worte zu verwandeln / wie sich der
Steinmetz einer Kathedrale / verbissen umsetzt in des Steines Gleichmut»25.

Verwandelt sich der Autor so gänzlich in sein Werk, wird dieses zum objektivierten,

überpersönlichen Ausdruck seinesWesens. Wo derStil des Autors anzusiedeln
sei - eher in seinem Werk oder eher in seiner Persönlichkeit -, ist damit noch nicht
festgelegt.

Jeder Stil kann demnach von zwei Polen her bestimmt werden: vom stark
zeitgebundenen, in der Zeit auch spielerischen Umgang mit «Hüllen» - auch
geschlossene Zeichensystemen können so verstanden werden - einerseits und vom
weltanschaulichen Gegenüber, jenem dem Wesenskern zum Ausdruck verhelfenden

Ringen des Autors um die dauerhafte Form anderseits.
Diese erste, hier nur beispielhaft angedeutete Anregung vermittelte allein schon

genügend Impulse für einen ausführlicheren Bericht. Es wäre lohnend, eine Topologie
des ethnologischen Denkens in Bezug auf «Stil», «Werk» und «Kunst» zu erarbeiten
und dabei die Inhalte bisheriger Lösungsansätze im Anschauen ihrer jeweiligen
Bildern zu vergleichen. Es liegt auf der Hand, dass der Stilbegriff je nach den
gestalteten Werkstoffen und Formen, an denen er beispielhaft gedacht wird,
unterschiedlich ausfallen wird. Um aufRilkes Gleichnis zurückzugreifen: Setzen wir den
Dichter der Töpferin oder dem Schnitzer oder dem Goldschmied oder dem Maler
gleich, entwerfen wir jeweils ein ganz anderes Bild vom Verhältnis des Autors zum
Werk. Im Hinblick auf die ethnologische Topologie gilt es dabei zu beachten, dass

Ethnologen ihre Thematik, meist unausgesprochen, an zwei (oder mehr) Material-

23 Frances A. Yates (1984)
24 Müller (1981: 52-84) spannt den Bogen von den Wurzeln bei Cicero und Seneca über

Mittelalter (omatus) und Renaissance zum Klassizismus und insbesondere zu Alexander
Pope.

23 zitiert nach Müller (1981: 156), aus Rilkes Requiem für Wolf Graf von Kalckreuth;
vollständiger (und in Begleitung anderer erhellender Texte und Bilder) bei G. Boehm
(1985: 13).

43



komplexen vergleichend abhandeln, nämlich an einem empirisch mehr oder weniger
vollständig beschriebenen aus ihrem Forschungsgebiet und an einem zweiten aus
ihrer heimatlichen Erfahrungs- und Wissenswelt. Dieser zweite Horizont bleibt
allzuoft im Verborgenen.

Der ethnologische Umgang mit Stil ist bisher über weite Strecken deskriptiv und
nicht analytisch. Die wichtigsten Stationen seien stichwortartig erwähnt:

a. Das Vorhandensein von Stil bezeugt den Kunstcharakter. Hier wird Stil
verstanden als für einzelne Gruppen bzw. Ethnien mehr oder weniger einheitliche
Stilisierung der Ausdrucksformen. Indem es gelingt, das Vorkommen verschiedener
Stile zu belegen, wird nachgewiesen, dass es sich bei diesen Ausdrucksformen um
Kunst handelt, so etwa schon bei Emil Stephan.26

b. Stil ist primär von Material und Werkverfahren abhängig. Diese Sempersche
Erkenntnis, die zugleich den Vorrang der Omamentformen als Studienmaterial für
das Erkennen von Stil- und Kunstphänomenen begründet, wird zur Prämisse der
Evolutionisten und hat insbesondere über Alfred C. Haddon und andere auf die
ethnologischen Auffassungen von Stil eingewirkt Unterschiedliche Stile von
Gegenständen aus demselben Ausgangsmaterial verweisen so, grob gesagt, auf
unterschiedliche Entwicklungsstufen27. Aufgrund des skizzierten Gedankengangs lässt
sich scheinbar einleuchtend begründen, warum innerhalb derselben Gruppe
unterschiedliche Gestaltungsformen auftreten können.28

c. Im Stil spiegelt sich die Geschichte der Hersteller als Gruppe. Zur Beschreibung
von Stil eignen sich häufig vorkommende und daher auch als Typen und deren
Abwandlungen erkennbare Konfigurationen. In den Wandlungsformen spiegelt sich
weniger die Evolution der Menschheit als vielmehr menschliche Geschichte in den
Dimensionen von Erdteilen und Regionen. Mit diesem Ansatz haben insbesondere
Leo Frobenius und Felix Speiser ihre an Ort und Stelle selbst gesammelten und durch
spätere systematische Studien ergänzten Materialien zu interpretieren versucht. So
sind Modelle der Geschichtsinterpretation für Afrika, insbesondere für Westafrika,
beziehungsweise für die Südsee, namentlich für Melanesien, entstanden, die sich
sehr deutlich darauf stützen, die Ausbreitungsvorgänge von Kulturphänomenen
aufgrund vergleichender stilistischer Untersuchungen zu gewichten und zeitlich zu
ordnen.29

26 (1907: 5lf., 64, 74ff.), vgl. auch Augustin Krämer (1938 und 1925).
27 Grosse (1894: 111-155), Haddon (1902: 75-202).
28 Auch wenn man, darin G. Semper (1860/63) folgend, den Einfluss der Technik auf die

erzeugte Form als wesentlich ansieht - gerade das Modellieren aus Ton oder die
unterschiedlich strukturierten textilen Techniken des Schlingens von Maschen [u.a. mit
mathematisch definierbaren Regelmässigkeiten bei gemusterten Hängematten der Indianer
Amazoniens, vgl. A. Seiler-Baldinger (1979: 59-130)], des Flechtens von Architekturelementen

und des Webens von bebildertenTextilien liefern dafür gute Beispiele -, so wird
man dennoch aus heutiger vergleichender Sicht den Primat der Gestaltungskraft der
Bildschöpfer innerhalb der ihnen von derÜberlieferung gesetzten Grenzen betonen wollen
(und so im Grundsätzlichen Riegl (1893) folgen).

29 Skulpturen, Ton- und Holzgefässe sowie die Architektur West- und Zentralafrikas stehen
im Stildenkenvon Frobenius, nach Provinzenund zugewiesenen Stilen geordnet, unvermittelt
nebeneinander, vgl. Frobenius (1923), s.v. «Stil». Felix Speiser seinerseits untersucht
verzierte Gebrauchsgeräte und kilnsüerisch gestaltete Gegenstände aus Ozeanien und
Südamerika. Die Entwicklung seines von zwei Standpunkten her erarbeiteten Stilkonzepts

44



Während Frobenius von einem um geistesgeschichtlich-psychologisches Verstehen

bemühten Ausgangspunkt aus argumentiert, setzt sich Speiser in knappen
Formulierungen mit entwicklungsgeschichtlichen Annahmen auseinander. Alfred
C. Haddon folgend beginnt Speiser mit der Annahme, ursprüngliche Bildformen
seien, wegen der religiösen Bindung zwischen Urheber und Gemeintem, der Naturform

des Gemeinten sehr nahe, das Bild des Vogels, den man treffen oder abhalten
will, entspreche auf dem Pfeil noch dem Vogel. Es wird erst viel später, nach
vielfacherWiederholung und der damit verbundenen Vereinfachung zum Ornament.
Ähnliches gilt fürdie Ritualgeräte. Stilisierung, die besonders ausgeprägt an sakralen
Bildern (Skulpturen, Malereien) festzustellen ist, entspringt der Überformung und
dem Optimieren der geläufig gewordenen Form; in ihr spiegelt sich also Geschichte.
Diese ist umso komplexer, je mehr sich der Stil von den natumahen Formen entfernt.
Sie verliert sich schliesslich im Dunkel, wenn stilisierte Formen erst zu Ornamenten
und dann zu nicht einmal mehr benannten Zeichen reduziert worden sind. Stil wird
so zum ursprünglich weltanschaulich fundierten Konzept. In unterschiedlichen
Stilen manifestieren sichGesamtkonzeptegeschichtlich unterschiedlichen Ursprungs.
Für die Südsee stellt Speiser fest, einige davon seien in Melanesien lokal (Primärstile)

oder regional (Kurvenstil, der kantige Tami-Stil) entstanden, andere von
weither gekommen (der Schnabelstil, der Korwarstil und der Malangganstil, deren
Ursprünge Speiser auf dem asiatischen Festland im hinduistischen Indien bzw. bei
den Khmer sowie in Indonesien «gesehen» hat). Speiser denkt «Stil» somit nacheinander

auf einer einfacheren und einer komplexeren Ebene: zuerst ist Stil von ihm
anschaulich in den Formen von Ornamenten und zeichenhaften Verzierungen auf
südamerikanisch-indianischen sowie auf melanesischen Waffen und Geräten - in
geschichtlichen Spätformen sozusagen - erkannt worden; später versucht er, die
vielfältigen Formen von plastischen bzw. gemalten Bildwerken Melanesiens nach
Stilen zu ordnen, wobei er diese nun als Ausdrucksstufen versteht, die sowohl auf
frühere, autochthone Wurzeln als auch auf spätere, von Fremdeinflüssen abhängige
Prägungen verweisen.30

Im Laufe der Zeit ist dieser Ansatz aufder Basis einer eingehenderen Kenntnis des
Materials wesentlich verfeinert worden. So kam William Fagg zum Schluss,
grundsätzlich habe jeder Stamm seine eigene Sprache und seinen eigenen Stil, ergo seine
eigene Geschichte - ein Postulat, das sich bei der Zuweisung der einzelnen Stile an
bestimmte Ethnien als nicht durchführbar erwiesen hat.31 An der Ausbreitung von

breitet Speiser nicht zusammenhängend aus; sie ergibt sich rückwirkend. Künstlerisches
Gestalten beginnt in Formen, die so nahe an der Naturform als Material und Technik es

zulassen, das Gemeinte darstellen; in der Wiederholung schleift sich die ursprüngliche
Darstellung zu stilisierten, in der Form festen Zeichen ab, bei denen schliesslich der Sinn
abhanden kommen kann (F. Speiser 1915: 323-334; 1926: 175-182); - in der späteren
Arbeit wird diese Auffassung auf den abhängigen Handwerker als Techniker projiziert
(Speiser 1941: 5f.).

30 Hier findet die Zuordnung formaler Elemente zu einem historischen Ursprungskern (und
damit die Bestimmung des Stils) in der Intuition, sozusagen visionär und jedenfalls jenseits
des Feldes kontrollierter Beobachtung statt - was den kritischen Nachvollzug erschwert.

31 Fagg (1965: 13). Bereits F. Willett (1971: 188-208) stellt dieses Prinzip am Beispiel von
Masken grundsätzlich in Frage. Philip Dark (1973, 1975) unternimmt es, die jeweilige
Vielfalt von Kontext, Stil und Geschichte am Beispiel der höfischen Kunst (insbesondere
der Bronzeköpfe) von Benin ganzheitlich zu sehen.

45



Stilen lassen sich in der Tat, jenseits des Aufzeigens von Grenzen der Stammes-
territorien, noch weitere reale Prozesse wie zwischenstammliche Beziehungen,
Handelsnetze, Systeme zur Verteilung von Macht und Prestige ablesen. Erinnert sei
in diesem Zusammenhang an die Arbeiten von Frans Olbrechts über Strukturierung
und Ausgestaltung der Plastik im Kongo-Becken und von Alfred Bühler über die
äusserst abwechslungsreichen Kunststile im Gebiet des Sepik-Stromes. Die von
Bühler angeregte methodische Absicherung, nämlich durch eine Aufgliederung und
Verfeinerung der formalen Untersuchungskriterien zu statistisch relevanten Aussagen

über stilgeschichtliche, also regionalhistorische Abhängigkeiten zu gelangen,
konnte von Reimar Schefold nur bedingt erbracht werden. Immerhin ist damit
aufgezeigt worden, dass dem entgegengesetzten Versuch, die einzelnen
Kunstäusserungen anhandvon sehrallgemeinen Stilkriterien (oderStrukturtendenzen)
wie «'Pfahlstil' als Abstraktion in kubistischer Richtung und Rundstil' als Abstraktion

in realistisch-expressiver Richtung» geschichtlich einzuordnen, kein Erfolg
beschieden sein kann.32

d. Im Stil spiegelt sich die Individualität der Künstlerpersönlichkeit. Angeregt
durch Persönlichkeitsstudien ist auch die Frage nach dem Ausdruck der Persönlichkeit

des Künstlers aufgegriffen worden; dies geschah in der Feldforschung schon
sehr früh durch die Boas-Schülerin Ruth Bunzel. Diese «sah» Stil an den von
Individuen gestalteten Keramiken der Pueblo-Indianer. Später haben insbesondere
Hans Himmelheber, Eberhard Fischer, Adrian Gerbrands und Bill Holm mit Studien
in Afrika, Asien, Melanesien und Nordamerika wesentliche Einzelerkenntnisse über
das Verhältnis von künstlerisch tätigen Individuen zu ihren Werken wie zum Werken
als Prozess von Formfindung und Ausdruck gewonnen.33 Allzulange hat die
westeuropäische Vorstellung vom Künstler als dem genialen Einzelgänger den Blick auf
die feineren Möglichkeiten verstellt, Persönliches innerhalb überlieferter formaler
Konventionen und innerhalb von Gruppen homolog handelnder Individuen adäquat

32 Schefold 1966; Zitat bei Leuzinger (1970: 15) nach H. Baumann; Frans Olbrechts (1959)
ist es gelungen, im Kongobecken durch ein methodisch gesichertes Vergleichen
ausgewählter Stilmerkmale die einzelnen Stilregionen zu umschreiben und innerhalb dieser
einzelne, lokal oder im Sozialgefiige verankerte Stile zu definieren. - Alfred Bühlers
Definition von Stilprovinzen des Sepik-Gebietes von Neuguinea, die er in einer Basler
Ausstellung unterbreitet hat (Bühler 1960), ist aus der Auseinandersetzung mit den
geschnitzten und bemalten Werken selbst entstanden. Das Herausschälen von Stilen war
gleichzeitig als ein Erkennen regionaler historischer Prozesse zu verstehen. Dieses
Stilverständnis istTeil einer Gedankenkette, wonach in den prägenden Formen jedes Stils stets
eine schöpferische Vermittlung zwischen dem von Material und Technik her Möglichen
und dem vom Künstler im überlieferten weltanschaulichen Rahmen seiner Religions- und
Lebensgemeinschaft Angestrebten stattfinde-mindestens solange eine S tiltradition lebendig
bleibt (Bühler 1970: 39-46), vgl. dazu seine Stilbestimmungen bei der Untersuchung der
stärker technisch determinierten bzw. von komplexeren Gesellschaften geprägten Musterungen

von asiatischen Textilien (Bühler 1972: 121-125; 187-190; 307-315).
33 R. Bunzel hat das Spannungsverhältnis zwischen Kontinuität der Herstellungsprozesse,

Stabilität der omamentalen Ausdrucksformen im Grundsätzlichen - als Stil -, Variabilität
der vom Individuum geprägten Einzelform und Innovation treffend herausgearbeitet. Sie
schliesst daraus: «Style undoubtedly arises in the dependence of artists upon the visual
image, either consciously called forth, dreamed, or otherwise involuntarily evoked. Some
few potters even supplement this subjective process by recourse to pattern books ofone sort

46



zum Ausdruck zu bringen. Das Identifizieren von Herstellern im sozialen Kontext
(»Werkstätten», Gruppen-Traditionen) ist heute eine wesentliche Aufgabe der
ethnologischen Kunstforschung.34

e. Stil istAusdruck von Weltanschauung. Er spiegelt damit, der Sprache vergleichbar,

Zusammengehörigkeitsgefühle, also Identität. Wenn verhältnismässig
geschlossene, kleinräumige Gesellschaften sich aufgrund ihrer objektgebundenen
Audrucksformen voneinander abgrenzen lassen, so wird man danach zu fragen
haben, ob den formalen Unterschieden auch inhaltliche entsprechen. Was sich im
grossen Masstab und bei schematischer Anwendung als verfehlt oder mindestens als
problematisch erwiesen hat - es gibt keinen westafirikanischen, geschweige denn
einen afrikanischen oderozeanischen Stil3S -, vermag sich, aufein regional und lokal
begrenztes Feld bezogen, als fruchtbare Hypothese zu entpuppen.36 Vorauszusetzen
ist dabei, dass die im Stil herausgehobenen Gemeinsamkeiten nicht an die klassi-

or another. The visual images, among the vast majority ofpeople, are of things oncedirectly
perceived. Often, as in dreams, they are composites of different experiences, the familiar
elements appearing in new combinations. It is precisely this sort of modified reproduction
that characterizes some of the best examples of primitive art» (Bunzel 1972: 87); vgl.
Fischer (1963: 185ff.) sowie Fischer und Himmelheber (1976), Gerbrands (1967),
Himmelheber (1937), Holm and Reid (1975). Die Frage bleibt, welcher Begriff von
Individuum und Individualität anzuwendensei-vgl. Förster (1988:218ff., 233) insbesondere

die abschliessende Bemerkung: «(...) vielmehr wäre zu überlegen, woran die
Angehörigen einer afrikanischen Gesellschaft selbst die Individualität ihrer Kunst wie die ihrer
Künstler festmachen».

34 K.C. Carroll, J. Picton und F. Willett haben bei den Yoruba erstmals versucht, den Einfluss
der Arbeitsteilung zwischen Meisterund gewöhnlichem Werker aufdie im entsprechenden
Stil wirksamen Formen zu erfassen (Willett 1971: 236f.), vgl. für die Lobi Meyer 1981 :

121-156), für die Guro Fischer und Homberger (1985: 48-73); für die Kilenge auf
Neubritannien Dark (1983: 27-31) - in einer melanesischen «Bauhütte» ist es allerdings
kaum noch möglich, das Werk einzelner «Hände» zu erfassen, geschweige denn, diese
nachzuweisen (Kaufmann 1979: 316-322; 1983).

35 Wohl ist eine Verallgemeinerung einzelner Rahmenbedingungen zuweilen erhellend-mit
African Art in Motion von Thompson (1974) ist ein neues Niveau des Verstehens erreicht
worden. Ganz allgemein aber anhand von materialisierten Ausdrucksformen und den bei
deren Organisation angewandten Prinzipien - diese Kombination wird als Stil bezeichnet

- auf Grundtypen der Gesellschaftsorganisation und deren Weltbild schliessen zu wollen,
wie dies etwa J.L. Fisher (1961, darin H. Barry folgend) vorgeschlagen hat, führt allzuleicht
vom (Original-)Werk weg und verleitet überdies zu kulturtheoretischen Zirkelschlüssen.
Dies gilt auch für den Versuch, die aus Religion, Ritus und Verhalten heraus bestimmten
Motive und die damit verbundenen Stilelemente der Schnitzkunst summarisch zu erfassen
und darauf eine Deutung der Geschichte der austronesischen und der papuanischen Kunst
in Melanesien aufzubauen, wie dies C.A. Schmitz (1956) vorgeschlagen und später
durchzuführen versucht hat (Schmitz 1971: 4Iff.).

36 Bereits 1941 war für F. Speiser Stil als gewollte Übereinstimmung der Form der Ausdruck
von religiöser Ergriffenheit in der Gemeinschaft. Dem tief verwurzelten «gemeinsamen
Lebensgefühl und Temperament» entspricht «eine unbewusste Übereinstimmung
(darüber), was ideale Form sei». Unter diesem normativen Aspekt betrachtet, «treffen wir Stil
vor allem in den 'offiziellen', den sakralen Kunstwerken», die sich nach Auffassung der
Allgemeinheit in ihrer Form «an das Hergebrachte» zu halten haben, «damit sie wirksam
seien» (Speiser 1941: 7f.). Speiser hat damit wie vor ihm Vatter die in religiöser
Ergriffenheit wurzelnde grundsätzliche weltanschauliche Bindung aussereuropäischer

47



sehen Stammesgrenzen gebunden sind. Von besonderem Wert sind derartige
Untersuchungen, wenn sie auch die inzwischen erarbeiteten archäologischen und sprach-
geschichüichen Erkenntnisse mit verarbeiten, wie dies Jan Vansina für die Geschichte

der Kunst in Afrika anstrebt.37
f. Stil, ablesbar aus realen Erscheinungsformen, verweist auf über-individuelle

Ordnungsprinzipien. Die von André Leroi-Gourhan eingeführte enzyklopädische
Betrachtung kultureller Formungen von zwei entgegengesetzten Standpunkten aus,
jenem der tatsächlich erzielten Form, dem «fait» - der «Realisierungsform» -, und
jenem des zugrundeliegenden Strukturprinzips oder der «Tendenz», erlaubt den
Schritt auf die Ebene methodisch besser abgesicherten Erkennens: allgemeine
Determinanten, die sich aus der Handhabung von Stoffen, Techniken und Verfahren
ergeben, lassen sich von den speziellen Bedingungen von Ort, Zeit, Individuum und
Gesellschaft abheben. Stil wird so zum Besonderen, zum Kennzeichnenden innerhalb

eines grösseren Ganzen.38
Es wäre gewiss lohnend, den skizzierten Weg einer topologischen Betrachtung der

ethnologischen Auseinandersetzung mitKunst einmal in ganzerLänge abzuschreiten,
haben doch alle Untersuchungen, auch die hier nicht berücksichtigten, eine Facette
ethnologischen Denkens über und mit «Stil» mitgeprägt. In dieser Beziehung ist
aufschlussreich, dass ein so kluger Vordenker der Ethnologie der Kunst wie Ernst
Vatter Stilphänomene nur ganz am Rande und sehr summarisch abgehandelt hat.39

Charakteristisch für den spezifisch ethnologischen Umgang mit Stil scheint mir zu
sein, dass sich eine scharfe Trennung von Stil einer oder mehrerer künstlerischer
Ausdrucksformen und allgemein prägendem Kultur- oder Gesellschaftsstil umso
weniger erzielen lässt, je mehr man über und um die künstlerisch ausgedrückten
Inhalte weiss.

Kunst hervorgehoben. Daher ist für Speiser die Stilgeschichte der Kunst der Südsee auch
ein religions- oder geistesgeschichtlicher Spiegel. - Dass die vereinfachte Gleichung
«jedem Stamm seinen Stil» nur sehr bedingt anwendbar ist, wurde bereits dargelegt (vgl.
Anm. 31). Aus neueren Forschungen stammen die Einsichten, dass erstens die
Weltanschauungen nicht nur von Sprachgemeinschaft zu Sprachgemeinschaft, von Gesellschaft
zu Gesellschaft, javon Ort zu Ort, sondern auch vonTrägerschaftzuTrägerschaft innerhalb
einer egalitären Gesellschaft unterschiedlich ausgeformt und ins Bild gesetzt werden
können, so im Falle der westafrikanischen Geheimbundmasken oder von Tausch- bzw.
Kultgemeinschaften in Neuguinea, und dass zweitens nicht alle ausser-industriellen
Weltanschauungen religiös eingebunden zu sein brauchen (Boone 1986: 15ff., 235; Ezra
1986; Forge 1979; Förster 1992).

37 J. Vansina (1984: 174-195) stellt insbes. am Beispiel der Kunst von Nigeria den Stil-
Wandel ins Zentrum seiner auf ein umfassendes Geschichtsverständnis gerichteten
Überlegungen. Er erkennt in der dokumentierten geschichtlichen Abfolge von
Kunstformen kleiner und grosser Höfe West- und Zentral-Afrikas ein wichtiges Feld historischer
Stilbestimmung.

38 Die Anregung, den Ansatz von Leroi-Gourhan systematisch auf die gestalteten Formen
von Produkten des Handwerks (einschliesslich der Kunst) zu übertragen, ist A. Bühler zu
verdanken. R. Schefold (1966) ist in der Analyse der künstlerisch gestalteten Aufhänge-
haken auf halbem Weg stehen geblieben, da er die Formen nicht nach ihrem Inhalt
differenzieren konnte. Ein eigener Versuch der Begründung liegt vor (Kaufmann 1972: 61 -

100); die Anwendung in einer vergleichenden Untersuchung von sieben Töpferei-Traditionen

ist noch immer erst teilweise veröffentlicht (Kaufmann 1984, o.J.).

48



Damit wäre der topologische Bogen zu seinem logischen Ende geführt. Es geht
nicht nur um die Topologie von Stil und Kunst in der Ethnologie, sondern mit zu
bedenken wäre auch das, was aus den Quellen der Feldforschungen über die
Topologie einheimischer Gesellschaften in Bezug auf die Einschätzung von Stil im
allgemeinen zu erfahren wäre. Dies ist eine Aufgabenstellung, die erst sehr spät
erkannt worden ist. Meist beschränkt sich der Bericht auf das oft Gehörte: «Wir
machen es gerade so, wie wir es tun, weil es die Vorfahren/Ahnen schon immer so
gemacht haben» oder auch - wie beispielsweise von den Topfornamenten der
Kwoma gesagt wurde - «...weil dies die Zeichen [oder sollen wir übersetzen: die
Bilder ?] der Ahnen sind»40.

Tatsächlich sind nicht nur die Formen von gestalteten Objekten, sondern auch
alltägliche Verhaltensweisen der Normierung zur stilgerechten Form unterworfen.
Dass diese Allgegenwart überlieferter Stilnormen in der traditionellen Lebensart
auch als Last empfunden werden kann, mag eine Äusserung von Albert Wendt zur
Charakterisierung der herkömmlichen Einstellung von Samoanern der alten Schule
illustrieren. Wendt, selbst Samoaner, schildert, wie bei den Alten alles, was von der
Gesellschaft akzeptiert werden sollte, mit «Stil und Technik» zu geschehen habe, das

Entfalten der Gedanken mit den treffenden Worten in der richtigen Art und Weise
wie beinahe alle anderen denkbaren Vorhaben: «Even when you shat you had to do
it with style ,.)»41. S til prägt also auch das Alltagsleben vieler, wenn nicht sogar aller
Gesellschaften - sogenannte Stillosigkeit wäre demnach auch eine extreme Art von
Stil, nämlich die der ungeregelten Freiheit der Wahl. Dabei wäre die Regelhaftigkeit
mit einem Wert nahe bei 0 bedacht und würde damit für die Formfindung irrelevant.
Diese bliebe dem zufälligen Wirken der beteiligten Faktoren überlassen: eine
Lösung, die theoretisch denkbar bleibt, auch wenn sie kaum realisierbar scheint

Ein Hinweis auf die andere Extremposition, in der «einen Stil beherrschen durch
das Erzielen völliger Übereinstimmung», nämlich von Ausdruck und Erkenntnis,
mit der Bewältigung der Lebensaufgabe(n) gleichgesetzt wird, hier also aufden Zen-
Buddhismus und sein Verhältnis zum bildlichen Ausdruck, mag im übrigen helfen,
den sehr weiten Rahmen wenigstens grobabzumessen.42 Hier ist die dem Buddhismus
schon früh eigene Absage an jede Bildlichkeit der göttlichen Sphäre konsequent zu
Ende gedacht Da ein Bild des «Nicht», des höchsten, göttlichen Seins-Zustandes,
unmöglich gegeben werden kann, wird der Mensch frei, sein Verhältnis zu dieser
Erkenntnis in Zeichen und Stimmungsbildern auszudrücken. Deren Stil ist Ausdruck
seines Erkenntnisstandes.

Das Beispiel des Zen-Buddhismus signalisiert sehr deutlich, dass letztlich
Stilformen ohne Kenntnis des Inhalts und Gehalts eines Ausdrucksverhaltens nicht

39 Vatter (1926:158-172)
40 Feldforschungsdokumentation Kaufmann (1972/73)
41 Wendt (1981: 37): «When he [Tauilopepe] sensed thatToasa was listening attentively he

knew he was displaying his thoughts in the right words in the right way. For method was
everything toToasa: style and technique were the justification for almosteverything.Ifyou
had to do something, anything, you had to do it better than it had ever been done before.
Even when you shat you had to do it with style, he remembered Toasa joking once.»

42 Dem Völkerkundler liegt zu Unrecht E. Herrigels Zen in der Kunst des Bogenschiessens
(1957) näher als die hier relevantere Literatur: H. Brinker (1973) sowie grundsätzlich D.
Seckel (1976: 55-66).

49



einmal im Ansatz zu verstehen sind - und umgekehrt. Hier stellen sich einer
umfassenden ethnologischen Ästhetik, wie sie neuerdings etwa S.Schomburg-
Scherff (1986) aus der Beobachtung des Erscheinungsbildes beim Auftreten und
Verhalten im Alltag wie bei festlichen Gelegenheiten ableiten will, schon in der

Analyse des Ausgangsmaterials grosse Schwierigkeiten in den Weg.43 Ohne
Kenntnis einiger ästhetischer Kategorien einer Gesellschaft, d.h. ohne Zugang zu
deren Intentionen, somit zur Sicht von innen, lässt sich die Aussagekraft ihrer Werk-
und Ausdrucksformen gar nicht abschätzen; dasselbe gilt, wie bekannt, in Bezug auf
die weltanschaulichen Grundlagen. Wo ist die den Stil prägende Kraft zu denken, im
Ästhetischen oder im Weltanschaulichen

Stil und Kanon

Genau an diesem Punkt wird die zweite Anregung fruchtbar; sie stammt vom
Ägyptologen Jan Assmann. Unter dem Titel «Viel Stil vom Nil?»44 schöpft er aus
dem reichen Schatz ägyptologischer Auseinandersetzung mit dem Spannungsverhältnis

zwischen Stil als differenzierendem Ausdruck von Leben - das ohne
Wandel zum Erliegen käme - und Kontinuität als Organisationsprinzip der
Herrscherklasse im Diesseits. Diese Kontinuität kann aus ethnologischer Sicht auf

alt-ägyptische Lebensformen auch als ein erstrebenswertes Ziel religiöser Menschen
jeder Klasse in Bezug auf das ewige Leben im Jenseits verstanden werden.43 Ohne
diesen Bezug verlöre das Herrschaftsprinzip seine Beglaubigung und Kraft.

Assmann überprüft den Begriff Stil im weiteren Zusammenhang von «Kulturstil».
Er kommt zu einem negativen Ergebnis: die langlebige Standardisierung der

Darstellungskonventionen und der Bildinhalte in der Kunst Ägyptens ist nicht
Kennzeichen ägyptischen Stils. Assmann schlägt vor, künftig mit dem Begriffspaar
«Stil» und «Kanon» zu arbeiten, wobei im gegebenen Fall die reguläre Entwicklung
ägyptischer Kunst und Kultur von der Frühzeit bis zur Blüte des Alten Reiches als

Entwicklung eines Stils zu verstehen wäre. Jede Stilentwicklung schliesst die

Möglichkeit für die nachgeborenen Generationen (oder für die Nachbarn) ein, im
Wandel, der das Sich-unterscheiden erlaubt - und sei dieser noch so gering -, einen
Anschluss an das Bisherige, an das Prägende unter Wahrung der eigenen Identität
herzustellen. Ein Stil ist also bei aller Grenzziehung grundsätzlich offen, schafft
Möglichkeiten für Anknüpfungen.

Der ganze spätere Ablauf im Bereich der ägyptischen Herrscherkunst dagegen, die
in ihrer engen Verbindung von Flachkunst, Plastik, Architektur und strenger
Hieroglyphenschrift auf Verewigung im Bannkreis des Totenkultes zielte und deren

Piktogramme, bezogen aufdie Fülle der schriftlichen Äusserungen im Neuen Reich,
vielleicht 5% der Werke ausgemacht haben mochten, wäre als ein Wirken des

Kanon-Prinzips zu verstehen. Im «Kanon» sind nach Assmann die Formen all jener
Äusserungen einer Gesellschaft festgelegt, «geregelt», die auf ununterbrochene

43 Fürdie ausführlich behandelten Abelam vgl. das von Hauser-Schäublin (1989) untersuchte
und vorgelegte Material.

44 Jan Assmann (1986), vgl. Aleida und Jan Assmann (1987)
45 Hier argumentiere ich möglicherweise etwas über Assmann hinaus.

50



Fortsetzung, auf Kontinuität um jeden Preis, auf Anschluss an die Ewigkeit zielen
und aus deren Kreis - und dies ist das Entscheidende - Veränderungen daher
prinzipiell ausgeschlossen bleiben müssen, soll der Zusammenhang im Gang der
Generationen erhalten bleiben. Kaum eine andere Gesellschaft hat wie die ägyptische

dieses Ziel so überzeugend und über so lange Zeit hinweg erreicht. Kontinuität
über lange Zeit, d.h. das Alter sakraler Ausdrucksformen und ihrer Schemata, wäre
von dahergeradenic/i/ Merkmal des ägyptischen Stils in Plastik, Malerei, Hieroglyphik
und Architektur, sondern Ergebnis der Wirksamkeit des weltanschaulichen Kanons
in einem Sektor des Lebens.46

Daneben habe es, so Assmann, in der ägyptischen Alltags- und Volkskultur, im
Umkreis jener anderen 95% der schriftlichen Lebensäusserungen, genügend Platz
für lebensnahen Wandel der Formen gegeben. Dass dieser Wandel grundsätzlich
auch im alten Ägypten stattgefunden habe, erweise sich gerade in der Gegenüberstellung

der unveränderten Ritual-Bildschrift und der sich stark verändernden
Verwaltungsschrift. Bezeichnenderweise sei das Ende der aus dem Altägyptischen
hergeleiteten, von diesem Wandel abgeschotteten Ordnung denn auch nicht durch
einen Einbruch aus künstlerischer Entwicklung markiert, sagt Assmann - es habe
eben nicht der Stil des Hellenismus den altägyptischen Kanon abgelöst -, sondern
durch das Vordringen eines neuen Glaubenssystems oder Kanons, des Christentums,
und - worauf S. Morenz eindringlich hingewiesen hat - seines auf einem
Offenbarungsglauben beruhenden Formen- und Zeichenschatzes.47

Nach Assmann bestehen zwischen Kanon und Stil Gemeinsamkeiten wie auch
Unterschiede, die unter den folgenden fünf Gesichtspunkten begrifflich zu fassen
wären48.

Zum Kanon gehört erstens seine Bindung an die Wahrheit bzw. die Abstützung auf
eine Heilsgewissheit, der Kanon verweist auf ein positives Sinn-Zentrum. Stil
dagegen setzt einen gewissen Pluralismus voraus, die Freiheit, es so oder anders zu
machen. Dabei lassen sich an Makro-Sülen (oder Epochenstilen) unter diesem
Aspekt weniger Freiheit und mehr weltanschauliche Regelung durch Wertsetzungen
mit Wahrheitsanspruch (der «gute Geschmack», die Vernunftgemässheit, die
Natürlichkeit, «edle Einfalt und stille Grösse» etc.) erkennen, während in den Mikro-S tilen
der Ausdruck von Eigenart im Vordergrund steht.

46 Assmann beginnt seine Darlegungen mit Piatons Würdigung der Leistungen ägyptischer
Kunst (Wahrheitsbindung des Schönen, Orientierung an Standardtypen, schemata, die in
Tempeln angebracht auf Dauer wirksam gehalten werden) und zeigt dann die
Regelkomplexe für Proportionen, Projektionen, Darstellung, Ausschluss (insbes. durch Abstraktion)

und Bild-Syntax auf (Assmann 1986:520-524). «Stilgibt es nicht dank, sondern trotz
der Wirksamkeit dieser der ägyptischen Kunst immanenten Grammatik» (Assmann 1986:
528, Hervorhebung im Original).

47 z.B. in S. Morenz 1965:28ff). -Der neue Glaube ist von anderer Qualität und gesellschaftlich
anders organisiert; dem neuen Kanon fehlt die Verpflichtung, eine dem Wandel entzogene
Bildpräsenz des Göttlichen im Diesseitigen herbeizuführen. Selbst bei einer Ablehnung
des eng gefassten Offenbarungsbegriffs von Morenz (wie R. Schlechting, «Offenbarung»,
in: Lexikon der Ägyptologie 4 (1982: 556, 559) dürfte hier ein wesentliches
Unterscheidungsmerkmal aufscheinen. Nicht in jeder Theophanie vollzieht sich eine für alle
zugängliche Offenbarung. Priestermacht bedarf der kanonischen Regelung mehr als der
volksnahe Predigerglaube.

48 Assmann (1986: 530f.)

51



Der Kanon beruht zweitens aufExklusivität: die Wahrheit des Eigenen wird gegen
die Lüge des Früheren bzw. Fremden abgegrenzt Hierin treffen sich Kanon und Stil.

Kanonische Regelungen sind drittens explizit: sie erklären alles aus einem
Sinnzentrum. «Die umzäunte Wahrheit muss so vollständig zur Erscheinung gekommen

sein,...dass 'nichts hinzugefügt, nichts weggenommen, nichts verändert' zu
werden braucht»(Assmann 1986:530). Ziel des Kanons istdie unveränderte Wiederholung,

Ziel des Stils dagegen die Anknüpfung.
Die Normativität des Kanons verlangt viertens unbedingte Gefolgschaft;

Abweichungen werden unter Sanktion gestellt. Stil dagegen kann, abermuss nichtnormativ
sein. Tritt in einem Stil das gegen die Zeit arbeitende Festhalten an einer Formensprache

auf, wird er «entweder zur Schablone devaluiert oder zum Kanon aufgerüstet»

(Assmann 1986: 532).
DerKanon will fünftens durch Sinnpflege im Bewusstsein gehalten werden: «Jeder

Kanon arbeitet gegen die Zeit, das heisst den 'schleichenden Wandel' an.
Stillstellung ist nur durch unausgesetzte Anstrengungen möglich. Verzichtet ein
Kanon auf diese hermeneutische Arbeit, dann verkommt er zum Fetisch, zur
Zauberformel» (Assmann 1986: 530). Stil dagegen setzt den Wandel voraus.

Hier müssten wir Ethnologen uns ganz besonders angesprochen fühlen, denn im
Prinzip weisen manche der von uns untersuchten Kulturen (aus diachroner Sicht)
bzw. Gruppen und Gesellschaften (aus synchroner Sicht) gerade dieses Spannungsfeld

auf, auf dem zwischen der Notwendigkeit des Wandels einerseits und dem
unbedingten Willen, die aus göttlichem Ursprung beglaubigte Ordnung unverändert
weiter zu führen, immer wieder ein Ausgleich herbeigeführt werden muss. Spontan
und vorschnell reagierend neigen wir vielleicht dazu, entweder uns auf den
Sondercharakter unseres Materials zu berufen, unter Verweis auf das Nicht-Vorhandensein
von Schriftsystemen in der überwiegenden Zahl der Beispielfälle, oder aber umgekehrt,

die Relevanz von Stiluntersuchungen grundsätzlich in Frage zu stellen. Ich
meine, der Respekt vor den Urhebern der von uns untersuchten Werke und kulturellen

Leistungen verpflichte uns zu gründlicherem Arbeiten. Wir werden daher aufdas

Begriffspaar von Stil und Kanon zurückzukommen haben, wobei wir schon hier die
eigenwillige Bedeutungsverschiebung registrieren wollen, die Assmann in Bezug
auf den Formen-«Kanon» vorgenommen hat. Dem Kanon als der Festsetzung von
allgemeinen Mess-Regeln, insbesondere auch von Vorschriften zur Wiedergabe
etwa des menschlichen Körpers innerhalb von zahlenmässig festgesetzten «richtigen»

Proportionen, wird wieder eine weltanschauliche Dimension unterlegt.49 Sollte

49 Kanon wird aus einem semitischen Lehnwort (hebr. q~aneh oder Qanae_ für eine edle,
ursprünglich in Asien beheimatete besonders gerade wachsende Sorte Rohr, arundo donax,
bzw. für die daraus hergestellten Geräte) abgeleitet. Im Griechischen bezeichnet Kanon das

gerade Richtscheit der Bauleute, im 5. Jh. dann auch deren Messlatte, im übertragenen
Sinne die Exaktheit, femer ein einsaitiges Musikinstrument zum mathematisch fundierten
Messen der Intervalle. «Kanon» war auch der Titel einer nur fragmentarisch erhaltenen
Schrift von Polyklet über die exakten, d.h.richtig bemessenen Proportionen der menschlichen

Gestalt in Skulpturen; sein Doryphoros (Speerträger) galt als Kanon, Vorbild. Eine
andere Bedeutungslinie sieht im Kanon die ethische Richtschnur, die Begrenzungslinie.
Wichtig sindvor allem die juristischen Auffassungen des Kanons als Gesetz, als Richtschnur
der Gerechtigkeit und als Satzung, Regel geworden. Kanon bedeutet im Glauben der neuen
Christen (so bei Paulus) den inneren Masstab (der Freiheit durch Christus). Vermutlich aus

52



mit dieser Weltanschaulichkeit nicht nur die Relativität - jede Gesellschaft kann
einen eigenen Kanon entwickeln - gemeint sein, sondern auch der totalitäre
Anspruch auf ewige Gültigkeit zum Ausdruck gebracht werden, so ist Vorsicht mit dem
wissenschaftlichen Begriff des «Kanons» am Platze.50 Es drohen andernfalls mehrere

Missverständnisse sich einzuschleichen, denn auch im akzeptierten Kanon
steckt ein Anteil von Stil, wie umgekehrt in jedem verbreiteten Stil eine gehörige und
zuweilen verdeckte Portion Kanon mitwirkt: auch in der Herrscher- bzw. Totenkunst
des Neuen Reiches sind formale Wandlungen festzustellen51, so wie umgekehrt in
anderen Kulturepochen trotz Wandel der weltanschaulichen Ordnungsvorstellungen
u.U. eine Konstanz der Bildformen in grossen Zusammenhängen erkennbar wird
(z.B. in der Renaissance). Besser wäre es daher, die beiden Positionen als zwei
einander gegenüberliegende Endpunkte in einem zusammenhängenden, begrifflich
zu abstrahierenden Erscheinungsfelde zu verstehen. Das heisst, «Kanon» ist nicht
absolut gegen «Stil» zu setzen, sondern es sollen mit den beiden Benennungen zwei
entgegengesetzte Standpunkte des Betrachtens und Denkens festgelegt werden.

Damit wäre im Kanon der bewusst regelhafte, auf Wahrheit und auf Dauer
ausgerichtete sowie auf Erfüllung gebundener Botschaften bedachte Anteil der künstlerischen

Ausdrucksformen zu erfassen, im Stil dagegen dessen schöpferisches, den
Wandel bejahendes, dem Ausdruck individuellerEinsichten verbundenes Gegenüber.

So verstanden bilden Kanon und Stil im engeren Sinne eine Einheit. Ihr fällt eine
grundlegende Aufgabe in der Kommunikation unter Menschen zu. Lässt sich diese
Aufgabe näher beschreiben?

Stil und Bildwirksamkeit bei Bateson

Gregory Bateson hat in seinem 1973 veröffentlichten Beitrag zum Sammelband
«Primitive Art and Society» den Zusammenhang von Stil und Informationstheorie

dem musikalischen Umfeld ist, über den «Kettengesang» und das zentrale Gebet zur
Wandlung in der Messe, Kanon zum Inbegriff der zentralen Glaubensinhalte (des Neuen
Testaments) geworden, deren Formalisierung im Dogma vollzogen wurde.
Die Existenz eines antiken Kanons schriftstellerischer Werke wird nach wie vor heftig
debattiert; kanonische Listen haben ihre formprägende Wirkung erst in der späteren
Überlieferung der alten Literaturen und Bildkünste (nämlich in klassizistischen Perioden)
auszuüben begonnen. Aber: «(...) le canon du 'bien écrire' ou du 'bien peindre' n'est ni du
style ni le style», denn - so La Bruyère «Moïse, Homère, Platon, Virgile, Horace, ne sont
au-dessus des autres écrivains que par leurs expressions et leurs images», zitiert nach
F.Brunetière, «Style» in: La Grande Encyclopédie 30 (1885-1901: 559); zum Kanon vgl.
A. u. J. Assmann (1987:7-27), D. Conrad (1987 : insbes. 48ff.); H. Gartner s.v. in: Der Kleine
Pauly 3 (1979: Sp. 108f.); E. Schott s.v. in: RGG 3 (1959: Sp. 1116-1118); D. Schulz s.v.
in: dtv-Lexikon der Antike Kl (1970: 322).

50 wie das Beispiel der ideologischen Verrenkungen von Benzing (1978) zeigt, der ein kruder
Materialismus verbunden mit einer eindimensionalen Wertaxiomatik den Blick auf die
Bedeutung der grundsätzlich als wichtig erkannten emischen Kategorien verstellt.

51 vgl. H. Altenmüller, s.v. Stilkriterien, in: Lexikon der Ägyptologie 6 (1986: Sp. 20) unter
Verweis auf H.W. Müller, insbes. fassbar im Wandel der Einzelformen der Gesichter,
sowie E. Brunner-Traut, s.v. Stilwandel, (1986: Sp. 41-45).

53



erhellt" Natur und Gott befinden sich im Zustand der Gnade, besser in dem der
begnadeten Vollkommenheit53 - so der dritte Begriff Batesons. Alles ist von Natur
her unbewusst und reguliert sich selbst; das Ausgedrückte meint das in derjeweiligen
Situation Notwendige und Richtige; es ist unmittelbar verständlich, selbst dann,
wenn Tiere in ihrem eingeschliffenen Verhalten, ihren Ritualen so tun müssen (oder
gar spielen), «als ob», um ihrem Gegenüber die intendierte Botschaftzu übermitteln
(wie Bateson am Beispiel des gespielten Kampfes der Hunde im Begrüssungsritual
erläutert). Unbewusstes und im Augenblickbildlich Bewusstes sindein ungebrochenes
Ganzes.

Ganz anders beim Menschen. Je komplexer das Problem, desto mehr ist der
Mensch darauf angewiesen, im Denken, im Bewusstsein eine Lösung zu finden.
Glückt ihm die Lösung, wird er das neu gefundene Verhalten so lange einüben, bis
er die Lösung «ohne zu denken», also gewohnheitsmässig reproduzieren kann.
Damit sinkt aber der ganze Lösungsvorgang als automatisierte Reaktion ins
Unbewusste ab, ist also in einer äusserlich, d.h. im visuellen Schema völlig anders
gearteten, grundsätzlich aber gleichen Situation nicht mehr greifbar. Es kommtdaher
darauf an, die Lösung im Bewusstsein zu halten. Genau an diesem Punkt werden die
nicht ans Wort gebundenen Künste wichtig. Sie verankern ins Unbewusste
abgesunkene Inhalte im Bewusstsein, halten sie in greifbarer Nähe.

Die Perspektive bisheriger psychoanalytischer Deutung von Traum-und
Kunstformen ist nach Bateson verkehrt; Das Unter-/Un-/Nicht-Bewusste istTeil der Natur,
nicht vergessene oder verdrängte Lebensgeschichte oder Kultur. Träume sprechen
bildhaft über das Unbewusste, nicht aus dem Unbewussten.

«Kunst wird so zum Unterfangen (zwischen Künstler und Publikum), sich über
Erscheinungsform und Wesen des Unbewussten zu unterhalten » (nach dem engl.
Originalzitat bei Bateson 1973a: 242).

Unveränderte, also vollkommene Wiedergabe der Natur ist nach Bateson sinnlos

- je gekonnter in ihrer Form sie glückt, desto mehr trifft dies zu, denn sie ist ohne
Relevanz für das Bewusstsein. Erst die gestalteten Abweichungen enthalten die
Mitteilungen, auf die es ankommt. Kunst ist in der Lage, Bedeutung zum Ausdruck
zu bringen und damit Inhalte zu vermitteln, weil visuell lesbare Muster vom Künstler

52 Bateson (1973a), gleichzeitig abgedruckt in G. Bateson (1973b: 101-125).
53 Ob das von Aldous Huxley übernommene «grace» mit Vollkommenheit (als Ausdruck

transzendentaler Gnade), (vollkommener physischer) Anmut, oder (von Dankbarkeit
erfüllter) Gewissheitzu übersetzen sei, wäre zu überlegen, vgl .TheOxfordEnglish Dictionary 6

(1989: 718-720) für das weite Bedeutungsfeld. Marianne König (Bern, mündliche Mitteilung,

21.10.89) hat sich unter Hinweis auf Kleists Abhandlung über das Marionetten-
Theater für «Anmut» entschieden. Kleist (1910: 221,225f.) spricht in der Tat von der die
bewusstseins-lose unbelebte Materie (den «Gliedermann») mit Gott und seinem unendlichem

Bewusstsein verbindenden Anmut, Grazie. - Meiner Ansicht nach müsste die
deutsche Bezeichnung 'Anmut' im Text von Bateson zu sehr die Vorstellung erwecken, alle
natürlichen Lebensformen seien an sich und aus sich heraus «schön». -Zu vermuten bleibt,
B ateson habe den Begriffganz bewusst und beispielhaft in seiner Mehrdeutigkeit belassen,

zu der ja neben der Anmut im Sinne anziehender physischer (naturgegebener) Schönheit
auch die transzendentale Vollkommenheit gehört; für diese Interpretation sprächen
biographisch die Überlagerungen im Denken von Bateson durch Prägungen sowohl aus
naturwissenschaftlichen wie auch aus liberal-theologischen Umfeldern seiner Vorfahren,
vgl. David Lipset (1982: 3-41).

54



so lange verdichtet werden, bis sie in eine feste Form, einen Stil, eingebunden sind.
Es ist die völlige Beherrschung der Formungsprozesse, das technische Können, das
den Künstler in die Lage versetzt, neue Inhalte durch die Wahl neuer Formen bewusst
zu machen. Gleichzeitig bedroht genau das vervollkommnete technische Können die
Ausdrucksfähigkeit des Künstlers: er erliegt leicht der Bequemlichkeit, Formen zu
reproduzieren, ohne dabei zu denken.

Die Stilisierung der Formen schafft somit nach Bateson zwar die Voraussetzungen
dafür, dass Hervorbringer und Empfänger den Kontakt aufnehmen und Botschaften
transportieren können, sie stellt aber nicht sicher, dass eine Entzifferung auch
tatsächlich stattfinden kann. Dieselbe Zeichenkombination kann dazu dienen, mehrere

Inhalte aufunterschiedlichen Ebenen gleichzeitig zu vermitteln. Es istgerade die
Aufgabe des Künstlers, mit seinen Mitteln innerlich Zusammenhängendes, aber
scheinbar Gegensätzliches im Bewusstsein zu verankern. Bateson sieht diese
Aufgabe des Künstlers insbesondere in den Bereichen ausserhalb der gesprochenen und
geschriebenen Sprache, denn: «If I could say it, I would not dance it», soil die
Tänzerin Isadora Duncan gesagt haben. So sind denn die Bilder aller Art heute das

erste Medium der Künstler.
Die weiteren Ausführungen von Bateson zu materiell vorliegenden Kunstwerken

sind wenig ausführlich.54 Immerhin ergeben sich einige Hinweise. Die Strukturierung
der Zeichenkombinationen kann in ganz unterschiedlicher Weise erfolgen; nicht
selten geschieht sie unter Anwendung eines der möglichen Symmetrieprinzipien
oder auch durch das Einführen von ideellen Primärbildern wie Kreis, Kante, Spirale,
Dreieck; auch letztere können auf der Ebene der Bildstrukturen versteckt werden -
wie das ja auch im Falle eines anderen Prinzips der Bildordnung, bei der (europäischen)

Zentralperspektive, geschieht - betrachtet man Bilder der letztgenannten Art
für einmal nach dem Masstab nicht-europäischer Sehkonventionen. Im Ergebnis
helfen die auf verschiedensten Wegen erreichten Mehrdeutigkeiten mit, Gegensätze
im Inhalt der Botschaften sowohl auszudrücken als auch zu überwinden.

Der Grundgedanke von Bateson ist, dass die im Gang der abendländischen
Entwicklungen von Technik und Kunst angestrebte Eliminierung dieser intendierten
Mehrdeutigkeiten zu Konflikten geführt hat, die das Überleben bedrohen. Aufgabe
des Künstlers, der Kunst und ihrer Kritik - auch der wissenschaftlich fundierten -
wäre es demnach, diese Mehrdeutigkeit zurückzugewinnen. Ohne Kenntnis der
Funktionen und Mittel von Stil als der festen, technisch beherrschten und durch
stetige Veränderung im Bewusstsein gehaltenen Form ist diese Aufgabe nicht zu
lösen. Der Stil ist es, der die Bilder, die wesentliche Botschaften enthalten, am Leben
erhält.

Der erweiterte Stilbegriff

Versuchen wir, aus den drei besprochenen Denkansätzen - erstens dem einer
erweiterten, emische Aspekte berücksichtigenden Topologie, zweitens dem aufeine
Bestimmung des weltanschaulich begründeten Anteils an geregelten Formen zielenden

Kanon-Verständnis und drittens dem Interesse an stilisierten Formen um ihrer

54 Bateson (1973a: 250-255) beschränkt sich auf die Auslegung einer einzigen balinesischen
Malerei.

55



in der Wandlungsfähigkeit wurzelnden Fähigkeit willen, Aussagen im Bewusstsein
zu halten - das Gemeinsame, das zu einer neu begründeten Anwendung des

Stilbegriffs Hinführende zu gewinnen.
In einem ganzheitlichen Denken, wie es dem Ansatz von Bateson zugrundeliegt,

gewinnt Stil als künstlerischer Anteil an der Gestaltung von inhaltlich wesentlichen
Formen eine existentielle Bedeutung. Mit dem Mittel des sich wandelnden Stils
werden in Bilder eingebettete, sozial relevante Botschaften einer Gesellschaft wach
gehalten, d.h. im Bewusstsein der Individuen verankert. Gegenüber dem zu
sprechenden Text, der im Untersuchungsbereich der Ethnologie meist ohne Stützung
durch die Schrift zu memorieren ist, weist das Bild den Vorzug auf, die Einheit des
Ganzen in der sozial notwendigerweise vielfältigen und mehrdeutigen Realität
eindringlicher veranschaulichen zu können.

Für jede untersuchte Kultur wäre demnach der formal konventionalisierte
Ausdruck in Bildern aufseinen Anteil an Stil zu untersuchen. Indem wir aus dem Kontext
inhaltlich bestimmte, also ikonographisch erfasste Bilder durch die begriffliche
Brille von «Stil» und «Kanon» betrachten, beginnen wir, ihren Charakter als
Kunstwerk oder Kunstprozess einerseits bzw. als Instrument der Ideologie anderseits
zu verstehen.

Die Methoden der Erfassung von Stil in diesem umfassenden Sinne setzen ein
behutsames Vorgehen voraus. Die begriffliche Zange aus den Elementen «etisch»
für das deskriptive Sezieren bzw. «emisch» für das scharfsinnige Erschliessen der
Spielregeln aufgrund authentischer Aussagen erweist sich im Zugriff auf Stil und
Kanon aus naheliegenden Gründen als zu wenig präzis. Denn im Fall der emischen
Sichtweise taucht wie immer die Schwierigkeit auf, zwischen Normen, die - von
oben oder aussen, sagen wir von der Gesellschaft oder von deren herrschendem
Teil - eingeprägt werden, und solchen, die - von innen heraus, sozusagen von
unten -angestrebt werden, zu unterscheiden. Die Abgrenzung von Kanon gegenüber
Stil erlaubt es zwar, die von oben/aussen gesetzten Normen begrifflich zu bestimmen.

Stil kann aber auch normativ wirken aus einer inneren Folgerichtigkeit heraus,
aus einer intendierten Ordnung, die nur die geregelte Kommunikation, also sich
selbst zum Ziel hat.

Wie am Beispiel der Rindenmalereien aus Amhem-Land in Nord-Australien zu
zeigen wäre, hat sich die Schraffierung der Flächen bei den Malern dieser australischen

Region in den letzten dreissig Jahren offensichtlich aus Gründen innerer
Konsequenz weiter ausgebreitet.55 Ist dieses Merkmal nun Teil eines (Makro-)Stils
von Nord-Australien oder gar eines Nationalstils der Aborigines Australiens? Gibt

55 Anlässlich der grossen Ausstellung von 1989 aus Beständen der Australian National
Gallery ofArt in Canberra wurde einerheblicher Stilwandel für dieZeit zwischen 1960 und
1989 sichtbar, z.T. auch in den Werken desselben Künstlerindividuums (vgl. Caruana 1989,
Kupka 1972, Morphy 1981 Auf den ersten Blick entstand der Eindruck, die Bilder hätten
an Ausdruckskraft verloren und seien irgendwie flacher geworden, vermutlich aus Gründen,

die im gesellschaftlichen Umfeld zu suchen wären. Ein genaueres Hinsehen ergab
allerdings dreierlei:
Erstens, das Verfahren, Flächen durch eine feine im Winkel zueinander oder kreuzweise
angelegte Schraffur aufzuwerten - die heutigen Maler sehen darin ein direktes Aufladen
des Bildes mit spiritueller Kraftsubstanz, das Bild wird so auch materiell zum Ausdruck der
«Traumzeit» -, hat sich in Arnhemland von Ost nach West ausgebreitet. Die Bildsprache

56



es derartige Makrostile entweder als deskriptiv festgehaltene oder als normativ
erschlossene Grössen überhaupt? Oder können wir einen zugehörigen Kanon in der
Überlieferung erkennen und in seiner gegenwärtigen Wirksamkeit bestimmen?

Das oben bereits erwähnte Begriffspaar «Tendenz und Realisierungsform» (S. 48)
mag hier weiterhelfen. Vereinfachend lässtsich die Tendenz als die vom Betrachter
(dem einheimischen wie dem aussenstehenden) erkannte und in ihrer Vorläufigkeit
definierte Strukturidee, die Realisierungsform als die manifeste Verwirklichung von
erst teilweise aufgedeckten Intentionen auffassen. Realisierungsformen zur selben
Tendenz können sehr vielfältig sein und lassen sich unter Umständen in Gruppen
gliedern.56Wiewohl alsErgebnis einer gründlichen UntersuchungdieFormulierungen
für Kanon und Tendenz als Strukturprinzip sich weitgehend entsprechen sollten, ist
das Ziel ersterreicht, wenn auch alle Realisierungsformen unter dem Aspektdes Stils

ist in diesem Masse über alte regionale Grenzen hinweg in der wahrnehmbaren Form
einheitlicher geworden.
Zweitens, diese Vereinheitlichung wird dadurch unterstrichen, dass alle Maler heute als
Weiss dieselben, stärker leuchtenden und einheitlicher wirkenden Pigmente zu verwenden
scheinen. Wo früher geschabte weisse Kreide bzw. feiner Kalk oder feine Tonerde
unterschiedlichen lokalen Ursprungs mit unterschiedlich starken Beimengungen (bzw.
natürlichenBeimischungen) von rotem Ocker verwendet wurden, dominiert heute das reine
Weiss von Kaolinit (volkstümlich meist als Pfeifenton bezeichnet), das überdies aus einer
einheitlichen Quelle kommen könnte. Selbst bei gleichbleibender individueller
Maltechnik und bei Verwendung gleichbleibender Bildmuster entsteht der Eindruck eines
veränderten, im vorliegenden Fall wegen des Zurücktretens der nicht-weissen Teile als
«verflacht» empfundenen Stils.
Drittens, die Wahrnehmung des Betrachters wird wesentlich mitbestimmt durch die
Qualität des Bildträgers. Die z.T. weniger sorgfältig gemalten Bilder auf den konvexen
Flächen der Baumstämme erschienen beim Augenschein in der Ausstellung als lebendiger,
verglichen mit den an sich besseren Formen auf den oft konkav sich werfenden
Eukalyptusrinden, deren Oberfläche ebenso glatt ist wie die der geschälten Bäume. Setzt
man das ethnologische Wissen dazu, dass mindestens ein Teil der gemalten Bilder bei
Initiationen nicht nur zur Unterweisung auf den Rindentafeln, aus denen die Wand der
Initiationshütte bestand, sondern auch zeichenhaft auf dem Oberkörper der Initianden
angebracht worden ist, so wird der den Besucher der Ausstellung überraschende Unterschied
in der unmittelbaren Wirksamkeit der Bilder verständlich.
Wir erleben an dieser Beispielreihe die Wirksamkeit von Stil auf verschiedenen Ebenen:
auf derjenigen des Ausdrucks seitens der Urheber in ihrem gesellschaftlichen und religiösen

Umfeld, dann auf derjenigen der Prägung bzw. Begrenzung durch die zum Formen
eingesetzten Geräte bzw. Materialien und schliesslich auf derjenigen der Wahrnehmung
seitens des näheren oder ferneren Betrachters.
Ich danke Margaret Tuckson, Wahroonga N.S.W., dafür, dass sie bei unserem gemeinsamen

Besuch in der Ausstellung im August 1989 mit ihren exakten Beobachtungen und
Kenntnissen den Anstoss zu einer Neuformulierung meines Verständnisses von Stil
gegeben hat.

56 Kaufmann (1972:64-68), ausgehend von den aufdie Erfassung von Strukturen gerichteten
Gedankengängen von A. Leroi-Gourhan, A. und K. Bühler-Oppenheim sowie C. Lévi-
Strauss. Das Begriffspaar umschreibt eine Bewertung der Erscheinungsformen von
verschiedenen einander entgegengesetzten Gesichtspunkten her: einmal von einem affektiven,
dann von einem abwägend-notativen oder aber in der Richtung von innen nach aussen
beziehungsweise von aussen nach innen.

57



auf ihnen zugrundeliegende, möglicherweise nirgends formulierte Tendenzen hin
ausgeleuchtet worden sind. An die Stelle eines umfassenden, aber notwendigerweise
unpräzis verallgemeinernden Konstruktes wie «Nationalstil», «Zeitstil»,
«Stammesstil» tritt eine Gruppe von Teilkonstrukten, die sich näher am Ausgangsmaterial

befinden. Gemeinsamkeiten werden so im ganzen weniger postuliert als aus
der Untersuchung abgeleitet.

Die am Material aus Nord-Australien gestellten Fragen wären demnach sehr
unterschiedlich zu beantworten. Eine sorgfältige Erhebung des Bestandes an
einheimischer Malerei Australiens lässt keine umgreifende Definition von strukturellen
Gemeinsamkeiten zu, die auf alle bekannt gewordenen Malerei-Formen aus
unterschiedlichen Epochen passen würde.57 Im umfassenden Sinne von einem einheitlich
bestimmten nordaustralischen Stil oder einem Stil der Aborigines zu sprechen,
entbehrt somit der empirischen Grundlage. Die Ausbreitung der Schraffuren lässt
sich andererseits sehr wohl als signifikanter Wandel, nämlich als Ausdruck von neu
ins Bewusstsein der Maler gerückten weltanschaulichen Gemeinsamkeiten verstehen.

Angesichts der vielfältigen Bedrohungen durch die Industriegesellschaft ist es
wichtiger geworden, unter den Aborigines das Gemeinsame und nicht das Besondere,

nur der eigenen sozialen Gruppe Zugehörige zu betonen.

Stil und ästhetische Wertsetzungen

Je nach Forschungs- und Untersuchungssituation, in der wir die Benennung «Stil»
im weiteren Sinne anwenden, nehmen wir auf recht unterschiedliche Erscheinungen
und/oder kulturelle Prozesse Bezug. Wir dürfen als Resultat bisherigen
kunstwissenschaftlichen Erkennens festhalten, dass «Stil» aus heutiger Sicht nicht mehr
ein Tendieren zu einem transkulturellen, überzeitlichen Grazil-Gefälligen, zu einem
Schönen einheitlichen Aussehens implizieren kann. Es gibt keinen
allgemeinverbindlichen, universalen Kanon, der in jedem Stil enthalten sein könnte. Die
menschliche Schönheit hat daher im Bewusstsein der Menschheit viele Gesichter,
selbst dann, wenn die allen Bewertungen zugrundeliegenden, auf der Erinnerung an
Grunderfahrungen beruhenden Primärbilder des attraktiven Körpers - ob des
weiblichen oder des männlichen, ist von sekundärer Bedeutung -, der glatten Haut, der
richtigen Proportion, des geschmeidigen Gangs, der kraftvollen Bewegung, des

grazilen Schwungs und so weiter innerhalb der Spielbreiten des homo sapienssapiens
letztlich nicht allzu weit auseinander zu liegen scheinen. Die Wertungen betonen die
Unterschiede und verknüpfen sie mit jeweils anderen Inhalten.

Während die Griechen, insbesondere des 6.- 4. Jhs. v. Chr., das Göttliche im
Idealbild der individualisierten menschlichen Erscheinung als eine vollkommene
Verwirklichung von Natur erfasst und damit die europäischen Idealvorstellungen
von «schön» und «schrecklich» nachhaltig geprägt haben, sind aus der unterschiedlichen

Sicht anderer Kulturen abweichende Wertsetzungen bekannt. Dort sieht das
Bild des göttlich Schönen (wie auch des Schrecklichen) gezwungenermassen anders

57 Ucko (1977), Maynard (1979), Morphy (1981); es gibt somit selbst im seit Jahrtausenden
isolierten Australien keine kulturellen Wesenskeme, die, als homologe Strukturtendenzen
verstanden, stets gleiche Bilder erzeugt hätten.

58



aus. Die Meinung der griechischen Klassik wurde im übrigen bereits in späteren
Epochen der europäischen Geschichte relativiert. Das Ideal irdischer menschlicher
Schönheit mag sich daher (oder mag sich auch nicht) in der Nähe der antiken
Kategorien bewegen -die höhere, göttliche Ebene bleibt in unserem Zusammenhang
die ausschlaggebende. Die kulturgebundenen Vorstellungen von dem, was sich für
die Darstellung von Göttern beziehungsweise von Menschen ziemt, können somit zu
deutlich voneinander abweichenden Bildauffassungen führen. Darstellungen, die,
für sich genommen, beispielsweise ein geschnitztes Maskengesicht, eher statisch
wirken, können u.U. mitten im Lebensstrom eines Rituals stehen und aus diesem
bzw. durch diesen ihr Leben schöpfen oderLeben aussenden. Unsere Charakterisierung
als «statisch» etc. zielt in einem solchen Fall am Wesentlichen vorbei.

In jedem Fall bewegen wir uns mit diesen Beurteilungen im Gelände der
kulturspezifischen Ästhetik. Ohne Kenntnis der einer Kultur oder Gesellschaft eigenen
Ästhetik wird es uns kaum gelingen, die Stilprinzipien der unter diesen Bedingungen
hervorgebrachten Kunst zu bestimmen.

Die Bestimmung des Kunststils (oder der Kunststile) einer Kultur setzt somit
voraus, dass wir uns über die der betreffenden Gesellschaft eigene Verarbeitung von
bildhaften Grunderfahrungen, d.h. über ihren Umgang mit Primärbildem Klarheit zu
verschaffen versuchen.58 Im Hinblick auf den Anteil von weltanschaulichen Vorgaben

oder Normen, d.h. von Kanon an den Erscheinungsformen der Kunst, ist es
unerlässlich, dass wir im weiteren versuchen, diesen Umgang mit Primärbildem
genauer einzugrenzen: auf der einen Seite stehen, wie bei der Einführung des

Bildbegriffs erläutert, die Vorgänge, die sich in unserem Gehirn bei der visuellen
Speicherung und Verarbeitung abspielen - dazu gehören Drehungen um Symmetrieachsen

und -punkte, Ergänzungen und andere Prozesse wie Dehnungen und
Verzerrungen; aufder anderen Seite sagen die gestalteten Bilder, wie von Bateson betont,
viel über die Scheidung in wichtige und unwichtige Erfahrungen aus, d.h. in das, was
im ursprünglichen Sinn merk-würdig, und das, was belanglos ist.

Stilpotential und Kanon

An diesem Punkt ist auch auf das oben eingeführte Begriffspaar von Stil und Kanon
näher einzugehen und sein Erkenntnis-Potential für ethnologische Untersuchungen
zu prüfen. Wenn «Kanon» die festgelegte, ihrem Wesen nach auf Dauer angelegte
Norm künstlerischer Bildform, die Art und Weise der Übermittlung einer Botschaft

58 Vgl. bei den Mende in Sierra Leone die Gegenüberstellung einerseits des einen weiblichen
Maskentyps der Sande-Gesellschaft, d.h. der schwarzen Sowo-Helmmaske und der vier
Maskentypen des Poro-Geheimbundes bzw. innerhalbder Sande-Gesellschaft die Abgrenzung

von Weiss als der positiv bewerteten Farbe der Sande-Gesellschaft von Schwarz als
der Auszeichnung weiblicher körperlicher und spiritueller Schönheit gemäss dem Sande-
Kanon: «All these refractions and reflections of language and image bind together the key
Mende concepts of beauty and spirituality. The black stone taken from deep, cold waters,
the black mask coming to earth from an aquatic heaven, a black-skinned girl emerging from
her bath in a stream - all are blended into a Sande Sowo, the magical being that comes
dancing into the village. When you have seen Sowo you have seen the depths and the

perfection of all that is blackness» (Boone 1986: 238; vgl. 1986: 18ff., 87-144).

59



meint, so kann - bezogen auf die jeweils kodierten Normen - deren Einhaltung am
einzelnen Werk überprüft werden. Die Antwort müsste dann mit «richtig» oder
einem Äquivalent gegeben werden können; «schön» jedenfalls wäre als Antwort
weniger zu erwarten. Genau dies ist die Situation, die in vielen ethnographischen
Quellen beschrieben wird. «Richtig», «korrekt», aber auch «kraftvoll, von (religiöser)

Krafterfüllt» lautendiezur Hervorhebung derQualität eingesetzten Vokabeln ,59

Wenn am gedachten Pol «Stil» dagegen der Wandel der Übermittlungs-Form
durch Kreativität, die Intensität des Ausdrucks, die Bewertung der gestalteten Form
angesiedelt wird, dann passen die aus Feldforschungsberichten bekannten Antworten

wie «sein (des Autors) Einfall», «gut», «glänzend», «wunderbar», «virtuos» u.a.
bestens dazu.60

Stimmt die an den speziellen Verhältnissen Alt-Ägyptens formulierte Theorie von
Assmann, so hätten wir es eigentlich im Bereich der aussereuropäischen Kunst
ausserhalb der komplexen geschichteten Gesellschaften Asiens und Alt-Amerikas

59 Léopold Sédar Senghor schrieb schon 1956/57 (zitiert nach Benzing 1978: 64): «Die
Wahrheit ist die, dass der Negro-Afrikaner die Schönheit mit der Qualität, vor allem mit
der Wirkungskraft gleichsetzt So werden zum Beispiel in Wolof, Senegal, die Wörter tär
und rafet, Schönheit vtndschön, vor allem aufMenschen angewandt. Handeltes sich jedoch
um Kunstwerke, benutzt das Wolof die Eigenschaftswörter dyêka, yèm, mat, die ich
übersetze mit: was entspricht, was gemäss ist, was -vollendet. Es handelt sich also um
funktionelle Schönheit. Eine Maske, einGedicht ist dann schön, wenn das Kunstwerk beim
Publikum die gewünschte Emotion hervorruft: Traurigkeit, Freude, Heiterkeit oder
Schrecken.»

60 Die Beispiele bei Thompson (1974:47ff., 117ff., insbes. Anm. 1, sowie 251 -275) verdeut¬
lichen die Unterscheidung für die westafrikanische Kunst: Haltung und Gesten werden auf
göttliche Vorbilder zurückgeführt. Was im gestalteten Bild (ob in einer Skulptur oder in
menschlichen Tanzbewegungen) zur Darstellung kommt, mag daher sowohl in Bezug auf
Korrektheit als auch auf Schönheit beurteilt werden; vgl. dazu Thompson (1973: 56), wo
er allerdings alle Idealvorstellungen der Yoruba vom Guten und Schönen zum Kanon ihrer
Kunst rechnet. Der bedeutendste Wert im Kanon der Yoruba ist «mystic coolness (itutu)»,
auch als «gentleness of character» umschrieben. Darin vereinigen sich eine rituelle und
eine ästhetische Komponente. Dieser Wert ist selbst in der Kunst der ehemals versklavten
Yoruba in Amerikanoch wirksam (Thompson 1983:12-16). - E. Fischer erläutert, wie die
Dan in Liberia zwischen dem Auftritt von dean-Masken, die «lieblich, feminin, schön»
sind, und von «männlich grotesken» ba- bzw. bu-Masken sowie den «grossen, furcht-
einflössend imposanten» g le wa-Masken unterscheiden. Bei den ersteren, die als Mittler
zwischen dem Dorf und dem Beschneidungslager agieren, kommt es auf die Nähe
körperlich und insbesondere physiognomisch gesehenen Ideal weiblicher Schönheit an
(Fischer und Himmelheber 1976: 31 ff., insbes. 34). - Die Mende beurteilen nach S. Boone
die weiblichen Helmmasken nach acht Kriterien; diejenigen sowo-wui, die nicht nur
«korrekt, leicht zu tragen, schwarz glänzend, glatt, ebenmässig, klar geformt, frisch»,
sondern auch «fein» gestaltet sind, bezeugen übermenschliche Hilfe an den Schnitzer
(Boone 1986: 157-161) — K. Ezra(1986: 10-13) berichtet über positive Bewertungen des

Blickfang-Aspekts bestimmter Bamana-Figuren. - Gemäss A. Forge (1979: 280, 284ff.
sowie 1973) gewichten nicht nur die Abelam (und andere Gesellschaften Melanesiens)
eher die Richtigkeit als die Schönheit: «(...) the actual aesthetic of any culture will be very
closely linked to the prescriptions of correctness in terms of the style and ideas of power».
Weniger wichtig als die Botschaft selbst und als die Kenntnis der Grammatik ihrer
Formensprache ist somit nach Forge die Beherrschung der Darstellungsprozesse.

60



(und möglicherweise auch dort) gar nicht mit Stilphänomenen, sondern mit solchen
des Kanon im weiteren Sinne zu tun - eine verblüffende Feststellung.

Ist sie berechtigt? Zweifellos nicht, sofern wir bloss mit einem Entweder-Oder
«Kanon» anstelle von «weltanschaulich bestimmtem, in derErinnerung verankertem
'Stil'» setzen würden. Doch wir gewinnen ein klareres Bild, wenn wir versuchen, den

Aspekt der kanonischen Bestimmung einer Kunst getrennt vom Aspekt ihres
stilistischen Eigenlebens zu erfassen. Es wird, so meine ich, mit diesem begrifflichen
Werkzeug leichter, das Nebeneinander ganz verschiedener Formfindungsreihen in
derselben Kultur zu verstehen. Es empfiehlt sich daher wohl, für das umfassende
Begriffsfeld die Benennung «Stil» beizubehalten, die engere Fassung dagegen von
nun an als «Stilpotential» zu kennzeichnen.61

Beispiele

Unternehmen wir zur Illustrierung den Versuch einer solchen doppelten Bestimmung

am Beispiel der Kunst sowohl der Iatmul (und ihrer Nachbarn, der Sawos) wie
auch der Kwoma, zweier ethnischer Gruppen im Sepik-Gebiet von Papua-Neugui-
nea, die sich in den äusseren Formen ihrer künstlerischen Produkte deutlich voneinander

unterscheiden.
Zum Kanon-Pol gehören die einheimischen ästhetischen Normen, die wir, soweit

sie uns nicht aus direkten Mitteilungen bekannt sind, aus den Primärbildern von
Menschen zu gewinnen suchen, wie sie uns in mündlichen Überlieferungen, in freien
Schilderungen oder in gelebten bzw. kommentierten Wertsetzungen in Alltag und
bei Festen begegnen.

Da wäre einmal der kräftige, gut gebaute Iatmul-Mann mit kräftigem Oberkörper
(ein erfolgreicher Paddler in seinem Einbaum), mit langgezogener, leicht gebogener
Nase in einem länglichen Gesicht Seine Haut ist straff und glatt, bei Festen wird sie,
in Anlehnung an alten Kriegerbrauch, oft geschwärzt. Bei den älteren Männern, in
denen das insbesondere mündlich übermittelte soziale und religiöse Wissen ruht und
die daher besonders angesehen sind, schwindet der Anteil fleischiger Fülle am
Gesamterscheinungsbild. Das auffallend häufig nur spärlich vorhandene Haupthaar

61 Einen ausgezeichneten Einstieg in diese Thematik vermittelt am Beispiel der figürlichen
Plastik der Bamana («Bambara») Kate Ezra (1986: 17-21). Neben weiblichen Figuren
«nyeleni», die die begehrenswerten Kennzeichen junger Frauen betonen, bilden die
ebenfalls weiblichen «sonkalani» S tabfiguren als Zeugen fürOpfer zugunsten der Initianden
einen anderen Typ; beide zusammen unterscheiden sich formal deutlich von stärker
individualisierten Figuren, männlichen und weiblichen - darunter solchen, die eine Mutter
mit ihrem Kind zeigen -, die bei jährlich wiederkehrenden Anlässen der Jo- und Gwan-
Ritualgemeinschaften ihre Rolle spielen (Ezra 1986: 23-38). Ezra zeigt aufgrund
ikonographischer Merkmale die Existenz mehrerer, auch inhaltlich zu unterscheidender
Typen auf, weist auf Zeugnisse einer bemerkenswerten Kontinuität über 300 bis 700 Jahre
hin (inkl. Tonfiguren als mögliche Vorläufer) und lässt in den abgebildeten Skulpturen die
Variationsbreite des Stilpotentials der Schnitzer aufscheinen. - Das Nebeneinander
unterschiedlicher Stilauffassungen bei den Iatmul und den Abelam hat schon A. Forge (1973)
beschäftigt. Er begnügt sich mit der Feststellung, dass der Anlass dazu in theologischen
Aussagen zu liegen scheine.

61



lässt die Schädelform deutlich hervortreten, am Körper in guter Haltung werden die
knochigen Grundformen bestimmend; die Haut wird schlaffer, ohne in Runzeln
überzugehen. Das Idealbild der Iatmul von der Frau weicht in der Gesamterscheinung

nur wenig von jenem des Mannes ab; Brüste und Hüften sollen voll sein.62

Für die Primärbilder von göttlichen Wesen (einschliesslich der auf Kommunikation

bedachten wafe/i-Geister) sind wiraufMerkmale ihreroftals tierförmig beschriebenen

hauptsächlichen Erscheinungsformen angewiesen. Die Einschränkung, dass
fast jederzeit auch Verwandlungen in die Gestalt von Menschen sowie in jene von
anderen ausgewählten Tieren möglich sind, macht die Vielfalt der Erscheinungsformen

derselben Wesenseinheit zu einem Grundmerkmal. Bei den Iatmul gehören
daher zur göttlichen Gestalt Körper, die die Merkmale verschiedener Tierarten und
des Menschen vereinen. Die Haut ist oft faltig oder sonstwie genarbt - wir denken
an Krokodilshaut -, geschuppt (Fischhaut) oder struppig (Balg des Kasuars oder
behaarte Schweinshaut) oder eineHülle wiedas feine Federkleiddes Paradiesvogels.
Deraussermenschliche Charakter äussert sich insbesondere in den Gesichtsformen,
die oft raffiniert aus verschiedenen Elementen zusammengesetzt sind. Bekannt ist
auch das Motiv der Verselbständigung des Kopfes und die Reduktion auf eine
Kombination von Gesicht und heraustretenden, durch Schuppenreihen noch weiter
dynamisierten Augen (Abb. 1).

Bei Menschen, die sich bei ihrem Tod im hohen Alter der Existenzform der
Vorfahren angenähert haben, ist nach Ansichtder Iatmul der Anteil der Knochen und
damit der männlichen Ahnenlinie hervorgehoben. An alten Männern (und Leichen)
scheint daher die Längenausdehnung gegenüber der Breite und Tiefe des Körpers
betont zu sein. Nach Ansicht der Iatmul stammen Blut und Fleisch von der
Mutterseite.

Betrachten wir nun die Bildwerke der Iatmul, wozu auch die Auftritte geschminkter
und geschmückter Figuranten bei Zeremonien und Festen gehören, so finden wir

- am Pol des Stilpotentials: auf Gebrauchsobjekten wie Aufhängehaken und
Gerätschaften, ganzfigurige Darstellungen individualisierter Ahnen, d.h. «grosser
Männer», als Vorfahren, auch in Verbindung mit Tierformen; hier ist der
variierende Reichtum an Formen offensichtlich Absicht, weil in individuellen
Abweichungen die Bedeutung liegt (Gesichtsbemalung); festzustellen ist aber auch ein
Aufblühen und Ausbreiten verselbständigtet,z.T. neuerFormen (Schildornamentik,
Speere);

- am Pol des Kanon: mythische Ahnen in übermenschlicher Gestalt, die theriomorphe
und anthropomorphe Elemente verbindet; Grundmuster der Darstellung, die sich
in wenig abgewandelter Form und beachtlicher Zahl an Hauspfosten, Giebelaufsätzen,

Giebelmasken, Schlitztrommeln und anderen Musikinstrumenten bzw.
Kultgeräten, an weiteren Vergegenwärtigungen der Urzeitkrokodile und anderer
Schöpfergestalten sowie an wafen-Masken wiederholen.

62 Die geraffte Darlegung der Verhältnisse bei den Iatmul beruht sowohl auf eigener
Feldforschung (1966 und 1972) wie auf einer Vielzahl von Quellen und Einsichten,
namentlich von F. Weiss in Morgenthaler, Weiss und Morgenthaler (1984), M. Stanek
(1982) sowie von M. und G. Schuster, M. Schindlbeck, J. Schmid, J. Wassmann u.a., die
in die Basler Sepik-Dokumentation eingeflossen sind (B. Obrist et al. 1984), vgl. Übersicht
in Kaufmann (1990).

62



Abb. 1: Zentraler Träger der Firstpfette eines ehemaligen Iatmul-Männerhauses im Dorf
Palimbai, mittlerer Sepik-Fluss, Papua-Neuguinea (Photo F. Weiss 1973).

Schon dieser erste Anwendungsversuch unseres Begriffspaares Stilpotential/Kanon
zeigt, dass wir erwartungsgemäss am Pol des Stilpotentials eher mit formal-ästhetischen

Bewertungen zu operieren und die dabei auftretenden Schwierigkeiten zu
überwinden haben, während die funktions-ästhetische Beurteilung am Kanon-Pol
eine eingehende Kenntnis von Weltanschauung und Ritualsystem voraussetzt.

Bei den Iatmul wird die Zuweisung im Einzelfall zusätzlich dadurch erschwert,
dass die recht zahlreichen menschlichen Ganzfiguren und die übermodellierten
Schädel eigentlich die Mitte des Stilfeldes besetzen. In ihnen fliessen die Darstellung
individualisierter Verstorbener und die Verkörperung von noch individuellen
Vorfahren oder schon zu einem Typ generalisierten Ahnen bewusst ineinander über.
Unter dem Gesichtspunkt der im Kanon erfassten Vorstellungskonzeption, des

63



Idealbildes, passiertalso Ähnliches wie in Griechenland bis zur Klassik: Mensch und
Gotterscheinen im gleichen Bild, denn der idealisierte Verstorbene unddie idealisierte
anthropomorphe Erscheinungsform göttlicher Gründerahnen sind identisch; sie
können nur um den Preis ihrer Auflösung voneinander getrennt werden. Obwohl
diese Grundhaltung aus verschiedenen Kulturen Ozeaniens bekannt ist, erreicht ihre
künsüerische Umsetzung bei den Iatmul und ihren unmittelbaren Nachbarn ein für
die Kunst Ozeaniens ausserordentliches Niveau, in Ozeanien einzig der Malanggankunst

Neuirlands vergleichbar.
So kommt es, dass uns in dieser Mitte des Feldes zahlreiche Darstellungen

bekannter und unbekannter Ahnen entgegentreten. Höhepunkte bilden zweifellos
die Vergegenwärtigungen ganz grosser Gründerahnen, die, obwohl genealogisch
schon recht weit von den Heutigen entfernt, doch namentlich bekannt sind und
aufgrund ihrer Wichtigkeit als Schöpfer der Lebensgrundlagen eine herausragende
Stellung einnehmen. Als Beispiele seien hierdereine der Dorfgründer von Angerman
(Abb. 2) sowie Moem vorgeführt, der sich in die Sagopalme und in die Sagostärke,
ein zentrales Nahrungsmittel und wichtiges Tauschgut, verwandelt hat (Abb. 3
und 4).

Am zweiten Beispiel, den Schnitzereien für die grossen Yamsfeste der Kwoma in
den Washkuk-Bergen nahe dem Sepik43, ist auf eine zusätzliche Unterscheidungsebene

aufmerksam zu machen, die wohl in allen ähnlich gelagerten Fällen zu
beachten wäre. Werke, die einem rituellen Zweck dienen, sollen die Anforderungen
des entsprechenden Kanons erfüllen. Tun sie dies, sind sie «richtig». Unter mehreren
Werken, die den Anforderungen genügen, werden von einheimischen Gewährsleuten

bessere, d.h. «kräftige, scharfe» (kw. hapangga, ou) oder «vollendete, schöne,
strahlend saubere» (kw.kepe)M von solchen unterschieden, die diese Qualitäten nicht
aufweisen. Das Kriterium der Kraft ist eher im Kontext religiöser Vorstellungen
wirksam, während das der Vollendung stärker im Zusammenhang der Beurteilung
von Sinneswahrnehmungen, also im ästhetischen Kontext zu sehen ist.

Mit anderen Worten, aus einer ganzen Anzahl von kanonisch richtigen Werken
können unter Umständen einige auch noch «vollendet», also schön sein. Dies trifft
aber bei weitem nicht in allen Fällen zu. Auch gilt die Umkehrung nicht allgemein
für alle Beispiele von vollendeten Werken. Soweit die als «vollendet» bewerteten
Gestaltungen nicht dem Ritualbereich angehören, sind sie nicht automatisch auch
kanonisch «richtig». Wir erhalten somit zwei Unterscheidungsebenen an jedem der
beiden Pole, also vier Möglichkeiten einheimischer Bewertung, deren Sinn unmittelbar

einzusehen ist.

63 Kaufmann (1968, 1979, 1983,1986); Newton (1971: 81-110); Bowden (1983a).
64 Bemerkenswert ist die Nähe zu kele, schwarz; ein «schöner» Tänzer/Krieger färbt sich

mindestens das Gesicht schwarz.

64



Abb. 2: Vergegenwärtigung eines Klanahnen, auf einem Zeremonialstuhl sitzend und zu-
gleichTeil dieses zur Ausstattung eines Männerhauses des Iatmul-Dorfes Angerman
gehörenden Gerätes, mittlerer Sepik-Fluss, Papua-Neuguinea; H. 158 cm, Museum
für Völkerkunde Basel (Vb 9403, Slg. F. Speiser 1930, Photo P. Homer).

65



Abb. 3: Moiem, der sich in die Sagopalme verwandelt hat und als wichtigste Gründergestalt
des Iatmul-Dorfes Kararau gilt; Kararau, mittlerer Sepik-Fluss, Papua-Neuguinea.
Darstellung in à jour-Technik als Teil eines malu-Bretts, aus Kararau, möglicherweise

Werk eines Sawos-Schnitzers; H. des Brettes 235 cm, Museum für Völkerkunde

B asel (Vb 2905, Slg. L. Eckert aus altem deutschem Besitz; Photo P. Horner).

66



Abb. 4: Kopf des Moiem auf einer awan-Maske, über einem Schädel modelliert; Kararau,
mittlerer Sepik-Fluss, Papua-Neuguinea; H. (Ausschnitt) 25 cm, Museum für
Völkerkunde Basel (Vb 21 714, Slg. A. Forge 1963, Photo P. Homer).

67



Hauptebene:

Pol Kanon
[Gestaltungsformen mit festem
Codewert, «Ritual»]

positive Bewertung als «richtig,
korrekt», auch «stark»

Pol Stilpotential [Stil im engeren
Sinne, Gestaltungsformen ohne
festen Codewert, «Kunst»]

positive Bewertung als «vollendet»

Zusatzebene:

Auswahl nach zusätzlichem
Referenzwert «Ritual» (Pol Kanon):

positive Bewertung als «vollendet»
und «ohne Zweckbestimmung» bzw.
«einfach so, dem Denken des Herstellers

entsprungen»

Auswahl nach zusätzlichem
Referenzwert «als ob Kunst» (Pol
Stilwandel):

positive Bewertung als «richtig» und
«vollendet»

Sollte diese Präzisierung des Feldes einheimischer Beurteilungsmöglichkeiten
nach ästhetischen und nach rituell-funktionalen Kriterien auch auf andere Beispiele
zutreffen - insbesondere auch auf solche aus afrikanischen, südostasiatischen oder
indianischen Kulturen -, wäre damit für eine vergleichende Betrachtung eine neue
methodische Basis gewonnen.65

Kehren wir noch einmal zu den Schnitzereien und den anderen Bildwerken für die
rituellen Feste der Kwoma zurück. Sie entsprechen keineswegs Idealbildern von der
menschlichen Gestalt grosser Männer oder Frauen (harpa ma bzw. harpa mima), wie
wir sie aus der verbalen Schilderung in Mythen erschliessen bzw. an anderen
Bildwerken, etwa Schnitzereien an einzelnen Männerhäusern, ablesen können.
Stellen wir uns aber- angepasst an die Sozialstruktur der Kwoma66 - die Frage, wie

65 Die Klärung dieser Frage kann im hier vorgegebenen Rahmen nicht geleistet werden; vgl.
Ezra (1986), Thompson (1983), Vogel (1979) bzw. Holm and Reid (1975).

66 Es besteht eine Abstammungsrechnung in der väterlichen Linie mit einer Terminologie
vom «Omaha»-Typus, vgl. Whiting (1941: 7ff.) und die Diskussion bei Bowden (1983b:
746-765) sowie Kaufmann (1986). Die einzelnen Abstammungslinien innerhalb der Patri-
Klane werden nach ihren charakteristischen Schlitztrommelsignalen benannt; sie
bewohnen mehr oder weniger zusammenhängende Weiler (aka- ma, «Häuser & Menschen»)
innerhalb einer der vier grossen Siedlungsgemeinschaften (heute «Dörfer», eigentlich
akakopa, «Häuser-ganz grosse/viele») der Kwoma. Für jedes Individuum bestehen neben
den durch die väterliche Abstammung bestimmten Beziehungen weitere intensive soziale

68



denn die Gründerahnen ausgesehen haben könnten bzw. wie sie gemäss dem uns
unbekannten Kwoma-Kanon aussehen müssten, so sind neben dem jederzeit
möglichen Bezug zur menschlichen Gestalt und im Unterschied zu den Iatmul keine
göttlichen Idealgestalten auszumachen, die über der Klan- oder gar Sippenebene
anzusiedeln wären. Am ehesten Hessen sich recht allgemeine bildliche Bezüge zu
Gesichtern und Körpergestalten allerArt-menschlichen und tierförmigen, z.B. zum
Fliegenden Hund, zum Kasuar und zu anderen Laufvögeln u.a.m. gehörenden, aber
auch pflanzenförmigen, z.B. auf die gemusterte Haut der Yamsknollen hinweisenden

- herstellen (Abb. 5,6,7).
Allerdings kann die Frage auch auf eine andere Ebene verschoben werden: Wie

sähe ein Bild von der Substanz der Vorfahren aus, in dem das Gemeinsame, über die
detaillierten Überlieferungen der einzelnen Klane Hinausgehende ausgedrücktwird?
Für das Auffinden einer Antwort kann wie folgt überlegt werden: da in der
männlichen Linie die Substanz der Knochen weitergegeben wird, müsste ein
verbindliches Bild davon diese Reduktion auf das Wesentliche sozusagen greifbar
machen (Abb. 8).

Betrachten wir die Schnitzwerke für die beiden sich ergänzenden Kultfeste der

yenama- bzw. /mnd/'amâ67-Ritualgemeinschaften unter diesem Gesichtswinkel, so
kommen wir zu einer neuen Lesart der gemeinsamen Grundform wie auch der
unterscheidenden Ausstattung bei Kultfesten und der den einheimischen Gewährsleuten

so wichtigen individuellen Namengebung. Das geschnitzte Bild vergegenwärtigt

die Substanz der sikilawas-Ahnen: so zeigen die yena-Köpfe ein Ahnen-
Gesicht, auf die Knochen reduziert - und dabei doch mehr als einen einfachen
menschlichen Schädel. Die Deutung dieser Form als gemeinsame Ahnen-Substanz
wird zusätzlich unterstrichen durch die angeschnitzten Knochendolche auf der
Rückseite und nicht zuletzt auch durch den Stab, mit dessen Hilfe die Köpfe auf den
Kultaltar aufgebunden werden können. Auf der nächst spezifischeren Ebene verweisen

geschnitzte Attribute wie der herzförmige Mund oder die heraushängende Zunge
aufdie regionale Herkunft der Schnitzform, wenn nicht des Gegenstandes selbst. Erst
Bemalung und Schmuck verleihen aber zusammen mit dem Namen dem Werk jenen
individualisierten Charakter, den jede der Schnitzereien-es sindaufeinemyena-Altar
zwischen fünf und fünfzehn - als identitätsstiftende Verbildlichung des von den
einzelnen Ritualveranstaltern geforderten Beitrages zum Gelingen des Ganzen
notwendigerweise haben muss.

Bezüge zur Abstammungsgruppe der eigenen Mutter und zu deren Verwandten in väterlicher

Linie. Diesen Beziehungen wird bei verschiedenen Gelegenheiten (wie Heirat und
Tod) in zeremoniellen Tauschhandlungen bildlicher Ausdruck verliehen. Über die
Dorfgrenzen hinweg besteht aufgrund der mündlichen Überlieferung über Geschehnisse in der
mythischen Urzeit ein meistens eher lockerer Zusammenhang zwischen Patri-Klanen
gleichen Namens bzw. gleich geglaubten Ursprungs .Dieses Zusammengehörigkeitsgefühl
im Sippenverband war im traditionellen System von überdörflichen Ritual- und
Initiationsgemeinschaften wichtiger als im Alltagsleben, zu dem auch kriegerische
Auseinandersetzungen zwischen Kwoma-Dörfern gehört haben. Anders als bei den Iatmul ist
keine durchgehende Teilung in Zeremonialhälften und eine daraus abgeleitete Zuteilung
der einzelnen Klane zu solchen sich bekämpfenden und zugleich sich ergänzenden Welt-
Hälften festzustellen.

67 Die linguistisch korrekte Schreibweise wäre mindp.

69



Abb. 5

Kopfdarstellung für rituelle Verwendung,

aus gebranntem Ton, gefässar-
tig aufgebaut und verziert; vergegenwärtigt

einenmärtnlichenWassergeist
mit seinen Kindern, der beim Fischen
hilft; Kwoma-Dorf Tanngwinsham,
Arbeit des Töpfers Waswai-andu,
Washkuk-Hügelland, Papua-Neu-
guinea; H. 36.5 cm, Museum für
Völkerkunde Basel (Vb 22550, Slg.
C. Kaufmann 1966).

Abb. 6:

Kopfdarstellung für zeremonielle
Verwendung im Yamskult, Teil der
yena-Gmppe.\ auf der Rückseite
angeschnitzte Knochendolche; Kwoma-
Dorf Meno-Saserman, Washkuk-
Hügelland, Papua-Neuguinea; H. 172

cm, Museum für Völkerkunde Basel
(Vb 22354, Slg. M. Schuster/C.
Kaufmann 1966).

70



Abb. 7: Idealporträts von mythischen Vorfahren, die das menschliche Mass überragen,
aufgestellt vor dem Gebäude des Distriktrates in Ambunti, das einem besonders
reich ausgestatteten traditionellen Kulthaus der Kwoma-Männernachgebaut wurde;
Kwoma-, Nukuma- und Manambu-Schnitzer, Sepik-Gebiet, Papua-Neuguinea (Photo
C. Kaufmann 1973).

Abb. 8:
Waffe und Bild in einem: Knochendolch

der bei den Kwoma im
Washkuk-Hügelland üblichen Art,
aus einem menschlichen
Oberschenkelknochen; bei den Kwoma früher
von einflussreichen Männern auch
als Nackenschmuck getragen; erworben

im Iatmul-DorfTimbunke, mittlerer

Sepik-Fluss, Papua-Neuguinea;
H. 36 cm, Museum für Völkerkunde
Basel (Vb 15818, Slg. A. Bühler 1959,
Photo P. Horner).

71



Im Verlauf des Kultfestes wird diese Verbildlichung der Substanz noch
weitergeführt, indem dem väterlichenElement, den «Knochen», auch noch das mütterliche
Element- das was nach einheimischer Auffassung zu «Saft und Fleisch» im weiteren
Sinne gehört- beigefügt wird: Die zentrale Verdickung am Mast unter dem zentralen
yena-Gesicht erinnert an das Ei (aus väterlicher Schale und mütterlichem Inhalt) des
Ritualbegründers, des Grossfusshuhns, die Altarfläche wird mit Netztaschen - dem
weiblichen Traggerät68, Ur-Kleidungsstück69 und Symbol von Wachstum und
Fruchtbarkeit - zugedeckt, im Innern und am Fuss des Altars werden Yamsknollen,
für Kwoma die personifizierten «Mütter und Kinder», zusammen mit anderen
Erntegütern wie den Kokosnüssen gestapelt. Das kreisförmige Umtanzen des Altars
durch alle Festteilnehmer und weitere Einzelabläufe im Ritual unterstreichen den
Charakter der Gesichter als der gemeinsamen, alle Linien, Klane und Sippen
verbindenden Ahnen-Substanz.

Für das mindja-KxMest kann im grossen und ganzen dieselbe Deutung gelten.
Allerdings nehmen dort, wiederum festgebunden auf einem Altar, jeweils nur zwei
Schnitzereien an einem Fest teil. Die Verschränkung der Bilder von der väterlichen
und der mütterlichen Substanz wird verstärkt, indem auf einem abgezäunten Platz
ausserhalb des Männerhauses auch die reich ausstaffierten Frauen mittanzen. Dabei
ist der Zaun so gebaut, dass die Ahnenbilder selbst die vor dem Haus mit ihren zu
Tanzschilden aufgespannten Netztaschen auftretenden Frauen zu sehen vermögen,
letztere aber nur den gelegentlich zitternden Kopfschmuck der Ahnen, nicht aber das

eigentliche Bild ihrer Substanz wahrnehmen können (Abb. 9).
In dasselbe Deutungsmuster passen auch die Bilder der anderen Ritualstufen bzw.

die aus Schilderungen von den Kwoma und ihren unmittelbaren Nachbarn, den
Nukuma und Yassean-Mayo, bekanntgewordenen früheren Ausformungen der
bereits geschilderten Zeremonien. Statt der Holzschnitzereien können auch wie
Töpfe aus Ton geformte, verzierte und gebrannte Kopfdarstellungen im Ritual
eingesetzt werden. Hier scheint der Bezug zu den Yamsknollen als einer möglichen
Erscheinungsform der Ahnen noch stärker betont zu werden; dabei kommt der Haut
(sap) als dem Element «väterlichen» Ursprungs besondere Bedeutung zu.

Im Zentrum der höchsten Ritualstufe der Kwoma stehen Frauenfiguren, deren
eigentümliche bildliche Form vom Standpunkt der hier versuchten Deutung aus
ebenfalls befriedigend zu deuten ist. Die Figuren zeigen meist überdehnte
Gliedmassen in harten, knochigen Formen, also väterliche Substanz, sind aber im
Vergleich zu den vorwiegend männlichen Gesichtern doch reicher mit (geschnitztem)
Heisch ausgestattet. Noch wichtiger ist die Ergänzung der Schnitzerei durch die in
natura umgehängten gefüllten und geschmückten Netztaschen als eines betont
weiblichen und mütterlichen Elements70 (Abb. 10).

68 Kaufmann (1986: 129-137)
69 Kaufmann (1988: 36)
70 Kaufmann (1986: 166-169), vgl. dazu auch den Kwoma-Mythos, der die Netztaschen aus

einer zweiten Haut pflanzlichen Ursprungs hervorgehen lässt, die sich aber ihrerseits in das
Federkleid des Paradiesvogels (bzw. von zwei Urfrauen) verwandelt, wie Anm. 69. -Zum
Bild der gefüllten Netztasche: W. Fagg (1973:164ff.)hat an Beispielen afrikanischer Kunst
auf die Bedeutung von Linienführungen hingewiesen, die exponentiellen Kurven entsprechen

und in denen er universell einen bildhaften Hinweis auf das Prinzip des Wachsens hat
sehen wollen.

72



Abb. 9:
Netztasche, gefüllt mit Zeremonial-
geld aus Schnecken- und Muschelschalen

aufMaschenstoffunterlagen,
angehängt ein Paradiesvogelbalg;
Präsentation anlässlich einer Hochzeit-

der Klan des Bräutigams hatmit
Hilfe der Freunde des Bräutigams
den Brautpreis zusammengetragen;
die Netztasche verweist auf zwei
mythische Frauen, auf deren Haut
aus Bastfasern Paradiesvogelfedern
gewachsen sind; Kwoma-Dorf
Orumbantj, Washkuk-Hügelland,
Papua-Neuguinea (A. Kaufmann-
Heinimann 1972).

Abb. 10:

Frauenfigur für noukwi-Zeremonie im
Yams- und Initiationsritual; Kwoma-
Dorf Meno-Saserman, Washkuk-
Hügelland, Papua-Neuguinea; H. 71

cm, Museum für Völkerkunde Basel
(Vb 17697, Slg. D. Wirz 1955, Photo
P. Homer).

73



Mag diesselbe Herleitung gemeinsamer Formen aus einer breit abgestützten und
glaubensmässig verankerten Bildvorstellung für alle Kunstäusserungen der Kwoma
und ihrer Nachbarn gelten? Die summarische Antwort muss «nein» lauten, wobei die
Gründe für das grössere Divergieren der Formen, für die Herausbildung von
dörflichen und insbesondere individuellen Ausdrucksvariationen von mannigfaltiger
Art sein können, wie im folgenden noch gezeigt werden soll.

Ohne Kanon kein Stil, ohne Stil keine Resonanz

Wenn wir uns beim letzten Beispiel etwas ausführlicher am Pol der kanonischen
Vergegenwärtigung der Welt der mythischen Ahnen aufgehalten haben - und dabei
nebenbei gesehen haben, dass die kanonische Wiedergabe des Allgemeinen sich in
der Tat mit einer Individualisierung des oder der Kultbilder verbinden lässt -, so
bleibt nun noch das Wechselspiel der Bewertungen im Begriffsfeld Kanon/Stilpotential

zu Ende zu führen. Festzustellen ist, dass die kanonische Festlegung des
Bildes von der Ahnensubstanz pro verwendetes Ausgangsmaterial (Holz bzw. Ton)
zu in der Struktur recht einheitlichen Formen bei allen Ritualgemeinschaften der
gleichen Stufe im Gebiet der Kwoma und auch der Nukuma geführt hat. Diese
Formulierungen, ja Konventionalisierungen wären nach unseren Überlegungen nun
nicht als das Ergebnis eines gemeinsamen «Stil-Wollens» bei der Gestaltung
aufzufassen, sondern als Übereinstimmung auf der überindividuellen Ebene des
wissenden Schauens von «Vor-Bildern». Wirbefreien uns mit dieser Sicht davon, für
alle Schnitzer von Kwoma-Ritualobjekten ein dumpfes kollektives Formgefühl
annehmen zu müssen. An dessen Stelle tritt ein durch Enkulturation - und dabei
insbesondere durch Unterweisungen im Rahmen von Initiationen - erworbenes
präzises Wissen, das verbalisierte und visualisierte Einsichten zu einem auch
sinnlich erfahrbaren Ganzen verknüpft. Im Ritual verwendete Bildwerke verleihen
diesem von Anbeginn auch in Gedächtnis-Bildern verankerten Wissen prägende
Gestalt. Diese Bildwerke sind alle von führenden Mitgliedern der Ritualgemeinschaften

angefertigt worden; die Qualität der Bildformulierung verhilft ihnen zur
Resonanz.

Im Falle der Kwoma-Ritualkunstbesagen mündliche Überlieferungen, dass die für
die Mitte des 20. Jhs., d.h. ab 1936 zahlreich belegten yena-und /rand/'a-Holzschnit-
zereien erst zu Beginn dieses Jahrhunderts an die Stelle der früher ausschliesslich
verwendeten Tonköpfe getreten seien. Träfe diese Angabe zu - und es gibt wenig
Grund, an einem derartigen Wandel der Ausdrucksformen zu zweifeln -, so hiesse
dies, dass die uns bekannten Formen innert kurzer Zeit gefunden und im Rahmen der
betreffenden Ritualgemeinschaften als «richtige Bilder» rasch verbreitet worden
wären. Dementsprechend hätten wir auch am Pol der kanonischen Vor-Bestimmung
der Bilder mit dem Wandel der Bild-Vorstellungen zu rechnen. An diesem Punkt
zeigt sich denn auch ein Rückkoppelungseffekt: auch die nur innerlich geschauten
Bilder sind gesteuerten oder spontanen Wandlungsvorgängen ausgesetzt, gehen
unter Umständen wie Moden durch mentale Phasen nicht nur des Bestimmens von
Bedeutung in der Form, sondern auch der Stilfindung.

Wenden wir den Blick noch einmal den materialisierten Bildwerken selbst zu. Am
Pol des an die Erscheinung von Stil gebundenen Formenpotentials bewegen wir uns,
sobald innerhalb einzelner Formenserien konsistentauftretende Abweichungen oder

74



Ausgestaltungen in Details greifbar werden, die den Gesamtcharakter (oder die
Struktur) des betreffenden Bildes nicht grundsätzlich verändern. Ob beispielsweise
die Zunge aus dem Mund hervortritt und wie sie dabei ausgestaltet wird, ändert am
Gesamtbild eines yena- oder mindja-Kopfes nur wenig, gibt aber Auskunft über die
Herkunft innerhalb der grösseren Einheit und stellt so - als Klan- oder Dorfstil - die
Brücke zwischen Hersteller und mit-wissendem Betrachter her.

Am Beispiel der verzierten Keramik liesse sich etwa zeigen, dass - übereinstimmend

mit der einheimischen Auffassung - individuelle Macharten, also Individual-
Stile, in der Ausführung der Kerbschnitt-Verzierungen unterschieden werden können.

Die Verzierungen selbst entstammen einem Vorrat an kombinierbaren
Bildelementen, der, wenn nicht als unerschöpflich, so doch als komplex gelten darf. Diese
Bildelemente sind insofern Allgemeingut der Töpfer, als ihre Form - auf entsprechende

Fragen hin oder in der Diskussion - grundsätzlich als richtig bzw. unrichtig
bewertet und benannt und so im Sinne eines Kanons heimgewiesen wurde; anderseits
hiess es zu manchen Beispielen von verstorbenen Töpfern, nur der Hersteller selbst
vermöge seineFormen richtig zu benennen. Ich deute dies so, dass bei der Verzierung
der Tongefässe der individuelle Anteil am Ausdruck, der Individualstil, die
«Handschrift» des Töpfers gegenüber der Vermittlung eines kanonischen Bildinhalts das
Übergewicht erlangt hat (Abb. 11,12). Entgegengesetztes war bei geschnitzten
Bildern festzustellen, die der Ausstattung von Zeremonialhäusem oder aus diesen
abgeleiteten Gebäuden des Regionalparlamentes und des Regionalgerichts dienten.
Hierhielt sich die Darstellung an allgemeine FormVorstellungen zurWiedergabe von
Gesichtern von Geistwesen bzw. zur Repräsentation von menschengestaltigen
Vorfahren. Die Individualisierung der Dargestellten erfolgte wie bei den Bildwerken
für die Rituale, d.h., wenn formal überhaupt erkennbar, dann mit ganz einfachen
zeichenhaften Abweichungen oder Zusätzen, einer eingedellten Nase, einem Abzeichen,

im übrigen aber durch die Namengebung nach Vollendung des Bildwerkes bei
der Einweihung des Bauwerkes, mit anderen Worten anlässlich der Herstellung des
sozialen und religiösen Kontextes.

Stilistisch waren innerhalb der Gruppen gleichförmiger Gestaltungen Unterschiede

auszumachen, allerdings nur bei genauerem Hinsehen und nur auf der Ebene der
Atelierstile, da es ja nach Auffassung der Kwoma gerade darauf ankommt, in der
vollendeten Form von Bildwerken das Überindividuell-Richtige hervorzuheben und
nicht das Individuell-Schöpferische. Die Verzierungen der Zeremonialgefässe und
bis zu einem gewissen Grad auch die Malereien, mit denen das Innere der
Dachflächen der Zeremonialhäuser verkleidet wird, bilden den Kontrast dazu: bei diesen
weniger wichtigen Bildern wird der individuellen Fähigkeit des Ausdrucks, der
Entwicklung und Beherrschung einer Formenvielfalt innerhalb der Grenzen der
Konvention grössere Bedeutung zugemessen als dem korrekt wiedergegebenen
Inhalt. Das egalitäre Selbstverständnis der Kwoma-Männergesellschaft verhindert
aber, dass die als weniger «gut» eingestuften Werke konsequent ausgeschieden
würden, weil Teilhabe am weltanschaulich zentralen Ritualsystem wichtiger ist als
die formale Qualität des Ausdrucks: Kanon geht vor Stil.

75



Abb. 11:

Zeremonialtopf, aumar, Werk des

Pi'ol-Nggailmrndja, eines besonders
bekannten Töpfers, spätestens um
1925-1930, d.h. zur Zeit des ersten
Kontakts mit der Regierungsstation
Ambunti; Verzierung mândang-
garânggara, eine Spinne; Meno-
Saserman, Kwoma, Washkuk-
Hügelland, Papua-Neuguinea; H. 31.8

cm, Museum für Völkerkunde Basel
(Vb 22502, Slg. C. Kaufmann 1966).

Abb. 12:

Zeremonialtopf, aumar, getöpfertvon
Ukumima und mit Kerbschnittmustern

verziert von ihrem Mann,
Yabokoma, 1966; Verzierung
ârgunjâulum, ein Insekt, das auf der
Wasseroberfläche zu gleiten vermag ;

Meno-Saserman, Kwoma, Washkuk-
Hügelland, Papua-Neuguinea; H.des
Topfes 32.8 cm (Photo C. Kaufmann).

>

76



Schlusswort

Die als Arbeitshypothese bezeichnete Umschreibung von «Stil» (s. S. 40) müsste
nach unserer jetzigen Einsicht in zwei Punkten präzisiert werden. Wenn ich gesagt
habe, «Stil bezeichneteinen zusammengehörenden Satz formalerKonventionen», so
ist nun noch anzugeben, welche Qualität diesen Konventionen zukommt Sie
können, wie wir gesehen haben, auf unterschiedliche Weise Zustandekommen.

Im Einzelfall verdankt eine Konvention ihre Existenz entweder einer (Voraus-)
Bestimmung der Bildform durch einen dieWeltanschauung organisierenden Kanon.
Konventionen dieser Art leisten aber über die Festlegung eines Code-Systems
Zusätzliches, enthalten sie doch schon einen geordneten Anteil an mentalen Vor-
Bildern, die ihrerseits die Ausgestaltung von materialisierten Bildwerken deutlich
prägen. Oder die betreffende Konvention ist entstanden aus gemeinschaftlichem
künstlerischem, d.h. im bildnerischen Tun kreativ-tätigem Einschieifen des Sehens
und Umsetzens von Bildkonzeptionen.

Im ersten Fall wären die Form-Konventionen eher dem inhaltlich bestimmten
Kanon-Pol zuzuordnen. In einer die einheimische Sicht des Bildwerkers berücksichtigenden

Darstellung ist dementsprechend in erster Linie eine Beurteilung der
Korrektheit der Darstellung zu erwarten. Im zweiten Fall hätten wir in den betreffenden

Form-Konventionen ein wesenüiches Meikmal von Stil im engeren SinneerfassL
Die Definition in erweiterter Fassung müsste also lauten:

Stil im weiteren Sinne bezeichnet einen zusammengehörenden Satz formaler
Konventionen im bildlichen Ausdruck. Die Konventionen werden entweder im
Sinne eines Kanon inhaltlich vorbestimmt oder ergeben sich als Stil im engeren
Sinne aus der künstlerischen Auseinandersetzung mit Material, Form und
Aufgabe.

Die Konventionen vereinheitlichen aus der Sicht der betreffenden Kultur u.a. die
Form des Ausdrucks von Botschaften für die Übermittlung vom Autor zum
Empfänger

Kanonspezifische Konventionen dienen vorrangig der Kodierung von Inhalten,
stilspezifische dagegen der Betonung von Urheberschaft, Können und
Ausdruckspotential.

Dabereits dieWahl des Übermittlungsweges sowohl die Möglichkeiten des Absenders
sich auszudrücken wie auch den Inhalt des zu Übermittelnden beeinflusst und ebenso
aufdie Fähigkeit des Empfängers einwirkt, die ausgefertigte Botschaft zu entziffern,
besteht eine wechselseitige Abhängigkeit nicht nur zwischen Kanon und Inhalt,
sondern auch zwischen Stil im engeren Sinne und Inhalt, sowie gleicher-massen
zwischen Stil im weiteren (oder umfassenden) Sinne und dem jeweiligen Kontext, in
dem der Autor beim Absenden bzw. der Empfänger beim Umsetzen stehen.

77



Stil im weiteren Sinne Kontext
Anteil des gesellschaftlichen Umfelds
(unter dem Aspekt dessen, was sich unter
den Bedingungen von Zeit und Ort sowie
der Positionen von Auftraggeber und
Adressat von selbst einstellt)

Kanon
Anteil des aus gedanklichen Zusammenhängen

in Regeln formulierten Wollens
und Sollens

Stil im engeren Sinne (Stilpotential)
Künstlerischer Anteil

Wird die Teilbestimmung von Stilformen durch Vor-Bilder, die sich auf einen
weltanschaulichenZusammenhang beziehen, akzeptiert, so hatauch die transkulturelle
Bewertung der Stilformen diesem Umstand Rechnung zu tragen; sie darf sich
insbesondere weder in einer räumlich-zeitlichen Aufgliederung noch in einer
Umschreibung hypothetischer Primär- und Sekundärstile erschöpfen. Einen wichtigen
Teil jeder umfassenden Stilanalyse an Einzelwerken und Werkgruppen bildet daher
die Bestimmung der in Glauben und Überlieferung verankerten mentalen Vor-
Bilder.

Kurz: Der Kanon begründet die Abhängigkeit eines Bildwerkes, im Stil sensu
stricto aber vermittelt sich seine Autonomie. Für eine erste Annäherung mag das

genügen.

Dank

Mit Hinweisen unterstützt haben mich ausser den in Text und Anmerkungen
Genannten: Prof. Gottfried Boehm, Prof. Felix Heinimann, lic.phil. Annemarie
Kaufmann-Heinimann, Dr. Annie Kaufmann-Hagenbach, Frau Gisela Schuster,
Prof. Meinhard Schuster, der auch das Manuskript kritisch gelesen hat, Prof.
Wolfgang Marschall sowie verschiedene Seminar-Teilnehmer. Der Text wurde im
Rahmen des Projektes «Bildsprachen in der Kunst Melanesiens» verfasst; die mit
Hilfe der Max Geldner-Stiftung, Basel, der Freiwilligen Akademischen Gesellschaft
zu Basel und weiterer Kontribuenten erfolgte Freistellung vom Museumsdienst sei
herzlich verdankt.

Anhang: Stilkategorien

Ein begrifflicher Raster möglicher Kategorien von Stil im weiteren Sinn könnte den
Meinungsaustausch über Stil erleichtem. Stichwortartig und ohne Anspruch auf
Vollständigkeit in der Anlage, basiert diese Hilfskonstruktion etwa auf den folgen-

78



den Leitgedanken: Ausgegangen wird von der Betrachtung von Formen des
Ausdrucks und von dem im Vergleich vollzogenen Herausschälen von Stilmerkmalen.
Unterschieden wird einmal nach der Richtung, in der die Betrachtung auf die
Stilphänomene im weitesten Sinne gerichtetwird. Weitere Standpunkte der Betrachtung

sind ebenfalls möglich und erlauben eine weitere Differenzierung der Untersuchung.71

Die Untersuchung erfolgt:

A in synchroner Betrachtung, wobei Identitätsmerkmale dominieren; festgestellt
wird die Zugehörigkeit bzw. die Unterscheidung nach dem Vorkommen inner-
halb/ausserhalb von Formkonventionen:

- Individualstil
- Gruppenstil, Atelierstil
- Klassenstil im weiteren Sinne (Klassen, Kasten, Bünde)
- Regionalstil, Volksstil, Kontinentalstil

B in diachroner Betrachtung, wobei Strukturmerkmale dominieren; festgestellt
wird der Wandel von Formen bezogen auf eine abstrahierte Einheit in der
(kulturellen) Ordnung bzw. auf die Unterscheidung durch Neubestimmung der
sinngebenden Koordinaten:

- in begrenzten Zeitabschnitten wirksame Stiltendenz(en)
- in abgrenzbaren Epochen wirksame Stilprägung(en)

C gleichzeitig auch in Bezug auf andere mögliche Zuordnungen, von denen die
folgenden genannt seien:

- geformtes Material und damit die Fragestellung nach dem stilbestimmenden
Anteil der Technik - psychische Disposition des Autors, etwa zur
Grenzüberschreitung72

- Funktionsgattung (Wirkungszusammenhänge zwischen zu lösender Aufgabe
und Form des Werks, aberauch wechselseitige Abhängigkeitsverhältnisse,

etwa zwischen Autor, Anwender - und u.U. zugleich Auftraggeber - sowie
Publikum, z.B. bei Masken)

- weltanschaulicher Zusammenhang73

D mit einer Methode, die im differenzierenden Beschreiben sowohl die faktische
Vielfalt stilisierter Ausdrucksformen als Stil im engeren Sinn zu erfassen als auch
deren normative Prägung und Wirksamkeit als Kanon analytisch zu werten
versucht

71 Ein vergleichbares Modell, das bewusst auf eine Kombination der von verschiedenen
Standpunkten aus bzw. auf verschiedenen Wegen der Betrachtung zu gewinnenden
Ansichten trachtet, entwickelt auch Kaufmann (1972: 45-73). - Das Verfahren des
Standortwechsels liegt schon H. Wölfflins Schema der fünf Wege oder Begriffspaare der
Betrachtung zugrunde.

72 Gorsen (1973).
73 Benedict (1934), Kroeber (1957), Thompson (1973), Forge (1979), Vogel (1979), Boone

(1986), Förster (1988: 180-217).

79



E unter Beachtung von Kriterien der Übereinstimmung von stilgeprägtem sozialem
Verhalten und stilprägenderüber-individueller Absicht sowie derFragen nach der
Strahlkraft bzw. der Echo-Intensität eines Stils. Daraus abzuleiten ist die
Unterscheidung in Mikrostile (hier stimmen die Absicht einerseits und die kräftige,
inhaltlich ausgefüllte Ausdrucksform anderseits überein - also beispielsweise
zeitlich eingegrenzte Dorf-, Stammes- und Stadtstile) und Makrostile (hier kann
zwar grossräumig und in weitläufigem zeitlichem Rahmen eine Übereinstimmung

der Zeichenformen festgestellt werden, aber diese umfassen alles, von
Vorläufern über die blühenden Vollformen bis zu den blutleeren Nachläufern und
den Nachahmungen, wobei erst noch Form und inhaltliche Intention
auseinanderklaffen können; also beispielsweise die Romanik, Gotik und deutsche bzw.
französische Gotik, Renaissance, Barock, aber auch Archaik bzw. Klassik der
Griechen, der Maya, der Maori usw.).

Manuskriptergänzungen abgeschlossen am 30. August 1990.

Literaturverzeichnis

ASSMANN Aleida und Jan (Hrsg.)
1987. Kanon undZensur. Beiträge zur Archäologie der literarischen Kommunikation

2. München: Fink, S. 7-27.

ASSMANN Jan
1986. «Viel Stil vom Nil?», in; GUMBRECHT Hans Ulrich und K. Ludwig

PFEIFFER (Hrsg.), Stil. Geschichten und Funktionen eines kulturwissen-
schaftlichen Diskurselements. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 512-535.

BATESON Gregory
1973a. «Style, Grace and Information», in: FORGE Anthony (ed.), PrimitiveArt and

Society. London: Oxford UP, p. 235-255.
1973b. Steps to an ecology ofmind. London: Granada.

BENEDICT Ruth
(1934) 1955. Patterns ofCulture. Boston. Dt.: Urformen der Kultur. Hamburg: rde

BENZING Brigitta
1978. Das Ende der Ethnokunst. Studien zw ethnologischen Kunsttheorie. Studien

und Materialien der anthropologischen Forschung 1,4. Wiesbaden: Heymann.

BOAS Franz
1897. «The Decorative Artof the Indians of the North Pacific Coast of America», in:

Bulletin American Museum ofNatural History 9, p. 123-176.
(1927) 1955. Primitive Art. New York: Dover.

BOEHM Gottfried
(1978) 1985a. «Zu einer Hermeneutik des Bildes», in: H.-G.GADAMER und G.

BOEHM (Hrsg.), Seminar: Die Hermeneutik und die Wissenschaften. Frankfurt/
M.: Suhrkamp, S. 444-471.

80



1987. «Bild und Zeit», in: PAFLIK H. (Hrsg.), Das Phänomen Zeit in Kunst und
Wissenscheft. Weinheim: Acta Humaniora, S. 1-23.

1992. «Das Fremde und das Eigene», in: MARSCHALL W. und M. SCHUSTER
(Hrsg.), Die fremde Form. Ethnologica Helvetica 16. Bern, S. 133-147

BOEHM Gottfried (Hrsg.)
1985b. Rilke unddie bildende Kunst. Insel-Almanach aufdas Jahr 1986. Frankfurt M.

BOONE Sylvia Ardyn
1986.Radiance from the Waters. IdealsofFeminineBeauty in MendeArt. New Haven:

Yale UP.

BOWDENRoss
1983a. Yena. Art and Ceremony in a Sepik Society. Pitt Rivers Museum Monograph

3, Oxford.
1983b. «Kwoma terminologyand marriagealliance: The «Omaha» problem revisited».

Man, n.s. 18, S. 746-765.

BRINKER H.
1973. Zen-buddhistische Bildnismalerei in China und Japan. Münchener

Ostasiatische Studien 10. Wiesbaden: Steiner.

BÜHLER Alfred
1960. Kunststile am Sepik. Führer durch das Museum für Völkerkunde und

Schweizerische Museum für Volkskunde Basel.
1970. Kunst der Südsee/Art of Oceania. Zürich: Atlantis und Museum Rietberg.
1972. Ikat, Batik, Plangi. Reservemusterungen aufGarn und Stoffaus Vorderasien,

Zentralasien, Südosteuropa und Nordafrika. 3 Bde. Basel: Pharos.

BUNZEL Ruth L.
(1929) 1972. The Pueblo Potter. A Study ofCreative Imagination in Primitive Art.

New York: Columbia University Press, repr. Dover Public.

CARUANA Wally (ed.)
1989. Windows on the Dreaming. Aboriginal Paintings in the Australian National

Gallery. Canberra: Australian National Gallery.

COLLIER John
1975. «Photography and Visual Anthropology», in HOCKINGS P. (ed.), Principles

of Visual Anthropology. World Anthropology 5, The Hague, p. 211-230.

CONRAD D.
1987 «Zum Normcharakter von 'Kanon' in rechtswissenschaftlicher Perspektive»,

in: ASSMANN Aleida und Jan (Hrsg.), Kanon und Zensur. Beiträge zur
Archäologie der literarischen Kommunikation 2. München: Fink, S. 47-61.

81



DARK Philip J.C.
1973. An Introduction to Benin Art and Technology. Oxford: UP.
1975. «Benin bronze heads: styles and chronology», in: McCALL D.F. and E.G.

BAY (eds.), African images. Essays in African iconology. New York: Africana, p.
25-103.

1983. «Among the Kilenge 'Art is something which is well done'», in: MEAD S.M.
and B. KERNOT (eds.), Art andArtists ofOceania. North Palmerston: Dunmore,
p. 25-44.

EZRA Kate
1986. A Human Ideal in African Art. Baman Figurative Sculpture. Washington:

Smithsonian Inst. Press.

DITTMANN Lorenz
1967. Stil, Symbol, Struktur. Studien zu Kategorien der Kunstgeschichte. München:

Fink.

FAGG William
1965. Sculptures africaines. Les univers artistiques des tribus dAfrique noire. Paris:

Hazan.
1973. «In Search of Meaning in African Art», in: FORGE Anthony (ed.), Primitive

Art and Society. London/New York: Oxford UP, p. 151-168.

FARAH Martha J.
1986 «The Neurological Basis of Mental Imagery: A Componential Analysis», in:

PINKER S. (ed.), Visual Cognition, in: Cognition: International Journal of
Cognitive Psychology 18,1984, repr. Cambridge Mass.: MIT Press, p. 245-272.

FISCHER Eberhard
1963. «Künstler der Dan». Baessler-Archiv N.F. 10, S. 161-262.

FISCHER Eberhard und Hans HIMMELHEBER 1976.
Die Kunst der Dan. Maskenwesen in Westafrika 1. Zürich: Museum Rietberg.

FISCHER Eberhard und Lorenz HOMBERGER
1985. Die Kunst der Guro, Elfenbeinküste. Zürich: Museum Rietberg.

FISHER John L. 1961. «Art Styles as Cultural Cognitive Maps», in: American
Anthropologist 63, p. 79-93, repr. in: OTTEN Ch.M. (ed.), Anthropology and Art.
Readings in Cross-Cultural Aesthetics. Garden City: Natural History Press 1971,

p. 141-161.

FORGE Anthony
1973. «Style and Meaning in Sepik Art», in: FORGE Anthony (ed.), Primitive Art

and Society. London: Oxford UP, p. 169-192.
1979. «The Problem of Meaning in Art», in: MEAD S.M. Exploring the Visual Art

of Oceania. Honolulu: Hawaii UP, p. 278-286.

82



FÖRSTER Till
1988. Kunst in Afrika. Köln: DuMont.
1992. «Leben und Arbeit. Über Kunst und Gesellschaft bei den Senufo», in:

MARSCHALL W. und M. SCHUSTER (Hrsg.), Die fremde Form. Ethnologica
Helvetica 16. Bern, S. 149-170

FROBENIUS Leo
1923. Das unbekannte Afrika. München: Beck.

GADAMER H. G.
(1960) 1972. Wahrheit undMethode. Grundzüge einerphilosophischenHermeneutik.

Tübingen: Mohr, S. 129-152.

GERBRANDS Adrian A.
1967. Wow-ipits. Eight Asmat Woodcarvers ofNew Guinea. The Hague: Mouton.

GORSEN P.
1973. «Kunst, Literatur und Psychopathologie heute», in: GADAMER H.G. und P.

VOGLER (Hrsg.), Kulturanthropologie. Neue Anüiropologie4, Stuttgart: Thieme
dtv, S. 359-345.

GROSSE Ernst
1894. Die Anfänge der Kunst. Freiburg/Br.: Mohr.
1927. Ostasiatisches Gerät. Zürich: Gewerbeschule, Kunstgew. Abt.

GUMBRECHT Hans Ulrich und K. Ludwig PFEIFFER (Hrsg.)
1986. Stil. Geschichten und Funktionen eines kulturwissenschaftlichen

Diskurselements. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

GUMBRECHT Hans Ulrich
1986. «Schwindende Stabilität. Eine Geschichte des Sülbegriffs», in: GUMBRECHT

Hans Ulrich und K. Ludwig PFEIFFER (Hrsg.), Stil. Geschichten und Funktionen
eines kulturwissenschaftlichen Diskurselements. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S.
726-788.

HADDON Alfred C.
(1895) 1902. Evolution in Art: as illustrated by the Life-Histories of Designs.

London: Scott.

HAUSER-SCHÄUBLIN Brigitta
1989. Leben in Linie, Muster und Farbe. Einführung in die Betrachtung

aussereuropäischer Kunst am Beispiel der Abelam, Papua-Neuguinea. Basel:
Birkhäuser.

HIMMELHEBER Hans
1937.Eskimo-Künstler. Teilergebnisse einer ethnographischen Expedition in Alaska.

Stuttgart: Strecker und Schröder.

83



HOLLÄNDER Hans
1986. «Bild, Vision undRahmen», in: FICHTE J. O. etal. (Hrsg.), Zusammenhänge,

Einflüsse, Wirkungen. Kongressakten zum ersten Symposium des Mediävistenverbandes

in Tübingen, 1984. Berlin: de Gruyter, S. 71-94.

HOLM Bül and B.REID
1975. Form and Freedom. Houston: Rice UP.

KAUFMANN Christian
1968. «ÜberKunstundKultderKwomaundNukuma (Nord-Neuguinea)». Verhandl.

Naturforsch. Ges. Basel 79, S. 63-112.
1972. Das Töpferhandwerk der Kwoma in Nord-Neuguinea. Basler Beiträge zur

Ethnologie 12, Basel: Pharos.
1979. «Art and Artists in the Context of Kwoma Society», in: MEAD S.M. (ed.),

Exploring the Visual ArtofOceania. Honolulu: University ofHawaii Press, p. 310-
334.

1983. «Pflanzer und Künstler. Zwei Rollen führender Männer bei den Kwoma
(Papua-Neuguinea)». Film D 1479, IWF Göttingen. Publ. Wiss. Film., Sekt.

Ethnologie, Ser.13, Nr. 25/D 1479.
1984. «Von denmündlich überlieferten Geschichten zudenUmrissen einer Geschichte

des Sepik-Gebietes (Papua-Neuguinea)», in: KAMBER P. undR. MOSER (Hrsg.),
Diachronica. Ethnologica Helvetica 8, S. 137-152.

1986. «Maschenstoffe und ihre gesellschaftliche Funktion am Beispiel der Kwoma
von Papua-Neuguinea». Tribus 35, S. 127-175.

1988. «Bekleidete Nackte in der Südsee», in: HAUSER-SCHÄUBLIN B. (Hrsg.),
Kleidung und Schmuck. Reihe Mensch, Kultur, Umwelt 3, Basel: Birkhäuser, S.
31-40.

1990. «Swiss and German Ethnographie Collections as Source Materials: A Report
on Work in Progress», in: LUTKEHAUS N. etal. (eds.), Sepik Heritage. Tradition
and Change in Papua New Guinea. Durham: Carolina Academic Press, p. 587-
595.

o.J. Töpferei-Traditionen im Sepik-Gebiet von Papua-Neuguinea als historische
Quellen. Manuskript.

KLEIST Heinrich.
1910. Sämtliche Werke und Briefe in 6 Bänden. W.Herzog (Hrsg.), Leipzig: Insel.

HOLM Bill and B. REID
1975. Form and Freedom. Houston: Rice UP.

KJERSMEIER Carl
1935-1938. Centres de style de la sculpture nègre africaine. Vol.1-4. Paris et

Copenhague.

KÖNIG René
(1986) 1988. Menschheit auf dem Laufsteg. Die Mode im Zivilisationsprozess.

Frankfurt/Main: Ullstein, München: Hanser.

84



KRAMER Augustin
1925. Die Mâlanggane von Tombâra. München: G. Müller.
1938. Palau. Wissenschaftl. Südsee-Expedition, Hamburg: Friederichsen.

KROEBER Alfred L.
1957. Style and civilizations. Ithaca: Cornell UP.

KUPKA Karel
1972. Peintres aborigènes d'Australie. Publications de la Société des Océanistes 24.

Paris.

LEROI-GOURHAN André
1943. L'Homme et la Matière. Paris: A. Michel.

LEUZINGER Elsy
1970. Die Kunst von Schwarz-Afrika. Ausstellungskatalog Kunsthaus Zürich.

Zürich.

LEUZINGER Elsy et al.
1978. Kunst der Naturvölker. Propyläen-Kunstgeschichte, Supplement III, Berlin.

LINTON Ralph and P.S. WINGERT with R. D'HARNONCOURT
1946. Arts of the South Seas. New York: Museum of Modern Art.

LIPSET David
1982. Gregory Bateson. The Legacy ofa Scientist. Boston: Beacon Press.

LUCKMANN Thomas
1986. «Soziologische Grenzen des Stilbegriffs», in: GUMBRECHT Hans Ulrich

und K. Ludwig PFEIFFER (Hrsg.), Stil. Geschichten und Funktionen eines
kulturwissenschaftlichen Diskurselements. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 612 -
619.

LUHMANN Niklas
1986. «Das Kunstwerk und die Selbstreproduktion der Kunst», in: GUMBRECHT

Hans Ulrich und K. Ludwig PFEIFFER (Hrsg.), Stil. Geschichten und Funktionen
eines kulturwissenschaftlichen Diskurselements. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S.

620-672.

MAYNARD Lesley
1979. «The Archaeology of Australian Aboriginal Art», in: MEAD SM.,Exploring

the Visual Art of Oceania. Honolulu: Hawaii UP, p. 83-110.

MEAD Sidney M.
1984. «Becoming Maori Art», in: MEAD S.M. (ed.), Te Maori. Maori Artfrom New

Zealand Collections. New York: Abrams, p. 63-75.

85



MEYER Piet
1981. Kunst und Religion der Lobi. Museum Rietberg, Zürich.

MORGENTHALER Fritz, WEISS Florence und Marco MORGENTHALER
1984. Gespräche am sterbenden Fluss. Ethnopsychoanalyse bei den Iatmul in

Papua-Neuguinea. Frankfurt Fischer.

MORPHY Howard
1981. «The Art ofNorthern Australia», in: COOPER C. et al., Aboriginal Australia.

Sydney: Australian Gallery Directors.

MORENZ Siegfried
1965. Gott und Mensch im alten Ägypten. Heidelberg: Schneider.

MÜLLER Wolfgang G.
1981. Topik des Stilbegriffs. Zur Geschichte des Stilverständnisses von derAntike bis

zur Gegenwart. Impulse der Forschung 34, Darmstadt Buchges.

NEWTON Douglas
1971. Crocodile and Cassowary. Religious Art of the Upper Sepik River, New

Guinea. The Museum of Primitive Art, New York.
1979. «Prehistoric and Recent Art Styles in Papua New Guinea», in: MEAD S.M.

(ed.), Exploring the Visual Art of Oceania. Honolulu: Hawaii UP, p. 32-57.

OBRIST Brigit et al.
1984. Iatmul-Objektkatalog. Sepik-Dokumentation, Museum fürVölkerkunde Basel.

OLBRECHTS Frans M.
1959. Les arts plastiques du Congo Belge. Bruxelles: Erasme. [Original flämisch,

publ. 1946],

PANOFSKY Erwin
(1939) 1967. Studies inlconology. Humanistic Themes in the Art ofthe Renaissance.

New York: Harper & Row, 3. Auflage.

PFEIFFER K. Ludwig
1986. «Produktive Labilität. Funktionen des Stilbegriffs», in: GUMBRECHT Hans

Ulrich und K. Ludwig PFEIFFER (Hrsg.), Stil. Geschichten und Funktionen eines
kulturwissenschaftlichen Diskurselements. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 685-
725.

PINDER Wilhelm
1924. Die deutsche Plastik des ausgehenden Mittelalters und der Frührenaissance.

Reihe Handbuch der Kunstwissenschaft (A.E. Brinckmann, Hrsg.), Wildpark-
Potsdam: Akad.Verl.

1929. Die deutsche Plastik der Hochrenaissance. Reihe Handbuch der
Kunstwissenschaft (A.E. Brinckmann, Hrsg.), Wildpark-Potsdam: Akad.Verl.

86



PINKER Steven
1986. «Visual Cognition: An Introduction», in: PINKER S. (ed.), Visual Cognition,

in: Cognition: International Journal of Cognitive Psychology 18, 1984, repr.
Cambridge Mass.: MIT Press, p. 1-64.

RGG
1959. Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Dritte Auflage. Tübingen: Mohr

RIEGL Alois
(1893) 1923. Stilfragen. Grundlegungen zu einer Geschichte der Ornamentik.

Berlin: Schmidt.

SCHAPIRO Meyer
1953a. «Style», in: KROEBER A.L. (ed.), Anthropology Today. An Encyclopedic

Inventory. Chicago: UP, p. 287-312.
1953b. «Statement on Style», in: TAX Sol et al. (eds.),An Appraisal ofAnthropology

Today. Chicago: UP, p. 63-66.

SCHEFOLD Reimar
1966. Versuch einer Stilanalyse der Aufhängehaken vom Mittleren Sepik in Neu-

Guinea. Basler Beiträge zur Ethnologie 4. Basel: Pharos.

SCHMALENBACH Werner (Hrsg.)
1988 Afrikanische Kunst. München: Prestel.

SCHMITZ Carl-August
1956. «Style Provinces and Style Elements: A Study in Method». Mankind 5, p. 107-

116.
1971. Oceanic Art. Man, Myth and Image in the South Seas. New York: Abrams.

SCHOMBURG-SCHERFF Sylvia M.
1986. Grundzüge einer Ethnologie der Ästhetik. Campus Forschung 495. Frankfurt/

M.: Campus.

STANEK Milan
1982. Geschichten der Kopfjäger. Mythus und Kultur der Iatmul auf Papua-

Neuguinea. Köln: Diederichs.

SECKEL Dietrich
1976. Jenseits des Bildes. Anikonische Symbolik in der buddhistischen Kunst.

Abhandlungen der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. Kl.
1976, Nr. 2, Heidelberg: Winter.

SEILER-BALDINGER Annemarie
1979. «'Hängematten-Kunst': textile Ausdrucksformen bei Yagua und Ticuna-

Indianern Nordwest-Amazoniens», in: Verhandlungen der Naturforschenden
Gesellschaft Basel 90, S. 59-130.

87



SEMPER Gottfried
1860-1863. Der Stil in den technischen und telefonischen Künsten oder Praktische

Ästhetik. Ein Handbuch für Techniker, Künstler undKunstfreunde. 1 .Bd. Frankfurt/
M. 1860,2. Bd. München 1863.

SPECHT Jim
1979. «Rock Art in the Western Pacific», in: MEAD S.M. (ed.),Exploring the Visual

Arts of Oceania. Honolulu: Hawaii UP, p. 58-82.

SPEISER Felix
1915. «Die Ornamentik von Santa Cruz». ArchivfürAnthropologie N.F. 13, S. 323-

334.
1926. Im Düster des brasilianischen Urwalds. Stuttgart: Strecker und Schroeder.
1936. «Über Kunststile in Melanesien». Zeitschriftfür Ethnologie 68, S. 304-369.
1941. Kunststile in der Südsee. Führer durch das Museum für Völkerkunde Basel.

Basel.

SQUIRE Larry R.
1987. Memory and Brain. New York: Oxford UP.

STEPHAN Emil
1907. Südseekunst. Beiträge zurKunst desBismarck-Archipels und zur Urgeschichte

der Kunst überhaupt. Berlin: Reimer.

STEPHAN Lucien et al.
1988. L'art africain. Paris: Citadelles.

STOLPE Hjalmar
1892. «Entwicklungserscheinungen in derOrnamentik derNaturvölker».A/i'«ei7«/i^en

der Anthropologischen Gesellschaft in Wien 22: 19-60.

SYDOW Eckart von
1923.DieKunst derNaturvölker undder Vorzeit. Propyläen-Kunstgeschichte 1, Berlin.

THOMPSON Robert Farris
1973. «Yoruba Artistic Criticism», in: D'AZEVEDO W.L., The TraditionalArtist in

African Society. Bloomington: Indiana UP, p. 19-61.
1974. African Art in Motion. Icon and Act in the Collection of Katherine Coryton

White. Berkeley: UCLA.
1983. Flash ofthe spirit. African andAfro-AmericanArt andPhilosophy. New York:

Random.

UCKO Peter (ed.) 1977. Form in indigeneous art. Schematization in the art of
Aboriginal Australia and prehistoric Europe. Canberra: AIAS.

VANSINA Jan
1984. Art History in Africa. An introduction to method. London: Longman.

88



VATTER Ernst
1926. Religiöse Plastik der Naturvölker. Frankfurt/M.: Frankfurter Verlagsanstalt.

VOGEL Susan
1979. «Baule and Yoruba Art Criticism, acomparison», in: CORDWELLJ. M. (ed.),

The Visual Arts. Plastic and Graphic. World Anthropology, The Hague: Mouton,
p. 309-325.

WENDT A. 1981. Leaves of the Banyan Tree. Harmondsworth: Penguin.

WHITING John W.M. 1941. Becoming aKwoma. New Haven: Yale University
Press.

WILLETT Frank
1971. African Art. An Introduction. London: Thames and Hudson.

WINGERT Paul S.
1962. Primitive Art. Its Traditions and Styles. New York: Meridian.

WIPPICH Werner
1984-85. Lehrbuch der angewandten Gedächtnispsychologie. 2 Bde., Stuttgart:

Kohlhammer.

WÖLFFLIN Heinrich
(1915) 1923. Kunstgeschichtliche Grundbegriffe. Das Problem der Stilentwicklung

in der neueren Kunst. 6. Auflage, München: Bruckmann.

WORRINGER W.
1911. Abstraktion und Einfühlung. München: Piper.

YATES Frances A.
(1966) 1984. The Art ofMemory. London: Ark.

89




	Stil und Kanon : zum Stilbegriff in der Ethnologie der Kunst : Versuch einer Standortbestimmung

