
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 16 (1992)

Artikel: Ikonorgraphie im ethnographischen Kontext

Autor: Heintze, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007624

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dieter Heintze

Ikonographie im ethnographischen Kontext

I

Zweifellos gehört Ikonographie zu jenen detektivischen Aktivitäten, deren Reiz in
der Durchführung am konkreten Fall, in den methodischen Einfällen liegt und deren
Wert in der Schlüssigkeit eines Resultats zutagetritt, das dieZeichen ihrer Bedeutung
überführt hat. Weniger dankbar ist die Aufgabe, allgemein über diese Arbeit
Rechenschaft abzulegen, und wohl unmöglich die, für alle denkbaren ikonogra-
phischen Probleme im voraus sagen zu sollen, wie man sie denn, im neudeutschen
Jargon, «anzugehen» habe.

Dennoch sind allgemeine Darstellungen der ikonographischen Arbeit von Zeit zu
Zeitversucht worden. In der Kunstgeschichte am bekanntesten sind sicherdiejenigen
von Erwin Panofsky (1932 und 1939).1 Wenn auch der kunsthistorischen
Ikonographiediskussion nichts Vergleichbares in der Ethnologie zur Seite gestellt werden
kann, wäre doch, beiläufig, an einige Résumés und Programme zu erinnern, z.B.
Robert Redfield (1959) oder Anthony Forge (1979); oder an Übersichten über die
kunstethnologische Forschung insgesamt, z.B. Harry Silver (1979) oder Roger
Neich (1982), um nur zwei Aufsätze aus dem letzten Jahrzehnt zu nennen, die neben
den Kapiteln zu Stil und Form, zur Ästhetik, zum sozialen Kontext oder zu
Wandlungsprozessen eines auch der Bedeutungsforschung widmen. Zu erinnern
wäre aber vor allem an einige Einzelstudien, die die Diskussion angeregt haben, z.B.
an die schon 1944/5 zuerst veröffentlichte Untersuchung Die Zweiteilung der
Darstellung in derKunstAsiens undAmerikas von C. Lévi-Strauss oder seine Schrift
Der Weg der Masken (1975) oder an Studien von Anthony Forge zur Kunst der
Abelam, publiziert zwischen 1960 und 1979 oder an Nancy D. Munn (1973).

II

Eine ältere Definition der Ikonographie, dem Brockhaus' Konversations-Lexikon
von 1898 (Bd. 9:520) entnommen, nenntein wesentliches Moment, das man z.B. in
derDefinition in derEncyclopaedia Britannica von 1979: « the science of identification,
description, classification, and interpretation of symbols, themes, and subject matter
in the visual arts» (15th Ed., Micropaedia, vol. V: 283) vermisst: «Ikonographie
die der Erklärung der Bilder gewidmete Wissenschaft, insofern sie namentlich das
Verständnis der kirchlichen Kunst früherer Zeiten, ihrer uns fremd gewordenen
Gesamtauffassung, der religiösen Symbole, der Attribute der Heiligen u.s.w.
fördert» (Hervorhebung D.H.).

1 Wiederabdruck des Artikels von 1932 in Panofsky 1979a. Die Arbeit von 1939 ist
stellenweise verändert wieder abgedruckt in Panofsky 1955 als Kapitel I. Deutsch s.

Panofsky 1979.

Ethnologien Helvetica 16, 1992: 15-30 15



Im selben Jahr erschien in erster Auflage Emile Mâles L'art religieux du XIIIe
siècle en France. Im Vorwort kommt Mâle (1907: 2) auf die Notwendigkeit von
Ikonographie zu sprechen: «Dem XIX. Jahrhundert war es beschieden, mühselig den
Sinn der mittelalterlichen Werke wieder herauszufinden, der dunkler geworden war
als derjenige der Hieroglyphen. Wer immer unvorbereitet vor das Portal von Amiens
tritt oder vor die Nordfassade von Chartres, wird eine verschlossene Welt vor sich
haben, in die er ohne Führer nicht einzudringen vermag.» Ikonographie ist also die
Wissenschaft, auf die wir angewiesen sind, wenn sich eine Bildsprache unserem
unmittelbaren Verständnis entzieht, sei es in die Vergangenheit oder, wäre zu
ergänzen, in die Ferne einer anderen Kultur. Sie teilt mit der Ethnographie eine
Bedingung ihrer Möglichkeit, die kulturelle Differenz, und ist wie jene ein
Vermittlungsprozess. Wer ein vollkommen unmittelbares Verständnis eines Bildes
(eines Zeichens, eines Symbols) hätte, brauchte keine Ikonographie, ja, müsste diese
als störend, wenn nicht destruktiv empfinden. Ein unmittelbares Verständnis wäre
ein Grad von Synthese, wie sie, um es mit einem von Anthony Forge (1979:285) aus
seinem Forschungsgebiet in Neuguineaangeführten Beispiel zu illustrieren, vielleicht
dort jene alten Männer erreichen, «who have seen many ceremonies and are artists
or ritual experts, who seem to me to have the most complete patterns and to be the
most influenced by them».

Ein solches Verständnis ist aber dann nicht vorauszusetzen - und höchst suspekt,
wenn es als Einfühlung prätendiert wird - wenn jemand, wie per definitionem die
Ethnographin oder der Ethnograph, sich einer Kultur und ihren Bildern von aussen
nähert. Wenn daher beispielsweise Nancy Munn von Dubinskas und Traweek
kritisiert worden ist, sie habe einendem europäischen Denken gewohnten Begriffdes
Zeichens verwendet - dem gemäss getrennt werde zwischen Zeichen und Bezeichnetem:

das aber entspreche nicht dem Denken der Walbiri, die die Zeichen nicht auf
etwas hin auslegten, das sie bezeichneten, sondern unmittelbar von ihnen sich
betroffen fühlten - so hielt Robert Layton m. E. (1985:439) mit Recht dieser Kritik
entgegen: «Even if this is a valid criticism the thoughts of the Warlpiri are not directly
accessible to us (or to one another). We, as anthropologists, mustconsciously analyse
the significance of words and designs the Warlpiri apprehend without reflection and
it is this analysis which Munn has carried out.»

in
Auch dann allerdings, wenn man das Repertoire visueller Zeichen einer Kultur von
aussen betrachtet, scheinen einige von ihnen oder etwas an ihnen einem unmittelbaren

Verständnis zugänglich, der von Erwin Panofsky (1979: 210) so genannten
vorikonographischen Beschreibung. Das primäre oider natürliche Sujet dieser
Verständnisebene erfasse man, heisst es bei ihm, «indem man reine Formen
identifiziert, nämlich: gewisse Konfigurationen von Linie und Farbe oder gewisse
eigentümlich geformte Bronze- oder Steinstücke als Darstellungen natürlicher Gegenstände

wie menschlicher Wesen, Tiere, Pflanzen, Häuser, Werkzeuge und so fort; indem
man ihre gegenseitigen Beziehungen als Ereignisse identifiziert; und indem man
solche ausdruckshaften Eigenschaften wie den schmerzlichen Charakter einer Pose
oder einer Geste oder die heimelige und friedliche Atmosphäre eines Innenraums
wahrnimmt».

16



Das Problematische dieser Aufzählung Panofskys, besonders dessen, was er über
die Ereignisse und die ausdruckshaften Eigenschaften sagt, liegt auf der Hand: dass
vieles an diesem primären Sujet nur für ein Verständnis primär oder natürlich sein
kann, das derselben kulturellen Tradition angehört. Welche Missverständnisse aus
der falschen Identifikation eines primären Sujets hervorgegangen sind, darüber
liesse sich, man braucht das kaum hinzuzufügen, eine lange Geschichte schreiben.2
Dennoch lässt sich, was Panofsky über die vorikonographische Ebene der
Deutungsarbeit gesagt hat, auch so verallgemeinem, dass es auf die ethnographische
Situation anwendbar wird.

Victor Turner (1967: 50f.) hat zur Erschliessung der Bedeutung eines Symbols
unterschieden zwischen exegetical meaning, Bedeutung, die sich aus den Aussagen
von Informanten ergibt; operational meaning, Bedeutung, die sich aus der
Beobachtung ergibt, wie man Symbole verwendet und wie man auf sie reagiert; und
positional meaning, Bedeutung, die sich aus der Beziehung von Symbolen zu
anderen Symbolen ergibt. Aufgrund dieser Unterscheidung könnte man als Formel
für die «vorikonographische» Deutungsarbeit aufstellen: sie identifiziert jene
Bedeutungen, die sich vor und ohne Befragung, Beobachtung und Analyse des

Zusammenhangs der Zeichen untereinander erkennen lassen. Sie fragt also nach den
Wahrnehmungen, die nicht von der besonderen kulturellen Tradition bedingt (wenn
auch überformt) scheinen. Zu denken wäre an den menschlichen Körper und seine
Teile bzw. deren Schemata, an Naturgegenstände überhaupt - die Schemata der
früher so genannten Naturreiche, der Vögel, Fische, Säuger usw.; oder an den Hell-
Dunkel-Gegensatz, den Oben-Unten-Gegensatz; an Fläche und Kontur, oder Fläche
und Tiefe, oder - Panofsky zitierend - Linie und Farbe, oder Fülle und Leere. Diese
und andereWahrnehmungen scheinen unmittelbarmöglich. Überdie weitere Deutung
ist mit deren Feststellung aber noch nichts gesagt, also beispielsweise noch nicht, was
für ein Wesen ein anthropomorphes Zeichen bedeutet oder die Zweiteilung eines
menschlichen Antlitzes in eine helle und eine dunkle Hälfe. Zur «Ausrüstung»
(Panofsky) für diese Ebene der Deutungsarbeit gehört eine ausreichende Kenntnis
der natürlichen Umwelt der Gesellschaft, der man sich zugewendet hat Allerdings
ist die Deutungsarbeit unter dieser Voraussetzung auch nicht unproblematisch, man
denke an die Differenzen in den Taxonomien. Selbst wenn also die Bestimmung
einer dargestellten Tierartohne weiteres möglich scheint, bleibt zusätzliche Befragung
immer nötig.

2 Panofsky (1979a: 190); «Wie also unsere praktische Erfahrung durch eine Einsicht in die
Art und Weise zu korrigieren war, wie unter wechselnden historischen Bedingungen
Gegenstände und Ereignisse durch Formen ausgedrückt werden (...)» (Panofsky 1979:221).
«Diese rein phänomenale Beschreibung setzt nun wirklich nichts weiter voraus, als dass wir
uns das Bild gut ansehen und es auf Vorstellungen beziehen, die uns aus der Erfahrung
geläufig sind. Und dennoch ist selbst sie mitnichten unproblematisch.» Oder «Hier wie dort
stellt sich heraus, dass die Möglichkeit der Zusammenbeziehung selbst der geläufigsten
Erfahrungsvorstellungen mit einer Bildgegebenheit - und damit die Möglichkeit einer
zutreffenden Beschreibung - abhängig ist von einem Vertrautsein mit den allgemeinen
Darstellungsprinzipien, von denen die Gestaltung des Bildes bestimmt wird, d.h. von einer
Stilkenntnis, die hier wie dort nur durch ein Hineinwachsen in die historische Situation
erworben werden kann (...)» (1979a: 190-191).

17



Eindeutige Bestimmungen auf dieser Deutungsebene werden erleichtert, wenn der
Formenkanon einer Kultur annähernd naturalistische Darstellungen einschliesst -
eine Voraussetzung, die ihrerseits durch die Deutungsarbeit erst verifiziert werden
muss. Als ein Beispiel aus Ozeanien kann die Malagankunst Neuirlands angeführt
werden: mancheTierarten sind soforterkennbar. Eine Bestätigung des naturalistischen
Elements ist es dann, wenn z.B. zeitweise die den Nashornvogelkopf darstellenden
kleinen Schnitzereien, die man bei bestimmten Tänzen im Munde hielt, durch einen
echten präparierten Nashornvogelkopf ersetzt wurden, als es - darf man älteren
Berichten glauben - durch die Einfuhr von Schusswaffen leichter war, den Vogel zu
erlegen.

In anderen Fällen behalten die Zeichen auf dieser Deutungsebene ein hohes Mass
an Vieldeutigkeit. Sie ist allerdings auch nicht unbegrenzt, ihre Grenzen werden
durch ihre Ikonizität gezogen, d.h. dadurch, dass sie ein Objekt bezeichnen, indem
sie es abbilden, weil sie «gewisse Merkmale (mindestens ein Merkmal) mit dem
Objekt gemeinsam» haben (Bense u. Walther 1973: 38f.). Als Beispiel sei auf die
Zeichen der Walbiri in Zentralaustralien hingewiesen, die sie bei Sandzeichnungen
benutzen. Ein Kreis kann Nest, Loch, Wasserloch, Yams, Baum, Hügel, bereitetes
Essen, Feuer, aufrechtstehenden (also in den Boden gesteckten) Kampfstock,
zusammengerollt daliegenden Hund usf. bedeuten - aber nicht den liegenden Speer,
den liegenden Kampfstock, einen ausgestreckt liegenden Hund usf., Bedeutungen,
die in das Bedeutungsspektrum der geraden Linie fallen. Erst die Erzählung, die von
den Zeichnungen begleitet wird, greift eine der Bedeutungen aus dem jeweiligen
Spektrum heraus: «Each element covers a range ofpossible meaning items (...); the
breadth of these ranges varies for the different graphs, but the over-all tendency is
toward a relatively high degree of category generality The particular class of
items meant - such as a spear, a kangaroo, or a man lying down - depends upon
narrative context, and specification takes place within the storytelling process»
(Munn 1973: 64).

Die Quintessenz aus dem bisher Gesagten könnte lauten: dass man an visuellen
Zeichen einer fremden Kultur auch unmittelbar etwas deuten kann, liegt einerseits
daran, dass diese Zeichen ikonische Zeichen sind, also weder rein hindeutende, d.h.
indexikalische, noch rein konventionelle, d.h. symbolische. Andererseits liegt dies
daran, dass es Erfahrungen und Wahrnehmungen gibt, deren Möglichkeit nicht von
besonderen kulturellen und historischen Gegebenheiten abhängt. Es wäre noch
hinzuzufügen, dass die Situation einer völligen Fremdheit zwischen Kulturen eine
theoretische Konstruktion ist und in der Realität ein Extremfall. Fremdheit ist
graduell, eine Funktion von Geographie und Geschichte.

IV

Die Chance, durch direkte Befragung ikonographische Aufschlüsse zu erhalten, wird
häufig gering eingeschätzt: «(...) informants tend to restrict themselves to naming
totalities and bits ofdesigns, using class names: 'this is a cassowary', 'this is a hornbill
beak', 'this is a man.' If pushed, they may give further names - either secret names,
as many everyday things have special names in ritual contexts, or specific names to
the actual example under discussion Questions such as 'Why do you use a
hornbill's beak here?' or 'What does a cassowary mean in this position?' rarely, ifever,

18



get an answer that satisfies our idea of an explanation, although the answers seem
perfectly satisfactory to those who are giving them: they see no problem and often
regard the question itself as meaningless» (Forge 1979: 279). Gerade wegen des
zuletzt hier Ausgesprochenen braucht man die emphatische Skepsis nicht zu teilen.
Man müsste nur versuchen, sich so weit an die Stelle des befragten Insiders der Kultur
zu versetzen, dass man die Implikationen der kurzen Antwort - gerade das selbstverständlich

Mitgemeinte liess sie so kurz ausfallen -versteht. Um bei der Avifauna zu
bleiben: mag auch die direkte Befragung als Bezeichnetes nur den Namen einer
Vogelart ergeben, so steht uns doch indirekt durch die Zusammenstellung alles
dessen, was in der jeweiligen Gesellschaft zu dieser Vogelart gesagt wird, eine
Information zur Verfügung, die zumindest an die Möglichkeit denken lässt, es könne
erklärt werden, warum bestimmte Vogelarten ausgewählt werden, warum sie in
gewisser Häufigkeit an den Darstellungen erscheinen, warum sie in bestimmten
Konstellationen mit anderen Zeichen auftauchen, beispielsweise in Kombinationen
mit dem menschlichen Körper und seinen Teilen.3 Eine Formulierung von Lévi-
Strauss paraphrasierend könnte man sagen, es komme zunächst daraufan, sämtliche
Informationen, die wir über eine Vogelart aus einer Kultur besitzen, zu ordnen, d.h.
alles, was wir über ihre Merkmale hören, ihre Herkunft, ihr Verhalten, ihre Beziehung

zum Menschen und anderen Naturwesen, schliesslich alles, was wir über ihre
Rolle in den Mythen und Erzählungen erfahren. Wenn wir so eine Akte über sie
zusammengestellt haben, kann man sie dann mit anderen Akten vergleichen.4 Nur
beiläufigbrauchtdaraufhingewiesen zu werden, wie wenig wirüberdie Vorstellungen
zu Vögeln oft tatsächlich wissen, ja überhaupt noch erfahren können, wenn
traditionelles Wissen unter dem Einfluss der westlichen Kultur und sich verändernder
Interessen in Vergessenheit gerät.5 Gegenüber der Ikonographie im ethnographischen

Kontext ist diejenige im Kontext der europäischen Kunstgeschichte in einer
weitaus günstigeren Position. Diese kann, jedenfalls für bestimmte Perioden, auf
einen Fundus schriftlicher Dokumente aller Genres zurückgreifen, aus denen sich die
Kultur einer Epoche und die Bedeutung der ihr zugehörigen visuellen Zeichen - der
Bilder, in denen die Menschen der Epoche dachten und lebten - rekonstruieren
lassen. Demgegenüber muss sich die Ikonographie im ethnographischen Kontext
allzu häufig mit einer Anhäufung fragmentarischer Informationen zufrieden geben,
wie sie die Zufälle der interkulturellen Kontakte im grossen und, gegebenenfalls, der
zeitlich und örtlich begrenzten Feldforschung bei aller Systematik im kleinen
beschert haben.

3 Zu den hybriden Hai/Mensch-, Fisch/Mensch- oder Vogel/Mensch-Figuren z.B. der
Salomonen vgl. Waite 1979.

4 Fast stereotyp wurde mir z.B. auf Neuirland bei der Erwähnung des häufig an Malagan zu
sehenden Drongo mit den langen Schwanzaussenfedem die Eigenschaft genannt, er rufe zu
früher Stunde, er sei «unsere Uhr.»

3 Wem fällt hierzulande, wenn er die Taube mit dem Ölzweig als Friedenssymbol sieht oder
anwendet, spontan der zugehörige mythische Text noch ein? Gen. 8,10-11: «Dann wartete
Noah weitere sieben Tage und sandte wiederum die Taube aus der Arche. Die Taube flog
gegen Abend zu ihm zurück; aber siehe, sie trug ein frisches Ölblatt in ihrem Schnabel. Noah
merkte, dass das Wasser auf Erden gefallen war,» d.h. dass Jahwe mit den Menschen seinen
Frieden geschlossen hatte.

19



Ein günstiger Fall für die ikonographische Arbeit ist die enge Verbindung von
Zeichen und Zeichenkonfigurationen mit Erzählungen. In den «sand stories» der
Walbiri bilden Erzählungen undgraphische Darstellung zwei parallele «Texte»: «As
the story is recounted, successive graphic elements appear on the sand, their sequence
bound directly to the flow of narrative action. But while the sequence of elements
reflects the temporal order of the narrative, the arrangement of elements on the sand
reflects the spatial positions of actors and objects The spatial assemblage
constitutes a graphic scene; division between scenes is markedby erasure, and a graphic
story develops through the continuous cycling of scenes in the manner of a movie»
(Munn 1973:69). «Generally speaking, the scene (or sometimes the episode within
one scene) functions as a configurative unit displaying the spatial relations of actors
and objects; but when the scene shifts this set of relations is obliterated. Since by the
use oferasure an indefinite number of scenes can be conveyed without expanding the
pictorial space (the sand 'screen'), the medium itself does not impose limits on the
number of scenes (...)» (Munn 1973: 72).

Munns Beschreibungen erinnern daran, dass Sand ein besonders hybrides Medium
ist - massen auch wir doch einst mit ihm die Zeit -, um zwischen der Linearität der
Erzählung und der Simultaneity der graphischen Darstellung zu vermitteln. Als
graphische Darstellung bildet die Sandzeichnung simultan ab, was sich in der
Zeitfolge der Erzählung entfaltet. Mit dieser aber teilt sie durch die Zäsur des
Auswischens und durch das Einhalten ein und desselben Bildraums das Angewiesensein

auf die Erinnerung, um die Struktur der gesamten Erzählung zu erfassen. Sie ist
eine Antwort auf das Diktum Lessings: «Es bleibt dabei: die Zeitfolge ist das Gebiet
des Dichters, so wie der Raum das Gebiet des Malers» (Laokoon, XVIII). Es sei nur
beiläufig daran erinnert, dass sich auch die mittelalterliche Kunst, die sich als Biblia
Pauperum verstand, mit dem Problem beschäftigte, das lineare Heilsgeschehen in
simultanen Bildern zu vermitteln. Ihre Lösung bildete im Prinzip das Gegenteil zu
der sand story der Walbiri. Bei diesen sitzen die Betrachtenden, und die Bilder
bewegen sich, lösen sich ab wie im Film. Bei der mittelalterlichen Kunst sind es die
Betrachtenden, die sich bewegen: mit den Augen von Bildfeld zu Bildfeld in den
Bildsequenzen (wie den Bernwardstüren in Hildesheim) oder mit den Füssen von
Bild zu Bild in den Kathedralen oder auf dem Kreuzweg oder auf den Pilgerstrassen
von Heilsstätte zu Heilsstätte. Die natürliche Zeit selber bewegte sich durch die
Stationen des Kirchenjahres. Auch diese Lösung ist den 'Aborigines' geläufig, wenn
sie sich auf den Pfaden der Traumzeitahnen durch die «mythische Landschaft»
bewegen wie jene einst in der Abfolge der mythischen Ereignisse von heiligem Ort
zu heiligem Ort, wie sie durch die Zeichen jener Ereignisse, oft Felsbilder, markiert
sind.

Auch für das lange Zeit in der europäischen Kunst vorherrschende Verfahren,
Erzählungen ins Bild zu transformieren, das Festhalten einer bestimmten
charakteristischen Episode der Erzählung, sei ein Beispiel aus Ozeanien angeführt. In Nord-
Neuirland gibt es unter den Malagan einen Typos, der einen senkrecht stehenden
Palmwedel zeigt, der - wie sich aus der Erzählung ergibt - als Tabuzeichen an den
Stamm einer Areca-Palme gebunden ist. Oben und unten sind in der Regel zwei
Männer in Kletterhaltung erkennbar. Es heisst, der obere wolle trotz des Tabus
Areca-Nüsse stehlen und der untere warne ihn oder sei hinter ihm her, um ihn
deswegen zu verprügeln. Die Episode ist fast gleichlautend Edgar Waiden 1909
(Nevermann 1940: 27) und mir 1968 erzählt worden. An der Darstellung selber war

20



1968 das Interessante, dass ein Schnitzer, der seine Kunst in der Missionsschule
gelernt hatte, sie in einen völlig anderen Stil, den quasinaturalistischen naiver
europäischer Kunst übersetzt hatte- was übrigens nicht hinderte, dass sie als
adäquates Malagan im Ensemble der Skulpturen dieses Malaganfestes zugelassen
wurde. Der Episodencharakter des Dargestellten trat dadurch offen zutage, unterstützt
noch durch die Verwendung z.B. echter Areca-Nüsse statt geschnitzter Wiedergaben.

Die Malagankunst kennt jedenfalls in einigen ihrer ikonographischen Typen -
keineswegs in allen - die Darstellung von Ereignissen. Nach den Feststellungen von
Forge (1979:279) ist das z.B. bei den von ihm studierten Gruppen am Sepik nicht der
Fall: «While some specifically named pieces may have the name of characters from
myths, there is no portrayal of any scene from a myth, at least in New Guinea, or
indeed any 'action' scene.» Bei der Anwendung der Erzählungen in der
ikonographischen Analyse wäre daher auch immer darauf zu achten, ob ein Stil die
Darstellung von Ereignissen im Bild kennt oder zwar die Darstellung von Personen
undRequisiten des Mythos, jedoch nicht die dramatische Aufführung der Ereignisse
wiedergibt. Das entspräche der Warnung Panofskys, man müsse die Stilgeschichte
kennen, wenn man nicht Gefahr laufen wolle, das Falsche zu sehen. Wir lesen ja in
der ikonographischen Deutungsarbeit «in Wiridichkeitdas, 'was wir sehen', entsprechend

der Art und Weise, wie Gegenstände und Ereignisse unter wechselnden
historischen Bedingungen durch Formen ausgedrückt werden. Indem wir das tun,
unterwerfen wir unsere praktische Erfahrung einem berichtigenden Prinzip, das man
die Stilgeschichte nennen könnte» (Panofsky 1979:217). Dass es sich hier um einen
Erkenntnisprozess handelt, in dem sich, wie Panofsky (1979a: 200) sagt,
Erkenntniswerkzeug und Erkenntnisgegenstand wechselseitig bewahrheiten müssen, hat
gelegentlich zum Vorwurf des Zirkelschlusses geführt: dass man das
Formenrepertoire zuerst erschliesse, bevor man es als Kriterium der richtigen Deutung
etabliert. Diese Art Zirkelhaftigkeit begleitet aber die gesamte ikonographische
Deutungsarbeit, zumal dann, wenn sie, wie gerade in vielen neueren Untersuchungen,

Bedeutungen aus den Beziehungen der Zeichen untereinander und zu anderen
kulturellen Äusserungen erschlossen will, die sich durch direkte Aussagen nicht
mehr stützen lassen.

Nicht, dass solche expliziten Aussagen prinzipiell überhaupt nicht zu erwarten
wären, wie manchmal noch vor wenigen Jahrzehnten in einer gewissen naiven
Überheblichkeit vorausgesetzt wurde: «Diese Zusammenstellung zu einer geordneten
Einheit ihres Geisteslebens müssen wir besorgen, ebenso wie die Fixierung ihrer
Grammatik und des Wörterbuches. Aber durch ständiges Nachkontrollieren der
Tatsachen, die immer nur zerstreut und zusammenhanglos geboten werden, gelangt
man doch zuguterletzt zu einem einigermassen wahrheitsgetreuen Bild» (Laufer bei
Fischer 1965: 307). Doch abgesehen von den Fällen, in denen das Wissen um die -
wie sie dann heissen - wirklichen Bedeutungen esoterisch ist, und in denen u.U.
quasi-offiziell verschiedene Bedeutungsschichten existieren, die den fortschreitenden
Graden der Einweihung entsprechen, können explizite Aussagen auch durch eine

Angst verhindert werden, das intuitive Erfassen der Fülle der Bedeutungen, wie es
sich aus langer Erfahrung ergibt, werde durch ein zu grosses Mass an Verbalisierung
profaniert. Anthony Forge (1979: 285) hat gerade auf diese Angst eindrücklich
hingewiesen: «But there is a more important aspect to this question. Basically, if they
could and did make explicit the meanings, the systems would no longer work - the
extra emotional charge received in creation and beholding in the ceremonial context

21



would be dissipated in a conscious decoding of a visual message. The style would
become allegorical in the worst way: it would lose all charges of sacredness and

power. Any member of a culture who, fully socialized and possessing all the data,
worked out the system and discovered the structures (and I have little doubt that many
of them could do it) would be cutting himself off from his culture by the process. I
suspect that at least some of my informants were aware of this.» Nicht nur der Grad
von Mitteilungsbereitschaft zieht expliziten Aussagen zur Ikonographie Grenzen,
sondern auch die individuelle Kompetenz. Daraufhinzuweisen erübrigt sich eigentlich,
seit andere Gesellschaften nicht mehr als undifferenzierte Kollektive betrachtet
werden, bei denen man die Aussagen einzelner mit der Formel «die Eingeborenen
sagen» referieren zukönnenmeinte. Es genügt, aufhistorischeAnalogienhinzuweisen:
auch im Mittelalter reichte das Verständnis der Bilder von der schlichten Seele, die
die Biblia pauperum diachronisch als Bericht vom Heilsgeschehen las, bis zu den
geschulten Klerikern, denen sich in synchronischer Betrachtung der Bilder einer
Sequenz ganze theologische Konzeptionen erschlossen.

V

Der Teil der Ikonographie, der sich auf unmittelbar Erkennbares und auf direkte
Aussagen stützt, bleibt unabdingbare Voraussetzung auch jener Deutungsversuche,
die seit längerem im Vordergrund des theoretischen Interesses stehen und Verfahren
anwenden, die in starkem Mass von der Linguistik angeregt sind und sich teilweise
auch ihrer Terminologie bedienen. Sicher antworten diese Versuche auch auf die
unbefriedigenden Resultate der Ikonographie im ethnographischen Kontext, die mit
der Sammlung von Identifikationen des Bezeichneten und der Zusammenstellung
von Aussagen sich erreichen Hessen. Bezeichnenderweise hat sich die Ikonographie
im Kontext der europäischen Kunstgeschichte längst vor der Anwendung jener
Verfahren und ohne sie mit bedeutenden Resultaten entwickelt, man denke nur an
Emile Mâle, Aby Warburg, Erwin Panofsky usw., und die gemeinten Verfahren
spielen dort auch in der Gegenwart nicht dieselbe Rolle wie in der ethnologischen
Kunstforschung.

Folgen wir Roland Barthes (1969:38), so bedeutet der Rekurs auf jene Verfahren
den Wechsel von einem vorherrschenden Interesse am Bezeichneten zu einem an der
Beziehung der Zeichen untereinander «Der Strukturalismus insbesondere kann
historisch definiert werden als der Übergang vom Symbolbewusstsein zum
Paradigmabewusstsein; es gibt eine Geschichte des Zeichens, die die Geschichte der
Arten seines Bewusstseins ist.»

Für das vorherrschende Interesse am Bezeichneten gebraucht Barthes den Terminus
Symbolbewusstsein, wobei der Symbolbegriff hier nicht der der Semiotik ist als
eines Zeichens, insofern sein Objektbezug auf Konvention beruht, sondern der
traditionelle emphatische als eines Zeichens, das eine Fülle und eine Tiefe an
Bedeutungen erschliesst. In Wirklichkeit, so Barthes (1969: 39), sei «für das

Symbolbewusstsein das Symbol viel weniger eine (kodifizierte) Kommunikationsform»

als «ein (affektives) Instrument der Teilhabe.» Dieses Symbolbewusstsein ist
es z.B., das bei den alten Männern in Neuguinea vorausgesetzt werden muss, von
denen Forge in der zitierten Passage gesprochen hat, und auf das die Ausdrücke

22



«extra emotional charge», «sacredness» und «power» zutreffen. Symbole, die eine
Fülle von Bedeutungen haben, können beispielsweise auch die Malagan in Neuirland
sein, und es ist sozusagen die Verführung durch die Auffassung seiner Gewährsleute,
wenn William C. Groves (1936/7:237) dieMalagan-Institution als raison d'être der
neuirländischen Kultur bezeichnet hat. Betrachtet man ein Malagan in diesem Sinne,
so dominiert die indexikalische Funktion in dem, was das Malagan evoziert, und die
symbolische unter dem Aspekt, was es alles beinhaltet, während die ikonische nur
eine untergeordnete Rolle spielt. Das Malagan ist Symbol für historische Reminiszenzen,

Kontinuität der Gruppen und ihrer Beziehungen, Legitimität von Ansprüchen,

wirtschaftliche Leistungsfähigkeit, Prestige usw. Dies alles macht seine

Bedeutung aus, und zwar in den Augen der Neuirländer selber. Die Bedeutung der
Bilder an sich ist nur ein Teilaspekt und keineswegs der, auf den Neuirländer zuerst
zu sprechen kämen. Ikonographie ist nicht gleichzusetzen mit dem Studium der
gesamten Bedeutung eines visuellen Zeichens. Sie ist nur ein Teil einer Semiotik der
visuellen Zeichen.

Die Untersuchung der formalen Beziehungen der Zeichen untereinander geht von
der Voraussetzung aus, dass die Zeichen ihre Bedeutung nicht nur aus der Verbindung

von Zeichen und Bezeichnetem erhalten, sondern ebenso von dem Verhältnis
der Zeichen untereinander. Das ist, mit linguistischen Termini benannt, entweder
eine syntagmatische Beziehung (wie eine Kette von Wörtern, die nach Regeln zu
Phrasen und Sätzen zusammengefügt sind) oder eine paradigmatische Beziehung
(wie die einer Reihe von Wörtern, die systematisch nach Übereinstimmungen und
Differenzen zusammenhängen und klassifiziert werden können; sie können sich an
bestimmten Positionen einer syntagmatischen Kette vertreten). Da die Bedeutung
eines Zeichens auch auf der Ebene der Beziehung untereinander gesucht werden
muss, kommt es nicht so sehr auf die zweiseitige Entsprechung an wie auf die
Homologien, die Strukturgleichheiten, die zwischen den Beziehungen herrschen.
Das war das Verfahren, das Lévi-Strauss z.B. auf den Totemismus angewendet hat,
so dass er an der Stelle einer vergeblich gesuchten kausalen Erklärung der Verbindung

bestimmter Clans mit bestimmten Tierarten ein Ordnungssystem fand, das auf
den homologen Beziehungen bestimmter Species untereinander, der Clans
untereinander und der Clans und Species beruhte.

Durch die Untersuchung der Beziehungen der visuellen Zeichen untereinander
zeigt sich auch, ob eine Kultur sie als ein Bedeutungssystem sui generis verwendet
neben anderen wie dem der Sprache, also als eine andere Sprache mit ihrer eigenen
«Grammatik». «Any systematic symbolism must be at the level of the relation
between symbols, and at this level may not be consciously perceived by either the
artist or the beholder. For this sort of analysis the overt meaning of any symbol is not
ofgreat importance. What matters is the arrangement ofsymbols and the significance
of that arrangement» (Forge 1971:297). Von den Gemälden der Abelam, Neuguinea,
die diese Voraussetzung erfüllen, heisst es: «It seems to me that Abelam painting
could be regarded as a form of language operating on its own rules and communicating
things that are not communicable by other methods» (Forge 1970: 288). Sicher sind
die verschiedenen Bedeutungssysteme, z.B. Musik, Sprache, visuelle Zeichen,
Sozialordnungen usw., in der Realität in ihren Mitteilungen weitgehend voneinander
unabhängig. Wenn ein Schild einen von einer hinreichend grossen Zahl von
Menschen eindeutig erkennbaren graphischen Hinweis gibt, wäre seine verbale Wiederholung

redundant. Theoretisch ist jedoch noch weiter zu fragen, ob die vollständige

23



Übersetzbarkeit der Mitteilung aus einem Bedeutungssystem in ein anderes prinzipiell

unmöglich ist. Dann wären auch der Ikonographie a priori Grenzen gezogen.
Visuelle Zeichen sind reale Objekte, und der ikonische Objektbezug kann an ihnen
nicht getilgt werden. Das Objekthafte bleibt an ihnen selbst dann erhalten, wenn sie
als imaginäre Bilder existieren. Sie lassen sich nicht vollständig «wegbeschreiben»,
in verbale Mitteilung auflösen - eine triviale Feststellung. Die visuellen Zeichen
haben als System von Bedeutungen gegenüber anderen Systemen von Bedeutungen,
zumal dem der Sprache - so wie stets Interdependenzen vorhanden und Übersetzungen

möglich sind -,dennoch auch ihre Autonomie. «This is somewhat contrary to the

expectation of Barthes (...)6 who contended that collections of objects can enjoy the
status of systems only insofar as they pass through the relay of language, thereby
inverting Saussure's original declaration that linguistics is only a part of the general
science of signs that is semiology. However, the work ofForge, Stratherns, Humphrey
and Ardener ,)7 indicate thatnaturaland culturally-produced objectscan be articulated
into semiological systems whose signifieds can exist independently of language»
(Neich 1984: 31).

Wenn die visuellen Zeichen ein Bedeutungssystem sui generis bilden, ist ein
jeweils charakteristisches Repertoire an Formen (entsprechend der Phonetik im
Sprachlichen), anZeichen (entsprechend dem Vokabular) und an Kombinationsregeln
(entsprechend der Grammatik) zu erwarten. Die Sandzeichnungen der Walbiri
kommen mit einem relativ begrenzten Bestand an Grundformen aus: Strichen,
Kreisen, Halbkreisen, Punkten, Wellenlinien usw. Sie werden nach gewissen
Grundmustern, bei denen Munn (1973) Kernzeichen und angefügte Zeichen unterscheidet,
zusammengefügt. Da die Zahl der Bedeutungen die Zahl der möglichen Formen um
ein Vielfaches überschreitet, ist das System auf die Intervention eines anderen
Systems, der Sprache, angewiesen. Diese Intervention gilt übrigens allein der
Auswahl aus paradigmatischen Reihen, nicht der Definition derZeichen als
konventionelle, wie man wegen der Einfachheit der Zeichen vielleicht vermuten könnte.
Denn in einem Nachtrag zu Munns Studie haben Dubinskas und Traweek (1984) die
Bildhaftigkeit dieser Zeichen herausgearbeitet und damit einmal mehr deutlich
gemacht, welche Rolle Boden und Land im Denken der Aborigines spielen. Die
Zeichen sind nichts anderes als die Spuren, die im Boden hinterlassen werden. (Ein

6 Vgl. Barthes (1988: 187): «Aber wie verleihen die Menschen den Dingen Sinn, die keine
Laute sind? Vor dieser Aufgabe stehen derzeit die Forscher. Dafür, dass sie noch keine
entscheidenden Schritte zurückgelegt haben, gibt es mehrere Gründe: zunächst, weil man
auf dieser Ebene nur äusserst rudimentäre Codes untersucht hat, die soziologisch nicht von
Belang sind, wie etwa die Verkehrsregeln; dann weil alles, was in der Welt mehr oder
weniger bedeutet, immer mit Sprache vermengt ist: es gibt keine signifikanten
Objektsysteme im Reinzustand; die Sprache greift immer als Relais an, namentlich in Bildersystemen

wie Titeln, Bildunterschriften und Artikeln (...)» (Heraushebung D. H.). Vgl. zu
Barthes' Position Calvet 1974, der auch eine prononcierte Stelle aus Barthes' Éléments de

sémiologie zitiert: «D faut, en somme, admettre dès maintenant la possibilité de renverser
un jour la proposition de Saussure: la linguistique n'est pas une partie, même privilégiée, de
la science générale des signes, c'est la sémiologie qui est une partie de la linguistique»
(Calvet 1974: 24). Vgl. dagegen Barthes'kleine Betrachtung Ohne Sprache (\9S\: 22-23).

7 Es sei auf die verhältnismässig umfassende Bibliographie bei Neich (1984: 36-42)
hingewiesen.

24



mit verschränkten Beinen sitzender Mensch hinterlässt einen Kreis, ebenso ein in den
Boden gesteckter Stock, während ein liegender Stock einen Strich hinterlässt, usw.).

Formenrepertoire und Kombinationsregeln bestimmen den Stil der visuellen
Darstellungen, sie schränken die Darstellungsmöglichkeiten ein. Das ist der Preis,
der fürden Gewinn einer Bedeutung gezahltwerden muss,die überdas unwiederholbar
Individuelle und Momentane hinausgeht, also nicht zuletzt in der Mitteilbarkeit
selber liegt: dass die Träger einer Kultur sich in der Auswahl eines begrenzten
Repertoires an Formen und Regeln die Möglichkeit der Übermittlung und des
Verstehens von Bedeutungen schaffen, dabei sich zugleich ihrer kulturellen Identität
innewerdend. Die Auswahl von Formen und Kombinationsmöglichkeiten, der
Symmetrie und Asymmetrie, der Proportionen, der Verteilungen über den Raum
usw. gewinnt an sich eine Bedeutung, zumal wenn man sie zu den anderen
Bedeutungssystemen einer Kultur in Beziehung setzt. Auch die Formen und formalen
Verhältnisse selbsthaben eine semiotische,Panofsky hätte wohl gesagt: ikonologische
Dimension. Sie sind, um in seiner Diktion zu bleiben, Aussagen über das
Weltverhältnis einer Epoche bzw. einer Kultur. Am ethnographischen Material wird wohl
eher deutlich, dass Form- und Bedeutungsanalyse nicht so beziehungslos nebeneinander

stehen, wie es durch gewisse Frontenbildungen in der europäischen
Kunstgeschichte einmal suggeriert worden ist.

Jede Realisierung eines Zeichens stellt eine Auswahl dar. Mit linguistischen
Termini kann man daher unterscheiden zwischen den aktualisierten visuellen
Zeichen als «parole» einerseits und der Gesamtheit der Zeichen und Regeln, «langue»,
andererseits. Für die Ikonographie erlaubt diese Unterscheidung Aussagen über die
Rigidität oder Toleranz in Auswahl und Kombination der Zeichen, also auch über
den Gestaltungsspielraum der Künstler oder ihrer Auftraggeber; über Tendenzen
und Moden, grössere und geringere Relevanz von Zeichen und Bildthemen, nicht
zuletzt auch über den Grad der Veränderungs- und Anpassungsfähigkeit einer
gestalterischen Tradition. Denn nicht nur setzt die «Sprache» die Differenzen in der
Realisierung, die Realisierungen können auch Repertoire und Regelwerk differenzieren.

Eine Tatanua-Maske wird in Neuirland noch immer als derselbe
ikonographische Typos identifiziert wie vor 100 Jahren, obwohl sie sich oft genug
schon in Aussehen und Machart von den damaligen Tatanua unterscheidet. Neue
Objekte werden eingeführt und in bestimmten Positionen der syntagmatischen
Beziehung eingesetzt, wodurch ein Licht auf die ihnen zugedachte Rolle fällt. Um
1900 z. B. tauchen Malaganfiguren auf, die einen Gürtel mit Koppelschloss tragen
wie die damaligen Polizeisoldaten. Sie treten zu den herkömmlichen Insignien eines
«bikman» (Kapkap, Armringen usw.) hinzu. Tatsächlich dienten ja von der
Kolonialmacht verliehene Ämter und Würden als Bausteine einer bikman-Kamere,.

Zeichen und Zeichenkombinationen werden ferner durch die Möglichkeiten
definiert, die durch ihre Realisierung ausgeschlossen sind, denn sie korrespondieren
durch Übereinstimmung und Differenz mit den anderen Gliedern ihrer
paradigmatischen Reihe. S ie finden sich aber auch alsElemente einer syntagmatischen
Struktur, die anderen homolog sind. Neich (1982) hat für den Festschmuck der
Bewohner des Mount-Hagen-Gebietes (Papua New Guinea) die Bedeutungen der
unterschiedlichen Formen nach paradigmatischer und syntagmatischer Ebene
angeordnet. In der Reihe der Festteilnehmer stehen, in den Austauschvorgängen «Geber»
und «Empfänger» einander gegenüber. Dem entspricht in der Reihe des
Federschmucks der Gegensatz zwischen den blauen Federn des Koiwal für den Geber und

25



denen des Sicklebill für den Empfänger. Auch der übrige Schmuck lässt sich entsprechend

in Schmucktypenreihen ordnen. Neich kommentiert, dass die Position des
Federschmucks in der Kombinationsformel des Körperschmucks an sich nicht so
wichtig sein mag wie das kontrastierende Nebeneinander des Federschmucks von
«Geber» und «Empfänger». Erst die Differenz macht den eigentlichen Wert aus,
nämlich den des Prestiges. Dieser Wert, der aufbeiden Ebenen, der syntagmatischen
undassoziativen (paradigmatischen), hervorgebrachtwerde,sei von vitalerBedeutung.
Bekannt ist das Gedankenexperiment von C. Lévi-Strauss (1977) angesichts einer
Maske der Nordwestküsten-Indianer, die einen herabgeklappten Unterkiefer hat,
eine lang heraushängende Zunge, volle Wangen, röhrenartig hervortretende Augen
und eine insgesamtHelligkeit betonende Erscheinung. Er hataus diesem Maskentypos
das Gegenteil konstruiert: «Angenommen, es gäbe einen Maskentypus, der zu dem
Swaihwé in einem Gegensatz- und KorrelationsVerhältnis stünde, dann müsste man,
wenn man den letzteren kennt, seine Eigentümlichkeiten aus denen ableiten können,
die uns dazu gedient haben, den ersten zu beschreiben. Wagen wir den Versuch.
Durch ihrZubehörund ihrKostüm zeigt die Swaihwé-Maske eine Affinitätzur weissen
Farbe. Die andere wird also schwarz sein oder eine Affinität zu dunklen Tönen
aufweisen. Die Swaihwé-Maske und ihr Kostüm sind mit Federn geschmückt; falls
die andere Maske Schmuck tierischen Ursprungs trägt, müsste er aus Haaren
bestehen. Die Swaihwé-Maske hat hervortretende Augen; die Augen der anderen
Maske werden demnach tief liegen. Die Swaihwé-Maske hat einen weit offen
stehenden Mund, einen nach unter geklappten Unterkiefer, aus dem eine riesige Zunge
heraushängt; beim anderen Typus müsste die Form des Mundes so beschaffen sein,
dass sich dieser Körperteil unmöglich zeigen kann Nun reicht es aber schon aus,
dass wir die Voraussetzungen, denen diese Maske genügen müsste, apriori benannt
haben, um ihre reale Existenz zu erkennen. Anhand rein formaler Forderungen haben
wir nämlich nichts anderes getan, als die sogenannte Dzonokwa-Maske mit all ihren
plastischen Merkmalen zu beschreiben und zu restituieren, welche die Kwakiutl
neben vielen anderen Masken besitzen, zu denen auch, vergessen wir es nicht, unter
den (sie) Namen Xwéxwé die von den Salish entlehnte Swaihwé-Maske. gehört» (Lévi-
Strauss 1977: 56f.).

Die Komplementarität der Maskenformen findet ihre Entsprechung in Ursprungsmythen

und funktionalen Rollen: «Wir erinnern uns, dass den Salish zufolge die
Prototypen der Swaihwé-Maskea vom Himmel oder aus dem Wasser kommen, d.h.
von oben oder von unten. Die Menschenfresser und Menschenfresserinnen, Prototypen

detDzonokwa-Masken, stammen, so sagten wir, aus den Bergen oder aus dem
Wald, also aus der Ferne. Funktional gesehen, stellen die Swoz/iwe-Masken die
Vorfahren dar, welche die höchsten Linien gegründet haben: sie verkörpern die soziale
Ordnung, im Gegensatz zu den Dzonokwa, die asoziale Geister, keine Vorfahren
sind - der Definition nach Erzeuger von Generationen, die ihnen folgen -, sondern
Räuber und Räuberinnen von Kindern, die diese Ahnenfolge verhindern» (Lévi-
Strauss 1977: 58 f.).

Im mittleren Neuirland gibt es einen eigentümlichen Ritualaufbau, den Abschnitt
eines Baumstamms, der mit dem Wurzelwerk nach oben in den Boden gesteckt ist.
Er wird zum grossen Abschlussfest derGedenkzeit an einen oder mehrere Verstorbene
errichtet. Auf der Plattform tanzt ein junger Mann, der am Anfang einer Karriere als
bikman steht. Um den Baumstamm herum sitzen junge heiratsfähige Mädchen auf
Astgabeln, die ebenfalls in den Boden gesteckt sind. Diesen Baum, a kamba, hat schon

26



Augustin Krämer 1909 gesehen und als «Wurzeltisch» beschrieben, ohne ihn deuten
zu können (Krämer 1925: 55 f.). Roy Wagner (1987), der bei den Barok in dieser
Region 1979 Feldforschung durchgeführt hat, hat einen Deutungsversuch veröffentlicht,

der sich auf Transformationen stützt, die a kamba und Männerhof verbinden.
Es ist ja auch das Gebiet von Neuirland, in dem es in den Dörfern den Moieties
gehörende Männerhöfe gibt, umfriedet mit niedrigen Steinmauern mit einer grossen
Astgabel als Einstieg. Das Männerhaus steht in der Mitte des Hofes. Dessen vorderer
Teil, zwischen Einsteiggabel und Haus, dient als Platz für die Feste; hier laufen
Sitzbänke an der Mauer entlang und stehen Nahrungsmittelplattformen, hier werden
die Schweine geschlachtet. Der Hofteil hinter dem Haus ist der Begräbnisplatz für
die Verstorbenen der matrilinearen Moiety. Der Hof ist also Behälter für Fest und
Grab, für ein Hervorholen und ein Einschliessen; die Barok vergleichen den
Männerhof auch mit einem Baum, dessen Wurzelwerk dem rückwärtigen Sektor,
also dem der Ahnen, und dessen Wipfel dem vorderen Sektor entspricht. In der
Gestalt des Männerhofs und seiner Metapher drückt sich die normale Ordnung der
Dinge aus. Der kamba-Baum stellt diese nun wortwörtlich auf den Kopf. Der
Wurzelstock ist oben, der Wipfel in der Erde, das Eingeschlossene liegt zutage, das

zutage Liegende ist eingeschlossen. Im Wurzelwerk, eigentlich dem Bereich der
Ahnen, findet das Fest statt, werden Schweine geschlachtet, tanzt der Neophyt. Der
kamba ist ausserhalb des Männerhofes aufgestellt inmitten des Festes, d.h. nicht
mehr enthält der Baum / der Männerhof das Fest, sondern dieses jenen. Die
Umkehrung erfolgt noch in weiteren Details, ist auch eine Umkehrung des
Geschlechterverhältnisses. An der Stelle der mythischen Ahnfrau der Moiety steht
ein Mann. Die Mädchen um den Baum «hängen» an den (imaginären) aus dem Boden
herauskommenden Ästen des Baums, während die Metapher des Normalen die
Männer die Früchte des Baums sein lässt, d.h. die Früchte der Lineage, die in andere
Linien hineinheiraten und die Rolle der Nährenden übernehmen.

Roy Wagnerzieht noch weitere Konsequenzen. Wenn die Ordnungskategorien der
sozialen Welt in ihr Gegenteil verkehrt werden können, sind sie nicht der Grund für
deren Aufrechterhaltung, sondern illusionäre Vorstellungen. Der kamba-Baum ist
«the revelation of a transcendental power over society, rather than a statement of the
things society is about, its principles, forces, ideals, or goals» (Wagner 1987:62). Es
ist die Macht, die die Bedeutung der Bilder transformieren kann. Es gibt bei den
Barok einen Ausdruck, der besagt, dass die Figur-Erdboden-Umkehrung der Weg ist,
«auf dem Macht in Kunst übertragen wird.» Es handelt sich also um, wie Wagner
(1987: 62) schreibt, das Bild einer Transformation, das geformt wird durch die
Transformation eines Bildes.

VI

Soll man die Aufgabe der Ikonographie beschreiben, könnte man sich an den ersten
Teil des Begriffs halten und diese Aufgabe aus der Definition eines Icon in der
Semiotik ableiten, einer Definition, die zugleich zureicht, Ikonographie von anderen
Bereichen der Semiotik abzugrenzen: «Icon im Objektbezug das Zeichen einer
Qualität oder Eigenschaft, das ein Objekt bezeichnet, indem es das Objekt abbildet,
imitiert, weil es gewisse Merkmale (mindestens ein Merkmal) mit dem Objekt
gemeinsam hat. Icone sind zum Beispiel Bilder, Muster, Strukturen, Modelle,

27



Schemata (...)» «Da iconische Zeichen unmittelbar wahrgenommen und verstanden
werden, sind sie unmittelbar kommunikativ» (Bense u. Walther 1973: 38 f.). Der
letzten Feststellung wäre allerdings ein «der Möglichkeit nach» hinzuzufügen oder
der Zusatz: für eine göttliche Intelligenz, die alle denkbaren ikonischen Zeichen
überblickt, also auch die, die den normalen Intelligenzen der Sterblichen durch
zeitliche oder kulturelle Ferne entrückt und keineswegs unmittelbar kommunikativ
sind. Dass sie das nicht sind, begründet den Sonderfall ikonographischer
Deutungsarbeit im ethnographischen Kontext, für den nicht Unmittelbarkeit,
sondern Vermittlung Voraussetzung, Problem und Maxime ist. «Da das Icon femer die
Eigenschaft eines Objektes oder einer Objektart bezeichnet, ist seine Existenz nicht
an ein bestimmtes Objekt gebunden, sondern bleibt ein Icon, auch wenn es kein reales
Objekt mit dieser Eigenschaft gibt (z.B. die Skulptur eines Zentauren)» (Bense u.
Walther 1973: 38f.).

DerGegenstand der Ikonographie sind die Imagines, ob sie materialisiert sind oder
nicht Man hat ihr schon früh vorgeworfen, sie führe nicht zur Kunst, sondern zur
Kulturgeschichte, Weltanschauungsanalyse, oder wie immer man das nannte. In der
Tat bleibt ihre Beziehung zum Begriff des Kunstwerks problematisch. Kunst taucht
als ein möglicher unter ihren Gegenständen auf.

Literaturverzeichnis

BABTHES Roland
1969. Literatur oder Geschichte. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
1981. Das Reich der Zeichen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
1983. Elemente der Sémiologie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
1988. Das semiologische Abenteuer. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

BENSE Max und Elisabeth WALTHER
1973. Wörterbuch der Semiotik. Köln: Kiepenheuer & Witsch.

CALVET Louis-Jean
1974. «Une sémiologie politique». L'ARC 56, p. 25-29.

DUBINSKAS Frank A. and Sharon TRAWEEK
1984. «Closer to the Ground: A Reinterpretation ofWalbiri Iconography». Man, n.s.

19, p. 15-30.

FISCHER Hans
1965. Studien über Seelenvorstellungen in Ozeanien. München: Renner.

FORGE Anthony
1970. «Learning to See in New Guinea», in: MAYER Philip (ed.), Socialisation. The

Approachfrom SocialAnthropology. London: Tavistock Publications, p. 269-291.
1971. «Art and Environment in the Sepik», in: JOPLING Carol F. (ed.), Art and

Aesthetics in Primitive Societies. New York: Dutton, p. 290-314.

28



1973. «Style and Meaning in Sepik Art», in: FORGE Anthony (ed.), Primitive Art
and Society. London, New York: Oxford University Press, p. 169-192.

1979. «The Problem of Meaning in Art», in: MEAD Sidney M. (ed.), Exploring the
Visual Art ofOceania. Honolulu: The University Press of Hawaii, p. 278-286.

GROVES William C.
1936/7. «Secret Beliefs and Practices in New Ireland». Oceania 7, p. 220-245.

KRAMER Augustin
1925. Die Mâlanggane von Tombära. München: Georg Müller.

LAYTON Robert
1985. «The Cultural Context of Hunter-Gatherer Rock Art». Man, n.s. 20, p. 434-

453.

LÉVI-STRAUSS Claude
1967. «Die Zweiteilung der Darstellung in der Kunst Asiens und Amerikas», in:

LÉVI-STRAUSS, Claude: Strukturale Anthropologie (I.). Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 267-291.

1977. Der Weg der Masken. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

MÂLE Emile
(1898) 1907. Die kirchliche Kunst desXIII. Jahrhunderts in Frankreich. Studie über

die Ikonographie des Mittelalters und ihre Quellen. Strassburg: Heitz. [Deutsch
von L. Zuckermandel].

MUNN Nancy D.
1973. Walbiri Iconography. Graphic Representation and Cultural Symbolism in a

Central Australian Society. Ithaca and London: Cornell University Press.

NEICH Roger
1982. «A Semiological Analysis of Self-Decoration in Mount Hagen, New Guinea»,

in: ROSSI, Ino and Contributors: The Logic of Culture. Advances in Structural
Theory and Methods. London: Tavistock, p. 214-231.

1984. «Some Recent Developments in the Anthropology of the Visual Arts». (1982)
Pacific Arts Newsletter No. 19, p. 24-42.

NEVERMANN Hans
1940. «Totenfeiern und Malagane von Nord-Neumecklenburg. Nach Aufzeichnungen

von E. Waiden bearb. v. HansNevermann». ZeitschriftfürEthnologieU, S. 11-38.

PANOFSKY Erwin
1932. «Zum Problem derBeschreibung und Inhaltsdeutung von Werken der bildenden

Kunst». Logos 21, S. 103-119.
1939. «Introductory». Studies in Iconology. Humanistic Themes in the Art of the

Renaissance. New York: Oxford University Press.
1955. Meaning in the Visual Arts. Garden City, N.Y.: Doubleday.

29



PANOFSKY Erwin
1979. «Ikonographie und Ikonologie», in: KAEMMERLING Ekkehard (Hrsg.),

Ikonographie und Ikonologie. Theorien - Entwicklung - Probleme. Köln:
DuMont, S. 207-225.

1979a. «Zum Problem der Beschreibung und Inhaltsdeutung von Werken der
bildenden Kunst», in: KAEMMERLING Ekkehard (Hrsg.), Ikonographie und
Ikonologie. Theorien - Entwicklung - Probleme. Köln: DuMont, S. 185-206.

REDFIELD Robert
1959. «Art and Icon», in: REDFIELD Robert, Melville J. HERSKOVITS and

Gordon F. EKHOLM, Aspects of Primitive Art. New York: The Museum of
Primitive Art, p. 12-40.

SILVER Harry
1979. «Ethnoart». Annual Review ofAnthropology 8, p. 267-307.

TURNER Victor
1967. The Forest ofSymbols. Aspects ofNdembu Ritual. Ithaca and London: Cornell

University Press.

WAGNER Roy
1987. «Figure-Ground Reversal Among the Barok», in: LINCOLN Louise,

Assemblage of Spirits. Idea and Image in New Ireland. New York: George
Braziller, in association with The Minneapolis Institute of Arts, p. 56-62.

WATTE Deborah B.
1979. «Aspects of Style and Symbolism in the Art of the Solomon Islands», in:

MEAD Sidney M. (ed.), Exploring the Visual Art of Oceania. Honolulu: The
University Press of Hawaii, p. 238-264.

30


	Ikonorgraphie im ethnographischen Kontext

