Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 16 (1992)

Artikel: Ikonorgraphie im ethnographischen Kontext
Autor: Heintze, Dieter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007624

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dieter Heintze

Ikonographie im ethnographischen Kontext

I

Zweifellos gehort Ikonographie zu jenen detektivischen Aktivitidten, deren Reiz in
der Durchfiihrung am konkreten Fall, in den methodischen Einféllen liegt und deren
Wertin der Schliissigkeit eines Resultats zutagetritt, das die Zeichen ihrer Bedeutung
iiberfilhrt hat. Weniger dankbar ist die Aufgabe, allgemein iiber diese Arbeit
Rechenschaft abzulegen, und wohl unmd&glich die, fiir alle denkbaren ikonogra-
phischen Probleme im voraus sagen zu sollen, wie man sie denn, im neudeutschen
Jargon, «anzugehen» habe.

Dennoch sind allgemeine Darstellungen der ikonographischen Arbeit von Zeit zu
Zeitversucht worden. In der Kunstgeschichte am bekanntesten sind sicher diejenigen
von Erwin Panofsky (1932 und 1939).! Wenn auch der kunsthistorischen Ikonogra-
phiediskussion nichts Vergleichbares in der Ethnologie zur Seite gestellt werden
kann, wire doch, beildufig, an einige Résumés und Programme zu erinnern, z.B.
Robert Redfield (1959) oder Anthony Forge (1979); oder an Ubersichten iiber die
kunstethnologische Forschung insgesamt, z.B. Harry Silver (1979) oder Roger
Neich (1982), um nur zwei Aufsétze aus dem letzten Jahrzehnt zu nennen, die neben
den Kapiteln zu Stil und Form, zur Asthetik, zum sozialen Kontext oder zu
Wandlungsprozessen eines auch der Bedeutungsforschung widmen. Zu erinnem
wiire aber vor allem an einige Einzelstudien, die die Diskussion angeregt haben, z.B.
an die schon 1944/5 zuerst verdffentlichte Untersuchung Die Zweiteilung der
Darstellung in der Kunst Asiens und Amerikas von C. Lévi-Strauss oder seine Schrift
Der Weg der Masken (1975) oder an Studien von Anthony Forge zur Kunst der
Abelam, publiziert zwischen 1960 und 1979 oder an Nancy D. Munn (1973).

I

Eine dltere Definition der Ikonographie, dem Brockhaus' Konversations-Lexikon
von 1898 (Bd. 9: 520) entnommen, nenntein wesentliches Moment, das man z.B. in
derDefinition in der Encyclopaedia Britannica von 1979: «the science of identification,
description, classification, and interpretation of symbols, themes, and subject matter
in the visual arts» (15th Ed., Micropaedia, vol. V: 283) vermisst: «Ikonographie (...)
die der Erklirung der Bilder gewidmete Wissenschaft, insofern sie namentlich das
Verstiindnis der kirchlichen Kunst fritherer Zeiten, ihrer uns fremd gewordenen
Gesamtauffassung, der religidsen Symbole, der Attribute der Heiligen u.s.w. for-
dert» (Hervorhebung D.H.).

! Wiederabdruck des Artikels von 1932 in Panofsky 1979a. Die Arbeit von 1939 ist
stellenweise verdndert wieder abgedruckt in Panofsky 1955 als Kapitel 1. Deutsch s.
Panofsky 1979.

Ethnologica Helvetica 16, 1992: 15-30 15



Im selben Jahr erschien in ersier Auflage Emile Males L'art religieux du XIlle
siécle en France. Im Vorwort kommt Mile (1907: 2) auf die Notwendigkeit von
Ikonographie zu sprechen: «Dem XIX. Jahrhundert war es beschieden, miihselig den
Sinn der mittelalterlichen Werke wieder herauszufinden, der dunkler geworden war
als derjenige der Hieroglyphen. Werimmer unvorbereitet vor das Portal von Amiens
tritt oder vor die Nordfassade von Chartres, wird eine verschlossene Welt vor sich
haben, in die er ohne Fiihrer nicht einzudringen vermag.» Ikonographie ist also die
Wissenschaft, auf die wir angewiesen sind, wenn sich eine Bildsprache unserem
unmittelbaren Verstiindnis entzieht, sei es in die Vergangenheit oder, wire zu
ergénzen, in die Ferne einer anderen Kultur. Sie teilt mit der Ethnographie eine
Bedingung ihrer Moglichkeit, die kulturelle Differenz, und ist wie jene ein
Vemmittlungsprozess. Wer ein vollkommen unmittelbares Verstindnis eines Bildes
(eines Zeichens, eines Symbols) hitte, brauchte keine Ikonographie, ja, miisste diese
als stérend, wenn nicht destruktiv empfinden. Ein unmittelbares Versténdnis wire
ein Grad von Synthese, wie sie, um es mit einem von Anthony Forge (1979: 285) aus
seinem Forschungsgebiet in Neuguineaangefiihrten Beispiel zu illustrieren, vielleicht
dort jene alten Minner erreichen, «who have seen many ceremonies and are artists
or ritual experts, who seem to me to have the most complete patterns and to be the
most influenced by them».

Ein solches Verstindnis ist aber dann nicht vorauszusetzen — und héchst suspekt,
wenn es als Einfithlung prdtendiert wird — wenn jemand, wie per definitionem die
Ethnographin oder der Ethnograph, sich einer Kultur und ihren Bildern von aussen
ndhert. Wenn daher beispielsweise Nancy Munn von Dubinskas und Traweek
kritisiert worden ist, sie habe einendem europdischen Denken gewohnten Begriff des
Zeichens verwendet — dem gemiss getrennt werde zwischen Zeichen und Bezeich-
netem: das aber entspreche nicht dem Denken der Walbiri, die die Zeichen nicht auf
etwas hin auslegten, das sie bezeichneten, sondern unmittelbar von ihnen sich
betroffen fiihlten — so hielt Robert Layton m. E. (1985: 439) mit Recht dieser Kritik
entgegen: «Even if this is a valid criticism the thoughts of the Warlpiri are notdirectly
accessible to us (or to one another). We, as anthropologists, must consciously analyse
the significance of words and designs the Warlpiri apprehend without reflection and
it is this analysis which Munn has carried out.»

11

Auch dann allerdings, wenn man das Repertoire visueller Zeichen einer Kultur von
aussen betrachtet, scheinen einige von ihnen oder etwas an ihnen einem unmittelba-
ren Verstindnis zugiinglich, der von Erwin Panofsky (1979: 210) so genannten
vorikonographischen Beschreibung. Das primédre oder natiirliche Sujet dieser
Verstidndnisebene erfasse man, heisst es bei ihm, «indem man reine Formen identi-
fiziert, ndmlich: gewisse Konfigurationen von Linie und Farbe oder gewisse eigen-
tiimlich geformte Bronze- oder Steinstiicke als Darstellungen natiirlicher Gegenstéin-
de wie menschlicher Wesen, Tiere, Pflanzen, Hiuser, Werkzeuge und so fort; indem
man ihre gegenseitigen Beziehungen als Ereignisse identifiziert; und indem man
solche ausdruckshaften Eigenschaften wie den schmerzlichen Charakter einer Pose
oder einer Geste oder die heimelige und friedliche Atmosphére eines Innenraums
wahmimmt».

16



Das Problematische dieser Aufzihlung Panofskys, besonders dessen, was er tiber
die Ereignisse und die ausdruckshaften Eigenschaften sagt, liegt auf der Hand: dass
vieles an diesem priméren Sujet nur fiir ein Verstindnis primér oder natiirlich sein
kann, das derselben kulturellen Tradition angehtrt. Welche Missverstéindnisse aus
der falschen Identifikation eines priméren Sujets hervorgegangen sind, dariiber
liesse sich, man braucht das kaum hinzuzufiigen, eine lange Geschichte schreiben.?
Dennoch lédsst sich, was Panofsky iiber die vorikonographische Ebene der
Deutungsarbeit gesagt hat, auch so verallgemeinern, dass es auf die ethnographische
Situation anwendbar wird.

Victor Turner (1967: 50f.) hat zur Erschliessung der Bedeutung eines Symbols
unterschieden zwischen exegetical meaning, Bedeutung, die sich aus den Aussagen
von Informanten ergibt; operational meaning, Bedeutung, die sich aus der Beob-
achtung ergibt, wie man Symbole verwendet und wie man auf sie reagiert; und
positional meaning, Bedeutung, die sich aus der Beziehung von Symbolen zu
anderen Symbolen ergibt. Aufgrund dieser Unterscheidung kénnte man als Formel
fiir die «vorikonographische» Deutungsarbeit aufstellen: sie identifiziert jene Be-
deutungen, die sich vor und ohne Befragung, Beobachtung und Analyse des
Zusammenhangs der Zeichen untereinander erkennen lassen. Sie fragt also nach den
Wahmehmungen, die nicht von der besonderen kulturellen Tradition bedingt (wenn
auch iiberformt) scheinen. Zu denken wire an den menschlichen Korper und seine
Teile bzw. deren Schemata, an Naturgegenstinde iiberhaupt — die Schemata der
friiher so genannten Naturreiche, der Vogel, Fische, Sduger usw.; oder an den Hell-
Dunkel-Gegensatz, den Oben-Unten-Gegensatz; an Fliche und Kontur, oder Fldche
und Tiefe, oder — Panofsky zitierend — Linie und Farbe, oder Fiille und Leere. Diese
und andere Wahmehmungen scheinen unmittelbar méglich. Uber die weitere Deutung
istmit deren Feststellung aber noch nichts gesagt, also beispielsweise noch nicht, was
fiir ein Wesen ein anthropomorphes Zeichen bedeutet oder die Zweiteilung eines
menschlichen Antlitzes in eine helle und eine dunkle Hilfe. Zur «Ausriistung»
(Panofsky) fiir diese Ebene der Deutungsarbeit gehort eine ausreichende Kenntnis
der natiirlichen Umwelt der Gesellschaft, der man sich zugewendet hat. Allerdings
ist die Deutungsarbeit unter dieser Voraussetzung auch nicht unproblematisch, man
denke an die Differenzen in den Taxonomien. Selbst wenn also die Bestimmung
einer dargestellten Tierart ohne weiteresméglich scheint, bleibt zusitzliche Befragung
immer notig.

2 Panofsky (1979a: 190); «Wie also unsere praktische Erfahrung durch eine Einsicht in die
Art und Weise zu korrigieren war, wie unter wechselnden historischen Bedingungen
Gegenstinde und Ereignisse durch Formen ausgedriickt werden (...)» (Panofsky 1979:221).
«Diese rein phinomenale Beschreibung setzt nun wirklich nichts weiter voraus, als dass wir
uns das Bild gut ansehen und es auf Vorstellungen beziehen, die uns aus der Erfahrung
geldufig sind. Und dennoch ist selbst sie mitnichten unproblematisch.» Oder «Hier wie dort
stellt sich heraus, dass die Moglichkeit der Zusammenbeziehung selbst der geldufigsten
Erfahrungsvorstellungen mit einer Bildgegebenheit — und damit die Méglichkeit einer
zutreffenden Beschreibung — abhingig ist von einem Vertrautsein mit den allgemeinen
Darstellungsprinzipien, von denen die Gestaltung des Bildes bestimmt wird, d.h. von einer
Stilkenntnis, die hier wie dort nur durch ein Hineinwachsen in die historische Situation
erworben werden kann (...)» (1979a: 190-191).

17



Eindeutige Bestimmungen auf dieser Deutungsebene werden erleichtert, wenn der
Formenkanon einer Kultur annihernd naturalistische Darstellungen einschliesst —
eine Voraussetzung, die ihrerseits durch die Deutungsarbeit erst verifiziert werden
muss. Als ein Beispiel aus Ozeanien kann die Malagankunst Neuirlands angefiihrt
werden: manche Tierarten sind sofort erkennbar. Eine Bestitigung des naturalistischen
Elements ist es dann, wenn z.B. zeitweise die den Nashornvogelkopf darstellenden
kleinen Schnitzereien, die man bei bestimmten Ténzen im Munde hielt, durch einen
echten préiparierten Nashornvogelkopf ersetzt wurden, als es — darf man #lteren
Berichten glauben — durch die Einfuhr von Schusswaffen leichter war, den Vogel zu
erlegen.

In anderen Fillen behalten die Zeichen auf dieser Deutungsebene ein hohes Mass
an Vieldeutigkeit. Sie ist allerdings auch nicht unbegrenzt, ihre Grenzen werden
durch ihre Ikonizitit gezogen, d.h. dadurch, dass sie ein Objekt bezeichnen, indem
sie es abbilden, weil sie «gewisse Merkmale (mindestens ein Merkmal) mit dem
Objekt gemeinsam» haben (Bense u. Walther 1973: 38f.). Als Beispiel sei auf die
Zeichen der Walbiri in Zentralaustralien hingewiesen, die sie bei Sandzeichnungen
benutzen. Ein Kreis kann Nest, Loch, Wasserloch, Yams, Baum, Hiigel, bereitetes
Essen, Feuer, aufrechtstchenden (also in den Boden gesteckten) Kampfstock,
zusammengerollt daliegenden Hund usf. bedeuten — aber nicht den liegenden Speer,
den liegenden Kampfstock, einen ausgestreckt liegenden Hund usf., Bedeutungen,
die in das Bedeutungsspektrum der geraden Linie fallen. Erst die Erzihlung, die von
den Zeichnungen begleitet wird, greift eine der Bedeutungen aus dem jeweiligen
Spektrum heraus: «Each element covers a range of possible meaning items (...); the
breadth of these ranges varies for the different graphs, but the over-all tendency is
toward a relatively high degree of category generality (...). The particular class of
items meant — such as a spear, a kangaroo, or a man lying down — depends upon
narrative context, and specification takes place within the storytelling process»
(Munn 1973: 64).

Die Quintessenz aus dem bisher Gesagten kdnnte lauten: dass man an visuellen
Zeichen einer fremden Kultur auch unmittelbar etwas deuten kann, liegt einerseits
daran, dass diese Zeichen ikonische Zeichen sind, also weder rein hindeutende, d.h.
indexikalische, noch rein konventionelle, d.h. symbolische. Andererseits liegt dies
daran, dass es Erfahrungen und Wahrnehmungen gibt, deren Moglichkeit nicht von
besonderen kulturellen und historischen Gegebenheiten abhingt. Es wére noch
hinzuzufiigen, dass die Situation einer voélligen Fremdheit zwischen Kulturen eine
theoretische Konstruktion ist und in der Realitiit ein Extremfall. Fremdheit ist
graduell, eine Funktion von Geographie und Geschichte.

IV

Die Chance, durch direkte Befragung ikonographische Aufschliisse zuerhalten, wird
h4ufig gering eingeschitzt: «(...) informants tend to restrict themselves to naming
totalities and bits of designs, using class names: 'thisis a cassowary', 'this is ahornbill
beak’, 'this is a man.' If pushed, they may give further names - either secret names,
as many everyday things have special names in ritual contexts, or specific names to
the actual example under discussion (...). Questions such as "Why do you use a
hombill's beak here?' or 'What does a cassowary mean in this position?'rarely, if ever,

18



get an answer that satisfies our idea of an explanation, although the answers seem
perfectly satisfactory to those who are giving them: they see no problem and often
regard the question itself as meaningless» (Forge 1979: 279). Gerade wegen des
zuletzt hier Ausgesprochenen braucht man die emphatische Skepsis nicht zu teilen.
Man miisste nur versuchen, sich so weit an die Stelle des befragten Insiders der Kultur
zu versetzen, dass man die Implikationen der kurzen Antwort — gerade das selbstver-
stindlich Mitgemeinte liess sie so kurz ausfallen -versteht. Um bei der Avifauna zu
bleiben: mag auch die direkte Befragung als Bezeichnetes nur den Namen einer
Vogelart ergeben, so steht uns doch indirekt durch die Zusammenstellung alles
dessen, was in der jeweiligen Gesellschaft zu dieser Vogelart gesagt wird, eine
Information zur Verfiigung, die zumindest an die M6glichkeit denken ldsst, eskénne
erkldart werden, warum bestimmte Vogelarten ausgewihlt werden, warum sie in
gewisser Hiufigkeit an den Darstellungen erscheinen, warum sie in bestimmten
Konstellationen mit anderen Zeichen auftauchen, beispielsweise in Kombinationen
mit dem menschlichen Kérper und seinen Teilen.? Eine Formulierung von Lévi-
Strauss paraphrasierend kdnnte man sagen, es komme zun#chst darauf an, simtliche
Informationen, die wir iiber eine Vogelart aus einer Kultur besitzen, zu ordnen, d.h.
alles, was wir iiber ihre Merkmale horen, ihre Herkunft, ihr Verhalten, ihre Bezie-
hung zum Menschen und anderen Naturwesen, schliesslich alles, was wir iiber ihre
Rolle in den Mythen und Erzdhlungen erfahren. Wenn wir so eine Akte iiber sie
zusammengestellt haben, kann man sie dann mit anderen Akten vergleichen.* Nur
beildufig brauchtdarauf hingewiesen zu werden, wie wenig wir iiberdie Vorstellungen
zu Vogeln oft tatséchlich wissen, ja iiberhaupt noch erfahren kénnen, wenn tradi-
tionelles Wissen unter dem Einfluss der westlichen Kultur und sich verdndernder
Interessen in Vergessenheit gerit.’ Gegeniiber der Ikonographie im ethnographi-
schen Kontext ist diejenige im Kontext der europdischen Kunstgeschichte in einer
weitaus giinstigeren Position. Diese kann, jedenfalls fiir bestimmte Perioden, auf
einen Fundus schriftlicher Dokumente aller Genres zuriickgreifen, aus denen sich die
Kultur einer Epoche und die Bedeutung der ihr zugehérigen visuellen Zeichen —der
Bilder, in denen die Menschen der Epoche dachten und lebten — rekonstruieren
lassen. Demgegeniiber muss sich die Ikonographie im ethnographischen Kontext
allzu hiufig mit einer Anhdufung fragmentarischer Informationen zufrieden geben,
wie sie die Zufille der interkulturellen Kontakte im grossen und, gegebenenfalls, der
zeitlich und ortlich begrenzten Feldforschung bei aller Systematik im kleinen
beschert haben.

3 Zu den hybriden Hai/Mensch-, Fisch/Mensch- oder Vogel/Mensch-Figuren z.B. der
Salomonen vgl. Waite 1979.

Fast stereotyp wurde mir z.B. auf Neuirland bei der Erwidhnung des hiufig an Malagan zu
sehenden Drongo mit den langen Schwanzaussenfedern die Eigenschaft genannt, er rufe zu
frither Stunde, er sei «unsere Uhr.»

Wenm fillt hierzulande, wenn er die Taube mit dem Olzweig als Friedenssymbol sieht oder
anwendet, spontan der zugehdrige mythische Text noch ein? Gen. 8, 10-11: «Dann wartete
Noah weitere sieben Tage und sandte wiederum die Taube aus der Arche. Die Taube flog
gegen Abend zu ihm zuriick; aber siehe, sie trug ein frisches Olblattinihrem Schnabel. Noah
merkte, dass das Wasser auf Erden gefallen war,» d.h. dass Jahwe mit den Menschen seinen
Frieden geschlossen hatte.

19



Ein giinstiger Fall fiir die ikonographische Arbeit ist die enge Verbindung von
Zeichen und Zeichenkonfigurationen mit Erzihlungen. In den «sand stories» der
Walbiri bilden Erziihlungen und graphische Darstellung zwei parallele «Texte»: «As
the story isrecounted, successive graphic elements appear on the sand, their sequence
bound directly to the flow of narrative action. But while the sequence of elements
reflects the temporal order of the narrative, the arrangement of elements on the sand
reflects the spatial positions of actors and objects (...). The spatial assemblage
constitutes a graphic scene; division between scenesis marked by erasure,and agraphic
story develops through the continuous cycling of scenes in the manner of a movie»
(Munn 1973: 69). «Generally speaking, the scene (or sometimes the episode within
one scene) functions as a configurative unit displaying the spatial relations of actors
and objects; but when the scene shifts this set of relations is obliterated. Since by the
use of erasure an indefinite number of scenes can be conveyed without expanding the
pictorial space (the sand 'screen’), the medium itself does not impose limits on the
number of scenes (...)» (Munn 1973: 72).

Munns Beschreibungen erinnern daran, dass Sand ein besonders hybrides Medium
ist — massen auch wir doch einst mit ihm die Zeit —, um zwischen der Linearitit der
Erz#hlung und der Simultaneitit der graphischen Darstellung zu vermitteln. Als
graphische Darstellung bildet die Sandzeichnung simultan ab, was sich in der
Zeitfolge der Erzdhlung entfaltet. Mit dieser aber teilt sie durch die Zisur des
Auswischensund durch das Einhalten ein und desselben Bildraums das Angewiesen-
sein auf die Erinnerung, um die Struktur der gesamten Erzéhlung zu erfassen. Sie ist
eine Antwort auf das Diktum Lessings: «Es bleibt dabei: die Zeitfolge ist das Gebiet
des Dichters, so wie der Raum das Gebiet des Malers» (Laokoon, XVIII). Es sei nur
beildufig daran erinnert, dass sich auch die mittelalterliche Kunst, die sich als Biblia
Pauperum verstand, mit dem Problem beschiftigte, das lineare Heilsgeschehen in
simultanen Bildemn zu vermitteln. Ihre L6sung bildete im Prinzip das Gegenteil zu
der sand story der Walbiri. Bei diesen sitzen die Betrachtenden, und die Bilder
bewegen sich, 16sen sich ab wie im Film. Bei der mittelalterlichen Kunst sind es die
Betrachtenden, die sich bewegen: mit den Augen von Bildfeld zu Bildfeld in den
Bildsequenzen (wie den Bernwardstiiren in Hildesheim) oder mit den Fiissen von
Bild zu Bild in den Kathedralen oder auf dem Kreuzweg oder auf den Pilgerstrassen
von Heilsstitte zu Heilsstitte. Die natiirliche Zeit selber bewegte sich durch die
Stationen des Kirchenjahres. Auch diese Losung ist den "Aborigines’ geldufig, wenn
sie sich auf den Pfaden der Traumzeitahnen durch die «mythische Landschaft»
bewegen wie jene einst in der Abfolge der mythischen Ereignisse von heiligem Ort
zu heiligem Ort, wie sie durch die Zeichen jener Ereignisse, oft Felsbilder, markiert
sind.

Auch fiir das lange Zeit in der europdischen Kunst vorherrschende Verfahren,
Erzihlungen ins Bild zu transformieren, das Festhalten einer bestimmten charakte-
ristischen Episode der Erzdhlung, sei ein Beispiel aus Ozeanien angefiihrt. In Nord-
Neuirland gibt es unter den Malagan einen Typos, der einen senkrecht stehenden
Palmwedel zeigt, der — wie sich aus der Erzdhlung ergibt — als Tabuzeichen an den
Stamm einer Areca-Palme gebunden ist. Oben und unten sind in der Regel zwei
Minner in Kletterhaltung erkennbar. Es heisst, der obere wolle trotz des Tabus
Areca-Niisse stehlen und der untere warne ihn oder sei hinter ihm her, um ihn
deswegen zu verpriigeln. Die Episode ist fast gleichlautend Edgar Walden 1909
(Nevermann 1940: 27) und mir 1968 erzéhlt worden. An der Darstellung selber war

20



1968 das Interessante, dass ein Schnitzer, der seine Kunst in der Missionsschule
gelernt hatte, sie in einen vollig anderen Stil, den quasinaturalistischen naiver
europdischer Kunst iibersetzt hatte — was iibrigens nicht hinderte, dass sie als
addquates Malagan im Ensemble der Skulpturen dieses Malaganfestes zugelassen
wurde. Der Episodencharakter des Dargestellten trat dadurch offen zutage, unterstiitzt
noch durch die Verwendung z.B. echter Areca-Niisse statt geschnitzter Wiederga-
ben. Die Malagankunst kennt jedenfalls in einigen ihrer ikonographischen Typen —
keineswegs in allen — die Darstellung von Ereignissen. Nach den Feststellungen von
Forge (1979:279) istdas z.B. bei den von ihm studierten Gruppen am Sepik nicht der
Fall: «While some specifically named pieces may have the name of characters from
myths, there is no portrayal of any scene from a myth, at least in New Guinea, or
indeed any 'action' scene.» Bei der Anwendung der Erzdhlungen in der
ikonographischen Analyse wire daher auch immer darauf zu achten, ob ein Stil die
Darstellung von Ereignissen im Bild kennt oder zwar die Darstellung von Personen
und Requisiten des Mythos, jedoch nicht die dramatische Auffiihrung der Ereignisse
wiedergibt. Das entspriche der Warnung Panofskys, man miisse die Stilgeschichte
kennen, wenn man nicht Gefahr laufen wolle, das Falsche zu sehen. Wir lesen ja in
der ikonographischen Deutungsarbeit «in Wirklichkeit das, 'was wir sehen’, entspre-
chend der Art und Weise, wie Gegenstinde und Ereignisse unter wechselnden
historischen Bedingungen durch Formen ausgedriickt werden. Indem wir das tun,
unterwerfen wir unsere praktische Erfahrung einem berichtigenden Prinzip, das man
die Stilgeschichte nennen kdnnte» (Panofsky 1979: 217). Dass es sich hier um einen
Erkenntnisprozess handelt, in dem sich, wie Panofsky (1979a: 200) sagt, Erkennt-
niswerkzeug und Erkenntnisgegenstand wechselseitig bewahrheiten miissen, hat
gelegentlich zum Vorwurf des Zirkelschlusses gefiihrt: dass man das Formen-
repertoire zuerst erschliesse, bevor man es als Kriterium der richtigen Deutung
etabliert. Diese Art Zirkelhaftigkeit begleitet aber die gesamte ikonographische
Deutungsarbeit, zumal dann, wenn sie, wie gerade in vielen neueren Untersuchun-
gen, Bedeutungen aus den Beziehungen der Zeichen untereinander und zu anderen
kulturellen Ausserungen erschliessen will, die sich durch direkte Aussagen nicht
mehr stiitzen lassen.

Nicht, dass solche expliziten Aussagen prinzipiell iiberhaupt nicht zu erwarten
wiren, wie manchmal noch vor wenigen Jahrzehnten in einer gewissen naiven
Uberheblichkeit vorausgesetzt wurde: «Diese Zusammenstellung zu einer geordneten
Einheit ihres Geisteslebens miissen wir besorgen, ebenso wie die Fixierung ihrer
Grammatik und des Worterbuches. Aber durch stindiges Nachkontrollieren der
Tatsachen, die immer nur zerstreut und zusammenhanglos geboten werden, gelangt
man doch zuguterletzt zu einem einigermassen wahrheitsgetreuen Bild» (Laufer bei
Fischer 1965: 307). Doch abgesehen von den Fillen, in denen das Wissen um die —
wie sie dann heissen — wirklichen Bedeutungen esoterisch ist, und in denen u.U.
quasi-offiziell verschiedene Bedeutungsschichten existieren, die den fortschreitenden
Graden der Einweihung entsprechen, kdnnen explizite Aussagen auch durch eine
Angst verhindert werden, das intuitive Erfassen der Fiille der Bedeutungen, wie es
sich aus langer Erfahrung ergibt, werde durch ein zu grosses Mass an Verbalisierung
profaniert. Anthony Forge (1979: 285) hat gerade auf diese Angst eindriicklich
hingewiesen: «But there is a more important aspect to this question. Basically, if they
could and did make explicit the meanings, the systems would no longer work — the
extra emotional charge received in creation and beholding in the ceremonial context

21



would be dissipated in a conscious decoding of a visual message. The style would
become allegorical in the worst way: it would lose all charges of sacredness and
power. Any member of a culture who, fully socialized and possessing all the data,
worked out the system and discovered the structures (and I have little doubt that many
of them could do it) would be cutting himself off from his culture by the process. I
suspect that at least some of my informants were aware of this.» Nicht nur der Grad
von Mitteilungsbereitschaft zieht expliziten Aussagen zur Ikonographie Grenzen,
sondern auchdie individuelle Kompetenz. Darauf hinzuweisen eriibrigt sich eigentlich,
seit andere Gesellschaften nicht mehr als undifferenzierte Kollektive betrachtet
werden, bei denen man die Aussagen einzelner mit der Formel «die Eingeborenen
sagen» referieren zukénnen meinte. Es geniigt, auf historische Analogien hinzuweisen:
auch im Mittelalter reichte das Verstéindnis der Bilder von der schlichten Seele, die
die Biblia pauperum diachronisch als Bericht vom Heilsgeschehen las, bis zu den
geschulten Klerikern, denen sich in synchronischer Betrachtung der Bilder einer
Sequenz ganze theologische Konzeptionen erschlossen.

Vv

Der Teil der Ikonographie, der sich auf unmittelbar Erkennbares und auf direkte
Aussagen stiitzt, bleibt unabdingbare Voraussetzung auch jener Deutungsversuche,
die seit langerem im Vordergrund des theoretischen Interesses stehen und Verfahren
anwenden, die in starkem Mass von der Linguistik angeregt sind und sich teilweise
auch ihrer Terminologie bedienen. Sicher antworten diese Versuche auch auf die
unbefriedigenden Resultate der Ikonographie im ethnographischen Kontext, die mit
der Sammlung von Identifikationen des Bezeichneten und der Zusammenstellung
von Aussagen sich erreichen liessen. Bezeichnenderweise hat sich die Ikonographie
im Kontext der europdischen Kunstgeschichte 14ngst vor der Anwendung jener
Verfahren und ohne sie mit bedeutenden Resultaten entwickelt, man denke nur an
Emile Male, Aby Warburg, Erwin Panofsky usw., und die gemeinten Verfahren
spielen dort auch in der Gegenwart nicht dieselbe Rolle wie in der ethnologischen
Kunstforschung.

Folgen wir Roland Barthes (1969: 38), so bedeutet der Rekurs auf jene Verfahren
den Wechsel von einem vorherrschenden Interesse am Bezeichneten zu einem an der
Beziehung der Zeichen untereinander: «Der Strukturalismus insbesondere kann
historisch definiert werden als der Ubergang vom Symbolbewusstsein zum
Paradigmabewusstsein; es gibt eine Geschichte des Zeichens, die die Geschichte der
Arten seines Bewusstseins ist.»

Fiir das vorherrschende Interesse am Bezeichneten gebraucht Barthes den Terminus
Symbolbewusstsein, wobei der Symbolbegriff hier nicht der der Semiotik ist als
eines Zeichens, insofern sein Objektbezug auf Konvention beruht, sondem der
traditionelle emphatische als eines Zeichens, das eine Fiille und eine Tiefe an
Bedeutungen erschliesst. In Wirklichkeit, so Barthes (1969: 39), sei «fiir das
Symbolbewusstsein das Symbol viel weniger eine (kodifizierte) Kommunikations-
form» als «ein (affektives) Instrument der Teilhabe.» Dieses Symbolbewusstsein ist
es z.B., das bei den alten Minnern in Neuguinea vorausgesetzt werden muss, von
denen Forge in der zitierten Passage gesprochen hat, und auf das die Ausdriicke

22



«extra emotional charge», «sacredness» und «power» zutreffen. Symbole, die eine
Fiille von Bedeutungen haben, kénnen beispielsweise auch die Malagan in Neuirland
sein, und es ist sozusagen die Verfiihrung durch die Auffassung seiner Gewéhrsleute,
wenn William C. Groves (1936/7: 237) die Malagan-Institution als raison d'étre der
neuirlindischen Kultur bezeichnet hat. Betrachtet man ein Malagan in diesem Sinne,
so dominiert die indexikalische Funktion in dem, was das Malagan evoziert, und die
symbolische unter dem Aspekt, was es alles beinhaltet, wihrend die ikonische nur
eine untergeordnete Rolle spielt. Das Malagan ist Symbol fiir historische Reminis-
zenzen, Kontinuitit der Gruppen und ihrer Beziehungen, Legitimitéit von Ansprii-
chen, wirtschaftliche Leistungsfiahigkeit, Prestige usw. Dies alles macht seine
Bedeutung aus, und zwar in den Augen der Neuirldnder selber. Die Bedeutung der
Bilder an sich ist nur ein Teilaspekt und keineswegs der, auf den Neuirlénder zuerst
zu sprechen kiimen. Ikonographie ist nicht gleichzusetzen mit dem Studium der
gesamten Bedeutung eines visuellen Zeichens. Sie ist nur ein Teil einer Semiotik der
visuellen Zeichen.

Die Untersuchung der formalen Beziehungen der Zeichen untereinander geht von
der Voraussetzung aus, dass die Zeichen ihre Bedeutung nicht nur aus der Verbin-
dung von Zeichen und Bezeichnetem erhalten, sondern ebenso von dem Verhiltnis
der Zeichen untereinander. Das ist, mit linguistischen Termini benannt, entweder
eine syntagmatische Beziehung (wie eine Kette von Wortern, die nach Regeln zu
Phrasen und Sétzen zusammengefiigt sind) oder eine paradigmatische Beziehung
(wie die einer Reihe von Wortern, die systematisch nach Ubereinstimmungen und
Differenzen zusammenhéngen und klassifiziert werden kénnen; sie k6nnen sich an
bestimmten Positionen einer syntagmatischen Kette vertreten). Da die Bedeutung
eines Zeichens auch auf der Ebene der Beziehung untereinander gesucht werden
muss, kommt es nicht so sehr auf die zweiseitige Entsprechung an wie auf die
Homologien, die Strukturgleichheiten, die zwischen den Beziehungen herrschen.
Das war das Verfahren, das Lévi-Strauss z.B. auf den Totemismus angewendet hat,
so dass er an der Stelle einer vergeblich gesuchten kausalen Erkldarung der Verbin-
dung bestimmter Clans mit bestimmten Tierarten ein Ordnungssystem fand, das auf
den homologen Beziehungen bestimmter Species untereinander, der Clans unter-
einander und der Clans und Species beruhte.

Durch die Untersuchung der Beziehungen der visuellen Zeichen untereinander
zeigt sich auch, ob eine Kultur sie als ein Bedeutungssystem sui generis verwendet
neben anderen wie dem der Sprache, also als eine andere Sprache mit ihrer eigenen
«Grammatik». «Any systematic symbolism must be at the level of the relation
between symbols, and at this level may not be consciously perceived by either the
artist or the beholder. For this sort of analysis the overt meaning of any symbol is not
of greatimportance. What matters is the arrangement of symbols and the significance
of thatarrangement» (Forge 1971:297). Vonden Gemilden der Abelam, Neuguinea,
die diese Voraussetzung erfiillen, heisst es: «It seems to me that Abelam painting
could beregarded as a form of language operating on its own rules and communicating
things that are not communicable by other methods» (Forge 1970: 288). Sicher sind
die verschiedenen Bedeutungssysteme, z.B. Musik, Sprache, visuelle Zeichen,
Sozialordnungen usw., in der Realitit in ihren Mitteilungen weitgehend voneinander
unabhingig. Wenn ein Schild einen von einer hinreichend grossen Zahl von Men-
schen eindeutig erkennbaren graphischen Hinweis gibt, wire seine verbale Wieder-
holung redundant. Theoretisch ist jedoch noch weiter zu fragen, ob die vollstéindige

23



Ubersetzbarkeit der Mitteilung aus einem Bedeutungssystem in ein anderes prinzi-
piell unméglich ist. Dann wiren auch der Ikonographie a priori Grenzen gezogen.
Visuelle Zeichen sind reale Objekte, und der ikonische Objektbezug kann an ihnen
nicht getilgt werden. Das Objekthafte bleibt an ihnen selbst dann erhalten, wenn sie
als imaginire Bilder existieren. Sie lassen sich nicht vollstéindig «wegbeschreiben»,
in verbale Mitteilung auflsen - eine triviale Feststellung. Die visuellen Zeichen
haben als System von Bedeutungen gegeniiber anderen Systemen von Bedeutungen,
zumal dem der Sprache — so wie stets Interdependenzen vorhanden und Ubersetzun-
genmdéglich sind —, dennoch auchihre Autonomie. «Thisis somewhat contrary to the
expectation of Barthes (...)* who contended that collections of objects can enjoy the
status of systems only insofar as they pass through the relay of language, thereby
inverting Saussure's original declaration that linguistics is only a part of the general
science of signs that is semiology. However, the work of Forge, Stratherns, Humphrey
and Ardener (...)” indicate that natural and culturally-produced objects can be articulated
into semiological systems whose signifieds can exist independently of language»
(Neich 1984: 31).

Wenn die visuellen Zeichen ein Bedeutungssystem sui generis bilden, ist ein
jeweils charakteristisches Repertoire an Formen (entsprechend der Phonetik im
Sprachlichen), an Zeichen (entsprechend dem Vokabular) und an Kombinationsregeln
(entsprechend der Grammatik) zu erwarten. Die Sandzeichnungen der Walbiri
kommen mit einem relativ begrenzten Bestand an Grundformen aus: Strichen,
Kreisen, Halbkreisen, Punkten, Wellenlinien usw. Sie werden nach gewissen Grund-
mustern, bei denen Munn (1973) Kernzeichen und angefiigte Zeichen unterscheidet,
zusammengefiigt. Da die Zahl der Bedeutungen die Zahl der méglichen Formen um
ein Vielfaches iiberschreitet, ist das System auf die Intervention eines anderen
Systems, der Sprache, angewiesen. Diese Intervention gilt iibrigens allein der
Auswahl aus paradigmatischen Reihen, nicht der Definition der Zeichen als konven-
tionelle, wie man wegen der Einfachheit der Zeichen vielleicht vermuten kdnnte.
Denn in einem Nachtrag zu Munns Studie haben Dubinskas und Traweek (1984) die
Bildhaftigkeit dieser Zeichen herausgearbeitet und damit einmal mehr deutlich
gemacht, welche Rolle Boden und Land im Denken der Aborigines spielen. Die
Zeichen sind nichts anderes als die Spuren, die im Boden hinterlassen werden. (Ein

¢ Vgl. Barthes (1988: 187): «Aber wie verleihen die Menschen den Dingen Sinn, die keine
Laute sind? Vor dieser Aufgabe stehen derzeit die Forscher. Dafiir, dass sie noch keine
entscheidenden Schritte zuriickgelegt haben, gibt es mehrere Griinde: zunidchst, weil man
auf dieser Ebene nur dusserst rudimentire Codes untersucht hat, die soziologisch nicht von
Belang sind, wie etwa die Verkehrsregeln; dann weil alles, was in der Welt mehr oder
weniger bedeutet, immer mit Sprache vermengt ist: es gibt keine signifikanten Objekt-
systeme im Reinzustand; die Sprache greift immer als Relais an, namentlich in Bildersys-
temen wie Titeln, Bildunterschriften und Artikeln (...)» (Heraushebung D. H.). Vgl. zu
Barthes' Position Calvet 1974, der auch eine prononcierte Stelle aus Barthes' Eléments de
sémiologie zitiert: «Il faut, en somme, admettre dés maintenant la possibilité de renverser
un jour la proposition de Saussure: lalinguistique n'est pas une partie, méme privilégiée, de
la science générale des signes, c'est la sémiologie qui est une partie de la linguistique»
(Calvet 1974: 24). Vgl. dagegen Barthes' kleine Betrachtung Ohne Sprache (1981: 22-23).

7 Es sei auf die verhiltnismissig umfassende Bibliographie bei Neich (1984: 36-42) hinge-
wiesen.

24



mit verschriankten Beinen sitzender Mensch hinterlisst einen Kreis, ebensoeininden
Boden gesteckter Stock, wihrend ein liegender Stock einen Strich hinterlésst, usw.).

Formenrepertoire und Kombinationsregeln bestimmen den Stil der visuellen
Darstellungen, sie schriinken die Darstellungsmdéglichkeiten ein. Das ist der Preis,
derfiirden Gewinn einer Bedeutung gezahltwerden muss, die iiber das unwiederholbar
Individuelle und Momentane hinausgeht, also nicht zuletzt in der Mitteilbarkeit
selber liegt: dass die Tréger einer Kultur sich in der Auswahl eines begrenzten
Repertoires an Formen und Regeln die Moglichkeit der Ubermittlung und des
Verstehens von Bedeutungen schaffen, dabei sich zugleich ihrer kulturellen Identitit
innewerdend. Die Auswahl von Formen und Kombinationsméglichkeiten, der
Symmetrie und Asymmetrie, der Proportionen, der Verteilungen iiber den Raum
usw. gewinnt an sich eine Bedeutung, zumal wenn man sie zu den anderen
Bedeutungssystemen einer Kultur in Beziehung setzt. Auch die Formen und formalen
Verhiltnisse selbst haben eine semiotische, Panofsky hitte wohl gesagt: ikonologische
Dimension. Sie sind, um in seiner Diktion zu bleiben, Aussagen iiber das Welt-
verhéltnis einer Epoche bzw. einer Kultur. Am ethnographischen Material wird wohl
eher deutlich, dass Form- und Bedeutungsanalyse nicht so beziehungslos nebenein-
ander stehen, wie es durch gewisse Frontenbildungen in der europdischen Kunst-
geschichte einmal suggeriert worden ist.

Jede Realisierung eines Zeichens stellt eine Auswahl dar. Mit linguistischen
Termini kann man daher unterscheiden zwischen den aktualisierten visuellen Zei-
chen als «parole» einerseits und der Gesamtheit der Zeichen und Regeln, «langue»,
andererseits. Fiir die Ikonographie erlaubt diese Unterscheidung Aussagen iiber die
Rigiditit oder Toleranz in Auswahl und Kombination der Zeichen, also auch iiber
den Gestaltungsspielraum der Kiinstler oder ihrer Auftraggeber; iiber Tendenzen
und Moden, gréssere und geringere Relevanz von Zeichen und Bildthemen, nicht
zuletzt auch iiber den Grad der Verdnderungs- und Anpassungsfihigkeit einer
gestalterischen Tradition. Denn nicht nur setzt die «Sprache» die Differenzen in der
Realisierung, die Realisierungen kénnen auch Repertoire und Regelwerk differen-
zieren. Eine Tatanua-Maske wird in Neuirland noch immer als derselbe
ikonographische Typos identifiziert wie vor 100 Jahren, obwohl sie sich oft genug
schon in Aussehen und Machart von den damaligen Tatanua unterscheidet. Neue
Objekte werden eingefiihrt und in bestimmten Positionen der syntagmatischen
Beziehung eingesetzt, wodurch ein Licht auf die ihnen zugedachte Rolle fillt. Um
1900 z. B. tauchen Malaganfiguren auf, die einen Giirtel mit Koppelschloss tragen
wie die damaligen Polizeisoldaten. Sie treten zu den herkdmmlichen Insignien eines
«bikman» (Kapkap, Armringen usw.) hinzu. Tatsichlich dienten ja von der
Kolonialmacht verliechene Amter und Wiirden als Bausteine einer bikman-Karriere.

Zeichen und Zeichenkombinationen werden ferner durch die Moglichkeiten
definiert, die durch ihre Realisierung ausgeschlossen sind, denn sie korrespondieren
durch Ubereinstimmung und Differenz mit den anderen Gliedern ihrer
paradigmatischenReihe. Sie findensich aber auchals Elemente einer syntagmatischen
Struktur, die anderen homolog sind. Neich (1982) hat fiir den Festschmuck der
Bewohner des Mount-Hagen-Gebietes (Papua New Guinea) die Bedeutungen der
unterschiedlichen Formen nach paradigmatischer und syntagmatischer Ebene ange-
ordnet. In der Reihe der Festteilnehmer stehen, in den Austauschvorgingen «Geber»
und «Empfénger» einander gegeniiber. Dem entspricht in der Reihe des Feder-
schmucks der Gegensatz zwischen den blauen Federn des Koiwal fiir den Geber und

25



denen des Sicklebill fiir den Empfinger. Auch der iibrige Schmuck lisst sich entspre-
chend in Schmucktypenreihen ordnen, Neich kommentiert, dass die Position des
Federschmucks in der Kombinationsformel des Kérperschmucks an sich nicht so
wichtig sein mag wie das kontrastierende Nebeneinander des Federschmucks von
«Geber» und «<Empfinger». Erst die Differenz macht den eigentlichen Wert aus,
ndmlich den des Prestiges. Dieser Wert, der auf beiden Ebenen, der syntagmatischen
und assoziativen (paradigmatischen), hervorgebracht werde, sei von vitaler Bedeutung.
Bekannt ist das Gedankenexperiment von C. Lévi-Strauss (1977) angesichts einer
Maske der Nordwestkiisten-Indianer, die einen herabgeklappten Unterkiefer hat,
eine lang heraushéngende Zunge, volle Wangen, réhrenartig hervortretende Augen
und eine insgesamt Helligkeit betonende Erscheinung. Erhat aus diesem Maskentypos
das Gegenteil konstruiert: «Angenommen, €s gébe einen Maskentypus, der zu dem
Swaihwé in einem Gegensatz- und Korrelationsverhiltnis stiinde, dann miisste man,
wenn man den letzteren kennt, seine Eigentiimlichkeiten aus denen ableiten kénnen,
die uns dazu gedient haben, den ersten zu beschreiben. Wagen wir den Versuch.
Durchihr Zubehor und ihr Kostiim zeigt die Swai hwé-Maske eine Affinitéitzur weissen
Farbe. Die andere wird also schwarz sein oder eine Affinitit zu dunklen Ttnen
aufweisen. Die Swaihwé-Maske und ihr Kostiim sind mit Federn geschmiickt; falls
die andere Maske Schmuck tierischen Ursprungs trigt, miisste er aus Haaren
bestehen. Die Swaihwé-Maske hat hervortretende Augen; die Augen der anderen
Maske werden demnach tief liegen. Die Swaihwé-Maske hat einen weit offen ste-
henden Mund, einen nach unter geklappten Unterkiefer, aus dem eine riesige Zunge
heraushingt; beim anderen Typus miisste die Form des Mundes so beschaffen sein,
dass sich dieser Korperteil unméglich zeigen kann (...). Nun reicht es aber schon aus,
dass wir die Voraussetzungen, denen diese Maske geniigen miisste, a priori benannt
haben, um ihre reale Existenz zu erkennen. Anhand rein formaler Forderungen haben
wir ndmlich nichts anderes getan, als die sogenannte Dzonokwa-Maske mit all ihren
plastischen Merkmalen zu beschreiben und zu restituieren, welche die Kwakiutl
neben vielen anderen Masken besitzen, zu denen auch, vergessen wir es nicht, unter
den(sic) Namen Xwéxwé die von den Salish entlehnte Swaihwé-Maske gehort» (Lévi-
Strauss 1977: 56f.).

Die Komplementaritit der Maskenformen findet ihre Entsprechung in Ursprungs-
mythen und funktionalen Rollen: «Wir erinnern uns, dass den Salish zufolge die
Prototypen der Swaihwé-Masken vom Himmel oder aus dem Wasser kommen, d.h.
von oben oder von unten. Die Menschenfresser und Menschenfresserinnen, Proto-
typen der Dzonokwa-Masken, stammen, so sagten wir, aus den Bergen oder aus dem
Wald, also aus der Ferne. Funktional gesehen, stellen die Swaihwé-Masken die Vor-
fahren dar, welche die htchsten Linien gegriindet haben: sie verkorpern die soziale
Ordnung, im Gegensatz zu den Dzonokwa, die asoziale Geister, keine Vorfahren
sind — der Definition nach Erzeuger von Generationen, die ihnen folgen —, sondern
Réuber und Rauberinnen von Kindern, die diese Ahnenfolge verhindern» (Lévi-
Strauss 1977: 58 £.).

Im mittleren Neuirland gibt es einen eigentiimlichen Ritualaufbau, den Abschnitt
eines Baumstamms, der mit dem Wurzelwerk nach oben in den Boden gesteckt ist.
Er wird zum grossen Abschlussfest der Gedenkzeit an einen oder mehrere Verstorbene
errichtet. Auf der Plattform tanzt ein junger Mann, der am Anfang einer Karriere als
bikman steht. Um den Baumstamm herum sitzen junge heiratsfihige Midchen auf
Astgabeln, die ebenfallsin den Boden gestecktsind. Diesen Baum, a kamba, hat schon

26



Augustin Krimer 1909 gesehen und als « Wurzeltisch» beschrieben, ohne ihn deuten
zu kénnen (Krdmer 1925: 55 £.). Roy Wagner (1987), der bei den Barok in dieser
Region 1979 Feldforschung durchgefiihrt hat, hat einen Deutungsversuch verffent-
licht, der sich auf Transformationen stiitzt, die @ kamba und Minnerhof verbinden.
Es ist ja auch das Gebiet von Neuirland, in dem es in den Dérfern den Moieties
gehdérende Minnerhéfe gibt, umfriedet mit niedrigen Steinmauern mit einer grossen
Astgabel als Einstieg. Das Ménnerhaus steht in der Mitte des Hofes. Dessen vorderer
Teil, zwischen Einsteiggabel und Haus, dient als Platz fiir die Feste; hier laufen
Sitzbinke an der Mauer entlang und stehen Nahrungsmittelplattformen, hier werden
die Schweine geschlachtet. Der Hofteil hinter dem Haus ist der Begrébnisplatz fiir
die Verstorbenen der matrilinearen Moiety. Der Hof ist also Behlter fiir Fest und
Grab, fiir ein Hervorholen und ein Einschliessen; die Barok vergleichen den
Miénnerhof auch mit einem Baum, dessen Wurzelwerk dem riickwértigen Sektor,
also dem der Ahnen, und dessen Wipfel dem vorderen Sektor entspricht. In der
Gestalt des Minnerhofs und seiner Metapher driickt sich die normale Ordnung der
Dinge aus. Der kamba-Baum stellt diese nun wortwoértlich auf den Kopf. Der
Wurzelstock ist oben, der Wipfel in der Erde, das Eingeschlossene liegt zutage, das
zutage Liegende ist eingeschlossen. Im Wurzelwerk, eigentlich dem Bereich der
Ahnen, findet das Fest statt, werden Schweine geschlachtet, tanzt der Neophyt. Der
kamba ist ausserhalb des Minnerhofes aufgestellt inmitten des Festes, d.h. nicht
mehr enthdlt der Baum / der Minnerhof das Fest, sondern dieses jenen. Die
Umkehrung erfolgt noch in weiteren Details, ist auch eine Umkehrung des
Geschlechterverhiltisses. An der Stelle der mythischen Ahnfrau der Moiety steht
ein Mann. Die Middchen um den Baum «hiingen» an den (imaginéren) aus dem Boden
herauskommenden Asten des Baums, wihrend die Metapher des Normalen die
Minner die Friichte des Baums sein lésst, d.h. die Friichte der Lineage, die in andere
Linien hineinheiraten und die Rolle der Ndhrenden iibernehmen.

Roy Wagner zieht noch weitere Konsequenzen. Wenn die Ordnungskategorien der
sozialen Welt in ihr Gegenteil verkehrt werden kénnen, sind sie nicht der Grund fiir
deren Aufrechterhaltung, sondern illusionédre Vorstellungen. Der kamba-Baum ist
«the revelation of a transcendental power over society, rather than a statement of the
things society is about, its principles, forces, ideals, or goals» (Wagner 1987: 62). Es
ist die Macht, die die Bedeutung der Bilder transformieren kann. Es gibt bei den
Barok einen Ausdruck, der besagt, dass die Figur-Erdboden-Umkehrung der Wegist,
«auf dem Macht in Kunst iibertragen wird.» Es handelt sich also um, wie Wagner
(1987: 62) schreibt, das Bild einer Transformation, das geformt wird durch die
Transformation eines Bildes.

VI

Soll man die Aufgabe der Ikonographie beschreiben, kénnte man sich an den ersten
Teil des Begriffs halten und diese Aufgabe aus der Definition eines Icon in der
Semiotik ableiten, einer Definition, die zugleich zureicht, Ikonographie von anderen
Bereichen der Semiotik abzugrenzen: «Icon (...) im Objektbezug das Zeichen einer
Qualitit oder Eigenschaft, das ein Objekt bezeichnet, indem es das Objekt abbildet,
imitert, weil es gewisse Merkmale (mindestens ein Merkmal) mit dem Objekt
gemeinsam hat. Icone sind zum Beispiel Bilder, Muster, Strukturen, Modelle,

21



Schemata (...)» «Da iconische Zeichen unmittelbar wahrgenommen und verstanden
werden, sind sie unmittelbar kommunikativ» (Bense u. Walther 1973: 38 f.). Der
letzten Feststellung wire allerdings ein «der Méglichkeit nach» hinzuzufiigen oder
der Zusatz: fiir eine gottliche Intelligenz, die alle denkbaren ikonischen Zeichen
iiberblickt, also auch die, die den normalen Intelligenzen der Sterblichen durch
zeitliche oder kulturelle Ferne entriickt und keineswegs unmittelbar kommunikativ
sind. Dass sie das nicht sind, begriindet den Sonderfall ikonographischer
Deutungsarbeit im ethnographischen Kontext, fiir den nicht Unmittelbarkeit, son-
dern Vermittlung Voraussetzung, Problem und Maxime ist. «<Da das Icon ferner die
Eigenschaft eines Objektes oder einer Objektart bezeichnet, ist seine Existenz nicht
an ein bestimmtes Objekt gebunden, sondern bleibt ein Icon, auch wennes kein reales
Objekt mit dieser Eigenschaft gibt (z.B. die Skulptur eines Zentauren)» (Bense u.
Walther 1973: 38f.).

Der Gegenstand der Ikonographie sind die Imagines, ob sie materialisiert sind oder
nicht. Man hat ihr schon friih vorgeworfen, sie fiihre nicht zur Kunst, sondern zur
Kulturgeschichte, Weltanschauungsanalyse, oder wie immer man das nannte. In der
Tat bleibt ihre Beziehung zum Begriff des Kunstwerks problematisch. Kunst taucht
als ein méglicher unter ihren Gegenstiinden auf.

Literaturverzeichnis

BARTHES Roland

1969. Literatur oder Geschichte. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
1981. Das Reich der Zeichen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

1983. Elemente der Semiologie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
1988. Das semiologische Abenteuer. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

BENSE Max und Elisabeth WALTHER
1973. Worterbuch der Semiotik. K6In: Kiepenheuer & Witsch.

CALVET Louis-Jean
1974. «Une sémiologie politique». L'ARC 56, p. 25-29.

DUBINSKAS Frank A. and Sharon TRAWEEK
1984. «Closer to the Ground: A Reinterpretation of Walbiri Iconography». Man, n.s.
19, p. 15-30.

FISCHER Hans
1965. Studien iiber Seelenvorstellungen in Ozeanien. Miinchen: Renner.

FORGE Anthony

1970. «Learning to See in New Guinea»,in: MAYER Philip (ed.), Socialisation. The
ApproachfromSocial Anthropology. London: Tavistock Publications, p. 269-291.

1971. «Art and Environment in the Sepik», in: JOPLING Carol F. (ed.), Art and
Aesthetics in Primitive Societies. New York: Dutton, p. 290-314.

28



1973. «Style and Meaning in Sepik Art», in: FORGE Anthony (ed.), Primitive Art
and Society. London, New York: Oxford University Press, p. 169-192.

1979. «The Problem of Meaning in Art», in: MEAD Sidney M. (ed.), Exploring the
Visual Art of Oceania. Honolulu: The University Press of Hawaii, p. 278-286.

GROVES William C.
1936/7. «Secret Beliefs and Practices in New Ireland». Oceania 7, p. 220-245.

KRAMER Augustin
1925. Die Mdlanggane von Tombdra. Miinchen: Georg Miiller.

LAYTON Robert
1985. «The Cultural Context of Hunter-Gatherer Rock Art». Man, n.s. 20, p. 434-
453,

LEVI-STRAUSS Claude

1967. «Die Zweiteilung der Darstellung in der Kunst Asiens und Amerikas», in:
LEVI-STRAUSS, Claude: Strukturale Anthropologie (1.). Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 267-291.

1977. Der Weg der Masken. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

MALE Emile

(1898) 1907. Die kirchliche Kunst des X1li. Jahrhunderts in Frankreich. Studie iiber
die Tkonographie des Mittelalters und ihre Quellen. Strassburg: Heitz. [Deutsch
von L. Zuckermandel].

MUNN Nancy D.
1973. Walbiri Iconography. Graphic Representation and Cultural Symbolism in a
Central Australian Society. Ithaca and London: Cornell University Press.

NEICH Roger

1982. «A Semiological Analysis of Self-Decoration in Mount Hagen, New Guinea»,
in: ROSSI, Ino and Contributors: The Logic of Culture. Advances in Structural
Theory and Methods. London: Tavistock, p. 214-231.

1984. «Some Recent Developments in the Anthropology of the Visual Arts». (1982)
Pacific Arts Newsletter No. 19, p. 24-42.

NEVERMANN Hans
1940. «Totenfeiern und Malagane von Nord-Neumecklenburg. Nach Aufzeichnungen
von E. Walden bearb. v. Hans Nevermann». Zeitschriftfiir Ethnologie 72,S.11-38.

PANOFSKY Erwin

1932. «Zum Problem der Beschreibung und Inhaltsdeutung von Werken der bildenden
Kunst». Logos 21, S. 103-119.

1939. «Introductory». Studies in Iconology. Humanistic Themes in the Art of the
Renaissance. New York: Oxford University Press.

1955. Meaning in the Visual Arts. Garden City, N.Y.: Doubleday.

29



PANOFSKY Erwin

1979. «Ikonographie und Ikonologie», in. KAEMMERLING Ekkehard (Hrsg.),
Ikonographie und Ikonologie. Theorien — Entwicklung — Probleme. Koln:
DuMont, S. 207-225.

1979a. «Zum Problem der Beschreibung und Inhaltsdeutung von Werken der
bildenden Kunst», in: KAEMMERLING Ekkehard (Hrsg.), Tkonographie und
Ikonologie. Theorien — Entwicklung — Probleme. K6In: DuMont, S. 185-206.

REDFIELD Robert

1959. «Art and Icon», in: REDFIELD Robert, Melville J. HERSKOVITS and
Gordon F. EKHOLM, Aspects of Primitive Art. New York: The Museum of
Primitive Art, p. 12-40.

SILVER Harry
1979. «Ethnoart». Annual Review of Anthropology 8, p. 267-307.

TURNER Victor

1967. The Forest of Symbols. Aspects of Ndembu Ritual. Ithaca and London: Cornell
University Press.

WAGNER Roy

1987. «Figure-Ground Reversal Among the Barok», in: LINCOLN Louise,
Assemblage of Spirits. Idea and Image in New Ireland. New York: George
Braziller, in association with The Minneapolis Institute of Arts, p. 56-62.

WAITE Deborah B.

1979. «Aspects of Style and Symbolism in the Art of the Solomon Islands», in:
MEAD Sidney M. (ed.), Exploring the Visual Art of Oceania. Honolulu: The
University Press of Hawaii, p. 238-264.

30



	Ikonorgraphie im ethnographischen Kontext

