
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 16 (1992)

Artikel: Einleitung : die Kunst ist die Wirklichkeit

Autor: Marschall, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007623

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfgang Marschall

Einleitung: Die Kunst ist die Wirklichkeit

Einverleibung und Nutzung der fremden Form

In der Geschichtsschreibung der Künste haben namhafte Autoren und Autorinnen
behauptet, der Zusammenhang zwischen der europäischen Kunstentwicklung seit
dem fin de siècle, insbesondere während der Phase, die ich die konstruktivistische
nennen möchte, und den Werken und Stücken von Menschen aus Völkern, die
ausserhalb Europas und des Vorderen Orients ihre Heimat haben, bestünde nicht nur
in einer zufälligen Gleichzeitigkeit, sondern sei als Wirkungszusammenhang zu
definieren. Und tatsächlich ist die Auseinandersetzung mit den fremden Werken seit
dem Ende des 19. Jh. eine andere als in den voraufgegangenen Jahrzehnten und
Jahrhunderten. Da hatte man in Raritätenkabinetten das zusammengetragen, was
komisch oder bizarr war, oder es konnten die fremden Werke ein - auch ästhetisches

- Vergnügen bewirken, wie es bei Albrecht Dürer sich einstellte, als er 1520
in Brüssel die mexikanischen Schätze sah, die Cortés dem Kaiser gesandt hatte, und
darauf notierte, dass seiner Lebtag sein Herz nichts so erfreut habe wie diese Dinge,
unter denen wunderbare Kunstwerke zu sehen seien.

Seit dem Ende des 18. Jh. und durch das ganze 19. Jh. werden orientalische oder
vermeinüich orientalische Elemente wirksam in der europäischen Kunst. Herders
Einfluss aus den «Stimmen der Völker in Liedern», wo er wie selbstverständlich ein
grönländisches Totenlied neben ein schottisches Schäferlied stellt(Herder 1878/9),
Anquetil Duperron's in den Jahren 1801/2 vorgelegte lateinische Übersetzung der
Upanishaden (Gonda 1960: 1) und Wilhelm von Humboldts Untersuchungen zur
altjavanischen Dichtersprache trugen dazu bei, dass aussereuropäische Literatur zur
Kenntnis genommen wurde, gelegentlich sich auch auf die europäische Literatur
auswirken konnte.

In der Bildkunst waren es Antoine-Jean Baron Gros, Théodore Géricault, Eugène
Delacroix, Théodore Chassériau und andere, die zunächst mit übernommenen
Motiven, dann aber auch aus ihrer Reiseanschauung nicht nur den Orient malten,
sondern «orientalisch» zu malen versuchten. Eine vergleichbare Entwicklung ist in
der Musikgeschichte zu hören. Früher noch als in der Malerei setzt ein musikalischer
Orientalismus ein, der seinen Ausgang bei Stücken «alla turca» nimmt und mit neuen
Tonskalen, etwa der sogenannten «Zigeunerskala», mit ungewohnten Taktarten wie
5/4 oder 7/4, häufigen Taktwechseln und besonderer Instrumentierung Orientalisches

vorgibt, gelegentlich sogar eine orientalische Melodie verwendet, wie dies
Carl Maria von Weber in der Ouverture zu Turandot tut, deren Grundlage eine im
frühen 18. Jh. aufgezeichnete chinesische Melodie ist (Weltkulturen 1972: 16i).

Das fremde Werk bleibt jedoch fremd. Allenfalls nutzt man von ihm ausgehende
Impressionen, wozu der geniale Musikhistoriker Erich von Hornbostel (1921: 175)
schrieb: «Hier war das Fremde nicht der Widerspruch, vielmehr nur eine Nuance des

Eigenen». Und zumeist wird dem fremden Werk gar kein eigener Wert zugestanden.

Ethnologica Helvetica 16, 1992: 3-13 3



Hier äussern sich Wissenschaftler und Künstler in ähnlicher Weise. Die fremden
Werke sind Götzen oder Fetische oder die Ohren beleidigendes Geräusch, die
allenfalls als Zeugen früherer Zustände des Menschengeschlechts einen gewissen
Wert aufweisen mögen. So schreibt in seinem Artikel «The Art of Savages» der
Ethnologe Andrew Lang im Jahr 1882 (zitiert nach Fraser 1971:30): «Thesavagehas
sense enough to confine himself to the sort of work to which his materials are fitted»

- der Wilde wird also ganz im Banne der Naturgegebenheiten gesehen -, und Hector
Berlioz (zitiert nach Pelinski 1972a: 155) schreibt in seinem Kommentar zur
chinesischen Musik, die er 1851 auf der Londoner Weltausstellung gehört hat: «Je
conclus que les Chinois et les Indiens auraient une musique semblable à la nôtre, s'ils
en avaient une; mais qu'ils sont encore à cet égard plongés dans les ténèbres les plus
profondes de labarbarieetdans une ignorance enfantineoù se décèlentàpeinequelques
vagues et empuissants instincts.»

Gegen Ende des 19. Jh. tritt jedoch eine Wende ein. Nicht nur die zahlreich
durchgeführten Reisen, sondern in besonderem Masse die Weltausstellungen in den
europäischen Hauptstädten bringen die interessierten Europäer mit den Stücken, den
Werken von Aussereuropa in direkten Kontakt. Die Ausstellung von 1889 in Paris
nimmt dabei eine Schlüsselrolle ein. Hier sind nämlich nicht nur die den Europäern
halbwegs bekannten Regionen des Nahen und Mittleren Ostens vertreten, sondern
mit ihren Werken auch die beiden Amerika, Afrika und Südostasien. Gauguin und
Van Gogh besuchen die Ausstellung, und Van Gogh reagiert auf eine Zeichnung
einer mexikanischen Wohnanlage mit der Bemerkung «primitiv und sehr schön».
Dieselbe Ausstellung besuchen zwei prominente Komponisten. Maurice Ravel und
Claude Debussy hören dort zum ersten Mal ein indonesisches Gamelan-Orchester,
können die Instrumente selbst ausprobieren. Debussy istbegeistert. Hatte Berlioz das
Kennzeichen «Kindlichkeit» verwendet, um die fremde Musik zu degradieren, so
verwendet Debussy es nun zur Bewertung europäischer Musik. An Pierre Louys
schreibt er 1895: «Rapelle-toi la musique javanaise qui contenait toutes les nuances
même celles qu'on ne peut plus nommer, où la tonique et la dominante n'étaient plus
que vains fantômes à l'usage des petits enfants» (Pelinski 1972b: 412). Und als
Musikkritiker unter dem Namen Monsieur Croche schreibt er Jahre später:
«Cependant, la musique javanaise observe un contrepoint auprès duquel celui de Pales-
trina, n'est qu'un jeu d'enfant» (Pelinski 1972b: 412).

Die Reaktion der Maler ist ähnlich. Um 1900 sieht James Ensor plastische Werke
aus dem Kongo und setzt sich mit ihnen malerisch auseinander, 1904 hat Vlaminck
im Pariser Vorort Bistro seine berühmte Begegnung mit afrikanischer Plastik, und
Picasso soll beim Anblick einer afrikanischen Statue, die ihm Derain zeigt, gesagt
haben, sie sei schöner als die Venus von Milo.

So wie man von Debussy gesagt hat, er habe auf Anregung vom javanischen
Gamelan seine Harmonien entwickelt und eines seiner Stücke aus dem zweiten Teil
der «Images» komme der javanischen Pentatonik so nahe wie dies auf dem Klavier
nur möglich sei, so hat man von Picasso, der sicher mit afrikanischen Werken vertraut
war, gesagt, sie hätten zu seiner Entwicklung beigetragen, besonders zur
Abstraktion, wie sie sich in den berühmten «Demoiselles d'Avignon» von 1906/7
erstmals zeigte. Picasso selbst hat diese Verbindung bestritten, hat die iberische
Kunst als allenfalls sein Vorbild genannt und versichert, er habe afrikanische Kunst
erst nach Fertigstellung der «Demoiselles d'Avignon» kennengelernt.

4



Ob dies im Einzelfall sich so zugetragen, ist nicht sicher, aber auch ohne Belang.
Denn es ist eine falsche Bewertung der Bedeutung aussereuropäischer Werke, wenn
man sie als Auslöser neuer Richtungen in der europäischen Kunst ansieht. Zwar hat
Van Gogh ein Selbstbildnis in der Form einer frühen peruanischen Gefässplastik
geschaffen, zwar haben Vuillard, Degas, Monet und andere unter dem Einfluss
japanischer Holzschnitte Gartenszenen, Brücken, Blumen und Felsen gemalt, zwar
nimmt Debussy Hokusai's «Welle» als Titelbild für «La Mer», zeichnet und malt
Emil Nolde direkt nach einer koreanischen Wegegott-Statue, einerKac/u>ia-Figurder
amerikanischen Hopi und einem Trophäenkopf der Mundurucü, fügt Schmidt-
Rotluff in seine Porträts afrikanische Statuen ein, schnitzt Ernst Ludwig Kirchner
Möbel nach Eindrücken von Werken aus dem Kameruner Grasland, trotz allem: der
Einfluss der aussereuropäischen Werke ist nicht entscheidend, er trifft sich nur mit
der Entwicklung neuer, auflösender oderkonstruktivistischer Richtungen in Europa.
Als Kirchner 1905 im Museum fürVölkerkundezu Dresden diebemalten Hausplanken
von der ozeanischen Insel Palau sah, fühlte er sich in seiner, schon entwickelten
Formensprache bestätigt. Bevor Claude Debussy javanische Musik hörte, sollte er

vom Konservatorium geworfen werden, weil er Harmonien entwickelt hatte, die den

gegebenen Schulrahmen sprengten. Gauguin's «Der Totengeist schaut zu», in Tahiti
gemalt, ist nicht unter dem Eindruck polynesischer Kunst entstanden, sondern eine
auf der anderen Seite der Erdkugel geschaffene hommage an Manet und seine

«Olympia» (vgl. Rubin 1984: 199).
Hat man also die Bedeutung des Aussereuropäischen für die jüngere europäische

Kunstgeschichte mehr in der Bestätigung als in der wesenüichen Anregung zu sehen,
so fällt ein anderer damit verbundener Vorgang umsomehr ins Gewicht. Es sind
nämlich von den europäischen Künstlern die aussereuropäischen Werke nur in ihren
Formen unter formalen Aspekten wahrgenommen worden. Gelegentlich begleitet
von sehnsuchtsvollen Äusserungen zu schöner Einfachheit und urtümlicher Kraft,
sah man in ihnen nur die fremde Formgebung, die dadurch Wert erhielt, dass sie der
eigenen Wertentwicklung nahekam. In freibeuterischer Weise wurden die fremden
Werke der eigenen Ästhetik unterstellt und erhielten auch die Orte der eigenen
Ästhetik: wenn nicht im Museum schön plaziert und damit dort ebenso deplaziert wie
das mittelalterliche Tafelbild mit der Madonna auf Goldgrund, dann schön an eine
Wand gehängt oder in eine Wandnische gestellt. Man gab den aussereuropäischen
Werken die räumliche Position des autonomen Kunstwerks. An diesem Prozess
konnte zunächst auch die ethnologische Sicht von Kultur als einem komplexen
Ganzen, einem organisch Zusammenhängenden oder einer auf einem
Kollektivgedächtnis beruhenden Ganzheit nichts Wesentliches ändern. Die fremden Werke
waren isolierte Gegenstände ästhetischer Wertschätzung, und die Kriterien der
Wertschätzung waren europäische. Werkimmanente Interpretation in ihrer engsten
Fassung war der einzige Zugang zu den Werken, die im übrigen schon ganz geläufig
als Kunstwerke bezeichnet wurden.

Für ein Verständnis dieser Bildwerke war es unerheblich, ob sie als Kunstwerke
angesehen wurden. Eine solche Bestimmung ging ohnehin vom Kunstmarkt aus und
hatte mit Geld sehr viel, mit Verstehen oder Verstehenwollen sehr wenig zu tun.

5



Funktion und Bedeutung der fremden Form

Es war die Entwicklung der funktionalistischen Theorie und Analyse in der Ethnologie,

aber auch das Bemühen einzelner Ethnologen wie Franz Boas (1927) und
besonders Ernst Vatter (1926), die dazu geführt haben, die Isolierung zu überwinden,
in die die aussereuropäischen Bildwerke in Europa getrieben worden waren, und
über eine eurozentrisch-ästhetische Bewertung hinauszugelangen. Das Funktionsdenken

betonte die gegenseitige Verflechtung und Abhängigkeit aller Elemente in
einem Kulturganzen, und in einer seiner Richtungen geht der ethnologische
Funktionalismus davon aus, dass die Funktion eines Kulturelements, einer Institution,

einer Idee, eines Bildwerks, sein Beitrag zum Kulturganzen sei. Nun wurden die
Werke aussereuropäischer Maler, Schnitzer und Bildhauer, welche in Europa zu
isolierten Kunstwerken geworden waren, auf ihre kulturellen Zusammenhänge hin,
auf ihre Funktionen, Leistungen, Wirkungen, auf den Ort in der ihnen zugehörigen
Lebenswelt hin untersucht. Nicht selten geschah dies unter - zum Teil bewusster -
Vernachlässigung der ästhetischen Bewertung. Doch musste man diese erst einmal
hinter sich lassen, um sich der je einheimischen, kulturgebundenen Bedeutung der
Bildwerke nähern zu können. Dabei erschlossen sich, buchstäblich, Welten. Nur auf
diese Weise können die im Zusammenhang mit Emil Nolde genannten kachina, die
heute im Kunsthandel hochbezahlten Figuren der Hopi, verstanden werden (Waters
1970). Diese Figuren werden in erster Linie für die Kinder geschnitzt, bemalt und auf
weitere Weise dekoriert. Über sie werden die Kinder mit dem kachina-Konzept
vertraut. Dieses umschliesst die gesamte Kosmographie und Kosmogonie der Hopi.
Danach ist unsere Erde die vierte physische Manifestation von Lebensraum, und es
wird drei weitere solcher Manifestationen geben. Jede neue Welt beginnt gut, es

dringtjedoch das Böse ein und zerstört die Welt. Ein Mensch, der den Hopi-Normen,
wie sie in den kachina verkörpert werden, entspricht, wird nach dem Tod selbst ein
kachina und kann sich frei von den Erdenzyklen bewegen. Ein kachina kann zu den
Menschen zurückkehren und ihnen alle wichtigen Dinge bringen, Regen vor allem,
gute Ernten und den Fortbestand des Lebens. Kachina als eine Lebenskraft ist auch
in allen materiellen Erscheinungen, so auch in den Masken der kachina-Tàmzr, die
in ihren Tänzen die Weltlehre der Hopi darstellen. Diese Tänzer mit den Masken sind
es auch, die die Hopi-Kinder durch die Initiation führen und damit zu richtigen
Menschen machen. Figuren, Masken und Tänze sind ohne die Einbettung in die
gesamte Kultur nicht zu verstehen. Sie haben in der Kultur der Hopi die Aufgabe, in
einer füralle verständlichenWeisedieWeltsicht der Hopi mitden daraus abzuleitenden
Normen zu verkörpern, zu versinnbildlichen.

Soll mit einiger Gültigkeit über aussereuropäische Gesellschaften gesprochen
werden, so müssen auch solche genannt werden, in denen Bildwerke keineswegs
immer die Qualität eines Sinnbildes oder Inbegriffs der Werte und Normen haben,
denen alle Mitglieder einer Gesellschaft gleichermassen zu folgen aufgefordert sind.
Vielmehr haben Bildwerke häufig die Funktion, gerade das Bestehen ungleicher
Verhältnisse vor Augen zu führen und zu verinnerlichen.

In einer wenig komplizierten Form lässt sich dies bei den Kilenge des westlichen
Neubritannien in Melanesien aufzeigen. Die soziale Organisation der Kilenge, die
vom Feldbau mit Knollenfrüchten und vom Fischfang leben, ist bestimmt von einem
Heiratshälften-System, das zwei exogame Patriklans umschliesst. Neben dieser
grundlegenden verwandtschaftlichen Organisation gibtes bei den Kilenge sogenannte

6



big men, die als Führer eines Klans wirken. Diese Position isterblich und geht jeweils
auf den ältesten Sohn über. Der big man verwaltet das Klanland, ist Führer des
Männerhauses und kann Kollektivarbeit organisieren. In einer Gesellschaft, in der
ständig präsentes Lebensziel die Erhöhung von Prestige über die Ausweitung von
Allianzen ist, ist besonders der big man verpflichtet, sein Prestige immer wieder zu
steigern. Er tut dies, indem er Handelsfahrten über See oder grosse Schweinejagden
organisiert. Besonderes Prestige erwirbt sich ein big man, wenn er ein Fest gibt, zu
dem Nahrung im Überfluss bereitgestellt wird und vor allem viele Schweine
geschlachtet werden. Der big man nimmt an dem Fest selbst nicht teil, sondern lässt
es wirken in der Hoffnung, andere big men zu übertrumpfen und für den eigenen Klan
und sich persönlich Prestige anzuhäufen. Alle bildnerische Aktivität bei den Kilenge
dient dem Klan und dem big man. Während den Festen treten Masken auf, manche
vier Meter im Durchmesser, die von den big men hergestellt werden. Sojedenfalls
wird es in der Gesellschaft der Kilenge gesehen. Dabei sind es Holzschnitzer, die im
Auftrag arbeiten. Sie verwenden Formen nach einem für einen Klan gültigen Code,
schnitzen, malen und dekorieren nach eigenen Kombinationen innerhalb dieser
Vorgabe. Aber man sagt, der big man habe eine Maske gemacht. Zwar sehen die
Kilenge diese Tätigkeit als Werk für den Klan, aber ebenso deutlich ist, dass hier ein
Bildwerk nicht nur Sinnbild dergesamtgesellschaftlichen Werte ist, sondern zugleich
als Bestärkung einer Machtposition und eines Abhängigkeitsverhältnisses fungiert
(Dark 1973).

Dass Bildwerke Sinnbild und Inbegriff von Herrschaftsverhältnissen sein können,
ist vielfach belegt. In religiös wie in weltlich bestimmter Herrschaft fungieren
Bildwerke als Legitimationsmittel, als letzte rechtliche Instanz, als Unterwerfungsobjekte,

als Auslöser von Emotionen. In liberianischen Gesellschaften waren
Bildwerke eine wesentliche Hilfe, die Rechtsordnung aufrechtzuerhalten. Dort wurden
die Gesellschaften der Mano und Gio von Chiefs und Ältestenräten geführt, und die
gewöhnliche Rechtsprechung wie die Verwal tungsarbeit wurden in derÖffentlichkeit
durchgeführt. Aussergewöhnliche Fälle und Krisensituationen wurden jedoch von
einem engeren Zirkel behandelt, dem anzugehören Mitgliedern eines Geheimbundes
vorbehalten war. Je prekärer eine Situation, desto enger der behandelnde Kreis und
geheimer seine Zusammenkünfte. Deren wichtigste fanden unter Leitung eines
Oberpriesters an einem geheimen Ort im heiligen Hain statt. Wenn ein Mitglied
dieses engsten Zirkels starb, wurde von ihm eine Maske angefertigt, in der der Geist
des Toten wohnen konnte. Diese Masken von den einflussreichsten Leuten wurden
verehrt und befragt. In allen Fällen, in denen es um Leben und Tod ging, trug der
Oberrichter selbst eine Maske mit dem dazugehörigen Kleid. Der Richterspruch
wurde in Falsetto vorgetragen, sodass der nicht identifizierbare Richter ohne
Rücksichtnahmen, aber auch rücksichtslos sein Urteil verkünden konnte. In wichtigen

Fällen wurde zudem noch die Maske eines früheren Bundmitglieds befragt. Der
Maske wurde die richterliche Entscheidung vorgetragen und dann eine Stellungnahme

abverlangt. So konnte man ein Orakel mit Schneckengehäusen durchführen, aus
deren Lage Zustimmung oder Ablehnung des in der Maske wirksamen Ahnengeistes
abgelesen wurde (Harley 1950).

Am Beispiel einer indonesischen Maske soll dieses Verhältnis von Bildwerk und
Lebenswelt ein letztes Mal verdeutlicht werden. In einem Dorf im südlichen Mittel-
Java spielt eine Maske eine Rolle, die man sich - losgelöst vom kulturalen Umfeld -
als Museumsstück vorstellen könnte. Allein nach ästhetischen Kriterien beurteilt,

7



könnte sie als Kunstwerk ausgestellt sein. Ohne weiteres Hesse sich diese Maske
formal analysieren, Hessen sich Angaben zur Farbgebung machen, Hesse sich
möglicherweise etwas über den expressiven Charakter dieses Bildwerks sagen. Aber
da es ein Werk ist, das weder für die individueUe Erbauung als Wandschmuck noch
als Kunstwerk für Galerie oder Museum geschaffen wurde, müsste eine solche
Analyse dürftig erscheinen gegenüber dem Verstehen des dichten Netzes von
Funktionen und Bedeutungen, in das dieses Werk eingebunden ist. Sie wäre aufdem
Niveau einer Analyse eines Bildes von Maria und Elisabeth ohne die Kenntnis des

ersten Kapitels des Lukas-Evangeliums und des Begriffs der Verheissung oder eines
Bildes von einem Reiter auf rotem Pferd ohne die Kenntnis der apokalyptischen
Vision des Johannes.

Diese Maske heisst barongan. Sie ist Teil eines ganzen Maskenkostüms, das bei
Trancetänzen benutzt wird. Dann wird die Maske bewegt, und sie ist eine Maske für
die allgemeine Öffentlichkeit. In den schwachrituellen Zeiten ruht sie im Hause des

spirituellen Führers der Trancetänzer. Sie ist mit aussergewöhnlicher Macht
ausgestattet. In ihr können sich die Ahnen, denen man alles verdankt, niederlassen,
verkörpern, durch sie können die Ahnen ihre Informationen übermitteln und Anweisungen

geben. Auch verhilft die Maske zur moralischen Entlastung des Dorfes, da
sie gebeten werden kann, die absichtlichen und unabsichtlichen Verfehlungen der
Dorfbewohner auf sich zu nehmen und aus dem Dorf zu entfernen. Als Symbol für
und gleichzeitig als Verkörperung der Ahnen ist sie ein Mittel der Identifizierung des

Einzelnen, der sich in der Trance die Maske aufsetzt oder aufsetzen lässt und damit
die Ahnen in der Gesellschaft lebendig macht, wie auch der Gesellschaft, die eine
lebendige Verkörperung der Ahnen, ohne die die Welt nicht wäre, vor sich sieht. Die
Maske wird als lebend angesehen und erhält an allen wichtigen Tagen Opfer. Sie
kann strafen, sie kann gefähriich sein und Unglück bringen, todbringend sein. Es
wird ehrerbietig zu ihr gesprochen. Sie bestärkt das Wertsystem des Dorfes. Nur,
wenn alle Dorfbewohner nach den erklärten Werten leben, wenn sie wenigstens
versuchen, diesen Werten entsprechend zu leben, können über die Maske die
Verfehlungen von den Menschen genommen werden, kann das Dorfbersih «sauber»
werden. Es geht hier nicht darum, die einzelnen Werte darzulegen, doch ist von
Bedeutung, dass die Trancetänze, denen streng formalisiertes Tanzen vorausgeht, in
aller Öffentlichkeit durchgeführt werden, dass vor allem auch die Kinder anwesend
sind, in deren Kulturierung die Maske eine wesentliche Rolle spielt. So wird nur,
wenn man den erwarteten moralischen Forderungen entspricht, der für den Reisanbau
erwartete Regen ausreichend fallen, eine Krankheit sich wieder verlieren, eine
Gefahr sich verziehen.

Zu nichts anderem diente diese beliebig erweiterbare Ethnographie als dazu,
aufzuzeigen, dass Bildwerke in aussereuropäischen Gesellschaften fest in Funktionsund

Bedeutungsnetze eingebaut sind. Sie sind ethisch sinnvoll, nützlich undnotwendig.
Sie sind Zweckbilder, indem sie Wert- und Normsysteme liefern und bestärken. In

Bewegung gesetzt, bei Tanz, Prozession oderdurch eine Enthüllung, erfüllen sie eine
weitere wesentliche Aufgabe: Sie rufen bei den Anwesenden gemeinsame Emotionen

hervor, über die zusätzlich die Solidarität der Gruppe oder Gesellschaft bestärkt
wird. Die Bildwerke sind ein Versuch, die unendliche Zahl der Erscheinungen in der
Welt,Natur und Kultur, zu komprimieren. Sie zeigen das Wirksame, das Bewirkende.
Sie sind gestaltetes Wirkungsvolles. Und da alle, wie auch immer erfahrbare

8



Wirklichkeit auf dieses Wirkungsvolle zurückführt, ist das Kunstwerk, ist die Kunst
die Wirklichkeit.

Der Kunstcharakter der fremden Form

Was ich bisher als Bildwerke bezeichnet habe, nenne ich nun Kunst Dieser
KunstcharakterbedarfderErläuterung. Mitweichem Rechtist als Kunstzu bezeichnen,
was im 19. Jh. Götzen, Fetische und Teufelswerk waren? Ist es Kunst, weil sich einige
europäische Künstler seit der Jahrhundertwende dafür interessierten? Weil August
Macke (1912: 59) schrieb: «Die Bronzegüsse der Neger von Benin in West-Afrika
(im Jahre 1889 entdeckt), die Idole von den Osterinseln aus dem äussersten Stillen
Ozean, der Häuptlingskragen aus Alaska und die Holzmaske aus Neukaledonien
reden dieselbe starke Sprache wie die Schimären von Notre-Dame und der Grabstein
im Frankfurter Dom»? Ist es Kunst nur, weil der raffgierige Kunstmarkt es so will,
auf dem vor einiger Zeit bei Sotheby eine Benin-Maske für 2 Millionen Pfund
verkauft wurde?

Ich habe gezeigt, wie die aussereuropäischen Bildwerke in Europa ohne weiteres
als Kunstwerke angesehen wurden. Dann habe ich entwickelt, dass diese Bildwerke
als Inbegriff des Wirkungsvollen und damit der Wirklichkeit anzusehen sind. Jetzt
bleibt, darüber hinaus den Kunstcharakter dieser Bildwerke zu erschliessen. In
diesem Feld steht die ethnologische Forschung deutlich hinter der Funktions- und
Bedeutungsforschung zurück. Zwar sind in der ikonographischen Analyse seitFranz
Boas' Pionierarbeiten an Umfang und Einsicht reiche Forschungen durchgeführt
worden, man denke etwa an Bill Holm's und Claude Lévi-Strauss' Untersuchungen
zur Kunst der amerikanischen Nordwestküste, aber in anderen Bereichen sind unsere
Kenntnisse eher verstreut. Das betrifft etwa die Position der Künstler. Da, aus
europäischer Überheblichkeit heraus, die aus Unkenntnis oder Unwillen lange Zeit
das fremde Individuum hinter dem so konzipierten fremden Kollektiv versteckte, der
einzelne Künstler oder die einzelne Künstlerin kaum beachtet wurden, fehlen heute
über viele Gesellschaften Einsichten in den künstlerischen Produktionsgang und die
Position der Künstler. Einige Einsichten lassen sich jedoch durchaus gewinnen.
Masken- und Figurenschnitzer sind nie nur Künstler, schon gar nicht im Sinn des
modernen Künstlerbegriffs. Diese Künstler sind Handwerker, häufig noch neben
ihrer bäuerlichen Tätigkeit, und es sind das handwerkliche Können und die Fähigkeit,

Sinnbilder für die Gesellschaft zu produzieren, die sie zu Künstlern macht.
Damitdiese Sinnbilderdie gewünschtekognitiveund emotionale Wirkung hervorrufen
können, müssen sie feste, möglichst allen Mitgliedern der Gesellschaft geläufige,
Formen annehmen, die auch bei allen Betroffenen gleiche oder ähnliche Reaktionen
hervorrufen sollten. Das Kunstwerk muss in diesem Zusammenhang als erstes die
wesentlichen Zeichen enthalten und nicht die individuelle Ausgestaltung. Eine
Statue muss als eine Ahnenfigur erkennbar sein, weniger als ein bestimmter Vorfahr,
so wie die Madonna in der Prozession als die Sinnbild-Madonna erkennbar sein
muss. Die individuellen Züge sind nicht das Wesentliche. Man hat oft das Stereotype
an ethnischer Kunst erwähnt, ohne es mit den über Jahrhunderte laufenden Stereotypen

der Christus- oder Madonnenbilder zu vergleichen. Wenn aber die javanische
Maske, die kachina oder das Madonnenbild Weltsicht vermitteln und bei einem
möglichst grossen Teil der Gesellschaft ähnliche, auf Solidarität und Identität

9



zielende Emotionen hervorrufen sollen, dann ist nicht nur eine gewisse, festgelegte
Allgemeinheit der Kunstwerke zu verstehen, es ist auch einzusehen, dass in einer
Gesellschaft ein hoher Druck entwickelt wird, einmal akzeptierte Formen
beizubehalten, um die individuelle Unsicherheit und Ungerichtetheit aufzufangen. Da in
jeder Gesellschaft ein beträchtliches Mass an Energie verwandt wird, das bestehende
Wertsystem und die Verhaltensnormen zu bestärken, und zu dieser Bestärkung
nichts so wirkungsvoll eingesetzt werden kann wie Rituale und Kunst, ist zu
erwarten, dass die künstlerische Aktivität starker Kontrolle unterliegt. So verwundert

es nicht, dass von den Maya berichtet wird, dass bei einem Fehler im Ritual das

ganze Ritual wiederholt werden musste, dass der kachina-Tanz wiederholt werden
musste, wenn ein Tänzer stolperte, oder ein Gamelan-Orchester von Bali noch
einmal von vorn beginnen musste, wenn ein Spieler einen Fehler gemacht hatte. So

herausgebildete und auf Permanenz gerichtete Formensätze nennen wir Kunststile,
und es ist wichtig, sie nicht nur als Gegenstand der Ästhetik-Reflexion, sondern auch
der ethnologischen Reflexion anzusehen, wenn sich doch Kunststile als, zum Teil
vermutlich absichtlich herbeigeführte, kulturale Erkennungszeichen nach innen und
aussen erweisen.

Einheimische Ästhetik

Wir sehen also die Kunstproduktion an feste Formensätze gebunden, wenn auch -
gerade in der Bildkunst - individuelle Unterschiede möglich sind und wir uns hüten
sollten, bei uns unzugänglicher historischer Tiefe gleich auf «uralte» Traditionen zu
schliessen. Trotzdem sind Masken der westafrikanischen Dan oder der Singhalesen
von Sri Lanka ohne weiteres als solche zu erkennen. Während nun diese
Kunstprodukte von europäischen Künstlern und Händlern einverleibt wurden, hat die
Ethnologie Mühe gehabt, diese Werke als Kunstwerke zu beschreiben, ohne sie
sogleich unter europäischer Perspektive zu sehen. Ein Grund für diese Schwierigkeiten

liegt darin, dass bei den heutigen Anforderungen an ethnologische
Untersuchungen vor allen Interpretationen, Einschätzungen und Bewertungen von
Fremdkulturalem die jeweiligen Eigenbewertungen der uns Fremden erkundet
werden müssen, und wenn auch ein problemloser Umgang mit der Sprache der
fremden Gesellschaft eine selbstverständliche Voraussetzung ethnologischer
Feldforschung ist, so ist ebenso evident, dass für die Analyse ästhetischer Bewertung, die
in der eigenen Sprache oft durch diffuse Begriffe sich auszeichnet, in einer fremden
Gesellschaftdie Sprachkenntnisse aussergewöhnlich detailliert und intim sein müssen
und relevante Informationen nur von wenigen Fachleuten zu erwarten sind.

Harold Schneider (1966) hat eine kurze Analyse der ästhetischen Konzepte der
Turu, einer Bodenbauer- und Hirtengesellschaft in Tanzania publiziert, in der die
semantischen Felder der Begriffe -ja, luhida, nsaasia und majighana erschlossen
werden, -ja umfasst, was «gut», «schön», auch «nützlich» ist, alles, was «von Wert»
ist, auch von ästhetischem, -ja hängt mit menschlichem Handeln zusammen, aber
auch mit natürlich Vorgefundenem, obwohl ein Informant meinte, in der Natur
Befindliches sei nur dann -ja, wenn es «wie gemacht» aussieht. Rinder, Kleidung,
Gesänge, wertvolles Handeln sind -ja. Weiche Dinge, «auf denen man gut liegen
kann», sind -ja, der Himmel dagegen ist nicht -ja, denn «wenn der Himmel sichtbar
ist, dann hat es keine Wolken, also auch keinen Regen». Luhida hat mit Sichtbarem

10



zu tun, Lieder und Dinge, die beim blossen Anfassen Vergnügen bereiten, können
nicht luhida sein. Ornamente vor allem sind luhida, insbesondere, wenn sie Rhythmus,

Symmetrie und Balance zeigen. Eine getünchte Hausmauer kann nicht luhida
sein, wohl aber dieselbe Mauer, wenn sie mit einer gefälligen Serie von Kreisen,
Hecken und anderen geometrischen Mustern versehen ist. Luhida kann auch in der
Natur vorkommen: Die Musterung einer Giraffe oder einer gefleckten Kuh kann als
luhida empfunden werden. Wenn Darstellungen der Sonne, des Mondes, von
Pflanzen oder Stoffbahnen gut in ein allgemeines Muster eingeordnet sind, sind sie
auch luhida, ebenso eine Perlenkette, wenn die verschiedenen Perlen ein angenehmes

Muster ergeben. Eine gefällige Anordnung ist luhida. Einfach, wie dieses

Konzept zunächst erscheint, ist es in der Betonung der Balance, des Gleichgewichts
ein Grundbegriff, ein Grundkriterium aller ästhetischen Wertung und wirft die Frage
nach universalen ästhetischen Wahrnehmungen und Bewertungen auf. Noch stärker
als durch luhida wird diese Frage aufgeworfen durch nsaasia, das sowohl das
handwerkliche Können des «Künstlers» meint, wie es in einer mittelalterlichen
Malerwerkstatt auch benannt werden könnte, dann aber auch das Produkt dieser
künstlerischen Tätigkeit. Nur vom Menschen gemachte Dinge können nsaasia sein.
Was nsaasia nun von luhida unterscheidet, ist, dass über die Rhythmen, die Balance
hinaus ein Objekt nur dann nsaasia sein kann, wenn es als Ganzes, als etwas in sich
Geschlossenes, eine Integration wahrgenommen werden kann. Ein ornamentloser
Stuhl kann nsaasia sein, weil die Linienführung und das Objekt als Ganzes als
vollkommenerEntwurfgelten. Mitallen Vorbehalten übertragen: Ein Bild von Klimt
wäre eher luhida, eine Plastik von Henry Moore eher nsaasia.

Hier breche ich die Darstellung der ästhetischen Konzepte der Turu ab, um der
Frage nachzugehen, warum derartige Sätze von ästhetischen Bewertungskriterien
bisher nur selten bekannt geworden sind, wären es doch gerade sie, die uns beim
Erfassen des Kunstcharakters eines Bildwerks zunächst leiten sollten und auch zur
Bildung einer Metaästhetik führen könnten. Eine Antwort wurde schon gegeben: Der
Mangel könnte mit den mangelnden Sprachkenntnissen des Ethnologen oder der
Ethnologin zusammenhängen; auch könnte die auf Funktionen und Bedeutungen
ausgerichtete Fragestellung das Thema nicht haben aufkommen lassen. Eine weitere,
wesentliche Antwort kann gegeben werden. Wenn tatsächlich, wie ich versucht habe
zu zeigen, das Kunstwerk vornehmlich die Aufgabe hat, das Wertsystem und die
Wirklichkeit einer Gesellschaft zu begründen, zu erhalten und ein diesen Werten
gemässes Leben einzufordern, dann kann dies nur von Kunstwerken geleistet
werden, die einem allgemeinen Code folgen. Wenn dieser Code die künsüerische
Tätigkeit beherrscht, dann ist, was künstlerische Freiheit genannt wird, begrenzt. So,
wie die mittelalterlichen Zünfte zu gewissen Zeiten verboten haben, Neuerungen
einzuführen, müssen die künstlerischen Codes auch so beherrschend und zeitlos sein,
dass sich deutliche Abweichungen verbieten. Die Schnitzer und Maler der
hochkomplizierten Bootsteile der hochseegängigen Kanus von den Trobriand-Inseln
werden - noch heute - bestraft, wenn sie eine geringfügige Änderung im Zeichen-
und Symbolsatz vornehmen wollen. Hat das Kunstwerk den Sinnbildcharakter für
die Wirklichkeit und geht dieser von den bestimmten Formen des Kunstwerks aus,
so bedarf es für die Beurteilung eines Kunstwerks keines ausgebauten Satzes
ästhetischer Konzepte. Dann ist ein Kunstwerk falsch, und dann wird es gar nicht
akzeptiert, oder es ist richtig - und da passte Karl Valentins Ausspruch: «Kunst ist
schön, macht aber viel Arbeit» -, denn dann zählt als erstes Kriterium - und das ist

11



das Exklusive an des Künstlers Arbeit -, ob es handwerklich gut gemacht ist, gut
behauen, gutgeschnitzt, gutgemaltodergezeichnet. Denn richtig ist es sowieso. Eine
ästhetische Wirkung bezieht sich also auf die Vollkommenheit der künstlerischen
Tätigkeit auf ein Objekt hin, dessen allgemeiner Wert schon vorher feststeht.

Auch der umgekehrte Schluss ist zulässig und notwendig. Wenn eine Gesellschaft
ein solches Mass an sozialer und ökonomischer Differenzierung erreicht, dass eine
künstlerische Norm und die ihr entsprechenden Werke nicht mehr in der Lage sind,
Sinnbilder der gesamten Gesellschaft zu sein, dann werden sich für Teile der
Gesellschaft neue, Wert und Teilwirklichkeiten verkörpernde Kunsttraditionen
entwickeln. Es werden sich regionale Entwicklungen zeigen, stärker noch Traditionen

aus der sozialen Absonderung bilden, von sozialen Schichten her und auch von
Widerstandsgruppen. Wiederum werden Wert verkörpernde Kunstwerke in spezifischen

ästhetischen Rahmen zur Identifikationsschaffung hergestellt werden.
Schliesslich ist es der Einzelne, der, vielleicht für eine Gruppe, im modernen
Verständnis vielleicht nur noch für sich selbst, Kunst schafft. Der nicht mehr
einlösbare Anspruch der Kunst, die Wirklichkeit zu sein, zeigt sich noch in Bildtiteln
wie «Kosmos», manchmal auch «Kosmos» 1,2 und 3 oder «Die Materie» oder auch
im Bild ohne Titel. Die soziale Differenzierung hat auch zu einer Zerfaserung der
Kunsttraditionen samt dem dazugehörigen Ausbau komplizierter oder vermeintlich
komplizierter Systeme ästhetischer Kriterien und Urteile geführt, Kunsttraditionen,
die allesamt nicht mehr leisten können, was einmal zu leisten war: Die Kunst als die
Wirklichkeit.

Literatur

BOAS Franz
(1927) 1955. Primitive Art. New York: Dover Publications.

DARK P. J. C.
1973. «Kilenge big man art», in: FORGE Anthony (ed.) Primitive Art and Society.

London: Oxford University Press, p.49-69.

FRASER Douglas
1971. «The Discovery of Primitive Art», in: OTTEN Charlotte (ed.), Anthropology

and Art. Austin, London: University of Texas Press, p. 20-36.

GONDA Jan
1960. Die Religionen Indiens I. Stuttgart: Kohlhammer.

HARLEY George
1950. Masks asAgents ofSocial Control in Northeast Liberia. Papers of the Peabody

Museum of Archaeology and Ethnography XXXII, 2, Cambridge, Mass.

HERDER Johann Gottfried
(1778/9) 1885. Stimmen der Völker in Liedern. Sämtliche Werke, hrsg. von B.

Suphan, Band 25. Berlin.

12



HORNBOSTEL Erich von
1921 «Musikalischer Exotismus». Melos (Mainz) 2, Nr.9, S. 175-182.

MACKE August
1912. «Die Masken», in: KANDINSKY Franz und Franz MARC (Hrsg),DerBlaue

Reiter, München: Piper, S. 53-59.

PELINSKI Ramon
1972a. «Orientalisches Kolorit in der Musik des 19. Jahrhunderts», in: Weltkulturen

und moderne Kunst. München: Bruckmann, S. 152-163.
1972b. «Musikexotismus um 1900: Claude Debussy», in: Weltkulturen undmoderne

Kunst. München: Bruckmann, S. 412-413.

RUBIN William (ed.)
1984. «Primitivism» in 20th Century Art. 2 vols., New York: The Museum of

Modern Art.

SCHNEIDER Harold
1966. «Turu Esthetic Concepts». American Anthropologist 68, p.156-160.

VATTER Ernst
1926 Die religiöse Plastik der Naturvölker. Frankfurt: Frankfurter Verlagsanstalt.

WATERS Frank
1970. Book of the Hopi. New York: The Viking Press.

WELTKULTUREN
1972. Weltkulturen und moderne Kunst. Ausstellungskatalog Haus der Kunst

München: Bruckmann.

13




	Einleitung : die Kunst ist die Wirklichkeit

