Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft
Band: 15 (1991)

Rubrik: Katalog = Catalogue

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

The Father of the Goats — Der Herr der Ziegen

Ivo Strecker — Jean Lydall 1984
43' 16 mm O/D SGLF 653
490 m C Mg

Camera: Ivo Strecker. Sound: Jean Lydall. Editor: Margarete Hodacs.
Commentary: Jean Lydall, Ivo Strecker. Assistants: Peter Kalvelage, Alemayehu
Kanissa. Producer: Karl Schiittler. Acknowledgment: People of Dambaiti,
Baldambe (Aike Berinas). Joint production with: Siidwestfunk, Ethiopian Film
Center. Assistance: Deutsche Forschungsgemeinschaft.

Anthropologists: Jean Lydall, Ivo Strecker.

Eigentlich hatten Ivo Strecker und Jane Lydall die Absicht gehabt, den Alltag eines
Hamar-Hirtenjungen zu portritieren, doch der Junge wurde krank. Sein Onkel
Baldambe hielt es deshalb fiir richtig, ein Opfer zu bringen. Um die Opfer- und
Prophezeihungsrituale der Hamar verstindlich zu machen, geben die Filme-
macherInnen zuerst einen Einblick in deren tégliches Leben.

Baldambe erzidhlt die Entstehungsgeschichte des Gehéftes Dambaiti, das er
zusammen mit seiner Familie und seinen Briidern sowie deren Familien bewohnt.
Dambaiti liegt zwischen dem regnerischen Hochland von Athiopien und dem
trockenen Tiefland von Kenia. Das Klima in diesem Gebiet ist wegen seiner
Trockenheit unberechenbar. Nur Ziegen iiberleben bei grosser Trockenheit, wes-
halb sie den wertvollsten Besitz bilden.

Um dem kranken Jungen zu helfen, wird eine Ziege fiir die Ahnen geopfert. Beiden
Hamar bilden Natur, Tiere, Menschen und Tote einen einzigen grossen Bedeu-
tungszusammenhang. Galtimbe, ein erfahrener Wahrsager wird gerufen, um die
Eingeweide des getGteten Opfertieres zu untersuchen. Er legt sie so auf eine
umgekehrte Kiirbisschale, dass sie wie ein auf einem Hiigel angelegtes Hamar—
Gehoft aussehen. Doch die Zeichen sind nicht sehr gut, und weitere Tiere miissen
getbtet werden, bis ein positives Resultat herauskommt. Baldambe veranlasste die
Eingeweideschau auch deshalb, um bei dieser Gelegenheit die Familien im Gehoft
an die gegenseitigen Verpflichtungen zu erinnern.

Ivo Strecker et Jane Lydall avaient 1’intention de faire le portrait d’un jeune péatre
hamar. Cependant, ce dernier tomba malade et son oncle Baldambe jugea qu’il était
indiqué de faire une offrande. Pour permettre de comprendre les rites liés aux
offrandes et aux prophéties des Hamar, les cinéastes donnent d’abord un apergu de
leur vie quotidienne.

Baldambe raconte I’histoire de la ferme Dambaiti qu’il habite avec sa famille et
celle de ses fréres. Dambaiti se situe entre les hauts-plateaux pluvieux d’Ethiopie et
le bas-pays aride du Kenia. Le climat de cette région est imprévisible. Seules les
chévres parviennent a survivre a la grande sécheresse, raison pour laquelle elles sont
la propriété la plus précieuse.



Hamar — Athiopien
Hamar — Ethiopie

Pour soulager le jeune malade, une chevre est sacrifiée a la mémoire des aieux.
Galtimbe, un devin expérimenté, est appelé pour examiner les entrailles de la béte
sacrifiée. Il les pose sur une calebasse renversée afin qu’elles ressemblent a une ferme
hamar placée sur une colline. Cependant, les signes ne sont pas trés favorables, de
sorte qu’il est nécessaire de tuer davantage d’animaux, jusqu’ace qu’il en découle
un résultat positif. Baldambe organise la présentation des entrailles également pour
rappeler une nouvelle fois les obligations mutuelles au sein de la ferme.

LYDALL Jean and Ivo STRECKER
1979. The Hamar of Southern Ethiopia I. Work Journal. Hohenschiftlarn: Renner.

STRECKER Ivo

1979. The Hamar of Southern Ethiopia Ill. «Conversations in Dambaiti».
Hohenschiftlarn: Renner.

1984. «Die kurze Einstellung», in: FRIEDRICH Marianne et. al. (Hg.). Die Frem-
den sehen. Ethnologie und Film, S. 85-90. Miinchen: Trickster.

1987. «Deixis und die nichtprivilegierte Kamera», in: HUSMANN Rolf (Hg.). Mit
der Kamera in fremden Kulturen. Aspekte des Films in Ethnologie und Volks-
kunde, S. 37-48. Emsdetten: Andreas Gehling.



The Herdsman

Ivo Strecker — Jean Lydall 1985
43 16 mm O/D SGLF 654
490 m C Mg

Camera: Ivo Strecker. Sound: Jean Lydall. Editor: Sybille Mitt. Commentary: Ivo
Strecker, Jean Lydall. Assistants: Peter Kalvelage, Alemayehu Kanissa. Producer:
Karl Schiittler. Acknowledgment: The Hamar, especially Choke Bajje and Gardu
Oita and the people of Lodjera, Maleen and Siegried Reiter of the Goethe Institute
of Addis Ababa. Joint production with: Siidwestfunk, Ethiopian Filmcenter.
Assistance: Deutsche Forschungsgemeinschaft.

Anthropologists: Jean Lydall, Ivo Strecker.

«Zentrales Thema des Films ist der Ochstanz der Hamar. Im Savannenland des
siidlichen Athiopien halten die Hamar Herden des buckligen Zebu-Viehs, dessen
Schonheit wihrend Jahrhunderten in ganz Afrika in Liedern und Ténzen gepriesen
worden ist.

Die Beziehung zwischen einem Mann und seinem bevorzugten Ochsen ist eine
ganz spezielle. Der Mann identifiziert sich mit seinem Tier. Das Schicksal und Gliick
eines Mannes, insbesondere bei der Jagd und im Kampf, werden durch das Schicksal
und Gliick seines Lieblingsochsen bestimmt. Um seinen Ochsen - und folglich auch
sich selbst - zu lobpreisen, komponiert ein Mann ein Lied und singt dieses, wann
immer er an einem Tanz teilnimmt» (aus dem Beiblatt zum Film).

Choke, ein junger Hamar, und seine Freunde erzihlen von der Bedeutung der
Ochsen fiir sie und von den Ténzen und Geséngen, die sie ihnen zu Ehren auffiihren,
Gardu, eine verheiratete Frau, erklirt, welche Aufgaben die Médchen und Frauen
haben, die am Ochstanz teilnehmen. Sie singen und tanzen nach bestimmten Regeln
fiir die jungen Ménner, und die Ochsen bringen den Médnnern Ruhm und Gliick. Ihre
Erkldrungen wechseln ab mit Aufnahmen von einem Fest, das fiir einen jungen,
soeben initiierten Mann organisiert worden ist. Es findet im Gegensatz zu den
meisten anderen T#dnzen, die nachts abgehalten werden und den Jungen vorbehalten
sind, tagsiiber statt und ist allen zugénglich.

«Le theme central du film est la danse du boeuf des Hamar. Les Hamar possédent
dans les savanes du sud de 1’Ethiopie des troupeaux de zébus 2 bosses, dont la beauté
a été vantée a travers toute I’ Afrique pendant des siécles, dans des chansons et des
danses.

I1 existe une relation particuliére entre un homme et son boeuf favori. L’homme
s’identifie avec son animal. Le destin et le bonheur d’un homme, tout spécialement
au cours de la chasse et au combat, sont déterminés par le destin et le bonheur de son
boeuf prétéré. Afin de le glorifier - et donc de glorifier également sa propre personne
- un homme compose une chanson et la chante chaque fois qu’il prend part a une
danse» (tiré de la feuille accompagnant le film).

10



Hamar — Athiopien
Hamar — Ethiopie

Choke, un jeune Hamar, parle avec ses amis de 1’importance des boeufs et des
danses et chansons qu’ils exécutent en leur honneur. Gardu, une femme mariée,
explique les tiches des jeunes filles et des femmes qui prennent part 4 la danse du
boeuf. Elles chantent et dansent pour les jeunes gens selon des régles précises de sorte
que les boeufs leur apportent gloire et bonheur. Leurs explications alternent avec des
prises de vue d’une féte organisée a I’intention d’un jeune homme qui vient d’étre
initié. A I'inverse de la plupart des autres danses, qui ont lieu de nuit et qui sont
réservées aux jeunes gens, celle-ci se passe de jour et est ouverte a tout le monde.

LYDALL Jean and Ivo STRECKER
1979. The Hamar of Southern Ethiopial. Work Journal. Hohenschiftlarn: Renner.

STRECKER Ivo

1979. The Hamar of Southern Ethiopia III. "Conversations in Dambaiti".
Hohenschiftlarn: Renner.

1984. «Die kurze Einstellung», in: FRIEDRICH Marianne et. al. (Hg.). Die Frem-
den sehen. Ethnologie und Film, S. 85-90. Miinchen: Trickster.

1987. «Deixis und die nichtprivilegierte Kamera», in. HUSMANN Rolf (Hg.). Mit
der Kamera in fremden Kulturen. Aspekte des Films in Ethnologie und Volks-
kunde, S. 37-48. Emsdetten: Andreas Gehling.

11



Danses de Reines

Jean Rouch — Gilbert Rouget 1971
30 16 mm O/F;f SGLF 614
330m C L

Images: Jean Rouch. Son: Moussa Hamidou. Montage: Philipe Luzuy. Réalisation:
Gilbert Rouget. Présentation: Le Comité du Film Ethnographique du Musée de
I’ Homme. Collaboration: réalisé avec le concours du C.N.R.S., du laboratoire
audio-visuel de I’E.P.H.E., 5&me section, et de ’'UNESCO.

Ko6nigin Wensi, eine der Frauen von Alohento Gbefa Tofa VII, dem K6nig von Porto
Novo, ist gestorben. Die junge Konigin Hutsinde wird zu ihrer Nachfolgerin als
Glockentrigerin, einer wichtigen Funktion beim «grand lever» des Konigs, bestimmt.
Zur Einweihung inihre neue Aufgabe findetim Jahr 1969 eine zweitégige Zeremonie
statt, aus der Ausschnitte gezeigt werden.

Am ersten Tag werden die verstorbenen Koniginnen von der Durchfiihrung des
Rituals unterrichtet und mittels Opfergaben um ihren Segen gebeten. Anschliessend
tanzen die jetzigen Koniginnen, die gleichzeitig ihre Begleitmusik ausfiihren,
zusammen mit dem Ko6nig.

Hohepunkt des Geschehens bilden vier am niéichsten Tag aufgefiihrte rituelle
Téanze. Es folgen profane Darbietungen zur Glorifizierung des Koénigs. Um das
Zusammenspiel zwischen Tanz und Gesang besonders deutlich zu machen, filmte
Rouch einen der Tédnze zweimal und verlangsamte bei der zweiten Aufnahme die
Geschwindigkeit der Synchrontonaufnahme um die Hilfte. Dadurch werden die
Bewegungsabldufe hervorgehoben, der Ton leicht gedehnt, die H6he aber nicht
verdndert. Jean Rouch hoffte, dass sein Experiment fiir Musik- und Bewegungs-
studien Schule machen wiirde.

Die Benutzung des angegebenen Zusatzmaterials ist fiir das Verstindnis dieses
Films wichtig.

Lareine Wenzi, une des femmes d’ Alohento Gbefa Tofa VII, roi de Porto Novo, est
décédée. La jeune reine Hutsinde est désignée pour prendre sa succession comme
porteuse de la cloche, une fonction importante, a I’occasion du «grand lever» du roi.
L’initiation a sa nouvelle tache est célébrée en 1969, au cours d’une cérémonie de
deux jours dont des extraits sont présentés.

Le premier jour, les reines décédées sont mises au courant durite et priées au moyen
de dons d’accorder leur grace. Les reines qui leur succeédent font elles-mémes
I'accompagnement musical, elles dansent et chantent en compagnie du roi.

Quatre danses exécutées le lendemain représentent le point culminant de la
cérémonie. Suivent des spectacles profanes a la gloire du roi.

Afin de faire ressortir la synchronie des danses et des chansons, Rouch filma une
des danses a deux reprises. A I’occasion de la deuxiéme prise de vue, il réduisit de
moitié la vitesse d’enregistrement du son. De cette fagon, le déroulement des

12



Benin/Porto Novo
Bénin/Porto Novo

mouvements est mis en évidence, le son 1égérement étiré sans que la hauteur en soit
modifiée. Jean Rouch espérait que son expérience ferait école pour 1'étude de la
musique et des mouvements.

Pour une bonne compréhension du film, I’ utilisation du matériel auxiliaire mentionné
est importante.

EATON Mike
1979. Anthropology - Reality - Cinema: The Films of Jean Rouch. London: British
Film Institute.

HOHENBERGER Eva
1988. Die Wirklichkeit des Films: Dokumentarfilm, Ethnographischer Film, Jean
Rouch. Hildesheim, Ziirich, New York: Olms.

ROUGET Gilbert

1971. «Une expérience du cinéma synchrone au ralenti». L’ Homme (Paris) XI-2,
p. 113-117.

13



Les Maitres Fous

Jean Rouch 1955
35" 16 mm O/E;f SGLF 623
384 m C L

Ingénieur du son: André Cotin. Prise de son: Damoure Ziké Ibrahima Dia.
Montage: Suzanne Baron. Production: Pierre Baumberger, Films de 1a Pleiade.
Anthropologue: Jean Rouch.

Die Haukasind eine Sekte, die zwischen 1920 und 1950 in Westafrika stark verbreitet
war. Jean Rouch wurde von einigen Haukapriestern, nachdem sie seinen Film La
chasse a I’ hippopotame gesehen hatten, gefragt, ob er ihr Hauptfest in der Néhe von
Accra filmen wolle. Es handelte sich bei den Minnern um Emigranten aus dem
Niger.

Wihrend des Rituals werden die Teilnehmerlnnen von verschiedenen Geistern,
Reprisentanten des Kolonialsystems wie dem «Gouverneur», dem «Oberst», dem
«Doktor», dem «Soldaten», dem «Lokomotvfiihrer» usw. besessen. Um diese
Aufnahmen in einen breiteren Kontext zu stellen, setzte Rouch Bilder aus dem
tiglichen Leben der Teilnehmenden an den Anfang und das Ende des Films.

Les Maitres Fous war in den Kolonien verboten und 16ste auch in Frankreich
wegen einzelner Szenen, die ohne ein schon vorhandenes Hintergrundwissen ab-
schreckend wirken kénnen, heftige Proteste bei Schwarzen und Weissen aus. Heute
kann er als Dokument eines m&glichen Reaktionsmusters auf die Probleme der
Kolonialzeit betrachtet werden.

Rouch distanzierte sich spiter von seiner kathartischen Interpretation des
Geschehens und seinem patriarchalischen Kommentar. Der Film kann auch als
Beispiel fiir «geteilte» Ethnologie (ethnologie partagée ) betrachtet werden, denn er
zeigtausnahmsweise, wie Schwarze Weisse sehen und empfinden. Zusatzliteraturist
zum besseren Verstdndnis der komplexen Thematik empfehlenswert.

Les Hauka sont une secte fort répandue dans1’Ouest de 1’ Afrique entre 1920 et 1950.
Quelques prétres hauka, des émigrés du Niger, demandeérent a Rouch, aprés avoir vu
son film La chasse a I’ hippopotame, §’1l ne voulait pas filmer leur féte principale
dans les alentours d’ Accra.

Au cours de ’acte rituel, les participants sont possédés par divers esprits, des
représentants du systéme colonial tels le «gouverneur», le «médecin», le «soldat», le
«conducteur de locomotive», etc. La cérémonie terminée, Rouch accompagna les
participants et les filma au travail. Ces scénes sont placées au début et a 1a fin du film.

Les Maitres Fous fut interdit dans les colonies et provoqua en France de vives
réactions aupres des Noirs et des Blancs. Actuellement, il constitue un document
montrant un exemple de réaction africaine aux probleémes li€s a 1a période coloniale.
C’esten méme temps un exemple d’ethnologie partagée car il nous indique pour une
fois la fagon dont les Noirs voient les Blancs.

14



Hauka — Ghana
Hauka — Ghana

Rouch prit plus tard ses distances avec le commentaire paternaliste et son
interprétation cathartique de 1’action.

Pour une meilleure compréhension du contexte de certaines scénes, comme celle
de I’abattage et de 1’immolation d’un chien, il est recommandé de consulter la
littérature en rapport avec le film.

DUBINI Fosco
1983. «Jean Rouch: Interview und Notizen». Zelluloid (K&ln) 16/17, S. 69-86.

HOHENBERGER Eva
1988. Die Wirklichkeit des Films. Dokumentarfilm. Ethnographischer Film. Jean
Rouch. Hildesheim, Ziirich, New York: Georg Olms.

ROUCH Jean

1982. «Essay iiber die Verwandlung der Person, des Besessenen, des Magiers, des
Hexers, des Filmemachers und des Ethnographen». Kinemathek 60, S. 2-13.

1989. La Religion et Magie des Songhay. Bruxelles: Editions de 1I’Université de
Bruxelles.

Reviews:

MARSHALL John and John W. ADAMS

1978. «Jean Rouch Talks About his Films to John Marshall and John W. Adams».
AA (Washington) 80, p. 1006-1022.

MULLER Jean Claude
1971. «Les Maitres Fous». AA (Washington) 73, p. 1471-1473.

15



Masai Manhood

Chris Curling 1975
53' 16 mm O/E:e SGLF 605
580 m C L

Camera: Charles Stewart. Sound: Neil Kingsbury. Dubbing mixer: Frank
Griffiths. Film editor: Dai Vaughan. Series editor: Brian Moser. Director and
producer: Chris Curling. Production: Granada Television International
(Disappearing World Series).

Anthropologist: Melissa Llewelyn-Davies.

Nebst dem Geschlecht ist das Alter das wichtigste gesellschaftliche Struktur-
kriterium bei den Maasai!, einer Viehziichtergesellschaft im Osten Afrikas. Jedes
Individuum durchlduft in seinem Leben verschiedene, von der Gesellschaft vorge-
gebene Lebensphasen. Eine der wichtigsten Lebensphasen der Maasai-Minner ist
die Moranhood. Moranbedeutet Krieger und Moranhood umreisst die Zeit, in der der
junge Mann - von seiner Beschneidung mitca. 18 Jahren bis zu seiner Wiedereinglie-
derung in die Gesellschaft - als Krieger dient. In dieser Zeit lebt er getrennt von seinen
Eltern, mit Altersgenossen umherziehend inkleinen Campsim Walde. Die Moranhood
bietet den jungen Ménnern Gelegenheit, vielfiltige Erfahrungen zu sammeln und ein
Wissen anzuhiufen, das ihnen spiiter als Haushaltvorsteher eine gewisse Macht und
Autoritét verleiht.

Nach ungefihr sieben Jahren werden alle Moran der Gegend in einer grossen
Zeremonie, der Eunoto-Zeremonie, wieder in die Gesellschaft eingegliedert. Von
nun an sind sie junior elders und als solche berechtigt zu heiraten und einen eigenen
Haushalt zu griinden.

Im ersten Teil des Films werden generelle Fragen nach Sinn, Ziel und Téatigkeit
eines Moran beantwortet. In verschiedenen Interviews kommen die Betroffenen
selbst zu Wort. Der zweite Teil zeigt ausfiihrlich die Eunoto-Zeremonie. Der Kom-
mentar beschrinkt sich hier auf wenige Erkliarungen, die dem Verstdndnis der sehr
komplexen Vorgidnge dienen.

Avec le sexe, 1’age représente le critere le plus important d’ organisation sociale pour
les Masai, une société s’adonnant a I’élevage du bétail dans I’Est de I’ Afrique. La vie
de chaque individu se découpe en diverses phases prévues par la société. Une des
phases les plus importantes pour les hommes estle moranhood. Moran signifie guerrer
et le moranhood comprend la période durant laquelle le jeune homme est engagé
comme guerrier, & partir de sa circoncisiona 18 ans jusqu’a sanouvelle incorporation
dans la société. Pendant cette période, il vit séparé€ de ses parents, en compagnie de

! Inderdeutsch-und enghschspracmgen ethnologischen Literatur meist «<Maasai» geschrieben,
der Titel des Films ist jedoch «Masai».

16



Maasai — Kenia/Tansania
Masai — Kenya/Tanzanie

jeunes de son age, établissant de petits camps en forét. Le moranhood donne la
possibilité au jeune homme d’amasser des expériences variées et d’acquérir des
connaissances lui conférant une certaine puissance et de I’autorité en vue de sa
fonction future de chef de ménage. Aprésenviron septans, tous les moran de larégion
sont réincorporés dans la société, au cours d’une grande cérémonie, la cérémonie de
’eunoto. A partir de ce moment, ils sontconsidérés comme junior elders et ontdroit
au mariage ainsi qu’a la fondation d’un ménage propre.

La premiére partie du film donne des réponses a des questions d’ordre général se
rapportant au sens et a la fonction de I’institution du moranhood. Les personnages
concernés s’expriment al’occasion de divers interviews. La deuxiéme partie présente
d’une fagon trés détaillée la cérémonie de I’eunoto. Les commentaires se limitent ici
a quelques explications qui servent a une meilleure compréhension du déroulement
de cette fort complexe cérémonie.

SARONE O.S. and R. HAZEL
1984. «The Symbolic Implications of the Maasai Eunoto Graduation Ceremony».
East African Pastoral Systems Project. Discussion Paper No. 1, Montreal.

Review:

BEIDELMANN Thomas
1976. «Masai Women and Masai Manhood». AA (Washington) 78, p. 958-959.

17



Masai Women

Chris Curling 1974
52' 16 mm O/E;e SGLF 604
570 m C L

Camera: Charles Stewart. Sound: Neil Kingsbury. Dubbing mixer: Frank
Griffiths. Film editor: Dai Vaughan. Series editor: Brian Moser. Director and
producer: Chris Curling. Production: Granada Television International
(Disappearing World Series).

Anthropologist: Melissa Llewelyn-Davies.

Drei Ereignisse sind im Leben einer Maasai'-Frau von grosser Bedeutung:
Beschneidung, Heirat und Eunoto-Zeremonie. Alle drei sind mit Ritualen oder
rituellen Handlungen verbunden, bedeuten sie doch einen wichtigen Statuswechsel
fiir die Betroffenen.

Die Beschneidung, ein erster wichtiger Einschnitt im Leben einer Maasai-Frau,
markiert den Ubergang vom Miadchen zur heiratsfdhigen Frau. Von nun an wird die
junge Frau vermehrt zu héuslichen Arbeiten herangezogen.

Mit der Heirat vollzieht sich die Loslésung vom Elternhaus. Sie muss sich nun in
den Haushalt ihres Ehemannes eingliedern. Die spannungsgeladene Situation ihrer
Ankunft im Gehoft des Gatten wird dramatisiert durch ritualisierte Beschimpfungen
durch die bereits dort wohnhaften Ehefrauen.

Der nichste bedeutsame Statuswechsel der Frau vollzieht sich, wenn einer ihrer
Sohne durch die Eunoto-Zeremonie (vgl. S. 16 Maasai Manhood) die Heirats-
fahigkeit erlangt. Als geachtete Schwiegermutter wird sie in Zukunft eine gewisse
Unabhingigkeit von ihrem Ehemann geniessen.

In regelmissigen Abstinden wird der Off-Kommentar durch Interviews und
Gespriiche erginzt. Diese ermdglichen eine Sichtder Vorgédnge ausdem Blickwinkel
der betroffenen Frauen und geben Aufschluss iiber deren Lebensziele und ihr
Geschlechterrollenverstindnis.

Trois événements marquent la vie d’une femme masai: 1’excision, le mariage et la
cérémonie de I’eunoto. Tous les trois sont liés a des rites ou a des actes rituels; ils
marquent les changement de statut social que connaissent les femmes masai au cours
de leur vie.

L’excision représente une premiére rupture importante dans la vie d’une femme
masai et marque le passage de I’état de jeune fille a celui de femme apte au mariage.
A partir de ce moment, la jeune femme est sollicitée davantage pour les travaux
ménagers.

! Inderdeutsch-undenglischsprachigen ethnologischen Literatur meist «Maasai» geschrieben,
der Titel des Films ist jedoch «Masai».

18



Maasai — Kenia/Tansania
Masai — Kenya/Tanzanie

Avec le mariage s’accomplit la séparation d’avec la maison familiale. La jeune
femme doit alors s’insérer dans le ménage de son époux. Les tensions qui se
produisent a I’occasion de son arrivée a la ferme de son époux trouvent leur
expression dans les insultes a caractére rituel des épouses qui s’y trouvent déja.

Le prochain grand changementdans le statut social de lafemme s’opére au moment
ot un de ses fils acquiert le droit au mariage a I’occasion de la cérémonie de 1’eunoto
(cf. p. 16, Masai Manhood). Ceci lui donne, en tant que belle-mere respectée, une
certaine indépendance a 1’égard de son époux.

Le commentaire off est complété a intervalles réguliers par des interviews et des
conversations qui permettent de se faire une idée des événements du point de vue des
femmes concernées. En méme temps, ils fournissent des renseignements sur les
objectifs de leur vie ainsi que sur lacompréhension qu’elles témoignent a 1’égard de
leur rdle sexuel.

LLEWELYN-DAVIES Melissa

1979. «Two contexts of solidarity among pastoral Maasai women», in: CAPLAN P.
and S. M. BUSRA (eds.), Women united, women divided, p. 206-238.
Bloomington.

MIZLAFF von Ulrike

1988.Maasai-Frauen, Lebenin einer patriarchalischen Gesellschaft. Feldforschung
bei den Parakuyo, Tansania. Miinchen: Trickster.

Review:

BEIDELMANN Thomas
1976. «Masai Women and Masai Manhood». AA (Washington) 78, p. 958-959.

19



Gespriche mit Kopcherutoi

Heike Behrend 1985

35 VHS O/D SGLF 614
C

Regie und Kamera: Heike Behrend. Ton: Naftalie Kipsang. Mischung: Rolf
Miiller. Mitarbeit: Jens Behrend. Schnitt: Helga Schnurre. Produktionsleitung:
Leonid Wawiloff. Produktion: DFFB-1985.

Anthropologin: Heike Behrend.

«Seit 1978 kam ich immer wieder in die Tugen-Berge in Kenya, die den Tugen ihren
Namen gaben. Dort begann ich eine ethnographische Feldforschung, ein endloses
Gesprich. Doch fiihrten die Tugen, nicht ich, das Gespriach» (aus dem Film).

Die einzelnen Gespriche mit Kopcherutoi, einer alten Frau, sind das Leitmotiv des
Films. Kopcherutoi beschreibt aus ihrer Sicht die Rolle und Stellung der Frau in den
verschiedenen Lebensabschnitten bei den Tugen. Die Gespriche werden erginzt mit
Sequenzen aus dem traditionellen Alltag. Besonderes Gewicht wird auf das Alter und
das Sohro-Ritual gelegt. Sohro istdas letzte und grosste Ritual im Leben einer Person
bei den Tugen.

«InRitualen erschaffen die Altesten die soziale Person. (...) Sie machen das Leben
zu einem Aufstieg zu immer hoheren Formen des Wissens und der Macht. Auch
Frauen werden grosse Personen. Im Alter, am Ende ihrer Gebarfahigkeit, verwan-
deln sie sich in Ménner, in "Bullen”, in rituelle Alteste, die Rituale zum Wohl der
Gemeinschaft ausfiihren» (Beiblatt zum Film, H. Behrend).

Die Alltagssequenzen wurden nachtrdglich vertont. Dabei wurden absichtlich
Tonliicken gelassen, um zu zeigen, dass «gemogelt» wurde. Die Gespriche sind
jedoch im Originalton. Damit die ZuschauerInnen geniigend Zeit zum Betrachten
und Mitdenken haben, wurde die deutsche Ubersetzung, verkniipft mit Standbildern,
vorangesetzt.

«Depuis 1978, je me rends réguliérement dans les montagnes des Tugen au Kenya,
qui donnerent leur nom aux Tugen. Dans cette région, j’ai mis en route une enquéte
ethnographique sur le terrain, une conversation sans fin. Ce sont cependant les Tugen
et non moi-méme qui entretinrent la conversation» (extrait du film).

Le film présente quelques entretiens avec une vieille femme nommée Kopcherutoi.
Celle-ci décrit le role et la situation de la femme chez les Tugen au cours des
différentes étapes de la vie. Les entretiens sont complétés par des séquences de la vie
quotidienne. Le rite de passage nommé sohro y est spécialement mis en évidence.
Chez les Tugen, sohro est le demier et le plus grand rite du cycle de vie.

«Dans lesrites, les ainés créent le personnage social. Ils font de 1a vie une ascension
vers des formes toujours plus élevées du savoir et du pouvoir. Les femmes deviennent
également de grands personnages. Avec 1’age, lorsque la possibilité d’accoucher
disparait, elles se transforment en étres masculins, en "taureaux” et en ainés préposés

20



Tugen — Kenia
Tugen — Kenya

aux rites, qui pratiquent ceux-ci pour le bien-étre de la communauté» (Heike
Behrend, traduit de la feuille accompagnant le film).

Les séquences de tous les jours ont été sonorisées postérieurement. A cette
occasion, des parties ont ét¢ maintenues intentionnellement sans le son afin de
montrer la «tricherie». En revanche, les entretiens sont reproduits avec le son
original. La traduction allemande est donnée alors que I'image est arrétée, puis
I’image repart avec le son original, ceci dans le but de laisser suffisamment de temps
aux spectateurs pour réfléchir.

BEHREND Heike

1982. «Im Bauch des Elephanten». Freunde der Deutschen Kinemathek 60, S.37-42.

1985. Zeit des Feuers. Mann und Frau bei den Tugen in Ostafrika. Frankfurt & New
York: Campus.

1987. Die Zeit geht krumme Wege. Raum, Zeit und Ritual bei den Tugen in Kenia.
Frankfurt & New York: Campus

21



Lorang’s Way

David MacDougall — Judith MacDougall 1977 (1973-74)
69' 16 mm O/E:e SGLF 642
740 m C L

Camera: David MacDougall. Sound: Judith MacDougall. Field assistance: Joseph
Aripon, Breda Lokichama. English translations: Michael Lokuruka, Malchy Ekal,
Joseph Lotulia, Augustine Lokwany, David Amodoi. Production and direction:
David and Judith MacDougall. Support: John Simon Guggenheim Memorial
Foundation, The National Endowment for the Humanities (USA), Rice University
Media Center. Assistance and cooperation: National Museum of Kenya. Special
thanks to: The People of Turkana District (Kenya), St. Patrick’s Fathers (Kenya),
Medical Missionaries of Mary (Kenya), Strathmore College (Nairobi), James Blue,
Stephen Okemo, Stephan Tyler, Neville Dyson-Hudson, Leo Traynor, Colin Young.
Copyright: University of California (Extension Media Center).

Lorang’s Way, A Wife among Wives und The Wedding Camels sind drei Filme, die
zur Turkana-Trilogie, den Turkana Conversations gehoren. Lorang’s Way ist eine
«dichte» Beschreibung eines bedeutenden Familienoberhauptes der Turkana.

Eingefiihrt wird die Hauptperson, Lorang, durch seine Schwégerin Naingiro und
seinen Freund Ngimare. Sie erzihlen, wie er sich nach dem Militirdienst, nur mit
seinem Sold in der Tasche, langsam durch Viehhandel emporarbeitete und zu einem
angeschenen Mann wurde. Nun ist er Besitzer einer grossen Viehherde und mit fiinf
Frauen verheiratet.

Der zweite Teil ist der Hausgemeinschaft gewidmet. In Gespridchen mit seinen
Frauen und S6hnen lernen wir die Strategien kennen, die Lorang entwickelt, um
seinen Haushalt zu erhalten. Im Mittelpunkt stehen das Gedeihen seiner Viehherde
und die zu erwartenden Heiratsgeschenke.

Der Schluss zeigt, dass Lorang’s Position viele Konflikte in sich birgt. Nebst den
traditionellen Streitigkeiten mit Nachbarn muss sich Lorang mit Problemen aus-
einandersetzen, die aus den Anspriichen des modernen Staats Kenia erwachsen.

Lorang’s Way, A Wife among Wives et The Wedding Camels sont trois films qui
appartiennent a la trilogie des Turkana, les Turkana Conversations. Lorang’s Way
est une description dense d’un important chef de famille des Turkana. Lorang, le
personnage principal, est présenté par sa belle-soeur Naingiro et son ami Ngimare.
Ils racontent comment Lorang, son service militaire accompli et n’ayant que sa solde
en poche, a amélioré petit a petit sa situation en pratiquant le commerce de bétail,
devenant de ce fait un homme respecté. Maintenant, il est propriétaire d’un grand
troupeau de vaches et marié a cinq femmes.

Ladeuxiéme partie estconsacrée alacommunauté domestique. Par des conversations
qu’il a avec ses femmes et ses fils, nous sommes informés des stratégies développées

22



Turkana — Kenia
Turkana — Kenya

par Lorang pour entretenir son ménage. Le bien-étre de son troupeau et les cadeaux
de noce qu’il est en droit d’attendre se trouvent au centre de son intérét.

La fin fait ressortir les divers conflits liés 2 1a position de Lorang. Outre les disputes
traditionnelles, il doit faire face a des problémes en rapport avec les exigences de
I’Etat modeme du Kenya.

BICKLEY Daniel

1981. «The Ethnographic Film as an Inquiry: An Interview with David MacDougall».
EMC (Newsletter of the University of California Media Center) (Berkeley)
81, p. 2-5.

GULLIVER P.H.

1955. The Family Herds. A Study of two Pastoral Tribes in East Africa, the Jie and
Turkana. London: Routledge and Kegan Paul.

Review:

MACDOUGALL David
1982. «Unprivileged Camera Style». RAIN (London) 50, p. 8-10.

23



The Wedding Camels

David and Judith MacDougall 1976 (1974)
108’ 16 mm O/E.e SGLF 646
1210 m C L

Camera: David MacDougall. Sound: Judith Mac Dougall. Field assistance: Joseph
Aripon, Breda Lokichama. English translations: Michael Lokuruka, Malchy Ekal,
Joseph Lotulia, Augustine Lokwany, David Amodoi. Producer and director: David
and Judith MacDougall, John Simon Guggenheim Memorial Foundation, The
National Endowment for the Humanities (USA), Rice University Media Center.
Assistance and cooperation: National Museum of Kenya. Special thanks to: The
People of Turkana District (Kenya), St. Patrick’s Fathers (Kenya), Medical
Missionaries of Mary (Kenya), Strathmore College (Nairobi), James Blue, Stephen
Okemo, Stephen Tyler, Neville Dyson-Hudson, Leo Traynor, Colin Young.
Copyright: University of California (Extension Media Center).

Kongu, ein Altersgenosse und Freund Lorangs, méchte dessen Tochter heiraten. Die
zihen Verhandlungen iiber den Brautpreis - beide miissen versuchen, fiir sich bzw.
ihre Familien giinstige Bedingungen zu erzielen - ziehen sich in die Lange. Als die
Vereinbarungen zu scheitern drohen, werden die Familienoberhdupter von ihren
Verwandten und Bekannten gezwungen, einem Kompromiss zuzustimmen.

Die Turkanafrauen weisen auf die Moglichkeit der freien Partnerwahl, aber auch
auf die Beachtung der arrangierten Heirat hin, Hierbei wird ebenfalls ihr Anspruch
auf die Tiere, die den Brautpreis bilden, verstindlich.

Die Gegeniiberstellung der offiziellen Reden und der inoffiziellen Unterhaltungen
der Minner verdeutlichen die Schwierigkeiten der FilmemacherInnen, die versuchen,
die sich teilweise widersprechenden Auskiinfte iiber Vorginge und Brautpreis
aufzudecken und zu rekonstruieren.

In Beobachtungen und Dialogen mit den Beteiligten erdrtern die MacDougalls
Verhaltensnormen, persénliche Erfahrungen und Wiinsche wie auch 6konomische
Interessen bei der Schliessung einer Ehe.

The Wedding Camels zeigt in unterhaltsamer Weise die differenzierte Haltung der
Turkana gegeniiber ihrem Heiratssystem.

Kongu, un contemporain etami de Lorang, voudrait épouser sa fille. Les négociations
tenaces concernant le prix de la mariée - les deux doivent essayer d’obtenir pour eux
et leurs familles les meilleures conditions possibles - tirent en longueur. Les accords
risquant d’échouer, les chefs de famille sont contraints par leurs parents et
CONNaissances a accepter un CoOmpromis.

Les femmes Turkana nous rendent attentifs & la possibilité de choisir librement son
conjoint, mais aussi au respect du mariage arrangé. Revendiquer des animaux, qui
représentent le prix de la mariée, se justifie dans ce contexte. La comparaison entre
les discours officiels et les conversations officieuses des hommes font ressortir les

24



Turkana — Kenia
Turkana — Kenia

difficultés des cinéastes, qui s’efforcent de détecter et classifier des renseignements
particllement divergents sur les faits et le prix de la mariée.

Se fondant sur leurs observations et les dialogues avec les personnes en jeu, les
MacDougall discutent des normes de comportement, des expériences personnelles,
des voeux exprimés ainsi que les intéréts économiques en jeu a 1’occasion d’un
mariage.

The Wedding Camelsprésente de fagon plaisante 1’attitude différenciée des Turkana
par rapport a leur systéme de mariage.

BICKLEY Daniel

1981. «The Ethnographic Film as an Inquiry: AnInterview with David MacDougall».
EMC (Newsletter of the University of California Media Center) (Berkeley)
81, p. 2-5.

Review:

MACDOUGALL David
1982. «Unprivileged Camera Style». RAIN (London) 50, p. 8-10.

25



A Wife among Wives

David MacDougall — Judith MacDougall 1981 (1973-74))
75' 16 mm O/E;e SGLF 643
750 m & L

Camera: David MacDougall. Sound: Judith Mac Dougall. Field assistance: Joseph
Aripon, Breda Lokichama. English translations: Michael Lokuruka, Malchy Ekal,
Joseph Lotulia, Augustine Lokwany, David Amodoi. Produced and directed: David
and Judith MacDougall. Support: John Simon Guggenheim Memorial Foundation,
The National Endowment for the Humanities (USA), Rice University Media Center,
The National Film School of Great Britain. Assistance and cooperation: National
Museum of Kenya. Special thanks to: The People of Turkana District (Kenya), St.
Patrick’s Fathers (Kenya), Medical Missionaries of Mary (Kenya), Strathmore
College (Nairobi), James Blue, John Haviland, Stephen Okemo, Stephen Tyler,
Neville Dyson-Hudson, Leslie Haviland, Leo Traynor, Colin Young. Dedicated to:
James Blue. Copyright: David and Judith MacDougall.

A Wife among Wives gibt die Auffassungen iiber die polygyne Ehe bei den Turkana,
vornehmlich aus der Sicht der Frauen, wieder. Dabei werden die gegensitzlichen
Bediirfnisse der Frauen, die zwischen gemeinschaftlichen und eigenen Interessen
abwigen miissen, sichtbar gemacht.

Auf die Frage, was sie den Weissen mit der Kamera zeigen wiirden, erwidhnen die
Turkanafrauen den traditionell iiberlieferten und von den Frauen unternommenen
Hiittenbau und betonen ihre gemeinsamen zahlreichen Arbeiten fiir den Unterhalt
der Viehherden und des Haushalts. Es wird klar, dass eine zuséitzliche Ehefrau im
Gehoft eine willkommene Unterstiitzung bedeutet.

Auch die Turkanaménner verbinden den Wunsch nach einer zweiten Frau mit der
Begriindung, nur eine Vergrosserung der Familie bringe Reichtum und sei die
Voraussetzung, um den eigenen Haushalt stirken und eine gewachsene Herde
entsprechend betreuen zu kénnen.

Nach den Gesprichen mit Frauen und Minnern beobachten die MacDougalls
beginnende Heiratsverhandlungen, die fiir einen Moment ins Wanken geraten, denn
wihrend den Festvorbereitungen flieht die Braut. Doch sie kehrt zuriick, und die
Hochzeitszeremonien kdnnen beginnen.

A Wife among Wives relate les opinions (avant tout celles des femmes) sur le mariage
polygame chez les Turkana. Les tensions vécues par les femmes, qui doivent faire un
choix entre leurs intéréts particuliers et ceux de la société, apparaissent a cette
occasion.

Interrogées sur ce quelles désirent montrer aux Blancs avec la caméra, les femmes
Turkanamentionnentlaconstruction traditionnelle des chaumiéres, qu'elles exécutent
elles-mémes, ainsi que les nombreux travaux communs pour 1’entretien du bétail et
du ménage. Il est clair qu’une femme supplémentaire représente une aide bienvenue

26



Turkana — Kenia
Turkana — Kenia

pour I’entreprise agricole. Les hommes Turkana mettent leur désir d’avoir une
deuxiéme femme également enrapportavec!’explication que seul un agrandissement
delafamille permetd’accéder alarichesse, qu’il représente une condition indispensable
pour renforcer son propre ménage et entretenir convenablement un plus grand

troupeau.
A la suite des entretiens avec les hommes et les femmes, les MacDougall assistent

ades négociations en vue du mariage, qui sont perturbées momentanément, 1’épouse
s’étant enfuie durant la préparation des festivités. Elle revient cependant et les
cérémonies de la noce peuvent débuter.

BICKLEY Daniel

1981. «The Ethnographic Film as an Inquiry: AnInterview with David MacDougall».
EMC (Newsletter of the University of California Media Center) (Berkeley)
81,p. 2-5.

GULLIVER P.H
1955. The Family Herds. A Study of two Pastoral Tribes in East Africa, the Jie and
Turkana. London.

MACDOUGALL David
1982. «Unprivileged Camera Style». RAIN (London) 50, p. 8-10.

27



Batteries Dogon. Eléments pour une étude des rythmes

Jean Rouch — Gilbert Rouget — Germaine Dieterlen 1965
26' 16 mm O/F;f SGLF 640
290 m C L

Assistant de prise de vue: Moussa Ahmadou. Montage: Phillipe Luzuy. Procédé
de tournage: Tournage synchrone piloté sans liaison par quarts, procédé S. Kudelski.
Collaboration: réalis¢ avec le concours du Centre National de la Recherche
Scientifique grace a la fondation pour I’Art, 1a Recherche et la Culture et un don de
M. Edmond de Rothschild.

Batteries Dogon wurde im Rahmen einer von der Ethnologin Germaine Dieterlen
ausgefiihrten Studie iiber die Mythen der Dogon gedreht. Die im Film gezeigten
Trommeln und Héhlen spielen dabei eine wichtige Rolle.

Die Motivation zu dieser musikethnologischen Studie entsprang jedoch nicht
allein einem ethnographischen und musiktheoretischen, sondern vor allem einem
technischen Interesse. Jean Rouch wollte ein neues Kamerasystem, das er zusammen
mit Kudelski entwickelt hatte, ausprobieren. Es war ihnen gelungen, eine
Synchrontonkamera zu entwickeln, die von einer Person allein bedient werden
konnte. Eine fiir damalige Zeiten bedeutende Neuerung. Da Trommelrhythmen eine
besondere Prazision in der Aufnahmetechnik verlangen, eignete sich das behandelte
«Sujet» sehr gut zum Testen der Kamera.

Batteries Dogon setzt sich aus zwei Teilen zusammen. Der erste, ldngere Teil
besteht aus verschiedenen gestellten Kurzsequenzen, die zwei Hirtenjungen und
einen Erwachsenen beim Spielen unterschiedlicher Rhythmen auf grossen Stein-
trommeln (Phonolythen) zeigen. Es folgen zwei éltere, erfahrene Trommler, die eine
bestimmte Rhythmusfolge zunichst auf Stein-, dann auf Holz- und Tierfelltrommeln
schlagen. Die Stein- und Holztrommeln dienen dazu, das Spielen der echten
Tierfelltrommeln zu erlernen. Dieses wird im zweiten Teil, der Aufnahmen von
einem Frauenbestattungsritual beinhaltet, gezeigt. Frauen fiihren zu den Rhythmen
der Trommeln Trauertdnze auf. Zwischen den Trommeln und den Tidnzen besteht
eine enge Beziehung, die Tanze sind eine andere Ausdrucksform der auf den
Trommeln ausgefiihrten Rhythmusfolgen.

Cette étude a caractere ethnomusicologique comprend une partie analytique et une
partie descriptive. Elle s’inscrit dans le cadre des recherches menées par Germaine
Dieterlen sur les mythes dogons. Dans la premiére partie, la plus longue, se suivent
quelques bréves séquences entrecoupées de titres intermédiaires. Deux jeunes patres
et un adulte sont présentés alternativement en train de jouer divers rythmes sur un
grand tambour de pierre. Deux joueurs de tambour plus agés et expérimentés jouent
la méme suite de rythmes, d’abord sur un tambour de pierre, puis sur un tambour de
bois et un tambour de peau.

28



Dogon — Mali

Pour une meilleure compréhension, les joueurs de tambour exécutent d’abord
séparément et ensuite en commun le rythme donné. Les tambours de pierre et de bois
servent a I’apprentissage du jeu sur les tambours de peau.

Ce jeu est I’objet de la deuxieéme partie du film, qui présente des extraits d’un
enterrement au cours duquel les femmes dansent au rythme des tambours.

Le c6té technique fait pour une bonne part 1’intérét de ce film. En compagnie de
Kudelski, Jean Rouch a en effet réussi a mettre au point une caméra a ton synchrone
pouvant étre manipulée par une seule personne, ce qui a 1I’époque représentait une
réalisation révolutionnaire.

Batteries Dogon se préte avant tout a des analyses d’ethnomusicologie. 1l faut
absolument tenir compte du matériel explicatif qui accompagne le film.

EATON Mike
1979. Anthropology - Reality - Cinema: The Films of Jean Rouch. London: British
Film Institute.

HOHENBERGER Eva
1988. Die Wirklichkeit des Films. Dokumentarfilm. Ethnographischer Film. Jean
Rouch. Hildesheim, Ziirich, New York: British Film Institute.

ROUGET Gilbert
1965. «Un film expérimental: Batteries dogon, éléments pour une étude desrythmes».
L’'Homme (Paris) V: p. 126-132.

Review:
MARSHALL John and John W. ADAMS

1978. «Jean Rouch talks about his films to John Marshall and John W. Adams». AA
(Washington) 73, p. 1006-1022.

29



Les Chemins de Nya

Jean-Paul Colleyn — Jean-Jacques Péché 1983
57 VHS O/F:f SGLF 655
C

Images: Peter Anger. Son: Frans Wentzel. Montage: Monique Lebrun. Mixage:
André Tresinic. Producteur délégué: Catherine de Clippel. Collaboration:
Adaman Coulibali. Recherches ethnographiques: Laboratoire Associé 221,
(CN.R.S. - EP.H.E.). Production: A.C.M.E., R.T.B.F. Charleroi, C.B.A.
Anthropologue: Jean-Paul Colleyn.

Seit 1971 forscht der Ethnologe Jean-Paul Colleyn bei den Minyanka in Mali. 1982
drehte er mit einer Equipe des RTBF (Radio-Télévision de laCommunauté Frangaise
de Belgique) zwei Filme iiber sie: Les Chemins de Nya und Yiri-fo. Nya ist ein in
dieser Gegend Malis noch stark verbreiteter Besessenheitskult.

«Das essentielle Prinzip des Nya-Kultes ist einfach: eine religiése Macht, Nya,
ergreift Besitz von den Kérpern einzelner Manner und spricht durch ihren Mund. Die
ausgeloste Besessenheitskrise setzt eine Kommunikation zwischen Gott (KIé), Nya,
den Ahnen und den Lebenden in Gang. Dieser Kult ist bei den Minyanka so
verbreitet, dass er eines der Hauptmerkmale ihrer kulturellen Identitiit geworden ist.
Er spricht drei Hauptproblematiken aus der Religionsethnologie an: die Besessen-
heit, den Begriff des Fetisches und die Zauberei» (Colleyn 1988: 17).

Das Filmteam versuchte sich an den Ratschlag Flahertys zu halten, das Publikum
eine fremde Kultur durch die Augen einiger ausgewéhlter Personen wahrnehmen zu
lassen. Oywalé Coulibali, der Chef des Nya-Heiligtums von Wolobouyou, Bankaraba,
ein «Besessener», genannt Washington, da er viele Jahre in Amerika gearbeitet hat,
und Kuntigi Senogo, ehemaliger Besessener und heute Chef des Heiligtums von
Watorosso, erzihlen iiber Nya. Ihre Erklirungen wechseln ab mit Szenen aus ihrem
Leben und Bildern von einem alle sechs Monate stattfindenden Fest, an dem Nya sich
manifestiert.

Zum Film ist eine ausfiihrliche Studie erhildich, die sich mit dessen Entstehung,
aber auch dem Nya-Kult und der Gesellschaft der Minyanka auseinandersetzt.

L’ethnologue Jean-Paul Colleyn méne depuis 1971 des recherches auprés des
Minyanka au Mali. En 1981, il tourne deux films consacrés a cette ethnie avec une
équipe de la RTBF (Radio-T¢lévision de la Communauté Frangaise de Belgique):
Les chemins de Nya et Yiri-fo. Nya est un culte de possession encore treés répandu
dans cette région du Mali.

«Le principe essentiel du culte de Nya est simple: une puissance religieuse, Nya,
s’empare du corps de certains hommes et parle par leur bouche. Cette crise de
possession instaure une communication entre Dieu (K/€), Nya, les ancétres et les
vivants. Ce culte est si répandu chez les Minyanka qu’il est devenu un des traits
marquants de leur identité culturelle. Il souléve trois problemes majeurs de

30



Minyanka — Mali

I’anthropologie religieuse: la possession, la notion de "fétiche" et 1a "sorcellerie”»
(Colleyn 1988: 17).

Le groupe de cinéastes s’effor¢a de suivre le conseil de Flaherty en faisant
découvrir au public une culture étrangére par I’intermédiaire de quelques personnes
choisiesaceteffet. Ainsi, Oywalé Coulibali, le chef du sanctuaire Nya de Wolobouyou,
Bankaraba, un «possédé» nommé Washington pour avoir travaillé pendant plusieurs
années en Amérique et Kuntigi Senogo, autrefois possédé et aujourd’hui chef du
sanctuaire de Watorosso, parlent de Nya. Leurs explications alternent avec des scénes
de leur vie et des images d’une féte qui a lieu tous les six mois et & ’occasion de
laquelle Nya se manifeste.

Un commentaire détaillé peut étre obtenu avec le film, qui situe 1’origine du
document ainsi que le culte de Nya et la société des Minyanka.

COLLEYN Jean-Paul
1988. Les Chemins de Nya. Culte de Possession au Mali. Paris: Ecole des Hautes
Etudes en Sciences Sociales.

31



Some Women of Marrakech

Melissa Llewellyn-Davies 1976
53' 16 mm O/E;e SGLF 630
600 m C L,

Camera: Diana Tammes. Sound recordist: Marilyn Gaunt. Commentary spoken
by: Gill Shepherd. Dubbing mixer: John Withworth. Editor: Brian Moser.
Produced and directed by: Melissa Llewellyn-Davies. Production: Granada
Television International (Disappearing World Series).

Consultant: Elizabeth W. Fernea.

Miteiner Collage von Bildern aus verschiedenen Lebensbereichen zeigt das britische
Frauenfilmteam Aspekte aus der von den Minnern abgeschlossenen Frauenwelt
Marokkos. Wihrend die Frauen der gehobenen Schicht eher den traditionellen
Idealen entsprechen, sind andere Frauen gezwungen, die abgeschlossene, private
Sphére zu durchbrechen, um fiir das Einkommen zu sorgen. Aisha, deren Mann ein
einfacher Handlanger ist, muss mit Waschen und Kochen fiir fremde Leute zusitzlich
den Haushalt finanziell unterstiitzen. Hajiba, die zweite Hauptperson des Films,
muss als Ténzerin ihr Leben verdienen, nachdem sie von ihrem Bruder von zu Hause
weggejagt worden ist.

Nebst den Schwierigkeiten, die innerhalb der von Ménnern dominierten Gesell-
schaft Marrokkos fiir Frauen bestehen, werden aber auch Momente der Stirke und
Solidaritéit unter ihnen gezeigt.

Die in Some Women of Marrakechbehandelte Problematik wirdinder Schlussszene
nochmals exemplarisch dargestellt: Ein Schulmédchen lernt Verse des Korans iiber
Minner als Gebieter und Frauen als Gehorchende auswendig.

Durch die Fiille der Themen gelingt es nicht immer, in die Tiefe zu gehen und
Klarheit zu schaffen. Fragwiirdig ist auch die Verwendung einzelner Szenen aus der
Privatsphére der Frauen (Badeszene, Weinen der Ténzerin).

L’équipe cinématographique féminine britannique présente, a I’aide de collages, des
images qui se rapportent a différentes situations de la vie du monde féminin au Maroc,
tenual’écartdes hommes. Alors que les femmes de la classe supérieure correspondent
plutdt aux idéaux traditionnels, d’autres femmes se trouvent dans la nécessité de
briser la sphére privée dans laquelle elles sont enfermées afin de contribuer au revenu.
Aisha, dont1’époux est un simple manoeuvre, doit suppléer aux dépenses du ménage
en faisant la lessive et la cuisine pour des personnes étrangeres. Hajiba, le deuxiéme
personnage important du film, estdans I’ obligation de gagner sa vie comme danseuse
apres avoir été chassée de la maison par son frere.

Laproblématique traitée dans Some Women of Marrakech est présentée encore une
fois atitre d’exemple dans la scéne finale. Une écoliére apprend par coeur des versets
du Coran sur les hommes qui disposent et les femmes qui obéissent.

32



En dehors des difficultés que connaissent les femmes marocaines au sein d’une
société dominée par les hommes, on assiste également a des moments de force et de
solidarité entre elles.

L’abondance des sujets traités ne permet pas toujours d’aller au fond des choses.
Etpeut-étre faudrait-il s’interroger sur lalégitimité d’une large diffusion de certaines
scénes tirées de la sphére privée des femmes (scénes de bain, pleurs d’une danseuse).

Reviews:

BROWNK. L.
1977. «Some Women of Marrakech». RAIN (London) 19, p. 7-9.

LOIZOS Peter

1980. «Granada Television’s Disappearing World Series: An Appraisal». AA
(Washington) 82, p. 573-593.

33



An Argument about a Marriage

John Marshall 1966/1973 (1957)
18’ 16mm O/E:e SGLF 607
198m C L

Production: D.E.R. Camera: John Marshall. Sound: Robert Gesteland. Editing:
Frank Galvin. Produced at: Center for Documentary Anthropology. Sponsoring:
Peabody Museum of Harvard University, Smithsonian Institution.

Einige Mitglieder einer !Kung-Gruppe arbeiteten 1955 auf einer Burenfarm und
wurden dort zuriickgehalten. Schliesslich gelang einigen die Flucht. Zuriick blieben
unter anderen Baau, die mit dem gefliichteten Tsumgao verheiratet war, und !Qui, der
ebenfalls bereits verheiratet war. Drei Jahre spiter wurden alle durch den Einflussder
Familie Marshall freigelassen. Hier setzt der Film ein.

Baau hat inzwischen ein Kind von !Qui, und die beiden méchten heiraten. Viter
und Schwiegerviter sind damit nicht einverstanden, und deshalb kommt es nach der
ersten Wiedersehensfreude sehr bald zu einem heftigen Streit. Zusétzlichen Ziindstoff
bieten die vielen Kleider, Decken und anderen Gegenstinde, welche die Zuriick-
kehrenden mit sich fithren und nicht wie iiblich mit allen teilen wollen.

Das Wortgefecht ist z.T. schwer nachvollziehbar, denn die Beteiligten erwidhnen
die Griinde fiir ihre Wut und Morddrohungen nicht explizit. Sie alle wissen ja, worum
es geht, wissen um einen bereits geleisteten und einen noch geschuldeten Brautdienst
und um die Namensverwandtschaft, die eine Heirat zwischen !Qui und Baau
unmoglich macht. Eine Verstindnishilfe bietet die Einleitung, welche anhand von
Standbildern die Hauptpersonen vorstellt und den Sachverhalt erldutert.

En 1955, quelques membres d’un groupe !Kung travaillerent dans une entreprise
agricole et ne furent plus relachés. Finalement, quelques-uns parvinrent a prendre la
fuite. Baau, mariée a Tsumgao qui avait pu s’échapper, et !Qui, qui était également
déja marié, restérent prisonniers avec quelques autres. Trois ans plus tard, tous furent
libérés grace a I’influence de la famille Marshall.

C’est ici que le film commence. Baau a eu entre temps un enfant de !Qui et tous
deux voudraient se marier. Leurs péres ne sont pas d’accord avec cette union, de sorte
qu’au plaisir des retrouvailles succeéde trés rapidement une violente dispute. Celle-
ci est alimentée par le fait que les nouveaux arrivés ont apporté de nombreux
vétements, couvertures et autres objets qu’ils refusent de partager avec toutle monde,
comme cela est 1a coutume.

Il est assez difficile d’estimer la portée des propos échangés, les intéressés
n’exprimant pas d’une fagon explicite les raisons de leur colére et de leurs menaces
de mort. Pourtant, ils savent tous de quoi il s’agit, ont connaissance des devoirs
matrimoniaux déja accomplis et de ceux qui restent a réaliser ainsi que du lien de
parenté qui empéche un mariage entre !Qui et Baau.

34



!Kung-San — Namibia
'Kung-San — Namibie

L’introduction présente les personnages principaux au moyen d’images qui se
réferent a leur condition et offre un commentaire fort utile a la compréhension du
film.

MARSHALL Loma
1976. «Sharing, Talking and Giving: Relief of Social Tensions», in: MARSHALL
Loma, The !Kung of Nyae Nyae, p. 287-312. Cambridge: Harvard University

Press.

D.E.R. Study Guide.

35



Bitter Melons

John Marshall 1966/1973 (1955)
30’ 16 mm O/E SGLF 606
333m C L

Production: D.E.R. Photography and direction: John Marshall. Assistant
director: Jeffrey Jacobs. Production assistants: Timothy Asch, Eliot Tartin, A.
William Chayes, Marilyn Wood, Philih Yampolsky. Editor: Frank Galvin.
Associate editor: Carolyn Carr. Musical director: Nicholas England. Sound
recording: Daniel Blitz. Sound mix: James Townsend. Produced at: Center for
Documentary Anthropology. Sponsoring: Peabody Museum of Harvard University,
Smithsonian Institution.

Ethnography: Lorna Marshall.

Ukxone, ein blinder Musiker, und seine Gruppe gehéren zu den /Gwi-San und leben
inder Kalahari-Wiiste. In der Winterzeit, wenn das Wasser knapp wird, sind die /Gwi
oftauf den Saft von Melonen und anderen Gewéchsen oder auf die Pansenfliissigkeit
erlegter Tiere angewiesen.

Diesem Thema hat Ukxone einige Lieder gewidmet. Sein Lieblingslied, Bitter
Melons, entstand in der Zeit als /Oi/kwe, eine alte Frau, die mit Ukxone lebte,
erstmals Tsama-Melonen pflanzte. Sie hatte dies von den Bakalahari, einem Bantuvolk,
gelernt. Wilde Melonen wiirden bitter schmecken, behaupten diese Ackerbauern.

Andere Lieder handeln von personlichen Erlebnissen Ukxones. Sie entstanden,
z.B. alser sich im Busch verlaufen hatte und vergeblich nach seiner Gruppe rief oder
als er nach langem Gehen schmerzende Beine hatte.

Ukxones Lieder gehtren aber nicht nur inhaltlich eng zu seiner Person. Sie werden
auch vonniemandem ausserihm gesungen. Esseidenn, er gebe sie personlich weiter,
so wie er selbst auch einige Lieder von einem Freund gelernt hat.

Die Tierlieder, welche die kleinen Jungen im Film singen und begleiten, sind
jedoch nicht deren Eigenkompositionen wie bei Ukxone, sondern gehéren wie die
Tanzspiele, die ausschnittweise zu sehen sind, zum Allgemeingut.

Von den Liedern und Ténzen ausgehend visualisiert der Film deren Inhalt oder
Vorgeschichte und vermittelt dadurch einiges iiber den Alltag dieser Gruppe.

Ukxone, un musicien aveugle, et son groupe font partie des /Gwi-San et habitent le
désert du Kalahari. Durant la période hivernale, les /Gwi sont contraints, & cause du
manque d’eau, de consommer le jus de melons ou le liquide de panses d’animaux
abattus.

Ukxone adédié quelques chansons a ce theme. Sachanson préférée, Bitter Melons,
fut composée au temps oil /Oi/kwe, une vieille femme qui habitait avec Ukxone, a
planté pour la premiére fois des melons tsama. Elle I’avait appris des Bakalahari, un
peuple bantou. Ces cultivateurs prétendaient que les melons possédaient un gofit
amer. D’autres chansons traitent d’aventures personnelles d’Ukxone. Elles furent

36



/Gwi-San — Botswana
/Gwi-San — Botswana

composées par exemple lorsqu’il se perdit dans la brousse et qu’il appela en vain son
groupe ou lorsque ses pieds le firent souffrir aprés une longue marche.

Non seulement les chansons d’Ukxone se référent a sa propre personne, mais il en
détient également les «droits d’auteurs», a moins qu’il passe lui-méme les chansons
plus loin, de méme qu’il a emprunté certaines chansons a un ami.

Les chansons d’animaux que les jeunes chantent et accompagnent dans le film ne
sont pas de leur propre composition,comme dans le cas d’Ukxone, mais plutdtce que
1’on pourrait appeler des chansons populaires, et sont de ce fait a 1a portée de tout le
monde. Ceci vaut également pour les jeux de danse dont le film donne des extraits.

En se basant sur les chansons et les danses, le film donne une image de leur contenu
et de leurs antécédents et livre de la sorte divers éléments de la vie quotidienne de ce

groupe.

MARSHALL Lomna
1976. «Music for Pleasure», in: MARSHALL Loma. The !Kung of Nyae Nyae,
p. 363-381. Cambridge: Harvard University Press.

D.E.R. Study Guide.

37



A Joking Relationship

John Marshall 1962
13' 16mm O/e SGLF 612
145m N-B L

Production: D.E.R.

Die dreizehnjihrige N'ai und ihr Grossonkel /Tilkay stehen in einer sogenannten
jJoking relationship zueinander. Der Begriff wird in der Literatur unterschiedlich
gebraucht. John Marshall verwendet den Begriff, um eine Beziehung der Vertraut-
heit zu charakterisieren, in der sensible Bereiche (Sexualitit, Heiratsbezichungen
usw.) durch Witzeleien thematisiert werden kdnnen. Der Film zeigt an einem kurzen
Beispiel, wie eine solche joking relationship im Alltag aussehen kann.

Nlai und /Tilkay spielen und schikern unter einem Baobab-Baum. Die beiden
necken sich und /Ti'kay macht Anspielungen auf Nl!ai’s Frauenrolle und seine
Erwartungen an sie. Er méchte, dass Nlai fiir ihn sammeln geht. Nach einer Weile
geht N!ai weg und lésst /Ti'kay im Schatten des Baumes zuriick.

Das Sprechen iiber Essen und Hunger wird von den !Kung oft und geme als
Metapher fiir sexuelle Anspielungen benutzt. Inwiefern dies auch fiir das Gesprich
zwischen Nlai und /Ti!kay zutrifft, wissen wohl nur die beiden selbst.

La jeune fille de treize ans N!ai et son grand-oncle /Ti!Kay ont entre eux une relation
aplaisanterie. Ce terme est utilisé de diverses fagons dans la littérature ethnologique.
John Marshall I’ utilise pour caractériser une relation de confiance qui se manifeste
par des plaisanteries dans des domaines sensibles et intimes comme la vie sexuelle
ou les relations conjugales. Le film montre a 1’aide d’un bref exemple comment une
telle relation se traduit dans la vie de tous les jours.

Nlai et /Tilkay s’amusent et plaisantent sous un baobab. Tous deux se taquinent et
/Tilkay fait allusion au role féminin de N!ai et a ce qu’il attend d’elle. Il voudrait que
N!ai aille faire des cueillettes pour lui. Aprés un certain temps, N!ai s’en va et laisse
/Tilkay a I’ombre de I’arbre.

Les conversations ayant trait aux repas et a la faim permettent souvent aux !Kung
defaire des allusions d’ordre sexuel. N!ai et /Ti'kay sont seuls a pouvoir juger si c’est
également le cas de leur conversation.

D.ER. Study Guide.

38



!Kung-San — Namibia
!Kung-San — Namibie

39



!Kung Bushmen Hunting Equipment

John Marshall 1966/1973
37 16 mm O/E SGLF 622
420 m C L

Photography: John Marshall. Sound recording: Nicholas England, Daniel Blitz,
Hans Emst, Frank Hesse, Elizabeth Marshall Thomas, John Marshall. Editor: Frank
Galvin. Sponsored: Peabody Museum of Harvard University, Smithsonian
Institution, Transvaal Museum.

Ethnography and script: Lorna Marshall.

!Kung Bushmen Hunting Equipment ist eine Studie der materiellen Kultur und des
Handwerks der !Kung.

Die Herstellung der Jagdausriistung wird detailliert vom Sammeln der Rohmate-
rialien bis zur Fertigstellung von Pfeil, Bogen und Pfeilgift dargestellt. Dabei werden
auch deren Verwendung erldutert und die Besitzverhélisse erklart.

Die Ausfiithrungen zur Technologie werden durch Aufnahmen der im Transvaal
Museum ausgestellten Gegenstiéinde ergénzt.

11 s’agit du récit détaillé de la fabrication de 1’équipement de chasse des !Kung,
partant de 1’acquisition des matiéres premiéres pour aboutir a la confection des
fleches, de1’arc et du poison pour les fleches. Leur utilisation ainsi que les conditions
de propriété sont expliquées a cette occasion.

La partie technique est complétée par des prises de vue d’objets exposés au Musée
du Transvaal.

LEE Richard
1979: «Hunting». in: LEE Richard, The /Kung San. Men, Women and Work in a
foraging Society, p. 205-249. Cambridge: Harvard University Press.

D.ER. Study Guide.

40



'Kung-San — Namibia
'Kung-San — Namibie

41



N!ai: The Story of a !Kung Woman

John Marshall 1981 (1951-61/1978)
59' 16mm O/E;e SGLF 621
651 m C L

Producer: John Marshall, Sue Marshall-Cabezas. Executive producer: Michael
Ambrosino. Direction and editing: Adrienne Miesmer,John Marshall. Camera: John
Marshall, Ross McElwee, Mark Erder. Camera assistant: Stan Leven. Sound: Anne
Fischel, Adrienne Miesmer, Stan Leven. Sound assistant: Patricia Draper.
Assistant editor: Carol Towson. Produced at: Center for Documentary
Anthropology. Englisch voice of N!ai: Letta Mbulu. Co-production: D.E.R. and
Public Broadcasting Associates. Consulting anthropologists and translators:
Marjorie Shostak, Patricia Draper, Megan Biesele, Lorna Marshall.

Field anthropologist: Patricia Draper.

Von 1951 bis 1961 hielt sich die Familie Marshall sechsmal fiir jeweils ldngere Zeit
in der Kalahariwiiste auf und lebte mit einer Gruppe von !Kung-San, zu der auch die
kleine N!ai mitihrer Familie gehorte. John Marshall begann, visual notes aufzunehmen,
Daraus entstand spiter eine Reihe kiirzerer Dokumentarfilme zu verschiedensten
Themen. Nachlangjihrigem Einreiseverbot kehrte John Marshall 1978 nach Namibia
zuriick und drehte erneut.

Nlai’s perstnliche Geschichte wird als Teil der Geschichte der !Kung wiederge-
geben. Die bald vierzigjdhrige Frau erinnert sich an ihre Kindheit, ihre friihere
Lebensweise und berichtet von wichtigen Ereignissen und Abschnitten ihrer bisherigen
Lebensgeschichte. Thre Erzdhlungen werden ergénzt durch das reiche Filmmaterial
John Marshalls aus jener Zeit.

Seit Nlai’s Kindheit hat sich vieles verdndert: 800 !Kung wurden 1970 in ein
Reservat zusammengezogen, Land und Ressourcen wurden knapp und ein Leben auf
der Basis von Jagen und Sammeln unméglich. Niemand teile mehr, sagt N!ai, die
ebenfalls im Reservat lebt, und um Fleisch werde gestritten, bevor es da sei. N!ai ist
diesen internen Konflikten durch ihre privilegierte Position besonders ausgesetzt.
Gleichzeitig sind die !Kung gezwungen, sich mit der neuen Schule, der westlichen
Medizin und Religion, welche die neue Administration mit sich brachte, auseinan-
derzusetzen. TouristenInnen kommen, um Heiltinze zu sehen, FilmemacherInnen
bendtigen «edle Wilde» fiir ihre Streifen, und die siidafrikanische Armee rekrutiert
Kung-Minner fiir den Kampf gegen die SWAPO.

Dieser Film ist ein einmaliges Dokument, da er eine Person iiber mehrere
Jahrzehnte verfolgt hat.

De 1951 a 1961, la famille Marshall a séjourné a six reprises pendant des périodes
plus ou moins longues dans le désert du Kalahari et vécu avec un groupe de !Kung-
San dont faisaient partie la petite N!ai et sa famille. John Marshall a commencé a
tourner des visual notes. Plus tard, il en fit une série de petits films documentaires sur

42



'Kung-San — Namibia
'Kung-San — Namibie

des sujets divers. Apres une longue période ot tout visa d’entrée lui fut refusé, John
Marshall retourna en Namibie en 1978 et reprit le tournage.

L’histoire des !Kung est racontée a travers 1’histoire personnelle de Nlai, le
personnage principal du film. Cette femme de presque quarante ans se souvient de
son enfance, de son ancienne fagon de vivre, etraconte les événements et les périodes
les plus importants de sa vie. A ses récits, John Marshall ajoute le riche matériel
cinématographique de 1’époque précédente. Depuis I’enfance de N!ai, beaucoup de
choses ont changé: 800 !Kung étaient parqués dans une réserve en 1970. Ainsi les
terres sont devenues étroites et les ressources rares. Une vie constituée par 1a chasse
etlarécolte n’estplus possible. «Plus personne ne partage», dit N'ai qui vit aussi dans
laréserve, et elle raconte qu’on se dispute pour la viande avant méme qu’elle ne soit
1a. A cause de sa position privilégiée, N!ai est spécialement exposée a ces conflits
internes. En méme temps, les !Kung sont confrontés a une nouvelle école, a la
médecine et a la religion occidentales, qui ont été introduites par la nouvelle
administration. De plus, des touristes arrivent pour voir des danses rituelles de
guérisseurs, des cinéastes ont besoinde «nobles sauvages» pour leurs films et1’armée
de I’ Afrique du Sud vient recruter les hommes pour la lutte contre la SWAPO.

Ce film est un document de grande valeur dans la mesure ol son auteur a suivi le
personnage central durant plusieurs décennies.

BIESELE Megan (ed.)

1986. The Past and Future of |Kung Ethnography: Critical Reflections and Symbolic
Perspectives. Hamburg: Buske. (Mit einer sehr ausfiihrlichen Literaturliste und
Aufsitzen zur Situation der !Kung in den 80er Jahren).

LEE Richard and Susan HURLICH

1982. «From Foragers to Fighters: South Africa’s Militarisation of the Namibian
San», in; LEACOCK Eleanor (ed.), Politics and History in Band Societies, p. 327-
343. Cambridge: Harvard University Press.

SHOSTAK Marjorie
1982. Nisa erzdhlt. Das Leben einer Nomadenfrau in Afrika. Hamburg: Rowohlt.
Review:

GORDON Robert
1981. «N!ai, The Story of a !Kung Woman» AA (Washington) 83, p. 740-741.

D.E.R. Study Guide.

43



N/um Tchai: The ceremonial Dance of the !Kung Bushmen

John Marshall 1966/1973 (1957)
25' 16mm O/E SGLF 608
270m B/W j

Photography: John Marshall. Sound recording: Nicholas England. Editing: Frank
Galvin. Narration: John Marshall. Sponsored: Peabody Museum of Harvard
University, Smithsonian Institution.

Anthropologist: John Marshall.

Nlum Tchai gibt einen Einblick in die Heiltinze der !Kung. Einleitend werden
typische Tanzszenen und deren Bedeutung mit Hilfe von Aufnahmen aus der
Anfangsphase des Tanzes am friihen Abend erklirt. Der unkommentierte Hauptteil
setzt erst bei Tagesanbruch wieder ein, als der Tanz ein letztes Mal zu einem
Ho6hepunkt kommt. Zwei Tédnzer geraten nach intensiver Heiltétigkeit in eine noch
tiefere Trance (sie «sterben») und miissen von anderen Beteiligten wieder «zuriick-
geholt» werden. Etwas spéter endet der Tanz, und die Gruppe 16st sich auf.

Der Titel setzt sich aus zwei Begriffen zusammen, welche im Zusammenhang mit
den Heiltiénzen der !Kung wichtig sind. N/um umschreibt eine immaterielle Kraft,
Energie oder Stirke und wird von den !Kung in sehr unterschiedlichen Zusam-
menhingen verwendet. Fiir den Heilvorgang von zentraler Bedeutung ist diejenige
n/um,welche die n/umk”ausi (die BesitzerInnen der n/um) in ihrer Magengrube tragen
und durch das Tanzen zum Kochen bringen. Tchai bedeutet soviel wie zusammen-
kommen, um zu tanzen und zu singen.

N/um Tchai donne un apergu des danses de guérison des !Kung. L’introduction
explique des scénes de danse typiques ainsi que leur signification a 1’aide de prises
de vues présentant la phase initiale de la danse, en début de soirée. La partie
principale, dépourvue de commentaires, reprend 1’action seulement le lendemain a
1’aube, alors que la danse atteint une derniére fois son apogée. Aprés une intense
activité curative, deux danseurs entrent dans une transe trés profonde (ils «meurent»)
et doivent étre «ramenés» par les autres participants. La danse prend fin un peu plus
tard et le groupe se dissout.

Le titre renvoie a deux notions essentielles en rapport avec les danses des !Kung.
N/um décrit une puissance immatérielle, énergie ou force qui est utilisée par les
'Kung dans des situations trés diverses. Pour le processus de guérison, le n/um que
les n/um k'’ ausi (les possesseurs des n/um) détiennent dans le creux de leur estomac
et qui subit une cuisson par la danse, revét une importance centrale. Tchai est syno-
nyme de rencontre effectuée dans le but de danser et de chanter.

44



'Kung-San — Namibia
'Kung-San — Namibie

BIESELE Megan (ed.)
1986. The Past and F uture of !Kung Ethnography: Critical Reflections and Symbolic
Perspectives. Hamburg: Buske.

KATZ Richard
1982. Boiling Energy: Community Healing among the Kalahari Kung. Cambridge:
Harvard University Press.

Review:

LIVINGSTON Film Collective
1972. «N/um Tchai». AA (Washington) 74, p. 193-194.

D.E.R. Study Guide.

45



A Rite Of Passage

John Marshall 1966/73 (1952/53)
14' 16 mm E SGLF 611
157 m C L

Production: D.E.R. Photography and direction: John Marshall. Editing: Joyce
Chopra, Timothy Asch, Frank Galvin. Production assistants: Timothy Asch, Eliot
Tarlin, Marilyn Wood. Produced at: Center for Documentary Anthropology.
Sponsoring: Peabody Museum of Harvard University, Smithsonian Institution.

Der dreizehnjihrige /Ti!kai hat zum ersten Mal in seinem Leben eine grosse Antilope
mit einem Pfeil getroffen. Sein Vater und ein weiterer Mann der Gruppe helfen ihm,
die Spuren zu verfolgen und zerlegen das inzwischen verendete Tier.

Die Bedeutung dieses Ereignisses wird andemntags mit einer kleinen Zeremonie
unterstrichen, die «Markieren» genannt wird. /Ti'kai wird von seinem Vater an
verschiedenen Korperstellen geritzt. Damit werden Art und Geschlecht des ersten
erlegten Grosswildes ersichtlich gemacht und gleichzeitig wichtige Fahigkeiten des
Jagers fiir die Zukunft gesichert: Kraft, Schnelligkeit, ein scharfer Blick, usw.

/Tilkai hat bewiesen, dass er zur Fleischversorgung beitragen kann und ist von nun
an ein akzeptabler Schwiegersohn: der Brautdienst kann beginnen. Er gilt jetzt als
vollwertiges Mitglied der Gruppe.

[Tilkai, agé de treize ans, a pour la premiére fois de sa vie touché d’une fléche une
grande antilope. Son pére et un autre homme du groupe 1’aident a en retrouver les
traces et 2 dépecer la béte morte entre temps.

Le lendemain, une petite cérémonie appelée «marquage» souligne I’importance de
cet événement. /Tilkai est scarifié par son pére a divers endroits de son corps. Ces
scarifications désignent ainsi I’espece et le sexe du premier grand gibier abattu. La
cérémonie assure par laméme occasion I’acquisition des qualités nécessaires au futur
chasseur: force, rapidité, acuité du regard etc.

/Ti'kai a prouvé qu’il pouvait contribuer a I’approvisionnement en viande; il est
considéré dés ce moment comme beau-fils valable et la recherche d’une fiancée peut
débuter. /Ti!kai est maintenant un membre a part entiére du groupe.

D.E.R. Study Guide.

46



!Kung-San — Namibia
!Kung-San — Namibie

47



The Wasp Nest

John Marshall 1966/1973(1957-58)
20' 16 mm O/E SGLF 613
220 m & L

Photography and direction: John Marshall. Editor: Frank Galvin. Production
assistants: Timothy Asch, Marilyn Wood. Produced at: Center for Documentary
Anthropology. Sponsoring: Peabody Museum of Harvard University and
Smithsonian Institution.

Einekleine Gruppe von ! Kung Frauen und Kindern sammelt frische oley-Beeren, griabt
nach sha-Wurzeln und rduchert unter Hindeklatschen und Tanzbegleitung ein
Wespennest aus. !Nai wird von ihrer Mutter gebeten, ihren kleinen Bruder Debe ins
Dorf zuriickzubringen. !Nai weigert sich und verlisst die Gruppe.

Das Sammeln ist vor allem eine Frauentitigkeit und deckt den weitaus grossten
Teil des téglichen Nahrungsbedarfs. Mit Ausnahme einer Freundin aus einer anderen
Gruppe sind alle beteiligten Frauen und Kinder nahe Verwandte. Die von ihnen
gesammelten Nahrungsmittel sind hauptséchlich fiirunmittelbare Familienangehorige
bestimmt. Der Film stellt jedoch nicht die Sammeltechniken und das Wissen der
Frauen um gute Plédtze ins Zentrum, sondern den sozialen Aspekt dieser Tatigkeit als
Gegensatz zu den detaillierten Darstellungen der Jagdtechniken der Ménner in den
Filmen/Kung Bushmen Hunting Equipment und A Rite Of Passage (vgl. S.40 und 49).

Anhand von Standbildern werden zuerst die Personen kurz vorgestellt und die
Handlung kommenuert. Anschliessend ist der Ablauf im Originalton zu sehen.

Un petit groupe de femmes et d’enfants ! Kung cueille des baies fraichesd’ oley, creuse
la terre a la recherche de racines de sha et enfume un nid de guépes en claquant des
mains et en dansant. !Nai est priée par sa mere de ramener son petit frére au village.
Elle refuse et s’en va.

A T’exception d’une amie faisant partie d’un autre groupe, toutes les femmes et
enfants présents sont de proches parents. Les denrées alimentaires qu’ils amassent
sont destinées en premier lieu a leur parenté immédiate. La cueillette est avant tout
une tiche des femmes et couvre la plus grande partie des besoins alimentaires
quotidiens. A I'inverse de la présentation détaillée des techniques de chasse des
hommes (cf. p. 40 et 46, /Kung Bushmen Hunting Equipment, et A Rite of Passage),
le film ne fait pas ressortir les techniques de la cueillette et le savoir des femmes mais
plutot les aspects sociaux de cette activité. _

La premiére partie comprend une breéve présentation des personnes sous forme de
portraits ainsi qu’un commentaire de I’action. Dans la deuxi¢me partie, on assiste au
déroulement de ’action avec le son original.

48



!Kung-San — Namibia
!Kung-San — Namibie

LEE Richard
1984. «Gathering and Carrying»,in: LEE Richard. The Dobe 'Kung. New Y ork: CBS
College Publishing.

D.E.R. Study Guide.

49



Les Nomades du Soleil

Henry Brandt 1954 (1953) - restauré: 1987
44' 16 mm O/F SGLF 650
490 m C 1

Production: Musée d’ethnographie de Neuchatel. Documentaire de: Henry Brandt
(caméra et son). Restauration: avec I’aide de 1a Cinémathéque suisse.

Henry Brandt wurde 1953 vom Musée d’ethnographie de Neuchatel beauftragt, ein
audiovisuelles Dokument iiber die damals wenig bekannten Peul-Nomaden in der
Sahelzone Nigers zu erstellen. Wihrend eines sechsmonatigen Aufenthalts gelang es
ihm, die allerersten Aufnahmen der Peul-W odaabe zu machen. Aus diesem Material
entstand sein erster Film, Les Nomades du Soleil. Da von der urspriinglichen Fassung
nur eine schlecht erhaltene Kopie vorhanden war, wurde der Film 1987 restauriert.

Brandt bricht mit Begleitern auf, die Peul zu suchen. Nach einigen Tagen stosst er
auf die ersten Familien dieser nomadisierenden Viehziichtergesellschaft.

Das Leben der Wodaabe ist in der Trockenzeit mit vielen Schwierigkeiten
verbunden. Mit dem Beginn der Regenzeit bricht aber eine Periode des Uberflusses
an. Die einzelnen Wodaabe-Familien ziehen nach Norden und versammeln sich dort,
um die Geburten und Hochzeiten zu feiern, die in der Trockenzeit stattfanden. Den
Hohepunkt bildet ein Schénheitswettbewerb, bei dem die Ménner einer Lineage um
die Gunst der Frauen einer andern Lineage werben. Die Frauen wihlen sich bei
diesem Fest einen Partner aus.

Der Autor niherte sich dieser Ethnie mit viel Respekt. Die aussergew6hnlichen
Bilder und der Kommentar, obwohlleichtromantisierend, geben viele ethnographische
Hinweise. Ein weiterer wertvoller Bestandteil des Films sind die Originaltonauf-
nahmen der Wodaabe-Gesidnge.

En 1953, Henry Brandt a été chargé par le Musée d’ethnographie de Neuchatel de
réaliser un document audio-visuel sur les nomades Peul dans la zone du Sahel au
Niger, encore peu connus a cette date. Au cours d’un séjour de six mois, il parvint a
faire les toutes premiéres prises photographiques des Peul-Wodaabe. Ce matériel
servit a la création de son premier film, Les Nomades du Soleil. Comme seule une
mauvaise copie subsistait de cette premiére épreuve, le film fut restauré en 1987.

Brandt et ses compagnons se mettent en route a la recherche des Peul. Apres
quelques jours, le réalisateur est confronté aux premiéres familles de ce peuple
nomade. La vie des Wodaabe est trés difficile durant la période de sécheresse.
Cependant, avec le début de la période des pluies s’établit une situation de
surabondance. Les familles se rendent vers le nord et s’y réunissent pour célébrer les
naissances et les mariages quionteu lieu durantla période de sécheresse. L’événement
prédominant consiste en un concours de beauté au cours duquel les hommes d’un
lignage s’appliquent a obtenir les faveurs des femmes d’un autre lignage. A
1’occasion de cette féte, les femmes font le choix d’un partenaire.

50



Peul (Bororo/Wodaabe) — Niger
Peul (Bororo/Wodaabe) — Niger

L’auteur approche cette ethnie avec beaucoup de respect. Les images sont d’une
qualité extraordinaire et le commentaire, quoique d’un caractere légérement
romantique, apporte beaucoup de données ethnographiques. L’enregistrement des
chants wodaabe constitue un autre élément de valeur du film.

ATELIERS D’ETHNOMUSICOLOGIE - MUSEE D’ETHNOGRAPHIE
1989. «Niger: Nomades du Soleil». 6éme Festival du Film des Musiques du Monde:
Afrique (du 4 au 13 octobre 1989), Geneve.

SCHLAPPNER Martin und Martin SCHAUB

1987. Vergangenheit und Gegenwart des Schweizer Films (1896-1987): Eine
kritische Wertung, S. 84-85. Basel: Schweizerisches Filmzentrum.

51



Les Temps du Pouvoir

Eliane de Latour 1985

54' U-Matic O/F;f SGLF 647
C

Image: Eliane de Latour. Son: Jean-Pierre Kaba. Montage: Catherine Poitevin. Co-
production de: AA Ton Image, CNRS Audiovisuel.
Anthropologue: Eliane de Latour.

Samna, der aus einer kriegerischen Herrscherdynastie stammt, kehrte nach langer
Zeit, wihrend der er unter anderem 15 Jahre Militirdienst in der franz&sischen
Armee leistete, in sein Dorf zuriick. Er wurde zum Nachfolger seines Bruders
gewihlt und dadurch Herrscher iiber Tibiri, ein Gebiet, in dem 60’000 Menschen
leben.

In seiner Rolle als Prinz erscheint er unantastbar und allméchtig. Er hat eine
Vielzahl von Frauen und Kindemn, kontrolliert die Emten seines Territoriums und
regelt Streitigkeiten. Doch seine Abhiingigkeit vom Staat, der ihn praktisch zu
seinem Diener gemacht hat, ist gross. Samna ist hin- und hergerissen zwischen Tra-
dition und Modeme, zwischen den Anspriichen der «Altesten» und des islamischen
Staates. Als gliubiger Muslim sollte er z.B. die animistischen Praktiken, die noch
stark verbreitet sind, verurteilen. Will er sich als Herrscher den Respekt seiner
Untertanen erhalten, muss er auch die Meinung des Priesters von Wind und Regen
beachten. Hochste Instanz bleibt zuletzt immer die Regierung; auf die wichtigsten
Dinge hat Samna keinen Einfluss mehr.

Nach und nach werden die Probleme, mit denen er sich auseinandersetzen muss,
manifest. Er hat keine leichte Aufgabe zu erfiillen, und die Zukunft ist ungewiss.
Doch, noch ldsst er sich an seinem Hof von seinen Untergebenen besingen und
lobpreisen.

Samna, descendant d’une dynastie de souverains guerriers, retourne dans son village
apres une période de 15 ans au cours de laquelle il a entre autres accompli du service
militaire dans 1’armée frangaise. Il a été nommé successeur de son frere et de ce fait
souverain de Tibiri, un territoire peuplé de 60’000 habitants.

Il estintangible et omnipotent dans son role de prince. Il aune multitude de femmes
et d’enfants, il contrdle les récoltes de son territoire et régle les litiges. Cependant,
sa dépendance de I’Etat, qui en a fait pratiquement son serviteur, est grande. Samna
est tiraillé entre la tradition et le modernisme, entre les exigences des «anciens» et
I’Etatislamique. En qualité de musulman pratiquant, il devrait par exemple condamner
les pratiques animistes qui sont encore trés répandues. Sicomme souverain il désire
garder le respect de ses subordonnés, il doit tenir compte de 1’avis du prétre en ce qui
concerne le vent et la pluie. Le gouvernement demeure finalement toujours 1’ instance
supréme. Samna n’a plus d’influence sur les objets de premiére importance.

52



Nigeria/Tibiri
Niger/Tibiri

Les problémes auxquels il est confronté deviennent de plus en plus manifestes. I
n’apas la tiche facile et I’avenir est incertain. Il continue cependant d’accepter dans
sa cour les chants et les louanges de ses subordonnés.

53



'Ko-Buschminner - Sammeln, Zubereiten und Verzehren von
«Veld-Kost» durch Frauen

D. Heunemann — H. J. Heinz 1975
16' 16 mm (0) SGLF 542
171 m C L

D. Heunemann (Arbeitsgruppe fiir Humanethologie am Max-Planck-Institut fiir
Verhaltenspsychologie, Perchab. Starnberg), Dr. H.-J. Heinz (University of Botswana,
Lesotho and Swaziland). Encyclopaedia Cinematographica Editor: G. Wolf.
Institut fiir den Wissenschaftlichen Film, Gottingen, 1974.

«Frauen mit Grabstock und Lederumhang schwéirmen zur Nahrungssuche aus. Auf
dem Weg finden sie essbare Wurzeln, Knollen und Melonen. Wihrend einer
Ruhepause rauchen sie und trinken den Inhalt von Melonen. Eine Schlange wird
lings des Weges getotet. Mit schwer beladenen Umhingetaschen kehren sie heim.
Eine Frau rostet eine Wurzel und mehrere Melonen im heissen Sand und der Asche
ihres Feuers. Der Inhalt einer der weichgekochten Melonen wird im Morser zerstampft
und aufgegessen» (Heunemann und Heinz 1975: 11f).

«Des femmes équipées de batons a fouir et de capes en cuir partent a la recherche
d’aliments. Sur le chemin, elles déterrent des racines et des tubercules comestibles
et cueillent des melons. Ensuite, elles se reposent, fument et boivent le contenu des
melons. Un serpent est abattu sur le chemin. Finalement, elles rentrent a 1a maison,
les capes et les sacs bien remplis. Une femme fait rotir un tubercule et plusieurs
melons dans la cendre et le sable chauds de son foyer. Aprés cuisson, elle pile 1a pulpe
d’un melon dans le mortier et la consomme» (Heunemann et Heinz 1975: 12).

HEUNEMANN D. und H. J. HEINZ

1975. «!Ko-Buschminner (Siidafrika, Kalahari) - Sammeln, Zubereiten und Verzehren
von "Veld-Kost" durch Frauen». Encyclopaedia Cinematographica, (G6ttingen)
E 2119.

54



!Ko-Bushminner — Siidafrika/Kalahari
Ko-bochimans — Afrique du Sud/Kalahari

55



!Ko-Bushménner: Spiel «Oryx-Antilope», mit einer Auseinan-
dersetzung zwischen zwei Spielgruppen

D. Heunemann — H. J. Heinz 1975
11' 16 mm O SGLF 542
123m i L

D. Heunemann (Arbeitsgruppe fiir Humanethologie am Max-Planck-Institut fiir
Verhaltenspsychologie, Perchab. Starnberg), Dr. H.-J. Heinz (University of Botswana,
Lesotho and Swaziland). Encyclopaedia Cinematographica Editor: G. Wolf.
Institut fiir den Wissenschaftlichen Film, Gottingen, 1974.

«Einige Minner haben sich im Kreis aufgestellt und spielen das "Oryx-Antilopen-
Spiel" miteinem von ihnen als "Oryx- Antilope" in der Mitte. Er macht Angriffe und
Scheinangriffe gegen seine Verfolger. Die "Jdger" versuchen, seinen Angriffen
durch Gegenbewegungen zu entgehen, aber auch ihn zu treffen. Der gesamte
Vorgang spielt sich im strikten Rhythmus ab, den die Spieler durch Fussstampfen
und lautes Exhalieren erzeugen. Als einer der "Jdger" einem andern durch den Weg
springt, der gerade von der "Oryx-Antilope"” angegriffen wird, bricht das Spiel
auseinander, und es setzt eine lingere Auseinandersetzung ein. Danach wird es
erneut aufgenommen und entwickelt sich nun geordneter und schéner als zuvor»
(Heunemann und Heinz 1975: 12).

«Plusieurs hommes, plus ou moins disposés en cercle, jouent au jeu du gemsbok.
L’homme au centre du cercle est le gemsbok . Il attaque et simule des attaques contre
ses poursuivants. Les "chasseurs” cherchent a anticiper et a éviter ses attaques par les
mouvements contraires corrects et a le frapper. Le jeu estexécuté en strict accordavec
le rythme marqué par le piétinement et une forte expiration des participants.
Lorsqu’un des "chasseurs” est sur le chemin d’un autre au moment ou celui-ci est
attaqué par le gemsbok, le jeu s’arréte et il s’ensuit une discussion assez longue.
Ensuite le jeu reprend et est exécuté d’une maniére plus coordonnée et plus belle sur
le plan esthétique» (Heunemann et Heinz 1975: 12).

HEUNEMANN D. und H. J. HEINZ

1975. «!Ko-Buschminner (Siidafrika, Kalahari): Spiel "Oryx-Antilope", mit einer
Auseinandersetzung zwischen zwei Spielgruppen». Encyclopaedia Cinema-
tographica, (Géttingen) E 2107.

56



!Ko-Bushminner — Siidafrika/Kalahari
Ko-bochimans — Afrique du Sud/Kalahari

57



'Ko-Buschméinner (Siidafrika, Kalahari): Tauschhandel an einer
Wasserstelle

D. Heuneman — H. J. Heinz 1975 (1970)
6.5 16 mm - SGLF 541
71m C .

D. Heunemann (Arbeitsgruppe fiir Humanethologie am Max-Planck-Institut fiir
Verhaltenspsychologie, Percha, Oberbayern), Dr. H.-J. Heinz (Medical School
Witwatersand University Johannesburg). Encyclopaedia Cinematographica
Editor: G. Wolf. Institut fiir den Wissenschaftlichen Film, G6ttingen, 1975.

«Einige Buschminner und eine Frau betreten das umziunte Grundstiick des Hauses
eines afrikanischen Beamten an einer abseits gelegenen Pumpstation. Sie tragen ihre
Handelsware auf den Schultern und nehmen dafiir Tabak, Eisendraht fiir Pfeil- und
Speerspitzen sowie eine Feile. Nach Abschluss des Tauschhandels trinken sie ge-
meinsam Wasser, nchmen ihre Sachen wieder auf und marschieren heim» (Heunemann
und Heinz 1975: 10).

Die Bilder wirken gestellt, und der Sinn des Films wird nur durch die Begleit-
publikation des IWF verstindlich.

«Plusieurs hommes et une femme bochiman pénétrent dans le terrain cloturé
entourant la maison d’un fonctionnaire africain a une station de pompage éloignée.
IIs portent sur les épaules leurs marchandises qu’ils échangent ensuite contre du
tabac, des fils de fer pour faire despointes de fleche et de lance, et une lime. L’échange
terminé, ils boivent de I’eau, se lévent et repartent en brousse» (Heunemann et Heinz
1975: 11).

Les images donnent 1’impression qu’il s'agit d'une scéne reconstruite. Comme le
film n’est pas accompagné d’explications, il est recommandé de consulter 1a publi-
cationexplicative de1’Institut pour le film scientifique, Géttingen (voir bibliographie).

HEUNEMANN D. und H. J. HEINZ
1975. «!Ko-Buschminner (Siidafrika, Kalahari): Tauschhandel an einer
Wasserstation». Encyclopaedia Cinematographica, (Gottingen) E 1852.

58



'Ko-Bushménner — Siidafrika/Kalahari
!Ko-bochimans — Afrique du Sud/Kalahari

39



The South-East Nuba

Chris Curling 1982
3 16 mm O/E;e SGLF 636
590 m C L

Director: Chris Curling. Narrator: Julian Pettifer. Production team: Howard Reid,
Hussein Shariffe. Photography: Roger Deakins. Graphic designer: Maggie Perry.
Sound: Bruce White. Dubbing mixer: Ken Haines. Film editor: Ian Pitch. Series
Producer: MelissaLlewelyn—Davies, Chris Curling. Production: BBC (Worlds Apart
Series).

Anthropologist: James Faris.

Vier Jahre vor dem BBC-Team besuchte die ehemalige Nazipropagandistin Leni
Riefenstahl die Nuba im Sudan. Fasziniert von deren Koérperverzierungen und den
Minnerwettkdmpfen, verdffentlichte sie kurze Zeit danach in Europa einen Foto-
bildband, in dem sie die Nuba als schéne, nackte Wilde portritiert.

Der Film versucht diesem Bild entgegenzuwirken, indem er die Bemalungen und
die z.T. blutigen Wettkdmpfe der jungen Ménner sowie die Tdtowierungen der
Frauen in einen kulturellen Kontext stellt. Sie sind Ausdruck des Ranges und der
Stellung eines Individuums in dieser Gesellschaft, die nach Alter und Geschlecht
strukturiert ist.

Der Besuch Leni Riefenstahls hatte fiir die Nuba weitreichende Konsequenzen:
Auf der Suche nach schénen, nackten Kérpemn strémen seither zahlreiche Tourist-
Innen in die Region. Die gleiche Nacktheit, die die Touristnnen anzieht, ist der
islamischen Regierung ein Dorn im Auge. Durch Verteilen von Kleidern und mit
einer Bekehrungskampagne bemiiht sie sich, die Nuba gemiss ihren Vorstellungen
zu zivilisieren.

Die z.T. sehr dsthetischen Aufnahmen wecken den Eindruck, dass auch das BBC-
Filmteam der Faszination der «Nuba-K&rper-Kultur» erlegen ist, wodurch der
ethnographische Gehalt in den Hintergrund riickt.

La propagandiste nazie Leni Riefenstahl se rendit chez les Nuba au Soudan quatre
ans avant I’équipe de télévision de la BBC. Fascinée par I’ornementation des corps
humains et les combats entre hommes, elle publia peu de temps aprés, en Europe, un
album photographique dans lequel elle présente les Nuba comme des sauvages nus
et beaux.

Le film essaye de corriger cette image, en ce sens qu’il place dans un contexte
culturel les ornements picturaux et les combats parfois sanglants des jeunes hommes,
ainsi que le tatouage des femmes. Ceux-ci sont I’expression du rang etde la situation
d’un individu dans la société, qui est structurée selon I’age et le sexe.

La visite de Leni Riefenstahl a eu de profondes conséquences pour les Nuba: de
nombreux touristes affluérent dans la région a la recherche des beaux corps nus. La
méme nudité qui attire les touristes est unélément problématique pour le gouvernement

60



Nuba — Sudan
Nuba — Soudan

islamique. Il s’efforce, en distribuant des vétements et au moyen d’une campagne de
persuasion, de civiliser les Nuba selon ses propres conceptions.

Les prises de vue parfois trés esthétisantes de 1’équipe de télévision de la BBC
donnent I’'impression que celle-ci a également été fascinée par la culture corporelle
des Nuba, ce qui met au second plan le contenu ethnographique du film.

FARIS James
1972. Nuba Personal Art. London: Duckworth.

Review:

MACK Deborah
1986. «The South-East Nuba». AA (Washington) 88, p. 528-529.

61



Box of Treasures

Chuck Olin — U’mista Cultural Society 1983
28' 16 mm O/E;e SGLF 649
350 m C L

Camera: Chuck Olin, Tony Westman. Sound: John Mason, David Rosen.
Research/location manager: Judy Hoffman. Production: Kate Bermhardt, Tia Doyle.
Editor: Jill Singer. Additional editing: John Mason. Narrator: Robert Joseph.
Production and direction: Chuck Olin Associates, Inc. Chicago. Grants from: The
Cultural and Educational Centres Programmes, Indian and Northern Affairs Canada,
the Museum Assistance Programmes of the National Museums of Canada. Produced
for: the U’mista Cultural Society, dedicated to the memory of Yata’wa Nagedzi,
Thomas Harris Hunt (1906-1983).

Die Kwakiutl von der Albert Bay in British Columbia haben nach langer Zeit alte
Masken und Potlatch-Objekte, die im National Museum of Man in Ottawa aufbe-
wahrt worden waren, zuriickerhalten. Diese waren 1921 wegen der Durchfiihrung
eines verbotenen Potlatchs, dem letzten grossen Ereignis dieser Art, von der Re-
gierung konfisziert worden. Als Bedingung fiir die Riickerstattung der wertvollen
Gegenstidnde mussten die Kwakiutl zuerst ein Museum als Aufbewahrungsort bauen.
Die Einweihung anfangs der 80er Jahre wurde zu einem grossen Fest, das heftige
Emotionen bei jung und alt hervorrief. Das Museum entwickelte sich rasch zum
Kulturzentrum und zur Begegnungssttte. Kinder werden in Sprache und Mythologie
unterrichtet. Tanzgruppen, die alte Ténze auffiihren, treffen sich hier. Altere Men-
schen sprechen ihre Erinnerungen auf Tonband, damit die miindliche Tradition nicht
ganz verlorengeht.

Interviews mit der Kuratorin des Zentrums und verschiedenen anderen Personen,
vor allem &lteren Indianerinnen, die selber noch am Potlatch teilgenommen haben,
bezeugen, wie wichtig es fiir eine totgesagte Minderheit ist, die eigene Sprache und
Kultur am Leben zu erhalten.

LesKwakiutl dela Baie d’ Albert, en Colombie britannique, vontrécupérer aprés bien
des années de vieux masques et des objets potlach, dont le National Museum of Man
d’Ottawa avait la garde. Ceux-ci faisaient partie de leur patrimoine et furent
confisqués en 1921 a la suite de I’organisation d’un grand potlach, officiellement
interdit depuis des années par le gouvernement.

La restitution est cependant liée 2 1a condition que les Kwakiutl construisent un
musée permettant d’abriter ces objets. L’inauguration, au début de I’année 80, donne
lieu 2 une féte qui suscite une profonde émotion parmi les jeunes et les vieux. Le
musée devient en peu de temps un centre culturel et un lieu de rencontre. On y
dispense des cours de langue et de mythologie, des groupes de danseurs kwakiutl s’y
rencontrent, la langue et les traditions orales sont enregistrées sur bande.

62



Kwakiutl — Kanada
Kwakiutl — Canada

Les interviews avec la responsable du centre ainsi qu’avec diverses Indiennes qui
ont encore participé au potlach prouvent qu’il est important pour une minorité
déclarée éteinte de maintenir en vie sa langue et sa culture.

63



Xingu Terra

Maureen Bissiliat

80’ 16 mm O/E;e SGLF 624
796 m C L

Director: Maureen Bissiliat. Text: Orlando Villas-Boas. Photography: Lucio
Kadato. Sound recordist: Sidnei Paiua Lopes. Film editor: Roberto Gervitz.
Assistant film editor: Mauro Tobaruela. Script and narration: Maureen Bissiliat.
Sound editing: Hugo Gama. English version: Ronald Turnball. Text: extracted from
Xingu Tribal Territory, Williams Collins, London. Executive producer: Maria
Catarina Rocha. Production: Taba Filmes. We should like to thank to Orlando and
Claudio Villas-Bdas. This film is some small return for their life-work in defense of
«this other humanity».

Anthropologist: Thomas Gregor.

Portritiert wird das Leben einer Gruppe von Arauk-IndianerInnen, die im Dorf
Mehinaku im Xingu Indigenous Park im Mato Grosso Gebiet leben.

Bilder von der Nahrungsherstellung, der Jagd, den Verrichtungen des alltéiglichen
Lebens, den Vorbereitungen zu Ritualen (Jungen- und Midchenpubertitsrituale)
und dem grossen Yamuricuma’ -Festzyklus, zu dem auch andere Gruppen eingeladen
werden, wechseln ab mit wunderschénen Naturaufnahmen. Der Kommentar gibt
Auskunft iiber die religidsen Vorstellungen der IndianerInnen, die Beziehung
zwischen Mann und Frau, Kindererziehung und andere ethnographische Fakten.

Die sehr dsthetischen Naturaufnahmen und vor allem die immer wieder badenden
nackten Menschen lassen das Gefiihl aufkommen, dass ein paradiesischer Zustand
wiedergegeben werden sollte. Konflikte oder Probleme scheinen inexistent zu sein.

Le film présente un portrait d’un groupe d’Indiens qui habitent le village de
Mehinaku dans le parc indigene de Xingu de la région du Mato Grosso.

Des images montrant la préparation de denrées alimentaires, la chasse et certaines
besognes quotidiennes alternentavec des vues de lanature, scénes de bain, préparation
a des rites (rites de puberté des jeunes gargons et des jeunes filles) et présentent la
grande cérémonie du cycle yamuricuma’ , a laquelle sont également conviés d’autres
groupes. Le commentaire donne des informations sur les conceptions religieuses des
Indiens, les relations entre hommes et femmes, 1’éducation des enfants et d’autres
faits ethnographiques.

Des prises de vue montrant1’environnement de fagon romantique et la présentation
fréquente d’€tres humains nus font supposer que 1’intention est de transmettre une
situation paradisiaque. Les conflits et problémes semblent inexistants, ce qui
contraste fortement avec les informations actuelles concernant la situation des
Indiens du Brésil.



Arauk — Brasilien
Araucan — Brésil

GREGOR Thomas
1977. Mehinaku: The Drama of Daily Life in a Brazilian Village. Chicago:
University of Chicago.

65



Naua Huni

Barbara Keifenheim — Patrick Deshayes 1986
52' U-Matic O/D;d SGLF 645
C

Kamera: Patrick Deshayes. Ton: Barbara Keifenheim. Schnitt: Julian Sanchez.
Regie: Barbara Keifenheim, Patrick Deshayes. Buch: Barbara Keifenheim.
Toneffekte: Claude Marechel, Pierre Richard. Tonmischung: Antoine Bonfanti,
TELECIPRO. Fernsehsprecher: Michael Struwe. Filmausziige aus: Matte Wetter
(Ruhrfilmzentrale), Roheisenerzeugung (FWU Nr. 320556). Forderung:
Filmférderung des Landes Nordrhein-Westfalen. Mithilfe: Bildstelle Bottrop,
Christoph Hiibner, Familie Keert Geissner, Familie Theo Merman, Filmbiiro
Nordrhein-Westfalen, Fluggesellschaft AVIANCA, Gabriele Voss, Ruhrfilmzentrum,
Schlachthof Gelsenkirchen, Universitéit Paris, Beratungsstelle fiir Stahlverwendung
(Diisseldorf). Produktion: Barbara Keifenheim, Sidiani Films.
AnthropologInnen: Barbara Keifenheim, Patrick Deshayes.

Die Huni-Kuin IndianerInnen hatten schon in den fiinfziger Jahren Erfahrungen mit
Fotografie und Film gemacht, als der Deutsche Harald Schultz einen kurzen Film
iiber sie drehte. Kurz darauf brach eine Masemepidemie aus, die sie fast ausrottete.
Sie gaben Schultz und seiner Foto- und Filmarbeit die Schuld daran.

Als Barbara Keifenheim und Patrick Deshayes diese Geschichte horten, behielten
sie ihre Kameras zuniichst im Gepéck eingeschlossen. Nach einer ldngeren Phase des
gegenseitigen Kennenlernens drehten sie doch einen Film iiber die Huni-Kuin und
zeigten ihnen diesen zusammen mit einem weiteren iiber Paris. Die Huni-Kuin waren
fasziniert und baten sie, mehr Bilder aus Europa mitzubringen.

Die Reaktionen der Huni-Kuin auf die Filmbilder waren sehr stark und wurden
zum Hauptthema des neuen Filmprojektes: Naua Huni. Sie assoziierten die neuen
Aufnahmen der Eisenherstellng aus dem Ruhrgebiet mit ihren halluzinogenen
Visionen. Durch filmtechnische Verfremdungseffekte (Prismen) versuchen die
FilmemacherInnen diese visuell umzusetzen.

Die Verbindung der beiden Hauptthemen des Filmes, der Assoziation mit den
Drogenvisionen und dem Bild des Weissen spiegelt sich im Titel wieder: Naua Huni
wird sowohl als Bezeichnung fiir Drogenvisionen als auch fiir Weisse benutzt.

Der Film zeigt nicht nur die Reaktionen der IndianerInnen auf das Medium,
sondern auch auf die Welt der Weissen.

Naua Huni versetzt die europdischen ZuschauerInnen in die Situation, ihre eigene
Welt kommentiert und kritisiert zu sehen, eine Umkehrung des sonstigen Zustandes.
So wird der Film zum «Ort des fremden Blickes».

Les Indiens Huni-Kuin ont fait I’expérience de la photographie et du film dans les

années cinquante, lorsque I’allemand Harald Schultz tourna un court métrage dont
ils furent I’objet. Peu de temps apres, une épidémie de rougeole se déclencha, qui

66



Huni Kuin — Brasilien/Peru
Huni Kuin — Brésil/Pérou

décima presque toute la population. Ils rejetérent la faute sur I’ activité photographique
et cinématographique de Schultz. Connaissant cette histoire, Barbara Keifenheim et
Patrick Deshayes laissérent d’abord leurs caméras dans leurs bagages lorsqu’ils se
rendirent chez les Huni-Kuin. Aprés une longue phase au cours de laquelle ils purent
faire la connaissance de leurs hotes, les deux visiteurs tournérent finalement un film
sur eux et leur présentérent en méme temps un film sur Paris. Les Huni-Kuin se
montrerent fascinés et les priérent d’apporter encore d’avantage de films d Europe.

Leurs réactions a I’égard des images de 1a production du fer en Allemagne furent
trés vives et constituerent le sujet principal du nouveau projet cinématographique:
Naua Huni. Les Huni-Kuin associérent aussitot les prises de vue avec leurs visions
hallucinatoires. A 1’aide de techniques cinématographiques permettant de réaliser
des effets de dépaysement (prismes), les cinéastes firent1’essai de les rendre visibles.

Le film présente non seulement les réactions des Indiens a I’égard du médium, mais
aussi a I’égard des Blancs. La relation entre les deux sujets principaux du film,
I’association des visions dues aux drogues et 1'image du Blanc, se refléte dans le titre
du film: Naua Huni est utilisé aussi bien pour désigner les visions dues aux drogues
que les Blancs.

Huni-Kuin place les spectateurs européens dans une situation inhabituelle dans la
mesure ou ils assistent a un commentaire et a une critique de leur propre monde.
Gréace a ce renversement, le film devient «le lieu du regard étranger».

DESHAYES Patrick

1987. «Woist der Fortschritt fiir den ethnographischen Film?»,in: HUSMANN Rolf,
Mit der Kamera in fremden Kulturen. Aspekte des Films in der Ethnologie, S. 91-
95. Emsdetten: Andreas Gehling Verlag.

KEIFENHEIM Barbara

1987.«Wenn Bilderauf die Reise gehen», in: HUSMANN Rolf (Hg.), Mitder Kamera
in fremden Kulturen. Aspekte des Films in der Ethnologie, S. 69-89. Emsdetten:
Andreas Gehling Verlag.

67



The Panare

Chris Curling 1982
55' 16 mm O/E:e SGLF 635
590 m C L

Director: Chris Curling. Narrator: William Boyde. Research: Howard Reid.
Photography: Maurice Fisher. Sound: Roger Long. Dubbing Mixer: Alan Dykes.
Film editor: Ian Pitch. Series producer: Melissa Llewelyn—-Davies, Chris Curling.
Production: BBC (Worlds Apart Series).

Anthropologist: Paul Henley.

Der Film gibt einerseits Einblicke in die traditionelle Lebensweise der Panare,
welche noch heute grésstenteils von der Jagd und vom Fischfang leben, andererseits
weist er auf Entwicklungen hin, die diese Lebensweise in zunehmendem Masse
gefdahrden.

In einem ersten Teil begleitet das Filmteam eine Gruppe von Panare auf einer
mehrtéigigen Jagdexkursion. Ausgehend von Szenen der Wanderung, des Lagerlebens
sowie der Krokodil- und Affenjagd, werden verschiedene Aspekte der Technologie,
des Wert- und Sozialsystems sowie der Religion dieser Gesellschaft erldutert.

Die traditionelle Lebensweise der Panare wird in letzter Zeit durch das Vordringen
der viehzuchttreibenden Kreolen bedroht. Welche Probleme dadurch entstehen
konnen wird anhand eines Konfliktes um eine tote Kuh gezeigt.

Der Film besticht durch seine unaufdringliche Kamerafiihrung, die mit der
zuriickhaltenden Art der Panare im Einklang steht.

Le film donne un aper¢u du mode de vie traditionnel des Panare, qui vivent encore
en grande partie de la chasse et de la péche. Il rend également attentif a des
transformations qui mettent de plus en plus en danger cette fagon de vivre.

Dans la premiére partie, I’équipe de cinéastes accompagne un groupe de Panare qui
entreprend une expédition de chasse de plusieurs jours. Divers aspects de la
technologie, du syst¢me de valeur, de 1’organisation sociale et de la religion de cette
société sont éclairés a partir de scénes filmées pendant la marche et la vie de camp
ainsi que pendant la chasse aux crocodiles et aux singes.

L’existence traditionnelle des Panare est menacée depuis peu par 1’avance des
Créoles pratiquant I’élevage du bétail. Un conflit qui a pour objet une vache morte
illustre les problémes qui peuvent en résulter.

Le film plait par la présence discrete de la caméra qui est en harmonie avec le
caractére réservé des Panare.

68



Panare — Venezuela
Panare — Venezuela

HENLEY Paul

1982. The Panare. Tradition and Change on the Amazonian Frontier. London: Yale
University Press.

Review:

STEARMAN MACLEAN Allyn
1986. «The Panare - Scenes from the Frontier». AA (Washington) 88, p. 782-783.

69



The Ax Fight

Timothy Asch — Napoleon A. Chagnon 1975 (1971)
30 16mm O/E:e SGLF 614
333m C L

Editor: Paul E. Bugos Jr. Photography: T. Asch. Sound: Craig Johnson.
Animation art: Paul Bugos, Marilyn Luke. Animation photography: Vic Rossi.
Script and narratives: N. Chagnon. Production assistant: G. William Hughes,
SethReichlin,John Marshall,JamesJ. Fox, Patsy Asch,Jean Caroll, Stuart Cody Co.,
Lorenzo Salzmann, Chas Bicking. Negative cutter: Jim Lenkowsky. Financial
assistance: The Pennsylvania State University, Coast Community College District,
Telecommunication, The National Science Foundation, Instituto Venezolano de
Investigaciones Cientificas Produced: Documentary Educational Resources.
Anthropologist: Napoleon A. Chagnon.

Kurz vor den Dreharbeiten wurden Nanokawa (Headman der Besucher) und einige
seiner Gefolgsleute ins Dorf eingeladen, das sie einige Jahre vorher wegen einer
Auseinandersetzung um die Headman-Position verlassen mussten. Doch die Span-
nungen bestehen weiter. Da die Besucher nicht an den Gartenarbeiten teilnehmen,
weigert sich eine Frau (Sinabima), einem Besucher (Mohesiwi) Plantanen zu geben,
worauf dieser sie schldgt. Die Frau kehrt weinend ins Dorf zuriick. Hier beginnt der
Film.

Der Konflikt weitet sich aus. Der Bruder der geschlagenen Frau, Uawa, fordert den
Aggressor zum Kampf auf, der in einen Stockkampf miindet und nach einem kurzen
Schlagabtausch beendet wird. Unzufrieden mit dem Ausgang gehen der Mann der
Frau (Yoinakuwa) und dessen Bruder (Keb6wd) mit Axten und Macheten auf
Mohesiwi los. Nach einer heftigen Auseinandersetzung wird Mohesiwi verletzt.
Nanokawa stelltsich zwischen die Parteien, und die Lage entspannt sich. Einige Tage
spater wird ein Fest organisiert (vgl. S. 78, Tapir Distribution), um die Lage zu
entschérfen.

Der erste Teil besteht aus «unedierten» Aufnahmen des Kampfes. Die
ZuschauerInnen fiihlen sich dadurch in die Rolle der FeldforscherInnen versetzt. Im
zweiten Teil verwenden die Autoren die gleichen Sequenzen, arbeiten jedoch mit
Standbildern, Zeitlupe, eingeblendeten Pfeilen und einem Kommentar, um die
Beteiligten zu identifizieren und die wichtigen Handlungsabldufe zu beschreiben. Im
dritten Abschnitt werden anhand eines Schemas die Hintergriinde des Konflikts
erkliart. Der letzte Teil zeigt eine geschnittene Version des Kampfes.

Peu de temps avant le tournage, Nanokawa (chef des visiteurs) est invité avec
plusieurs compagnons dans le village qu’ils avaient dii quitter quelques années
auparavant 2 la suite d’une querelle a propos de la position de chef. Lors de leur
séjour, les tensions persistent. Comme les visiteurs ne participent pas aux travaux du
jardin, une femme (Sinabima) refuse de remettre des plantainsal’und’ eux (Mohesiwi).

70



Yanomam®$ — Venezuela/Brasilien
Yanomami — Venezuela/Brésil

Celui-ci la frappe a la suite de cet incident. La femme rentre en pleurant au village.
C’est ici que commence le film.

Le conflit s’étend. Le frére de la femme battue, Uawa, provoque 1’agresseur au
combat du baton, qui prend fin apres un bref échange de coups. Non satisfaits de
I’issue de larixe, le mari de 1a femme (Yoinakuwa) et son frére (Kebéwé) foncent sur
Mohesiwi avec des haches et des machettes. Aprés une violente dispute, Mohesiwi
est blessé. Nanokawa s’interpose entre les parties et 1a situation se détend. Quelques
jours plus tard, une féte (cf. p.78, Tapir Distribution) contribue a désamorcer la
situation.

La premiére partie présente des vues du combat non montées. Les spectateurs et
spectatrices se trouvent ainsi dans le r6le d’enquéteurs sur le terrain. Dans la
deuxiéme partie, les auteurs utilisent les mémes séquences et travaillent en plus avec
des images statiques, des prises de vue au ralenti, des fléches surimposées et un
commentaire afin d’identifier les personnages en jeu et de décrire les péripéties
principales de 1’action.

Une troisieme partie explique a 1’aide d’un schéma les dessous du conflit. La
derni¢re partie présente une version du combat aprés montage.

ASCH Timothy
1972. «Ethnographic Filming and the Yanomam¢é Indians». Sightlines, 5.3, p. 6-12.

ASCH Timothy et al.
1973. «Ethnographic Film: Structure and Function». Annual Review of
Anthropology, 2, p. 179-187.

ASCH Timothy

1975. «Using Film in Teaching Anthropology: One Pedagogical Approach» in:
HOCKINGS Paul (ed.), Principles of Visual Anthropology, p. 385-421. Chicago.

CHAGNON A. Napoleon

1972. Yanomamd, the Fierce People. New York: Holt Rinehart and Winston.

Review:

KLEIN Patricia and John KLEIN
1977. AA (Washington) 79, p. 747.

D.E.R. Study Guide.

71



Children’s Magical Death

Timothy Asch — Napoleon A. Chagnon 1974 (1971)
7 16 mm Ofe SGLF 616
75m C L

Editing: Lorenzo Salzman. Additional editing: Anne Fischel. Sound: Craig
Johnson. Translation: Napoleon A. Chagnon. Production assistance: Frank
Galvin, Marilyn Wood, Eliot Tarlin, John Marshall, Barry Levine. Craig Johnson,
Peter Spier, Chas Bicking, Chat Gunter, Stuart Cody Co.. Production: D.E.R.
Financial Assistance: The National Science Foundation. Collaboration: 1.V.I.C.
(Instituto Venezolano de Investigaciones Cientificas).

Anthropologist: Napoleon A. Chagnon.

Eine Gruppe kleiner Jungen imitiert die schamanistischen Praktiken der Erwachse-
nen. Sie blasen sich gegenseitig Asche, die die Droge Ebene ersetzt, in die Nase und
spielen die Besessenheit durch die Hekura—Geister nach (vgl. s. 76, Magical Death).

Im Spiel bereiten sich die Knaben auf ihre Rolle als Erwachsene vor. Nur Ménner
kénnen Schamanen werden. Im Alter von etwa 16 Jahren diirfen alle Ménner
Schamanen werden. Sie miissen lediglich eine gewisse Zeit (2-3 Tage) fasten,
sexuell enthaltsam sein und die Droge Ebene einnehmen. Danach sind sie frei, als
Schamanen zu praktizieren.

Children’s Magical Death verschafft einen Einblick in die Welt der Kinder, in
einen Bereich, der im ethnographischen Film oft fehit.

Un groupe de jeunes imite les pratiques chamaniques des adultes. Ils s’insufflent
mutuellement dans le nez des cendres qui remplacent la drogue ebene et miment le
comportement de personnes possédées par les esprits d’hekura (cf. p. 76, Magical
Death).

Au cours du jeu, les garcons s’initient au role qu’ils auront a jouer comme adulte.
Seuls les hommes peuvent devenir shaman, a partir de 1’age de 16 ans. Ils doivent
uniquement observer le jeline durant un certain temps (2-3 jours), s’abstenir de
relations sexuelles et consommer la drogue ebene. Par la suite, ils sont libres de
pratiquer comme shaman,

Children’s Magical Death apporte un regard sur le monde des enfants, un secteur
qui fait souvent défaut dans le film ethnographique.

D.E.R. Study Guide.

2



Yanomamo — Venezuela/Brasilien
Yanomami — Venezuela/Brésil

73



The Feast

Timothy Asch — Napoleon A. Chagnon 1970 (1968)
29' 16 mm O/E;e SGLF 613
320m C L

Film by: Timothy Asch (Brandeis University, Dept. of Anthropology), Napoleon A.
Chagnon (Dept. of Anthropology and Human Genetics, University of Michigan).
Assistance: Carolyn Carr, Kenneth Golden, John Marshall, Verdun Chagnon.
Collaboration: Instituto Venezolano de Investigaciones Cientificas (I.V.I.C.).
Financial support: U. S. Atomic Energy Commission.

Anthropologist: Napoleon A. Chagnon.

Die Bewohner von Patanowé wurden innert kurzer Zeit mehrmals von umliegenden
Dorfern angegriffen und waren geschwicht. Um sich besser verteidigen zu kénnen,
suchten sie Verbiindete und luden zu diesem Zweck ihre Feinde aus dem Nachbardorf
Mahekodo zu einem Vers6hnungsfest ein.

Das Fest dauert zwei Tage und ist einerseits gekennzeichnet durch die festliche
Stimmung mit seinen Ritualen (Begriissungszeremoniell, Ténze usw.), andererseits
dringt die spannungsgeladene Atmosphire in dieser Ubergangszeit zwischen
Feindschaft und Frieden durch. Gerade beim Austausch der Giiter (Pfeilspitzen,
Hizngematten usw.) kommen Spannungen zum Vorschein, da es noch nicht klar ist,
ob sich die Mitglieder der beiden Gruppen kiinftig vertragen werden. Der Handel mit
Giitern fiihrt zu gegenseitigen Verpflichtungen, die beim Gegenbesuch erwidert
werden miissen.

Anhand von Standbildern werden zuerst die wichtigsten Momente des Festes
festgehalten und erldutert, danachliuft das Geschehen im Originalton mitenglischen
Untertiteln ab.

Dasausgekliigelte Allianzsystem dieses Festes wird in Chagnon’s Buch: Yanomamo.
The Fierce People, in Kapitel 4 beschrieben (Chagnon 1977).

Les habitants de Patanowa sont en I’espace de peu de temps et A plusieurs reprises
I’objet d’attaques de la part de villages voisins. Pour pouvoir mieux se défendre, ils
cherchent desalliés etinvitent dansce but leurs ennemis du village voisin, Mahekodo,
a une féte de réconciliation. La féte dure deux jours. La solennité de ses rites
(cérémonie de bienvenue, danses etc.) ne parvient pas a dissimuler les tensions
inhérentes au passage d’une situation d’hostilité a une situation de paix. Les tensions
se manifestent tout spécialement a I’occasion de 1’échange de biens (pointes de
fleches, hamacs etc.), car il n’est pas encore siir que les membres des deux groupes
se supporteront a I’avenir. Le négoce de biens entraine des obligations mutuelles qui
doivent trouver une réciprocité a I’occasion de la prochaine visite.

Les principales séquences de la féte sont présentées et expliquées sous forme de
tableaux au début du film. Les événements se déroulent par la suite dans la version
originale, sous-titrée en anglais.

74



Yanomam — Venezuela/Brasilien
Yanomami — Venezuela/Brésil

Le systéme d’alliance perfectionné de cette féte est décrit au chapitre 4 du livre de
Chagnon (1977).

CHAGNON A. Napoleon
1977. Yanomamé. The Fierce People. New York: Holt, Rinehart and Winston.

D.E.R. Study Guide.

75



Magical Death

Napoleon A. Chagnon 1973 (1971)
29 16 mm O/E SGLF 615
320 m C L

Photography, direction and narration: Napoleon A. Chagnon (Pennsylvania State
University). Editor: Craig Johnson. Production manager: Timothy Asch
(Documentary Educational Resources, Dept. of Anthr. Brandeis University)
Assistants: Frank Galvin, Chas Bicking, Ben Cantesano, Stuart Cody, Chat Gunter,
Eliot Tarlin, Jim Townsend, Marilyn Wood, John Marshall. Financial assistance:
National Science Foundation to the Department of Human Genetics of the University
of Michigan. Collaboration: Instituto Venezolano de Investigaciones Cientificas
(LV.IC).

Anthropologist: Napoleon A. Chagnon.

Fiir die Yanomamd gibt es keine natiirliche Todesursache. Der Tod wird durch
Gewalt oder Magie eines Schamanen hervorgerufen. Magical Death zeigt die viel-
faltige T4tigkeit des Schamanen Dedeheiwa des Dorfes Mischimischimobowei. Mit
seinen magischen Kenntnissen kann er sowohl heilen als auch téten. Um Heilungen
durchzufiihren, ruft er die Hekura—Geister (vgl. S. 82, Myth of Naro as told by
Dedeheiwa) mittels halluzinogener Drogen. Er heilthauptsédchlich Kranke aus seiner
eigenen Verwandtschaft.

Der zweite Teil zeigt, wie Dedeheiwa mit anderen Schamanen die Hekura-Geister
ruft und in ein anderes Dorf (Mahikoto) schickt, um dort Kinder zu téten. Er tut dies
im Auftrag von Rerebawa, der zu den Besuchern (aus Bisaasi) gehort, die ins Dorf
kamen, um einen zwanzigjihrigen Krieg mit den Bewohnern von
Mischimischimobéwei zu beenden. Die Séance zieht sich iiber zwei Tage hin. Nach
der Zubereitung der Droge wird diese durch ein Blasrohr in die Nase der Schamanen
geblasen. Sie geraten in Trance. Einige Schamanen reprédsentieren die Kinder,
wihrend Dedeheiwa den Hekura—Geist imitiert, der die Seelen der Kinder frisst. Bei
diesem Unterfangen wird er von einem fremden Hekura angegriffen und bricht
zusammen. Er wird jedoch von einem anderen Schamanen gerettet.

Magical Death zeigt wie Dedeheiwa die Geisterwelt fiir politische Zwecke, d.h.
zur Stirkung des Biindnisses mit der ehemals verfeindeten Gruppe aus Bisaasi
manipuliert.

Les Yanomami ne connaissent pas de cause de déces naturelle. Pour eux, la mort est
provoquée par lapuissance et lamagie d’un shaman. Magical Death présente I’ activité
variée du shaman Dedeheiwa ocuvrant dans le village de Mischimischimobdwei. Ses
connaissances magiques lui permettent 2 1a fois de guérir et de tuer. Pour réaliser des
guérisons, il fait appel aux esprits hekura (cf. p. 82, Myth of Naro as told by Dede-
heiwa) au moyen de drogues hallucinogénes. 11 guérit avant tout des malades de sa
propre parenté.

76



Yanomam$ — Venezuela/Brasilien
Yanomami — Venezuela/Brésil

La deuxi¢me partie montre comment Dedeheiwa et d’autres shamans font appel
aux esprits hekura et les envoient dans un autre village (Mahikoto) dans le but d’y
tuer des enfants. Ils accomplissent ceci au nom de Rerebawa, un des visiteurs qui
étaient venus de Bisaasi au village afin de mettre fin a une guerre de vingt ans avec
les habitants de Mischimischimobdwei. La séance se prolonge durant deux jours.
Une fois préparée, la drogue est insufflée au moyen d’un tube dans le nez des shamans
et ils entrent en transe. Quelques-uns prennent le rdle d’enfants pendant que
Dedeheiwa imite 1’esprit hekura qui dévore 1’ame des enfants. Au cours de cette
activité, il estattaqué par un hekura étranger et s’effondre. Il est néanmoins sauvé par
un autre shaman.

Magical Death montre de quelle facon Dedeheiwa manipule le monde des esprits
pour des besoins politiques et le renforcement de 1’alliance avec le groupe jadis
hostile de Bisaasi.

D.ER. Study Guide.

77



Tapir Distribution

Napoleon Chagnon — Timothy Asch 1975 (1971)
15 16 mm O/E SGLF 618
165 m C L

Editing: Paul E. Bugos Jr. and Seth Reichlin. Photography: T. Asch. Sound: Craig
Johnson. Script and narratives: N. Chagnon. Production assistants: John
Marshall, Jean Caroll, Stuart Cody Co., Sue Rosenberg, Chas Bicking. Negative cutter:
Jim Lenkowsky. Financial assistance: The Pennsylvania State University, Coast
Community College District, Telecommunication, The National Science Foundation.
Collaboration: Instituto Venezolano de Investigaciones Cientificas. Production:
Documentary Educational Resources. A film by: Napoleon A. Chagnon (Dept. of
Anthr. The Pennsylvania State University) and Timothy Asch (Dept. of Anthr.
Harvard University).

Anthropologist: Napoleon A. Chagnon.

Ein Axtkampf, der einige Tage zuvor ausgebrochen war, hiitte beinahe zur Spaltung
des Yanomamd-Dorfes und somit zum Krieg gefiihrt. Die Dorfbewohner hitten
entweder fiir Mbawi, einen der vier Headman des Dorfes, oder fiir die Fraktion um
den besuchenden Headman Nanokawa Partei ergreifen miissen. Nanokawa war von
seinen noch im Dorf lebenden Schwigern Wadoshewi und Daramsiwi eingeladen
worden (vgl. S. 70, The Ax Fight).

Um die Lage zu entspannen und die briichig gewordene Allianz zu erneuern,
verteilt Mbawi einen selbst erlegten Tapir an die Fraktion von Wadoshewi und
Daramsiwd. Der Film zeigt neben der Zubereitung des Fleisches, die Bedeutung der
komplexen Verteilungsregeln und gegenseitigen Verpflichtungen zwischen Ver-
wandten.

Un combat a la hache, qui avait éclaté quelques jours auparavant, a failli provoquer
une scission au village yanomami et par conséquent la guerre. Les habitants du
village auraient di prendre parti soit pour Mdawé, un des quatre chefs du village, soit
pour les proches autour du chef Nanokawa, qui se trouvait en visite. Nanokawa avait
été invité par ses beaux-fréres Wadoshewd et Daramsiwi, qui vivaient encore au
village (cf. p. 70, The Ax Fight ).

Afin de détendre la situation et de renouveler 1’alliance devenue fragile, Méawi
remet a la fraction de Wadoshewi et Daramsiwé un tapir qu’il a abattu personnel-
lement. En plus de la préparation de la viande, le film fait voir I'importance des régles
complexes qui prévalent a la distribution entre les membres du groupe de parenté
ainsi que les obligations mutuelles.

D.E.R. Study Guide.

78



Yanomamé — Venezuela/Brasilien
Yanomami — Venezuela/Brésil

.)J

79



Weeding the Garden. Dedeheiwa Weeds and Rests in his Garden

Napoleon A. Chagnon — Timothy Asch 1974 (1971)
14' 16 mm Ofe SGLF 634
120 m o L

Editing: Laurence Salzmann, Anne Fischel. Sound: Craig Johnson. Translation:
Napoleon A. Chagnon. Production assistance: Frank Galvin, Marilyn Wood, Craig
Johnson, Eliot Tarlin, Peter Spier, John Marshall, Chas Bicking, Barry Levine, Chat
Gunter, Stuart Cody Co. Financial assistance: The National Science Foundation.
Collaboration: 1.V.I.C. (Instituto Venezolano de Investigaciones Cientificas)
Production: D.E.R.

Anthropologist: Napoleon A. Chagnon.

Nachdem Dedeheiwa seinen Maniokgarten gejétet hat, kehrt er zu seiner Frau, die in
der Nihe mit den Kindern spielt, zuriick. Da er Riickenschmerzen hat, massieren ihn
seine Frau und die Kinder.

Die Yanomamd-IndianerInnen sind in den visuellen Medien reich dokumentiert.
Allein Chagnon und Asch produzierten 37 Filme (davon befinden sich 7 im SGLF-
Verleih) iiber die Yanomamd. Daneben existieren zahlreiche Dokumentarfilme und
einige Fernsehproduktionen. Viele dieser Beitrdge heben das aggressive Verhalten
der Yanomamo hervor, ein Bild, das in erster Linie durch die Arbeiten von Napoleon
Chagnon entstanden ist, was aber vom franzésischen Anthropologen Jacques Lizot
seit jeher in seinen Artikeln und Biichern heftig bestritten wird. An einer Konferenz
iiber die Yanomamé-Filme 1978 in Paris wurde klar, dass die Yanomam& nicht
aggressiver sind als andere Vélker, sondern lediglich als Projektion unserer eigenen
Wahrmehmung dienten.

Weeding the Garden gehort zu den wenigen Filmen, die nicht ihre Aggressivitit
betonen. Er ist voller Zirtlichkeit und Humor.

Apres avoir 6té les mauvaises herbes de son jardin de manioc, Dedeheiwa retourne
aupres de sa femme qui s’amuse dans les alentours avec les enfants. Comme il a mal
au dos, sa femme et les enfants le massent.

Les indiens Yanomami font I’objet d’une riche documentation dans la littérature
ethnographique. Chagnon et Aschproduisirentaeux seuls 37 films sur les Yanomami
(dont 7 se trouvent dans la distribution du CFES). Il existe en outre de nombreux films
documentaires et quelques productions pour la télévision. Un grand nombre de ces
contributions font ressortir le comportement agressif des Yanomami, une image
propagée en premier lieu par les travaux de Napoleon Chagnon et que I’anthropologue
frangais Jacques Lizot a de tout temps réfutée énergiquement dans ses articles et ses
livres. A I’occasion d’une conférence en 1978 a Paris sur les films Yanomami, il
apparut clairement que les Yanomami n’étaient pas plus agressifs que les autres
groupes ethniques mais qu’ils servaient souvent a la projection de nos propres
perceptions.

80



YanomamO — Venezuela/Brasilien
Yanomami — Venezuela/Brésil

Weeding the Garden fait partie du petit nombre de films qui ne mettent pas 1’accent
sur leur agressivité. Il est plein de tendresse et d’humour.

D.E.R. Study Guide.

81



The Yanomamo Myth of Naro as told by Dedeheiwi

Napoleon A. Chagnon — Timothy Asch 1975 (1971)
22 16 mm O/E SGLF 617
219m C L

Photography: Timothy Asch. Sound recordist: Craig Johnson. Editing: Anne
Fischel, Paul E. Bugos Jr. Translation and narration: Napoleon A. Chagnon.
Production assistance: Frank Galvin, Seth Reichlin, John Marshall, Jean Carrol.
Negative cutter: Ben Cantessano. Production manager: Paul E. Bugos. A film by:
Napoleon A. Chagnon (Dept. of Anthr. The Pennsylvania State University) Timothy
Asch (Dept. of Anthr. Harvard University). Financial assistance: Documentary
Educational Resources, National Science Foundation, Coast Community College
District, Telecommunication. Collaboration: I.V.I.C. (Instituto Venezolano de
Investigaciones Cientificas) Production: D.E.R.

Anthropologist: Napoleon A. Chagnon.

The Myth of Naro as told by Dedeheiwd bezieht sich auf die Entstehung der Magie
unddie Erschaffung der Hekura- Geister (Vgl.S. 76 Magical Death). Das Thema des
Mythos ist der Brudermord durch Magie.

Naro war hésslich und stank, wihrend sein Bruder Yamonama schén und attraktiv
aussah. Zwei Frauen kamen ins Dorf und wihlten Yamonama als Gatten, worauf
Naro eifersiichtig wurde und seinen Bruder durch Magie umbrachte. Doch blieb
seine Tat nicht ungesehen, und er musste fliehen. Sein dritter Bruder (Reha) und
verschiedene Tierahnen verfolgten und toteten ihn.

Mythen werden normalerweise nicht in dieser linearen Form erzéhlt, wie sie der
Film prisentiert, sondern werden bruchstiickweise bei besonderen Anldssen
weitergegeben. Die Szene ist in diesem Sinn gestellt, erlaubt uns aber einen Mythos
ganz zu héren. Wir erhalten auch einen Einblick in die Erzéhlkunst Dedeheiwis, der
uns mit seiner Gestik und Mimik fesselt. Die Kamera versucht durch Zooms und
Schwenks der Lebhaftigkeit der Erzdhlung zu folgen, was jedoch nicht immer
gelingt. Es ist nicht einfach, der englischen Simultaniibersetzung zu folgen, da zahl-
reiche Yanomam¢ Eigennamen, die anfangs schwer versténdlich sind, im Mythos
vorkommen.

The Myth of Naro as told by Dedeheiwd se rapporte a I’origine de la magie et a la
création des esprits hekura (cf. p. 76, Magical Death). Le sujet du mythe est le
fratricide par magie. Naro était laid et sentait mauvais alors que son frére Yamonama
était beau et attirant. Deux femmes arriverent au village et choisirent Yamonama
comme époux. Naro fut jaloux et tua son frére a I’aide de la magie. Son acte ne resta
pas invisible, de sorte qu’il dut fuir. Son troisi€¢me frére (Reha) ainsi que plusieurs
ancétres animaux le poursuivirent et le tuérent.

En régle générale les mythes ne sont pas rapportés sous cette forme linéaire, telle
qu’elle apparait dans le film, mais livrés en fragments a des occasions spéciales. La

82



Yanomamé — Venezuela/Brasilien
Yanomami — Venezuela/Brésil

scéne a donc été créée pour la circonstance, ce qui permet cependant de prendre
connaissance d’un mythe entier et souligne les capacités narratives de Dedeheiwi,
ses gestes et ses mimiques. La caméra s’efforce, au moyen du zoom et en opérant des
mouvements latéraux, de restituer la vivacité de la narration, ce qui ne réussit
cependant pas toujours. Comme plusieurs noms de personnes yanomami, difficilement
compréhensibles au début, interviennent au cours du mythe, il n’est pas aisé de suivre
la traduction simultanée anglaise.

D.E.R. Study Guide.

83



Dor. Low is Better

Robert Boonzajer — Maarten Rens 1988 (1987)
46' U-Matic O/E;e SGLF 660
C

Camera and logistics: Maarten Rens. Direction and research: Robert Boonzajer.
Editing: Marieke Schoenmakers, Robert Boonzajer. VTR-Editing: Jaap Tuyp.
Filmed in: Achterhoek (Holland), Eich (Switzerland), Phiyang (Ladakh). Edited in:
Amsterdam. Acknowledgements: Drukung Ghetsang Rimpoche, Lama Jorphel,
Lama,,Disco* Angdus et al. Production: University of Amsterdam: Dept. of Visual
Anthropology.

Anthropologist: Robert Boonzajer.

«Dieser Film ist das Resultat eines leidenschaftlichen Interesses fiir ein besonderes
Instrument. Es heisst Dung Chen, das Riesenhorn, das von buddhistischen Ménchen
in Tibet und Ladakh gespielt wird» (aus dem Film).

Robert Boonzajer, ein holldndischer Musikethnologe, und der Kameramann
Maarten Rens bringen den Ménchen in Gampa von Phiyang ein hollidndisches
Winterhorn und ein Schweizer Alphom mit. Besonders das Alphorn erregt grosses
Interesse und Vergniigen, da es dem Dung Chen sehr dhnlich ist. Mit Hilfe einiger
Anderungen, zu denen Boonzajer mit europdischem Tatendrang Anlass gibt, konnen
auf ihm die gleichen T6ne wie auf dem Dung Chen gespielt werden.

Aus der Begegnung zwischen dem Holldnder und den buddhistischen Ménchen
entstehen nicht nur Gespriche iiber Musik, sondern auch iiber 6stliche Philosophie
und Meditation.

Wie schon in anderen Filmen von Bonzajer und Rens werden die Musikinstrumen-
te zum Anlass fiir einen Kultur- und Gedankenaustausch zwischen unterschiedlichen
Welten. Er wird dadurch, dass Boonzajer der Kiissnachter Blidsergruppe, deren
Musik er den Monchen vorgespielt hat, ein Dung Chen zum Spielen gibt, vervoll-
standigt.

Eine weitere Ebene wird durch den Einbezug der Kamera in den Filmprozess
geschaffen. Boonzajer unterhilt sich mit seinem Gastgeber, einem Monch, offen
iiber die Probleme, die durch die Kameraprisenz entstechen kdnnen. Die
Vielschichtigkeit und Ehrlichkeit der Arbeiten von Boonzajer und Rens machen den
Film zu einem spannenden und unterhaltsamen Erlebnis.

«Ce film estle résultat d’un intérét passionné pour un instrument spécial. Il se nomme
Dung Chen, cor géant joué par des moines bouddhistes au Tibet et au Ladakh» (tiré
du film),

Robert Boonzajer, un ethnomusicologue hollandais et le cinéaste Maarten Rens
apportent aux moines de Gampa a Phiyang un cor d’hiver hollandais et un cor des
Alpes suisse. Le cor des Alpes surtout suscite intérét et plaisir parce qu’il s’apparente
de tres prés au Dung Chen. Aumoyen de quelques modifications, que permet I’acti-

84



Nepal /Phiyang
Népal /Phiyang

vité débordante de I’Européen Bonnzajer, ce cor en vient a produire les mémes sons
que le Dung Chen.

Larencontre entre le Hollandais et les moines bouddhistes engendre non seulement
des discussions sur le theme de la musique mais également sur celui de la philosophie
et de la méditation orientales. Comme ce fut déja le cas dans les films de Boonzajer
et Rens, les instruments de musique sont I'occasion d’un échange de vue culturel et
idéologique entre des mondes différents. Boonzajer compléte cet échange en invitant
le groupe de cors de Kiissnacht a essayer un Dung Chen dont il avait joué aupres des
moines.

L’insertion de la caméra dans le processus cinématographique constitue un
élément d’intérét supplémentaire. Boonzajer s’entretient ouvertement avec son hote,
un moine, des problémes que peut occasionner la présence de la caméra. La diversité
et I’honnéteté des travaux de Boonzajer et de Rens donnent lieu a une aventure
captivante.

85



The Muria

Chris Curling 1982
23 16 mm O/E;e SGLF 637
590 m C L.

Photography: Emest Vincze. Sound: Judy Freeman. Film editor: Ian Pitch.
Director: Chris Curling. Narrator: Sneh Gupta. Dubbing mixer: Alan Dykes.
Assistant producer: Michael Yorke. Series producer: Melissa Llewelyn-Davies,
Chris Curling. Production: BBC (Worlds Apart Series).

Bei den Muria, einer kastenlosen Gesellschaft in Zentralindien, sind Hochzeiten von
grosser Bedeutung. Durch sie werden soziale Bindungen zwischen eigenstindigen
Haushalten geschaffen.

Vor der Hochzeit leben die jungen Muria im Ghotul, dem Treffpunkt und Schiaf-
gemach der Jugendlichen im Dorf. Dort geniessen sie ein unbeschwertes Leben mit
vielen Freiheiten. Die jungen Frauen haben hier beispielsweise die Moglichkeit, mit
einem frei gewihlten Partner erste sexuelle Erfahrungen zu sammeln. Durch die von
den Vitern arrangierte Heirat nimmt diese angenehme Zeit allerdings ein abruptes
Ende.

Welche heftigen Emotionen der Ubergang von dieser sorglosen Lebensphase zur
nichsten hervorrufen kann, wird am Beispiel der Heirat der jungen Mannaro gezeigt.
Sie weint die meiste Zeit vor und wihrend ihrer Hochzeit, denn fiir sie beginnt nun
ein hartes Leben in Abhingigkeit von einem Mann, den sie nicht selbst wiéhlen
konnte und kaum kennt. Zudem ist sie von ihrem Ghotul-Partner schwanger. Damit
hat sie gegen die Regeln der Gesellschaft verstossen und muss sich deshalb einer
erniedrigenden 6ffentlichen Befragung unterziehen.

Die aufdringliche Kamerafiihrung (Nahaufnahme der weinenden Frau), sowie die
uneinfiihlsame Interviewtechnik geben Anlass zu Fragen: Soll ein solch heikles
Thema auf diese Art behandelt werden?

Chez les Muria, une société sans castes du centre de 1’Inde, les mariages revétent une
trés grande importance. Ils donnent lieu 2 la création de liens sociaux entre ménages
indépendants. Avant le mariage, les jeunes Muria viventdans le ghotul, lieu de rencontre
et dortoir des jeunes gens du village. Ils y jouissent d’une vie insouciante et trés libre.
Les jeunes femmes ont1’occasion de faire leurs premiéres expériences sexuelles avec
un partenaire librement choisi. Cette période agréable connait une fin abrupte avec
le mariage arrangé par les péres.

L’exemple de la jeune Mannaroillustre les fortes émotions qui peuvent accompagner
ce changement. Elle pleure le plus souvent avant et pendant le mariage car mainte-
nant commence pour elle une dure existence, enti¢rement dépendante de son mari,
qu’elle n’a pas pu choisir elle-m&me et qu’elle connait a peine. De plus, elle est
enceinte de son partenaire du ghotul. De ce fait, elle a enfreint les régles de la socié-
té et doit se soumettre a un humiliant interrogatoire public.

86



Muria — Indien
Muria — Inde

L’insistance de la caméra (1a femme en pleurs est longuement filmée en gros plan)

et une technique d’interview cavali¢re posent probléme: un sujet aussi délicat peut-
il étre traité de la sorte?

FURER-HAIMENDORF von Christoph
1985. Tribal Populations and Cultures of the Indian Subcontinent. Leiden-K6In: Brill.

VERRIER Elvin
1947. The Muria and their Ghotul. London: Oxford University Press.

Review:

VATUK Silvia
1986. «The Muria». AA (Washington) 88, p. 271-273.

87



A Balinese Trance Seance

Timothy Asch — Linda Connor 1980
30 16 mm O/E:e SGLF 638
320m C L

Ethnographic filmmaker/Co-producer: Timothy Asch. Anthropologist/Sound
person/Narrator/Translator: Linda Connor. Editor/Co-producer: Patsy Asch.
Production: Documentary Educational Resources, Human Ethology and
Ethnographic Film Laboratory of the Department of Anthropology at the Research
School of Pacific Studies. The Australian National University. Assistance:
Department of Anthropology. The University of Sidney and Wenner Gren Foundation
for Anthropological Research. Support: Lambaga Ilmu Panjetahuan Indonesia
(L.IP.L). Acknowledgment: The Australian National University’s Instructional
Resources Unit, The Research School of Physical Sciences Mechanical Workshop,
Graphic Design and Central Printing.

Anthropologist: Linda Connor.

A Balinese Trance Seance gehort zu der Serie Filme, die Timothy und Patsy Asch
zusammen mit der Anthropologin Linda Connor iiber die balinesische Heilerin Jero
Tapakan drehten. Linda Connor machte von 1976 bis 1978 Feldforschung auf Bali.

Eine Gruppe von KlientInnen aus einem Nachbardorf kommt zu Jero, um sie iiber
den Tod eines siebenjdhrigen, kiirzlich verstorbenen Familienmitgliedes zu befra-
gen. Jero empfangt sie in ihrem Hausschrein. Sie verteilt ihre Gaben, die aus Reis,
Blumen und Kokospalmenblittern bestehen, auf dem Altar. Als Vorbereitung zur
Trance entziindet sie Weihrauch, verspritzt geweihtes Wasser und rezitiert Mantras.
Dann fillt sie mehrmals in Trance. Verschiedene Verstorbene, darunter auch der
kleine Junge, sprechen durch sie. Sie kritisieren die Vernachldssigung bestimmter
Rituale und dussern konkrete Wiinsche zur Wiedergutmachung. Um spiter das in
Trance Gesagte mit der Heilerin besprechen zu kénnen, nimmt die Familie alles auf
ein mitgebrachtes Tonband auf.

Eine gute Ergénzung zu diesem Film ist Jero on Jero. A Balinese Trance Seance
Observed (vgl. S. 90).

A Balinese Trance Seance fait partie de la série de films que Timothy et Patsy Asch
ont tournés en collaboration avec 1’anthropologue Linda Connor sur la guérisseuse
balinaise Jero Tapakan. Linda Connor a mené entre 1976 et 1978 des enquétes sur
le terrain a Bali.

Un groupe de clients et de clientes du village voisin se rend chez Jero dans le but
de la questionner sur la mort d’'un membre de la famille agé de sept ans, décédé
récemment. Jero les recoit dans son sanctuaire. Elle dépose sur 1’autel les dons qui
se composent de riz, de fleurs et de feuilles de cocotiers. En prélude a son état de
transe, elle allume de 1’encens, répand de 1’eau consacrée et récite des Mantras.
Ensuite, elle tombe a plusieurs reprises en transe. Divers défunts ainsi que le jeune

88



Indonesien/Bali

) |
Indonésie/Bali M

enfant parlent a travers elle. Ils critiquent la négligence mise a I’accomplissement de
certains rites et émettent des voeux concrets en vue d’une réparation. Pour pouvoir
discuter des propos tenus par la guérisseuse en transe, la famille enregistre le tout sur
une bande magnétique. Le filmJero onJero. A Balinese Trance Seance Observed (cf.
p. 90) représente un bon complément 2 ce film.

CONNOR Linda

1982.«The Unbound Self. A Balinese Therapy in Theorie and Practice», in:
MARCELLA A.J. (Hg.), Cultural Conceptions of Mental Health and Therapy.
Dordrecht: Reidel.

CONNOR Linda and Timothy ASCH
1980. A Balinese Trance Seance. Ethnography for the Films. Massachusetts: D.E.R.

Review:

GEERTZ Hildred

1984. «A Balinese Trance Seance, Jero on Jero "A Balinese Trance Seance"
Observed. The Medium is the Masseuse, A Balinese Massage. Jero Tapakan:
Stories in the Life of a Balinese Healer». AA (Washington) 86, p. 809-811.

89



Jero on Jero. «A Balinese Trance Seance» Observed

Linda Connor — Patsy Asch — Timothy Asch 1981
17 16 mm O/E;e SGLF 639
182 C L

Filmed by: Timothy Asch (The Australian National University), Linda Connors
(University of Sidney), Patsy Asch (The Australian National University). Produced
by: Research School of Pacific Studies, The Australian National University, D.E.R.
Assistance: University of Sidney, Wenner Gren Foundation. Supports: Lembajallmu
Pengetahuan Indonesia, Garuda Airlines, The Australian National University’s
Instructional Resources Unit, Research School of Physical Science Mechanical
Workshop, A.A.G.D.E. MUNINJAYA, Judith Wilson, Ann Buller, Ria van de
Zendt, Ita Read, Staff, Bali Beach Hotel Freezer, Guntis Chris Rowell Production,
Optical and Graphical Pty, Ltd., Acmo Optical, Line Film Laboratory.
Anthropologist: Linda Connor.

JeroonJero. «ABalinese Trance Seance» Observed steht, wie der Titel schon verrit,
in engem Zusammenhang mit A Balinese Trance Seance (vgl. S. 88). 1980 kehrten
die Anthropologin Linda Connor und die FilmemacherInnen Timothy und Patsy
Asch mit einer Videokassette von A Balinese Trance Seance nach Bali zuriick. Sie
fiihrten das Band der Hauptdarstellerin, der Heilerin Jero Tapakan, vor und nahmen
ihre Reaktionen auf. ‘

Jero kommentiert spontan Linda Connors und ihre eigene Wirkung im Fernsehen,
das Verhalten ihrer KlientInnen und das Aussehen ihres Hauses. Gleichzeitig gibt sie
interessante ergidnzende Erkldarungen zu den Geschehnissen im Film, wie dem Ab-
lauf des Rituals und den Fehlern, die sie dabei gemacht hat. Sie berichtet von den
Gefiihlen, die sie empfindet, wenn sie in Trance ist.

Es wird ein kurzer Einblick gegeben in das Verhiltnis von Jero zu ihrer Arbeit, dem
Heilen, aber auch zu der Anthropologin Linda Connor. Diese fragt die Heilerin, ob
Jero einverstanden damit sei, dass der Film einer breiteren Offentlichkeit gezeigt
werde. Jero sollte 5 % des daraus entstehenden Gewinnes erhalten. Ein bisher leider
sehr seltenes Vorgehen in der Ethnologie.

Jero on Jero. «A Balinese Trance Seance» observed est comme 1’indique le titre en
rapport étroit avec le film A Balinese Trance Seance (cf. p. 88). En 1980,
I’anthropologue Linda Connor et les cinéastes Timothy et Patsy Asch retournent a
Bali avec une cassette vidéo de A Balinese Trance Seance. I1s présentent la bande a
I'interpréte principale, la guérisseuse Jero Tapakan, et enregistrent ses réactions.
Jero fait un commentaire spontané de Linda Connor et de I’effet qu’elle produit a
la télévision, du comportement de ses clients ainsi que de 1’aspect de sa maison. En
méme temps, elle donne d’intéressantes explications complémentaires sur les
événements relatés dans le film, tels que le déroulement du rite et les fautes qu’elle
y a commises. Elle fait part des impressions qu’elle ressent lorsqu’elle se trouve en

90



Indonesien/Bali
Indonésie/Bali

T

transe. La relation de Jero par rapport a son travail, la guérison mais également le
personnage de I’anthropologue Linda Connor font I’objet d’un bref apergu. Celle-ci
désire savoir si elle est d’accord avec la présentation du film a un grand public. Jero
devrait retirer 5% du bénéfice qui en résulterait.

CONNOR Linda

1982. «The Unbound Self. A Balinese Therapy in Theorie and Practice» in:
MARCELLA A. J. (ed.), Cultural Conceptions of Mental Health and Therapy.
Dordrecht: Reidel.

Review:
GEERTZ Hildred
1984. «A Balinese Trance Seance,JeroonJero'A Balinese Trance Seance' Observed,

The Medium is the Masseuse, A Balinese Massage. Jero Tapakan: Stories in the
Life of a Balinese Healer», AA (Washington) 6, p. 809-811.

91



Nini Pantun. Reisbau und Reisrituale auf Bali (Indonesien)

Urs Ramseyer 1988 (1980)

3.5 VHS O/D SGLF 651
C

Kamera: Madeleine Ramseyer-Griiter. Ton Dr. Urs Ramseyer (Museum fiir
Voélkerkunde Basel). Bearbeitung: Institut fiir den Wissenschaftlichen Film, D.
Kleindienst-Andrée, R. Feldmann. Verleih: IWF (D 1688).

Anthropologe: Urs Ramseyer.

«Urs Ramseyer verfolgt in seinem Film den gesamten Reisanbauzyklus auf Bali
durch das Jahr hindurch. Bewisserungsgenossenschaften regeln die Zufuhr und
Verteilung des fiir den Nassreisanbau notwendigen Wassers bis auf die Felder; sie
setzen Kanile, Aquédukte und kleine Wehre instand. Besondere Zeremonien stehen
am Anfang der Feldarbeiten. Unter Darbringung von Weihwasser und Opfern wird
der Boden rituell gedffnet. In Saatbeeten wird die Muttersaat ausgelegt. Und
wihrend hier der Reis keimt, werden die Terrassenfelder gesiubert, geeggt, gediingt
und schliesslich planiert - eine schwere Arbeit, die Wochen dauert. Der rituelle
Kalender bestimmt, wann mit dem Auspflanzen der Jungpflanzen begonnen werden
kann, Opfer und Gebet vollenden nun die Geburt der géttlichen Reispflanze. 25 Tage
spiter wird der Geburtstag der jungen Reisgéttin gefeiert, verbunden mit einem
Ritual zur symbolischen Schidlingsbekimpfung. Mit dem Heranwachsen der Reis-
pflanze verindert die Terrassenlandschaft ihr Gesicht. Rund eineinhalb Monate nach
der Geburt wird die Reisgéttin schwanger - ein Ereignis, das mit einem dreitégigen
Tempelfest begangen wird. Eine Segnung der Felder schliesst sich an. Der Reis
erbliiht. Zu Beginn der feierlichen Einspeicherung der Reisgarben findet der An-
bauzyklus sein Ende. Ein bis zweiFruchtwechsel folgen, bevor die néichste Muttersaat
ausgelegt wird» (Begleitblatt zum Film).

«Urs Ramseyer suit dans son film le cycle entier de la culture du riz & Bali au cours
d’une année. Des coopératives d’irrigation réglent I’arrivée et la répartition sur les
champs de 1’eau nécessaire 2 la culture du riz. Elles se chargent de 1’entretien de
canaux, d’aqueducs et de petits barrages. Des cérémonies spéciales ont lieu au début
des travaux des champs. La présentation d’eau bénite et d’offrandes accompagne
I’ouverture rituelle du terrain. La semence mére est déposée dans les sillons. Tandis
que le riz germe, les champs en terrasses sont nettoyés, soignés, fumés et finalement
aplanis. Ce travail difficile dure plusieurs semaines. Le calendrier rituel détermine
a quel moment la mise en terre des jeunes plantons peut débuter. Offrandes et prieres
couronnent la naissance de la plante divine. Vingt-cinqg jours plus tard a lieu la féte
anniversaire de la jeune déesse du riz, associée a un rite ayant pour objet la lutte
symbolique contre les parasites. Les terrasses changent d’aspect avec la croissance
des plants de riz. Environ un mois et demi aprés sa naissance, la déesse du riz devient
enceinte, événement qui est commémoré par une féte au temple d’une durée de trois

92



Indonesien/Bali
Indonésie/Bali

T

jours. Suit une bénédiction des champs. Le riz fleurit. Le cycle de la culture du riz
prend fin avec I’emmagasinement solennel des gerbes de riz. Un a deux changements
de fruit sont intercalés jusqu’a la prochaine mise en route d’une nouvelle ssmence
mere» (extrait de la feuille accompagnant le film).

RAMSEYER Urs
1988. Reis: Konsequenzen des Geschmacks. St. Gallen: Edition dia.

3



Unterricht im «baris»-Tanz durch I Gusti Gede Raka in Saba

Ramseyer Urs 1973
20 16 mm O SGLF 609
179 m N-B mg

Kamera: P. Homer, Bermadette Waldis. Ton: Nicole Ramseyer-Gygi. Editor: C.
Wolf. Produktion: Encyclopaedia Cinematographica, IWF (E 2160).
Anthropologe: Urs Ramseyer.

«VorBeginndes Unterrichts setzten sich I Gusti Gede Raka und seine beiden Schiiler
vor den Schrein der Tanzgéttin Dewi Dari nieder, um sie zu verehren und sie um
wohlwollende Unterstiitzung zu bitten. In einer ersten Phase wird die grundlegende
Fuss- und Beinhaltung (...) einstudiert, dann modelliert der Lehrer den Oberkérper
und die Arme in die Grundposen (...). Wenn alle Ausgangsposen sitzen, geht der
Lehrer dazu iiber, (...) Bewegungsabldufe zu schulen. In der letzten Phase des
Unterrichts bewegen sich die Schiiler frei im Raum. Es wird nun an der Endform des
Tanzes gearbeitet, dessen Architekturund Dynamik durch den Sprechgesang und das
Trommelspiel des Ausbilders geprdgt werden. (...) Die Ubungen dauern rund
anderthalb Monate - tdglich drei Stunden - ehe sich die Tédnzer erstmals vor das
Orchester wagen» (Ramseyer 1981: 16).

Es empfiehlt sich, die Begleitpublikation des Instituts fiir den wissenschaftlichen
Film beizuziehen, da im Film keine Erkldrungen gegeben werden.

«Avant de commencer son enseignement, I Gusti Gede Raka s’assied avec ses deux
éleves devant la chasse de la déesse de 1a danse Dewi Dari pour I’honorer et implorer
sa protection bienveillante. Une premiere phase consiste en 1’apprentissage des
principes de la tenue des pieds et des jambes. Ensuite le maitre modele le haut du
corps et les bras selon les positions de base. Lorsque celles-ci sont acquises, le maitre
apprend a ses éléves I’exécution harmonieuse des mouvements. Dans la derniere
phase de I’enseignement, les éléves se meuvent librement dans la piece. L’étape
suivante comporte la mise au point de la forme définitive de la danse, dont
I’architecture et le dynamisme sont soulignés par le commentaire chanté et le jeu de
tambour de I'instructeur. Les exercices durent environ un mois et demi a raison de
trois heures par jour avant que les danseurs se hasardent pour la premiére fois devant
un orchestre» (tiré de Ramseyer 1981: 16).

Comme le film n’est pas accompagné d’explications, il est recommandé de
consulter la publication explicative de I’Institut pour le film scientifique, Géttingen
(voir bibliographie).

RAMSEYER Urs
1981. «Bali, Distrikt Gianyar - Unterricht im "baris"-Tanz durch I Gusti Gede Raka
in Saba». Publ. Wiss. Film, Sektion Ethnol. (G6ttingen), Ser. 11, Nr. 29/E 2160.

94



Indonesien/Bali
Indonésie/Bali

95



Unterricht im «legong»-Tanz durch I Gusti Gede Raka in Saba

Urs Ramseyer 1975
17' 16 mm 45 SGLF 610
185 m N-B Mg

Kamera: P. Horner, Bernadette Waldis. Ton: Nicole Ramseyer-Gygi.
Unterstiitzung: Wissenschaftlicher Film Goéttingen (IWF — Encyclopaedia
Cinematographica E 2165).

Anthropologe: Urs Ramseyer.

«Der Tanzlehrer I Gusti Gede Raka fiihrt vier Mddchen im Alter von sieben und acht
Jahren in die Grundposen und Figuren des héfischen legong (legong keraton) ein.
Die Schiilerinnen sind seit drei bis fiinf Wochen in Ausbildung begriffen. Der Lehrer
arbeitet von allem Anfang an an der Endform des Tanzes, die den MAdchen geradezu
in den K&rper hineinmodelliert wird.

Nach dem obligaten Gebet vor dem Schrein der Tanzgéttin Dewi Dari, die im
heiligsten Bezirk des Familientempels der traditionellen Fiirsten von Saba im Pura
Panataran Agung verehrt wird, demonstriert I Gusti Gede Raka die alte, anderswo
kaum mehr praktizierte Korperbehandlung, mit der die kleinen Ténzerinnen ge-
schmeidig gemacht werden. Anschliessend werden in einer ersten Phase der
Ubungsstunde die grundlegenden Fuss- und Kérperhaltungen an Ort einstudiert. In
der zweiten Sequenz werden, immer noch an Ort, Bewegungsablidufe geprobt, die
von einer Grundhaltung in eine andere iiberfiihren. In dieser und der folgenden Phase,
in der eines der Madchen frei im Raume tanzt, wird der Sprechgesang des Lehrers
gelegentlich von Trommelspiel abgelost» (Ramseyer 1980: 13f.).

«Le maitre de danse I Gusti Gede Raka initie quatre petites filles de sept et huit ans
aux poses de base et aux figures du legong courtois (legong keraton). Les éleves sont
en formation depuis trois a cing semaines. Le maitre travaille dés le début a 1a forme
définitive de la danse, qui est modelée a proprement parler sur le corps des petites
filles. Apres la pricre obligatoire devant 1a chasse de la déesse de 1a danse Dewi Dari,
qui est vénérée dans le Pura Panataran Agung, le secteur le plus sacré du temple
familial des princes de Saba, I Gusti Gede Raka enseigne la tenue du corps pratiquée
anciennement. Celle-ci, que 1’on ne trouve plus ailleurs, a pour but d’assouplir les
petites danseuses. Une premiére phase de I’enseignement est ensuite consacrée a
1I’étude sur place de la tenue des pieds et du corps. Une deuxieéme séquence consiste,
toujours sur place, en ’apprentissage des différents mouvements qui s’enchainent
d’une position de base a I’autre. Au cours de cette phase et des suivantes, pendant

! Der mit Ton versehene Abschnitt des Films beginnt nach etwa 3 1/2 Min. Vorfiihrdauer.

96



Indonesien/Bali
Indonésie/Bali

lesquelles une des petites filles danse librement dans la piéce, le maitre passe
partiellement du commentaire chanté au jeu du tambour» (Ramseyer 1980: 13).

RAMSEYER Urs
1980. «Bali, Distrikt Gianyar - Unterrichtim "legong"-Tanz durch I Gusti Gede Raka
in Saba». Publ. Wiss. Film, Sektion Ethnol. (Gottingen), Ser. 10, Nr. 29/E 2165 .

97



The Water of Words: The Cultural Ecology of a Small Island in
Eastern Indonesia

Timothy Asch — James J. Fox 1984
30 16 mm O/E;e SGLF 632
330 C L

Camera: Timothy Asch. Sound recordist and translator: James J. Fox (The
Australian National University). Filmmaker and co-producer: Timothy Asch
(University of Southern California). Editor and co-producer: Patsy Asch (The
National University). Transcriber: E.M. Pono. English narrator: Wang Gung-
Wung. Produced by: Department of Anthropology, Research School of Pacific
Studies, The Australian National University and Documentary Educational Resources.
Assistance: The University of Southern California’s Center for Visual Anthropology,
Center for Continuing Education School of Cinema and Television. Acknow-
ledgment: Lambaya Ilmu Pengetahuan Indonesia, Quantas Airway Ltd., Pan
American Airlines, The Australian National University’s Instructional Resources
Unit: William J.O. Mailey, Ria van de Zendt, Ita Pead, Sue Marshall Cabezas. We
dedicated this film to the memory of Mias Kiuk and Petrus Malesi.
Anthropologist: James J. Fox.

Die Lontar-Palme ist eines der zentralsten Elemente in der Gesellschaft der ehema-
ligen Brandrodungsbauern auf Roti. Sie ist nicht nur als Hauptnahrungsmittel
okonomisch sehr wichtig, sondern hat auch eine grosse mythologische und
soziokulturelle Bedeutung. Asch und Fox versuchen der Vielschichtigkeit der
Lontar- Palme durch verschiedene Ebenen des Erzihlens und der bildlichen Gestal-
tung gerecht zu werden. Ein clan-headman und Lokalfiihrer gibt Auskunft iiber ihre
Verwendung. Er erklirt den Verarbeitungsprozess, angefangen beim Abzapfen der
Palmfliissigkeit bis hin zur Herstellung von verschiedenen Produkten wie frischem
Saft, gekochtem Sirup, kristallisiertem Zucker, fermentiertem Bier und lontar-gin,
der water of words genannt wird. Ein lokaler Dichter und Geschichtenerzihler
evoziert die Prisenz der Lontar- Palme in Mythen, Ritualen und Geschichte und ihre
symbolische Bedeutung in bezug auf Mann und Frau, Deszendenz und Verwand-
schaft, kurz fiir das ganze soziale System. Diese Ausfiihrungen werden durch einen
anthropologischen Kommentar ergénzt.

Aschistes gelungen, den Bezug zwischen realer und symbolischer Ebene an einem
einzelnen Beispiel aufzuzeigen.

Le palmier lontar est1’un des éléments majeurs de la culture des anciens paysans de
Roti, spécialisés dans le défrichement par le feu. Il posse¢de non seulement un grand
intérét économique mais également une importante signification mythologique et
socio-culturelle. Asch et Fox cherchent a illustrer la diversité fonctionnelle du
palmier lontar par un récit a plusieurs niveaux et au moyen d’une composition
imagée. Un chef de clan et un chef local donnent un apergu des fonctions pratiques
en expliquant le procédé de fabrication des boissons et des aliments tirés de ce

98



Indonesien/Roti
Indonésie/Roti

palmier, tels que le jus frais, le sirop cuit, le sucre cristallisé, 1a biere fermentée et le
gin lontar (appelé water of words). Un poéte local et narrateur historique évoque sa
présence dans les mythes, les rites et 1’histoire ainsi que sa valeur symbolique en ce
qui concerne I’homme et la femme, la descendance et la parenté, en fait sa place
prépondérante dans tout le syst€me social. Le récit est complété par un commentaire
anthropologique.

A I'aide d’un exemple particulier, Asch réussit 2 démontrer le rapport entre le
niveau réel et le niveau symbolique.

FOX J. James
1977. Harvest of the Palm. Ecological Change in Eastern Indonesia. Harvard:

University Press.

Review:
PORTER POOLE Fritz John

1987. «The Water of Words: A Cultural Ecology of a Small Island in Eastern
Indonesia», AA (Washington) 89, p. 269-271.

99



Dani Houses

Karl G. Heider 1974 (1963)
16' 16 mm O/E SGLF 619
175m C L

Camera: Karl G. Heider (Member of the Harvard Peabody Expedition, Great Valley
Dani). Sponsorship: National Science Foundation. Production: Educational
Documentary Center.

Anthropologist: Karl C. Heider.

Gezeigt wird die Konstruktion zweier bei den Dani verbreiteten Hausertypen, einem
Rundhaus und einem rechteckigen Haus. Angefangen beim Sdubern des Bodens und
Legen des Grundrisses, iiber den Aufbau der Winde bis zur Herstellung des Daches
aus Stroh wird jeder Schritt dokumentiert.

Dani Houses ist ein rein technologischer Film, den Heider 1963 wihrend seines
zweljdhrigen Aufenthaltes auf Inan Jaya gedreht hat.

Dani House est un film 2 caractére purement technologique, tourné par Karl G.
Heider en 1963 durant son séjour de deux ans en Irian Jaya.

Le film présente la construction de deux types de maisons courantes chez les Dani,
une maison de forme ronde et une de forme rectangulaire. Chaque étape est
développée, 2 commencer par le nettoyage du terrain et la pose du plan, suivi de la
mise en place des parois jusqu’a la construction du toit en chaume.

GARDNER Robert and Karl G. HEIDER
1969. Gardeners of War. Life and death in the New Guinea Stone Age. New York:
Random House.

HEIDER Karl G.
1970. The Dugum Dani. A Papuan Culture in the Highlands of West Guinea.
Chicago: Aldine.

HEIDER Karl G.
1979. Grand Valley Dani. New York: Holt, Rinehart & Winston.

HEIDER Karl G.
1979. Ethnographic Film. Austin: University of Texas Press.

MATTHIESSEN Peter

1964. Under the mountain wall: a chronicle of two seasons in the stone age. New
York: Viking.

100



Dani — Indonesien/Irian Jaya
Dani — Indonésie/Irian Jaya

101



The Sakuddei

John Sheppard 1974
LY, § 16 mm O/E;e SGLF 603
578. m C L

Cameraman: Dick Pope. Sound recordist: Bob Alcock. Film Editor: Andrew Page.
Series editor: Brian Moser. Production: Granada Television (Disappearing World
Series). Producer and director: John Sheppard.

Anthropologist: Reimar Schefold.

Die auf Siberut, einer Insel vor der Westkiiste Sumatras, lebenden Sakuddei haben
zum grossten Teil bis heute ihre traditionelle Lebensweise beibehalten. Zentrum
ihres zeremoniellen, religidsen sowie sozialen Lebens ist das Uma, das Clanhaus.
Hier leben die Mitglieder eines Clans zusammen, falls sie nicht - was hiufig der Fall
ist - mit ihrer Kernfamilie in ihren eigenen verstreut liegenden Familienhdusern
wohnen. Hier werden auch gesellschaftlich wichtige Anldsse, wie z.B. Taufen
gefeiert, Heilungen vorgenommen und Trancetéinze abgehalten.

Dass diese traditionelle Lebensweise bedroht ist, zeigt der zweite Teil des Films.
Mit dem Ziel einer effizienteren Administration und besseren Kontrolle der bisher
zerstreut lebenden Sakuddei hat die indonesische Regierung an den Kiisten der Insel
Schulen und Dérfer errichten lassen. Durch diese und andere Massnahmen versucht
sie die Sakuddei zur Aufgabe ihrer als riickstéindig betrachteten Lebensweise zu
zwingen. In Gefahr ist seit kurzem auch der traditionelle Lebensraum der Sakuddei,
denn eine philippinische Holzféllerkompanie hat von der Regierung die Bewilligung
zur wirtschaftlichen Nutzung eines grossen Teils des Inselwaldes erhalten.

Der Kommentar wird immer wieder durch Interviews mit den Betroffenen ergénzt.
Mit einer harten Schnittechnik macht der Regisseur die bedrohliche Situation der
Sakuddei, welche zwischen moderner und traditioneller Lebensweise schwanken,
fiir die ZuschauerInnen emotional nachvollziehbar.

Les Sakuddei, qui peuplent Siberut, une ile au large de la cote ouest de Sumatra, ont
conservé pour une grande part leur mode de vie traditionnel. Au centre de leur vie
cérémonielle, religieuse et sociale se trouve 1’uma, 1a maison du clan. Ici les mem-
bres du clan mé&nent une vie commune s’ils n’habitent pas avec leur famille nucléaire
dans leurs maisons respectives disséminées dans les alentours, ce qui est souvent le
cas. C’est également dans 1’'uma que sont célébrés les événements socialement
importants tels que les baptémes, que 1’on procede aux guérisons et que 1’on effectue
des danses menant a la transe.

Ladeuxi¢me partie du film fait état des menaces qui p&sent sur ce mode de vie. Pour
arriver a2 une meilleure administration et pour mieux controler les Sakuddei qui
jusqu’ici vivaient disséminés, le gouvernement indonésien a créé des écoles et des
villages sur la cote de I'ile. Il cherche en outre, au moyen de diverses mesures, a
contraindre les Sakuddei a abandonner leur mode de vie jugé démodé. Depuis peu,

102



Sakuddei — Indonesien/Siberut
Sakuddei — Indonésie/Siberut

I’espace vital des Sakuddei est également menacé car le gouvernement a accordé a
une compagnie philippine de bilicherons 1’autorisation d’exploiter a des fins
économiques une grande partie de la forét de I’ile.

Le commentaire est complété par des entretiens avec les personnes concernées. Le
montage, haché et contrasté, fait ressortir les divergences qui opposent ces deux
mondes et joue sur I’émotion pour faire vivre aux spectateurs la menace qui pése sur
les Sakuddei.

SCHEFOLD Reimar
1980. Spielzeug fiir die Seelen. Kunst und Kultur der Mentawai-Inseln (Indonesien).

Ziirich: Museum Rietberg.
1988. Lia: das grosse Ritual auf den Mentawai-Insein. Berlin: Reimer.

Review:

WARD Barbara E.
1975. «The Sakuddei». RAIN (London) 8, p. 10.

103



Farm Song

John Nathan 1978
57 16 mm O/E:e SGLF 620
670 C L

Camera: Hiroshi Segawa. Camera assistants: Kikumatsu Soda, Nobou Urabe.
Sound: Shimpei Kikuchi. Sound assistant: Tomoharu Urata. Editor: Hajime
Okayasu. Production and direction: John Nathan. Production manager: Yoichi
Ukita. Assistant director: Yoshinoroi Usui. Lighting: Shigeo Kume. Music by:
Toru Takemitsu.

Die Kato sind eine Reisbauernfamilie. Sie betreiben nordostlich von Tokio in
Myasaki, in der Prefektur Miyagi, einen Hof, der seit 200 Jahren der Familie gehort.
Noch heute leben und arbeiten dort vier Generationen zusammen.

Das Filmteam begleitet die Kato wihrend eines Jahreszyklus bei ihren landwirt-
schaftlichen Aktivititen, alltiglichen Verrichtungen wie Kochen und Essen, beim
Einkauf, Schulbesuch und auch beirituellen Anldssen wie der Verehrung der Ahnen
am Hausschrein und dem Hohepunkt des Jahres, beim Neujahrsfest.

Eingeflochten werden Gespriche mit den Familienmitgliedern iiber die Arbeit, das
Heiraten und die Ehe, iiber die Vergangenheit und die Zukunft. Nicht selten werden
Aussagen aus Gruppengesprichen durch Einzelgespriche, bei denen vor allem die
Frauenzu Wortkommen, vertieft und relativiert. Es werden Spannungen aufgedeckt,
die aus der Konfrontation von Tradition und Modeme entstehen. Die poetischen Bilder
sind meist unterlegt mit Musik von Toru Takemitsu.

Les Kato sont une famille de planteurs de riz. Au nord-est de Tokyo, a Myasaki dans
la préfecture de Miyagi, ils exploitent un domaine qui appartient depuis deux cents
ans 2 la famille. Aujourd’hui encore, quatre générations y cohabitent et travaillent
ensemble.

L’équipe des cinéastes accompagne les Kato pendant un cycle annuel. Elle assiste
aux travaux agricoles, aux besognes quotidiennes (achats, préparation des repas), a
I’activité scolaire et aux cérémonies rituelles (hommage aux aieux et f€te du Nouvel-
an, qui représente le point culminant de I’année).

Cette présentation intégre des entretiens avec des membres de la famille au sujet
du travail, du mariage, de la vie conjugale, ainsi que sur le passé et 1’avenir. Des
entretiens en privé, a1’ occasion desquels les femmes ont la possibilité de s’exprimer,
permettent d’approfondir les observations faites au cours de discussions en groupe
et de les replacer dans leur contexte. De cette mani¢re, des tensions dues a
I’antagonisme entre la tradition et la modernité apparaissent.

John Nathan présente ici un film nourri d’images de haute densité poétique, le plus
souvent accompagnées de la musique de Toru Takemitsu.

104



Japan
Japon

105



Youtser et Yodler

Hugo Zemp 1986 (1983-84)

52' U-Matic O/fr SGLF 656
&

Image: HugoZemp. Son: Peter Betschart. Montage: Charlotte Boigeol. Scripte: Silvie
Bolle-Zemp. Mixage: Antoine Gueben. Montage négatif: Simone Jousse.
Conseils: Séminaire de I’E.R., 165 du C.N.R.S., Silvie Bolle-Zemp, Colette Piault,
Jacqueline Veuve. Avec: Veronika Betschart avec ses soeurs et son frere, Alois et
Paul Schmidig, Joseph-Maria Schelbert, Franz Dominik Betschart, Matthias Bet-
schart, le trio de cors des Alpes Betschart / Gwerder, le club des yodleurs Edelweiss
(Ibach), Anton Biiler, Alfred Schelbert, Peter Betschart, le club des yodleurs de
Muotathal, le Pragel Chérli, Theres Suter, Vreni von Rickenbach, duo d’accordéons
Joseph Ablondi et Alois Foehn. Participation financiére: Centre Natonal de la
Recherche Scientifique, Ministtre de la Culture (France), Société Francgaise
d’Ethnomusicologie, Ateliers d’Ethnomusicologie (Geneve), Pro Helvetia (Ziirich),
Robert Fellmann-Stiftung (Altdorf), SUISA (Ziirich), Migros-Genossenschafts-
Bund (Ziirich), Kulturkommission Kanton Schwyz, Bezirk Schwyz, Gemeinde
Muotathal, Kantonalbank Schwyz, Raiffeisenbank Muotathal, Messerfabrik
Viktorinox (Ibach), M&belfabrik Betschart (Muotathal). Production: CNRS
Audiovisuel (France), Ateliers d’Ethnomusicologie (Suisse).

Recherche: Hugo Zemp, Peter Betschart.

Youtser et Yodler ist der erste von vier Filmen der Serie Jiiiizli du Moutathal. In fiinf
Abschnitten (Trois Youtseur et leur Image, La Youtse Traditionnelle et le Travail, Un
Folklore national, La Youtse en Mutation, La Poursuite de la Tradition) zeigt Hugo
Zemp den Konflikt, der zwischen dem traditionellen Juuzen und der offiziellen
Folklore herrscht. Das urspriingliche Juuzen wird insbesondere durch den
eidgenossischen Jodlerverband, der das Juuzen als unrein und falsch empfindet, ins
Abseits gedrangt. Die Juuzer und Juuzerinnen iiben nur noch selten und werden oft
belichelt. Nebst den normativen Vorstellungen des Jodlerverbandes sind auch die
verdnderte Arbeitswelt und die neuen musikalischen Interessen der Jugendlichen
mitverantwortlich fiir das Verschwinden dieser Gesangstradition.

Da der Autor die Betroffenen zu Wort kommen ldsst, widerspiegelt der Film die
verschiedenen Sichtweisen der Einheimischen.

Die einzelnen musikalischen Darbietungen sind in ihrer Ganzheit zu héren und
werden visuell nicht durch zweifelhafte Zwischenschnitte, wie sie im Fernsehen oft
iiblich sind, gestort.

Das hiesige Publikum begegnet der Schweizer Folklore oft mit Misstrauen, da sie
stark mit der «Blut und Boden-Ideologie» verbunden ist. Die Gegeniiberstellung von
Juuzen und Jodeln erlaubt eine differenziertere Betrachtung und weckt die Neugier
an der eigenen Kultur.

106



¥-

Schweiz / Muotathal | WS %Y

Suisse /Muotathal

Youtser et Yodles est le premier de quatre films de la série Jiiiizli du Muotathal. Hugo
Zemp fait état en cinq chapitres (Trois Youtseur et leur Image, La Youtse Tradition-
nelle et le Travail, Un Folklore national, La Youtse en Mutation, La Poursuite de la
Tradition) du conflit qui existe entre 1a youtse traditionnelle et le folklore officiel. La
youtse originale est écartée avant tout par la Fédération suisse des Yodleurs, qui la
considére comme impure et fausse. Celle-ci est d’ailleurs en voie de disparition. Les
youtseurs, hommes et femmes, ne s’exercent plus que rarement et leurs prestations
font fréquemment sourire. En plus des conceptions normatives de la Fédération des
yodleurs, les changements intervenus dans le monde du travail et les nouveaux
intéréts musicaux des jeunes sont également responsables de la disparition de cette
tradition de chant. Comme 1’auteur donne la parole aux intéressés, le film fait
ressortir les points de vue divergents des indigenes.

Chaque production musicale peut étre pergue dans sa totalité et n’est pasinterrompue
par les coupes discutables qui sont la régle a la télévision.

Le public indigéne se montre souvent sceptique a 1’égard du folklore suisse parce
que celui-ci est fortement lié a «1’idéologie du sang et de la terre». La comparaison
de 1a youtse et du yodel permet un examen différencié et stimule la curiosité aI’égard
de propre culture helvétique.

ZEMP Hugo
1988. «Filming Music and Looking at Music Films». Ethnomusicology 32, p. 393-
427.

107



Voix de téte - voix de poitrine

Hugo Zemp 1987 (1983/84)

23 U-Matic O/F;f SGLF 657
C

Image: Hugo Zemp. Son: Peter Betschart. Montage: Charlotte Boigeol. Animation
et banc-titre: Société Comand. Mixage: Antoine Gueben. Montage négatif:
Simone Jousse. Conseils: Séminaire del’E.R., 165 du C.N.R.S., Silvie Bolle-Zemp,
Jean Dominique Lajoux, Jean Christian Nicaise. Avec la participation de: Alois et
Paul Schmidig, Joseph-Maria Schelbert, Franz Dominik Betschart, Anton Biihler,
Alfred Schelbert, Christine Suter, Alois Foehn, Alois Suter, Erwin et Alois Imhof,
Franz Betschart. Participation financiére: Centre National de la Recherche
Scientifique, Ministere de la Culture (France), Societé Frangaise d’Ethnomusicologie,
Ateliers d’Ethnomusicologie (Genéve), Pro Helvetia (Ziirich), Robert Fellmann-
Stiftung (Altdorf), SUISA (Ziirich), Migros-Genossenschafts-Bund (Ziirich),
Kulturkommission Kanton Schwyz, Bezirk Schwyz, Gemeinde Muotathal,
Kantonalbank Schwyz, Raiffeisenbank Muotathal, Messerfabrik Viktorinox (Ibach),
Mobelfabrik Betschart (Muotathal). Production: CNRS Audiovisuel (France),
Ateliers d’Ethnomusicologie (Suisse).

Recherche: Hugo Zemp, Peter Betschart.

Voix de téte, voix de poitrine ist ein didaktischer Film, in dem durch das Alternieren
zwischen Gesangsperformancen und gezeichneten Schautafeln die Besonderheiten
und Unterschiede von Juuzen und Jodeln beschrieben werden. Der Gebrauch von
belehrenden Schemas sind im ethnographischen Film nicht sehr geschitzt, doch ist
deren Verwendung in diesem Fall gerechtfertigt. Die prizisen Diagramme ermogli-
chen ein schnelles Verstindnis der musiktheoretischen Aspekte des Juuzens und
Jodelns und sind auch fiir Laien nachvollziehbar.

Obwohl der Kommentar dieser Kopie franzésisch gesprochen ist, wird er dank der
Anschaulichkeit der Diagramme auch fiir Anderssprachige verstindlich.

Voix de téte, voix de poitrine est un film didactique dans lequel sont décrites, en
faisant alterner performances chorales et graphiques, les particularités de la youtse
et du yodel ainsi que leurs différences.

L’utilisation de schémas a caractére pédagogique n’est généralem entpas appréciée
dans le film ethnographique. Elle est cependant justifiée dans le cas présent. Les
diagrammes précis permettent une compréhension rapide des aspects de la théorie
musicale de la youtse et du yodel et sont également trés instructifs pour le profane.

Méme si le commentaire de cette copie est en frangais, il est compréhensible pour
les personnes parlant d’autres langues grace a la clarté des diagrammes.

108



Schweiz/Muotathal
Suisse/Muotathal

ZEMP Hugo
1988. «Filming Music and Looking at Music Films». Ethnomusicology 32. p. 393-
427.

109



Glattalp

Hugo Zemp 1986 (1983)

32' U-Matic O/fr SGLF 659
¢

Image: HugoZemp. Son: Peter Betschart. Montage: Charlotte Boigeol. Scripte: Silvie
Bolle-Zemp. Mixage: Alain Garnier. Montage négatif: Simone Jousse. Conseils:
Séminaire de I’E.R., 165 du C.N.R.S., Sylvie Bolle-Zemp, Colette Piault, Jacqueline
Veuve. Avec la participation de: la famille de Heiri Gwerder, la famille de Alois
Imhof, Franz Gwerder, Franz Dominik Betschart. Participation financiere: Centre
National de la Recherche Scientifique, Ministere de la Culture (France), Société
Frangaise d’Ethnomusicologie, Ateliers d’Ethnomusicologie (Genéve), ProHelvetia
(Ziirich), Robert Fellmann-Stiftung (Altdorf), SUISA (Ziirich), Migros-
Genossenschafts-Bund (Ziirich), Kulturkommission Kanton Schwyz, Bezirk Schwyz,
Gemeinde Muotathal, Kantonalbank Schwyz, Raiffeisenbank Muotathal,
Messerfabrik Viktorinox (Ibach), Mtbelfabrik Betschart (Muotathal). Production:
C.N.R.S. Audiovisuel (France), Ateliers d’Ethnomusicologie (Suisse).
Recherche: Hugo Zemp, Peter Betschart.

Das Juuzen ist traditionsgemiss an die pastorale Lebensweise der BerglerInnen
gebunden. Der Alpaufzug ist ihr grosstes Ereignis im Jahreszyklus. Nach dem
anstrengenden Aufstieg von Mensch und Vieh auf die Sommeralp sitzen Frauen und
Minner abends in der Alphiitte und erzdhlen sich Anekdoten zwischen den
Juuzgesingen.

Die Bilder erinnern an die friihen Heimatfilme mit den schénen Naturaufnahmen
und den gemiitlichen Menschen dieser Region. Doch wer diesem idealisierenden
Bild traut, wird am Schluss des Films eines Besseren belehrt.

Hugo Zemp fiihrte den Film unter anderem einer Primarschulklasse aus dem
Muotathal und einer Sekundarschulklasse aus Schwyz, dem Hauptort der Region,
vor und beschreibt kurz die Reaktion der Jugendlichen. Wihrend die Primar-
schiilerInnen den Film mit Freude aufnahmen, fanden ihn die meisten Sekundar-
schiilerInnen langweilig und die betroffenen Leute hinterwildlerisch. Einer meinte:
«Der Film wire wohl erfolgreicher im Ausland, so wie wir ja auch Fremdes vor-
ziehen wiirden» (passim Hugo Zemp 1988: 422-425).

Layoutse est traditionnellement liée au mode de vie pastoral des gens de lamontagne.
La montée a I’alpage est I’événement le plus important du cycle annuel. Aprés que
les armaillis et le bétail ont atteint I’alpage a la suite d’une ascension éprouvante,
hommes et femmes se retrouvent le soir dans le chalet pour lancer des youtses et se
raconter des anecdotes.

Les images rappellent les films patriotiques d’autrefois avec leurs belles prises de
vues de la nature et I’amabilité des habitants de la région. Cependant, celui qui se fie
a ce tableau idéalisé est détrompé a la fin du film.

110



Schweiz/Muotathal
Suisse/Muotathal

Hugo Zemp présenta quelques films de cette série, entre autres a une classe
primaire du Muotathal ainsi qu’a une classe secondaire du de Schwyz, le chef-lieu
de la région, et il décrivit brievement les réactions des jeunes écoliers: alors que les
éleves de la classe primaire trouverent du plaisir a 1a projection, la plupart des éléves
du degré secondaire jugérent les films ennuyeux et les personnes présentées arriérées.
Un écolier émit I’opinion que le film aurait probablement davantage de succes a
I’étranger, de méme que nous préférons également quelque chose d’exotique (passim
Hugo Zemp: 1988).

ZEMP Hugo
1988. «Filming Music and Looking at Music Films». Ethnomusicology 32, p. 393-
427.

111



Les noces de Susanna et Josef

Hugo Zemp 1987 (1984)

23’ U-Matic O/fr SGLF 658
C

Image: HugoZemp. Son: Peter Betschart. Montage: Charlotte Boigeol. Mixage: Alain
Gamier. Montage negatif: Simone Jousse. Avec: Susanna Heinzer, Josef Heinzer,
Familie Franz Dominik Betschart, Trychlerverein Muotathal, Josef et Richard
Gwerder, Adolf Gwerder, Kapelle Mythenholz. Participation financiére: Centre
National de la Recherche Scientifique, Ministére de la Culture (France), Société
Francaise d’Ethnomusicologie, Ateliers d’Ethnomusicologie (Genéve), ProHelvetia
(Ziirich), Robert Fellmann-Stiftung (Altdorf), SUISA (Ziirich), Kulturkommission
Kanton Schwyz, Bezirk Schwyz, Gemeinde Muotathal, Kantonalbank Schwyz,
Raiffeisenbank Muotathal, Messerfabrik Viktorinox (Ibach), Mtbelfabrik Betschart
(Muotathal). Production: CNRS Audiovisuel (France), Ateliers d’Ethnomusicologie
(Suisse).

Recherche: Hugo Zemp, Peter Betschart.

Lesnoces de Susanna et Josef setzt die Musiktradition des Juuzens und Jodelns inden
kulturellen Kontext einer Hochzeit. Nach der kirchlichen Trauung feiert die
Hochzeitsgesellschaft in einem Restaurant weiter. Das Fest wird von verschiedenen
musikalischen Darbietungen umrahmt. Fiir eine Weile verlésst die Kamera das Fest
und folgt den Sdngemn in eine andere Gaststube, kehrt dann frilhmorgens wieder zur
Hochzeitsgesellschaft zuriick, um «mitzutanzen». Durch die subjektive Kamerafiih-
rung wird die Stimmung besonders gut eingefangen. Der Film ist frei von gespro-
chenem Kommentar, einzig ein paar Schrifttafeln geben eine minimale Hinter-
grundinformation.

Les noces de Susanna et de Josef présente la tradition musicale de la youtse et du
yodel dans le contexte d’une noce. A la suite de 1a cérémonie nuptiale a 1’église, les
mariés et leurs convives continuent la féte au restaurant. Celle-ci est agrémentée de
diverses productions musicales. Par moments, la caméra abandonne la féte et suit les
chanteurs dans une autre salle pour se retrouver a la noce tot le matin et prendre part
a la danse (caméra subjective). De cette fagon, elle capte a merveille I’atmosphére
régnante. Le film est exempt de commentaire parlé. Seuls quelques tableaux
descriptifs fournissent une information d’arriére-plan.

112



Schweiz/Muotathal
Suisse/Muotathal

113



Waiting for Harry

Kim McKenzie 1980
5T 16 mm O/E;e SGLF 648
600 m C L

Filmed and directed by: Kim McKenzie. Sound recorded by: Peter Barker.
Commentary: Les Hiatt. Translation: Johny Mundrrug, Albert Nganmarra, Sam
Gumugun, Frank Malkorda, Frank Gurrmanamana, Les Hiatt. Song translations:
Margaret Clunies-Ross. Production assistance: Peter Cooke, Michele Day, Betty
Mehan, David Bond, Lyn Bond. Production: Australian Institute of Aboriginal
Studies.

Anthropologist: Les Hiatt.

Frank Gurrmanamana bereitet den letzten Teil eines Trauerrituals fiir seinen vor
mehreren Jahren verstorbenen klassifikatorischen Bruder Les Angabarabara vor. Er
bittet Les Hiatt, einen Anthropologen, der seit vielen Jahren mit den Anbarra arbeitet
und als klassifikatorischer Bruder Franks und des Verstorbenen betrachtet wird,
einen Film {iber das Ritual zu machen. Wihrend die Manner sich hauptséchlich mit
der Anfertigung eines kunstvoll mit Mythengestalten bemalten hohlen Baum-
stammes, in den spiter die Knochen des Toten gelegt werden, beschiftigen, kiim-
mern sich die Frauen um die Nahrungsmittel und erledigen sonstige Arbeiten.

Harry, ebenfalls ein Bruder des Verstorbenen und die wichtigste Person fiir das
Ritual, verzdgert den Ablauf dadurch, dass er mehrmals fiir einige Zeit in die Stadt
geht, um andere Dinge zu erledigen. Nicht zuletzt dank der Hilfe Les Hiatts, der
zusammen mit dem Filmteam voll in die Geschehnisse einbezogen wird und so die
typische Rolle des Beobachters aufgibt, findet die Abschlusszeremonie doch noch
statt.

Waiting for Harry ist ein schones Beispiel fiir die Zusammenarbeit zwischen
Anthropologen, Gefilmten und Filmenden; Kim McKenzie istes gelungen, auch die
von Humor gepriagten Momente des Vorbereitens und Wartens spannend einzufangen.

Frank Gurrmanamana travaille ala derni¢re partie d’un rite funebre célébré pour son
frére classificatoire, Les Angabarabara, décédé il y a plusieurs années. Il prie Les
Hiatt, un anthropologue qui travaille depuis des années avec les Anbarra et qui est
considéré comme un frére classificatoire de Frank et du défunt, de tourner un film de
cerite. Les hommes s’affairent a préparer un tronc d’arbre creux, qui servira plus tard
arecevoir les os du défunt et sur lequel ils ont peint de fagon tres artistique des sujets
mythologiques. Les femmes s’occupent des denrées alimentaires et accomplissent
d’autres travaux. Harry, un autre frére du défunt et qui est le personnage principal de
1’action rituelle, en retarde le déroulement parce qu’il se rend a plusieurs reprises en
ville pour liquider des affaires. Mais finalement, a 1’aide de Les Hiatt, qui est associé
entierement aux événements en compagnie de I’équipe du film et qui abandonne ainsi
son role d’observateur, la cérémonie finale aura lieu.

114



i,

Anbarra — Australien )
Anbarra — Australie

Waiting for Harry est un bel exemple de la collaboration entre les anthropologues,
les personnes filmées et les réalisateurs du film. Kim McKenzie est parvenu a filmer
de fagon captivante les moments de préparation et d’atiente souvent empreints
d’humour.

Review:

GOODALE C. Jane
1984. «Waiting for Harry». AA (Washington) 86, p. 813-814.

115



Tidikawa and Friends

Jef Doring — Su Doring 1972
81' 16 mm O/E SGLF 628
3x290m C L

Cameramen: Michael Edols, Jack Bellamy. Sound recordist: Jef Doring. Editor:
Rod Adamson. Produced and directed by: Jef and Su Doring. Production: D.E.R.
Researcher: Su Doring.

Der Film gliedert sich in drei Teile. Ein Initiationsritual, das den ersten und letzten
Filmteil bestimmt, bildet den thematischen Schwerpunkt. )

Am Anfang vermittelt ein einleitender Kommentar (12 Minuten) eine Ubersicht
iiber die Bedamini.

Tidikawa, ein Junggeselle, wird vorgestellt als einer, der das «Geistkind» kennt
und deshalb u.a. fiir Initiationsrituale und Heilungsséancen herangezogen wird,
daneben aber an allen Subsistenzaktivititen teilnimmt. Bei den Vorbereitungen zu
einem Initiationsritual tritt unerwartet der Tod eines Kindes ein. Das Kind wird
bestattet, und die Trauer wird eindriicklich dargestellt.

Im zweiten Teil lassen Jef und Su Doring in langen Einstellungen, begleitet vom
Originalton, die Bilder sprechen, die die Bedamini bei ihren Subsistenzaktivititen,
bei einer Heilungsséance und bei ihren sozialen Interaktionen zeigen.

Im dritten Teil findet fiir sieben junge Ménner das zu Beginn des Filmes vorbe-
reitete Initiationsritual statt.

Die saubere Kamerafiihrung macht die aussergewohnliche dsthetische Qualitét
dieses Films aus. Der langsame Rhythmus ldsst den aufkommenden Gedanken und
Fragen freien Lauf.

Le film se subdivise en trois parties. Un rite d’initiation, qui détermine la premiére
et laderniére partie du film, en constitue le théme principal. Une introduction (douze
minutes) donne une vue d’ensemble des Bedamini.

Tidikawa, un jeune célibataire, est présenté comme un personnage connaissant
«I’enfant esprit». Il est par conséquent engagé pour les rites d’initation et les séances
de guérison. Il prend en outre part a toutes les activités de subsistance. Au cours des
préparationsd’unrite d’initiation, un enfant meurt subitement. OnI’enterre et le deuil
est montré de fagon expressive.

Dans la deuxiéme partie, Jef et Su Doring laissent parler, au moyen de longues
pauses accompagnées du son original, les images qui représentent les Bedamini au
cours de leur activité de subsistance, d’une séance de guérison et de certaines
interactions.

Dans la troisiéme partie, sept jeunes gens prennent part au rite d’initiation préparé
au début du film.

116



Bedamini — Papua Neu Guinea 4 )
Bedamini — Papouasie-Nouvelle Guinée

Grace a un tournage trés soigné, le film présente des qualités esthétiques
exceptionnelles et son rythme a la fois lent et fluide laisse libre cours aux réflexions
et aux questions.

SORUM Arve

1976. The Bedamini: Process of Social Organisation Among a New Guinea People.
Oslo: University of Oslo.

1980. «In Search of the Lost Soul: Bedamini Spirit Seance and Curing Rites».
Oceania (Sydney) 50/4, p. 273-296.

Review:

SCHIEFELIN L. Edwards B. Bambi SCHIEFELIN
1974, «Tidikawa and Friends». AA (Washington) 76, p. 710-714.

117



To Find the Baruya Story

Allison Jablonko — Marek Jablonko — Stephen Olsson 1982 (1969)
64' 16 mm O/E;e SGLF 626
370 m C L

Camera: Marek Jablonko (New Guinea), Jérome Blumberg (Paris). Sound: Allison
Jablonko (New Guinea), Stephen QOlsson (Paris). Associate producers: Marek
Jablonko, Scott Andrews. Associate editor: Scott Andrews. Production and
direction: Allison Jablonko, Stephen Olsson. A Production of: Cultural
Educational Media. Written and edited by: Stephen Olsson. Baruya translations:
Komunaiev Nunguye, Javine Borima. Acknowledgments: Maurice Godelier,
Robert Elfstrom, Pierre Lemonier et al., C.N.R.S. Audio Visuel Paris, Film Arts
Foundation, Wenner Gren Foundation.

1969 hielten sich Allison und Marek Jablonko wihrend kurzer Zeit bei Maurice
Godelier in Papua Neuguinea auf. Sie waren so fasziniert von der Vielschichtigkeit
seiner Feldforschung, dass sie ihn bei der Arbeit filmten. 1981 entschloss sich
Stephen Olsson, das Material weiter zu verarbeiten, um es einem breiten Publikum
zuginglich zumachen. Eredierte vier Filme (vgl. S. 120, Her Name came on Arrows).

In To Find the Baruya Story wurden die alten Aufnahmen durch neue, in Paris
aufgenommene Interviews mit Maurice Godelier ergénzt. Godelier gibt Auskunft
iiber seine Forschungsmethode, sein Verhéltnis zu den Baruya und neue Erkenntnisse.
Sein Hauptinteresse hat 6konomischen Fragestellungen wie z. B. der landwirt-
schaftlichen Produktion und dem Salzhandel gegolten. Er wird in vielen Szenen beim
Ausmessen von Feldern, beim Abwiegen von Siisskartoffeln und Salzbarren und
beim Einholen diesbeziiglicher Informationen gezeigt.

Godelier begibt sich auch in heikle Situationen. Er besucht eine den Minnern
verbotene Menstruationshiitte und bricht dadurch ein Tabu. Als er einige Manner
iiberredet, mit nicht mehr gebriuchlichen Steiniixten Bdume zu fillen, um deren
Effizienz mit der von Metallédxten zu vergleichen, entstehen Missstimmigkeiten. Ein
Teil des Filmes ist neuen Entwicklungen gewidmet wie dem Einfluss von Missiona-
ren und dem Staat, der die Baruyaals LohnarbeiterInnen anstellt. Szenen, die einige
iltere Méanner bei ihrem ersten Besuchin der Stadt zeigen, stehen fiir die fortschreitende
Konfrontation mit der Moderne. Godelier hofft den Baruya ein Ratgeber sein zu
konnen im Hinblick auf die kommenden Verdnderungen. Dochaucherist Teil dieser
neuen Welt, was sich in einzelnen Bildern sehr deutlich abzeichnet.

En 1969, Alison et Marek Jablonko séjournérent bricvement aupres de Godelier en
Papouasie-Nouvelle-Guinée. IIsfurent tellement fascinés par I’étendue etla diversité
de ses enquétes sur le terrain qu’ils le filmerent au travail. En 1981, Stephen Olsson
décida de reprendre et de développer le matériel en question pour le mettre a la
disposition d’un public élargi. Il édita quatre films (cf. p. 120, Her Name Came on
Arrows).Dans To Find the Baruya Story,les anciennes prises de vues ont été complétées

118



Baruya — Papua Neuguinea/Wiaveu 4 )
Baruya — Papouasie-Nouvelle Guinée/Wiaveu

par de nouveaux entretiensréalisés avec GodelieraParis. Il y donne des renseignements
sur ses méthodes d’enquéte, sur ses relations avec les Baruya et sur de nouvelles
pistes de recherche. Son intérét se concentre principalement sur les questions d’ordre
économique, telles que la production agricole et le commerce du sel. Plusieurs scénes
le présentent en train de mesurer des champs, de peser des patates douces et des barres
de sel ou de prendre des notes au sujet de ces diverses activités.

Godelier s’expose également a des situations délicates. Ainsi enfreint-il un interdit
en visitant une cabane de menstruation interdite aux hommes. Des dissonnances
apparaissent lorsqu’il persuade quelques hommes d’abattre des arbres au moyen de
haches de pierre hors d’usage afin de pouvoir comparer leur efficacité par rapportaux
haches en acier.

Une partie du film est consacrée aux situations nouvelles engendrées par la
présence de missionnaires et 1’action de 1’Etat qui engage les Baruya en tant que
salariés. Des scénes présentant quelques hommes agés au cours de leur premiére
visite en ville font état de leur confrontation progressive avec le modernisme.
Godelier espérait pouvoir étre un conseiller des Baruya en vue des changements a
venir. Cependant, comme le montrent bien certaines images du film, il fait lui-méme
partie de ce nouveau monde.

JABLONKO Allison, Marek JABLONKO and Stephen OLSSON

1981. «A Film Project on the Baruya People of Papua New Guinea», in: BOOGART
Nico and Henk W.E.R. KETELAAR (eds.), Methodology in Anthropological
Filmmaking, Papers of the IUAS-Intercongress Amsterdam 1981, p. 121-125.
Gottingen: Herodot.

Review:

ASCH Timothy
1983. «Her Name came on Arrows». AA (Washington) 85, p. 752-753.

119



Her Name came on Arrows. A Kinship Interview with the Baruya
of New Guinea

Allison Jablonko — Marek Jablonko — Stephen Olsson 1982 (1969)
28' 16 mm Ofe SGLF 627
300 C Lk

Film by: Allison Jablonko, Marek Jablonko, Stephen Olsson.

Her Name came on Arrows ist einer von vier Filmen iiber Maurice Godeliers Feld-
forschung bei den Baruya auf Neuguinea (vgl. S. 118, To Find the Baruya Story).

Godelier wird mit vier Ménnern und einer Frau in seinem europdisch eingerich-
teten Haus gezeigt. Dabei handelt es sich um eine rekonstruierte Szene. Er stellt
ihnen, dhnlich wie er es am Anfang seiner Feldforschung zu tun pflegt, typisch
ethnologische Fragen iiber ihre Genealogien, Heiratsregeln, den Schwesterntausch
und die Verwandtschaftsterminologie. Dies illustriert, wie Godelier methodisch
vorging, um ein Geriist zu errichten, auf Grund dessen er die Kultur der Baruya
verstehen lernte. Im Laufe der Diskussion entstehen unerwartet neue Fragestellungen
und geben dem Ablauf eine gewisse Dynamik.

Indem Godelier sich vor die Kamera stellt, bietet er uns die Gelegenheit, seine
Arbeitsweise zu beobachten. Durch dieses Dokument erfihrt man mehr iiber die
Feldforschung und die Ethnologieals durch manchen didaktischen Dokumentarfilm.

Her Name Came on Arrows est un des quatres films de I’enquéte sur le terrain de
Maurice Godelier auprés des Baruya en Nouvelle-Guinée (cf. p. 118, To Find the
Baruya Story).

Maurice Godelier est présenté dans sa maison de style européen en compagnie de
quatre hommes et d’une femme. Il s’agit d’une sc€ne reconstruite. Comme a son
habitude au début d’une enquéte sur le terrain, il leur pose des questions ethnologi-
ques ayant trait 2 leur généalogie, a leurs régles de mariage, a I’échange des soeurs
et a leur terminologie de parenté. Ainsi apparait clairement la maniére dont Godelier
proceéde pour construire son interprétation de la culture des Baruya. Au cours de la
discussion, de nouvelles questions sont soulevées d’une fagon inattendue, ce qui
apporte au déroulement un certain dynamisme.

Acceptant de se mettre en scene sur son terrain et de livrer par 1a des informations
assez fines sur sa fagon de travailler et d’interagir, Godelier nous offre un bon
exemple d’enquéte ethnologique «a l’ancienne». Mais il y a peut-étre plus a
apprendre sur I’ethnologie en découvrant un document présentant la pratique d’un
ethnologue sur le terrain qu’en visionnant une série de documentaires & prétention
didactiques.

120



e,

Baruya — Papua Neuguinea/Wiaveu )
Baruya — Papouasie-Nouvelle-Guinée/Wiaveu

JABLONKO Allison, Marek JABLONKO and Stephen OLSSON
1981. «A Film Project on the Baruya People of Papua New Guinea», in: BOOGART
Nico C.R.and W.E.R. Henk KETELAAR (ed.), Methodology in Anthropological

Filmmaking, Papers of the IUAS-Intercongress Amsterdam 1981, p. 21-125.
Géottingen: Herodot.

Review:

ASCH Timothy
1983. «Her Name came on Arrows». AA (Washington) 85, p. 752-753.

121



Tighten the Drums. Self-Decoration among the Enga

Chris Owen 1975
58' 16 mm O/E;e SGLF 581
610 m C L

Direction/photography/editing: Chris Owen. Sound recording: Frederic Duvelle.
Advisor: Kundapen Talgaya. Narrator: Johnbi Tokume. Production: The Institute
of Papua New Guinea Studies.

Die im Hochland von Papua Neuguinea lebenden Enga sind grosse Kiinstler im
Bemalen und Schmiicken ihrer Kérper und Gesichter. Sie haben daraus eine eigene
«visuelle Sprache» entwickelt. Die verschiedenen Zeichnungen und Muster, derer
sie sich bedienen, vermitteln unterschiedliche Botschaften.

Die Enga verschénern sich zu allen wichtigen Anldssen wie Jugendinitiationen,
Heiraten, Schwangerschaften, Beerdigungen und Festen wie dem Tee-Schweine-
tauschfest. Sie benutzen Kohle und Erdfarben, aber auch neue Kunstfarben zum
Bemalen, Baumél und Schweinefett zum Fixieren der Malereien und ihrer Haare
sowie Muscheln und Federn, um sich zu schmiicken.

Chris Owen hat die Kreativitit und die Fantasie, die sie dabei entfalten, in vielen
Nahaufnahmen eingefangen. Die langen Einstellungen lassen Zeit, die angewandte
Technik zu bewundern. Den abschliessenden Hohepunkt bildet ein Fest, beidem eine
grosse Anzahl geschmiickter Ménner mit Trommeln einen Zeremonienplatz betritt.

Ausser einigen kurzen Einfiigungen werden keine ethnographischen Angaben
gemacht. Der Film lebt von der Ausdruckskraft und Farbenpracht seiner Bilder.

Les Enga, qui habitent le Haut-Plateau de 1a Papouasie-Nouvelle Guinée, sont de
grands artistes dans la coloration et la décoration de leurs corps et de leurs visages.
Ils ont développé dans ce domaine un véritable «langage visuel». Les divers dessins
et modeles dont ils se servent transmettent des messages bien précis.

Les Enga s’embellissent pour tous les événement importants, initiations juvéniles,
mariages, grossesses, funérailles et fétes comme 1’échange des porcs tee. Pour se
peindre le corps, ils utilisent du charbon et des couleurs minérales, mais également
de nouvelles couleurs synthétiques. De I’huile tirée d’arbres et du saindoux servent
a fixer les couleurs et les cheveux, tandis qu’ils se décorent avec des coquillages et
des plumes.

Chris Owen a capté dans beaucoup de prises de vues rapprochées toute la créativité
et la fantaisie dont ils font preuve dans cette activité. Les séquences prolongées
permettent d’admirer la technique adoptée. Le point culminant consiste en une féte
au cours de laquelle un grand nombre d’hommes décorés prennent place avec leurs
tambours sur le lieu de cérémonie.

A part quelques bréves insertions, i1 n’y a pas d’indications ethnographiques. Le
film vit de sa force expressive et de I’éclat de ses images.

122



!
1

»

Enga — Papua Neuguinea
Enga — Papouasie-Nouvelle Guinée

Review:
HAYS Terence T.

1983. «Tighten the Drums. Self Decoration among the Enga», AA (Washington) 85,
p. 224-225.

123



First Contact

Bob Connolly — Robin Anderson 1982 (1982)
82 16 mm O/E SGLF 633
670 m C/N-B L

Photography: Tony Wilson, Dennis O’Rourke. Sound: Tony Wilson. Sound
mixing: Julian Ellingworth. Editor: Stewart Yong. Narrator: Richard Oxenburgh.
Music: Ron Carpenter. Collaboration: The Leahy Family, James Lindsay Taylor,
The Highland People of Papua Neu Guinea, Chris Owens, Dennis O’Rourke, Tim
Hawden, Frank Nelson, Peter Munster, Prof. Andrew Strathern, Magdalena Wilson,
Staff of the Australian National Library and Archives. Made with the assistance of:
Quantas/Talair Bird of Paradise. Made in association with: The Institute of Papua
New Guinea Studies. Associate producer: Dick Smith. Produced and directed by:
Bob Connolly, Robin Anderson. Arundel Productions.

Auf der Suche nach Gold stiessen die drei Briider Leahy in den 30er Jahren erstmals
auf Bewohner des Hochlandes Papua Neuguineas. Mit der mitgefiihrten Kamera
fingen sie die Reaktionen der Neuguinenser auf ihnen unbekannte Dinge (Platten-
spieler, Flugzeuge, Gewehre) ein.

In den 80er Jahren folgten Connolly und Anderson den Spuren der ersten
Goldsucher und filmten die sich erinnernden Neuguinenser bei der Erzidhlung der
damaligen Erlebnisse. Die einmaligen schwarz-weiss Stummfilmaufnahmen der
Gebriider Leahy werden den heutigen Aussagen der Betroffenen gegeniibergestellt
und kommentiert. «<Am Anfang hatten wir alle Sachen in der Hand - die Kampfe, die
Hochzeiten, die Zeremonien. Als die Weissen kamen, war es damit zu Ende».

First Contact beeindruckt durch die Vielzahl der vorgestellten Dokumente. Die
Gegeniiberstellung von Vergangenheit und Gegenwart zeigt die Missverstindnisse,
den Wandel und die Akkulturation, die mit der ersten Begegnung der Neuguinenser
mit Weissen einsetzten.

Dans les années 30, au cours de leur recherche d’or, les trois fréres Leahy rencontre-
rent pour la premiére fois des habitants du massif Papua en Nouvelle-Guinée. La ca-
méra qu’ils avaient avec eux leur permit de fixer les réactions des habitants a 1a vue
d’objets qui leur étaient inconnus (tourne-disque, avions, fusils). Dans les années 80,
Connoly et Anderson reprennent les traces des premiers chercheurs d’or et filment
les habitants de la Nouvelle-Guinée qui ont encore en mémoire les événements
d’alors et qui racontent ce qu’ils en ont retenu. Les prises de vue en noir et blanc
réalisées par les fréres Leahy furent confrontées aux déclarations actuelles des
populations concernées. «Au début nous tenions en main toutes les activités - les
combats, les mariages, les cérémonies. L’arrivée des Blancs a mis fin a tout cela».

First Contact impressionne par la richesse des documents qu'il propose. La
comparaison entre passé et présent fait ressortir 1’évolution, 1’acculturation, les

124



¥
\ Y

Highlanders — Papua Neuguinea
Highlanders — Papouasie-Nouvelle-Guinée

malentendus qui naquirent des premiers contacts entre les habitants de la Nouvelle-
Guinée et les Blancs.

CONNOLLY Bob

1984. «First Contact», in: FRIEDRICH Magarete (Hrsg.), Die Fremden sehen.
Ethnologie und Film. S. 133-143. Miinchen: Trickster.

123



Joe Leahy’s Neighbours

Bob Conolly — Robin Anderson 1988
90' U-Matic O/E:e SGLF 661
C

Photography: Bob Conolly. Sound: Robin Anderson. Sound editing: Ray Thomas.
Sound mixing: Annie Cocksedge. Additional editing: Chris Cordeaux. Editing
assistant: Janina Urbanski, Temboka Translator: Ganiga Tomas Tain. Assistance:
Australian Film Commission, Australian Broadcasting Corporation, Australian
International Development Assistance Bureau, Channel Four Television UK.,
Institute of Papua New Guinea Studies. Acknowledgment: Ali Gillies, Anne Marie
O’Keeffe, Talaiband Adrian Nisbet, Quantas, Australian Film TV and Radio School,
Glen Eildon, Michael Moore. Associate producer: Chris Owen. Fellowship
producer: Tom Haydon. Production and direction: Bob Conolly and Robin
Anderson. Copyright: Arundel Productions.

Joe Leahy istder Sohn des Australiers Michael Leahy, dendieser miteinem Médchen
aus dem Hochland Neuguineas zeugte. Michael Leahy und seine Briider waren inden
dreissiger Jahren nach Neuguinea gereist, um Gold zu suchen (vgl. S. 124, First
Contact).

Joe Leahy lebt heute in westlichem Luxus mit Villa und Mercedes unter seinen
wesentlich armeren Nachbarn, den Ganiga. Mit Hilfe zweier dlterer Manner, Tumul
und Popina Mai, die ihm Teile des Clan-Landes ihres jeweiligen Clans verkauften,
ist Joe zum reichen Kaffeeplantagenbesitzer geworden. Er ist ein gerissener Ge-
schiftsmann, der die Tricks des westlichen Geschiftemachens kennt und gegen die
Ganiga anwendet. Doch verbinden ihn auch emotionale Bande mit ihnen, was ihn
manchmal in Konflikte zu bringen scheint.

Die Ganiga sind gespalten in ithrem Verhalten Leahy gegeniiber. Joseph Madang
hat sehr negative Gefiihle, denn er findet, dass sich dieser auf Kosten der Ganiga
bereichert hat und sie nun an seinem Reichtum teilhaben lassen miisste. Um das
verlorene Land zuriickkaufen zu konnen, sammelt er Geld bei Verwandten und
Bekannten. Die dlteren Ménner wie Tumul und Popina Mai sind enttéuscht von Joes
leeren Versprechungen, doch iiberwiegt bei ihnen die Hoffnung auf eventuell noch
eintreffende Vorteile.

Es entstehen handfeste Konflikte zwischen den Anhdngemn und Kritikern Leahys.
Paradoxerweise ist er es immer, der die Streitereien dank seiner Eloquenz schlichtet,
vor allem aber seines Geldes wegen.

Das Filmteam lebte 18 Monate bei den Ganiga. Sie hatten sich eine Gras- und
Strohhiitte am Rande von Joes Plantage, im «Niemandsland» zwischen Joe und den
Ganiga errichtet. Diese Position spiegelt sich im Stil des Filmes wieder. Es wird
eingehend iiber die Konflikte berichtet, die durch den kulturellen Wandel entstehen,
aber nie fiir die eine oder die andere Seite Partei ergriffen.

126



Ganiga — Papua Neuguinea * )
Ganiga — Papouasie-Nouvelle-Guinée

Joe Leahy est le fils de 1’ Australien Michel Leahy et d’une jeune femme du Haut-
Plateau de la Nouvelle Guinée. Michel Leahy et son frére avaient entrepris dans les
années trente un voyage en Nouvelle Guinée pour y chercher de I’or (cf. p. 124, First
Contact).

Joe Leahy vit actuellement dans le luxe, avec villa et mercedes, au milieu de
voisins bien plus pauvres, les Ganiga. Aidé de deux hommes d’un certain age, Tumul
et Popina Mai, qui lui vendirent des parcelles de terrain appartenant a leurs clans, Joe
estdevenu un riche propriétaire de plantations de café. Il est trés habile commergant,
connait les astuces propres aux Occidentaux dans les affaires et les applique al’égard
des Ganiga. Des attaches sentimentales le lient également a eux, qui semblent parfois
provoquer des conflits.

Les Ganiga sont divisés dans leur attitude a I’égard de Leahy. Joseph Madang ades
sentiments treés négatifs car il consideére que celui-ci s’est enrichi aux dépens des
Ganiga, de sorte que ceux-ci devraient avoir part a sa richesse. Afin de pouvoir
racheter le terrain perdu, il collecte de I’argent auprés de parents et connaissances.
Les personnes agées telles que Tumul et Popina Mai sont trés dégues des vaines
promesses de Joe. L’espoir prédomine cependant de pouvoir tirer éventuellement
encore des avantages de la situation.

Des conflits au cours desquels on en vient aux mains ont lieu entre partisans et
détracteurs de Leahy. Fait paradoxal, ¢’est toujours lui qui, grace a son éloquence et
a son argent, parvient a réconcilier les groupes opposés.

L’équipe des cinéastes a vécu pendant 18 mois auprés des Ganiga. Elle s’était
construit une cabane en herbe et paille sur une terre perdue entre la plantation de Joe
et les terres des Ganiga. Cette situation se refléte sur le style du film. Les conflits dus
a I’évolution culwrelle sont expliqués en détail sans cependant que les auteurs
prennent position pour I’une ou I’autre partie en jeu.

127



Pflanzer und Kiinstler - Fiuhrende Manner bei den Kwoma in

Papua-Neuguinea

Christian Kaufmann — Anne-Marie Kaufmann-Heinimann 1972/1973
42 16 mm O/D SGLF 629
455 m C L

Bearbeitung: Institut fir den Wissenschaftlichen Film (IWF), Géttingen, D.
Kleindienst-Andrée, M.A.E. Fischer. Unterstiitzung: Schweizerischer
Nationalfonds.

«An Ausschnitten aus dem Tétigkeitsfeld insbesondere eines fiithrenden Mannes,
Yessomari, (...) wird gezeigt, wie eng im tiglichen Leben einer Pflanzerkultur
verschiedene Bereiche ineinander verschlungen sind. Der Film folgt im wesentli-
chen dem Pflanzungszyklus vom Roden (Gemeinschaftsarbeit der Frauen und
anderer zur niheren Umgebung des Pflanzers gehtrender Minner) und Abbrennen
iiber das Graben der Setzldcher in Gemeinschaftsarbeit einer grossen Méannergruppe,
das Pflanzen von Yams, das Hochbinden der Ranken und das Hegen als den drei
spezifischen T4tigkeiten des Pflanzers bis zum Ernten. Dazwischen werden beispiel-
haft Einblicke vermittelt in andere Aufgabenbereiche von Mannern, so in das
Schnitzen einer Ménnerhausverzierung, in das Zubereiten einer Pandanusspeise, in
die Sagogewinnung, in das Topfern und Verzieren eines Zeremonialgefisses sowie
in das Bemalen einer in Kerbschnitt verzierten Schildfliche. Ein kurzes Verweilen
bei einem Erntefest, an dem auf dem Platz vor dem Minnerhaus auch Frauen mit
Tanzschilden aus verzierten Netztaschen teilnehmen, beschliesst den Film» (Kauf-
mann 1983: 3).

«Le champ d’activité d’un homme influent est présenté par des séquences couvrant
surtout la vie de Yessomari (...). Celles-ci montrent de quelle fagon ces différentes
activités sont étroitement interdépendantes dans la vie quotidienne d’une société de
cultivateurs. Le film suit essentiellement le cycle de la culture des ignames. Il aborde
le défrichement (travail collectif du cultivateur, de ses femmes et de quelques
hommes appartenant & son groupe résidentiel), le briilage, le creusage de trous
(travail exécuté par un groupe d’hommes assez nombreux). Il montre également les
procédés de plantation des ignames, la fagon d’attacher les vrilles de celles-ci et de
les soigner, illustrant ainsi les trois activités spécifiques du planteur avant la récolte.
Entre ces étapes de travail sont introduites a titre d’exemples des séquences
présentant des hommes influents en train d’exécuter d’autres tiches, comme par
exemple sculpter un poteau décoratif pour la maison des hommes, préparer une soupe
au pandanus, extraire par lavage I’amidon contenu dans la moélle du sagoutier,
manufacturer et décorer dans 1’argile une poterie cérémonielle et enfin peindre la
surface d’un bouclier décoré a 1’encoche. Le film se termine par quelques bréves
images prises lors d’une féte célébrée a 1’occasion de la récolte des ignames. Sur la
place, devant la maison des hommes, les femmes participent également a la

128



Kwoma — Papua Neuguinea
Kwoma — Papouasie-Nouvelle-Guinée

-

- .'.\‘-. ‘
~

/7

cérémonie en portant des sacoches de danse tendues au moyen d’une baguette de

rotin» (Kaufmann et Kaufmann 1983: 4).

KAUFMANN Christian und Anne KAUFMANN-HEINIMANN

1983. «Pflanzer und Kiinstler - Fiihrende Minner bei den Kwoma in Papua-
Neuguinea». Publ. Wiss. Film Sektion Ethnol. (Géttingen), Ser. 13, Nr. 25/D 1479

IWF.

129



	Katalog = Catalogue

