
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 15 (1991)

Rubrik: Katalog = Catalogue

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


The Father of the Goats — Der Herr der Ziegen

Ivo Strecker — Jean Lydall 1984

43'
490 m

16 mm
C

O/D
Mg

SGLF653

Camera: Ivo Strecker. Sound: Jean Lydall. Editor: Margarete Hodacs.
Commentary: Jean Lydall, Ivo Strecker. Assistants: Peter Kalvelage, Alemayehu
Kanissa. Producer: Karl Schüttler. Acknowledgment: People of Dambaiti,
Baldambe (Aike Berinas). Joint production with: Südwestfunk, Ethiopian Film
Center. Assistance: Deutsche Forschungsgemeinschaft.
Anthropologists: Jean Lydall, Ivo Strecker.

Eigentlich hatten Ivo Strecker und Jane Lydall die Absicht gehabt, den Alltag eines
Hamar-Hirtenjungen zu porträtieren, doch der Junge wurde krank. Sein Onkel
Baldambe hielt es deshalb für richtig, ein Opfer zu bringen. Um die Opfer- und
Prophezeihungsrituale der Hamar verständlich zu machen, geben die
Filmemacherinnen zuerst einen Einblick in deren tägliches Leben.

Baldambe erzählt die Entstehungsgeschichte des Gehöftes Dambaiti, das er
zusammen mit seiner Familie und seinen Brüdern sowie deren Familien bewohnt.
Dambaiti liegt zwischen dem regnerischen Hochland von Äthiopien und dem
trockenen Tiefland von Kenia. Das Klima in diesem Gebiet ist wegen seiner
Trockenheit unberechenbar. Nur Ziegen überleben bei grosser Trockenheit, weshalb

sie den wertvollsten Besitz bilden.
Um dem kranken Jungen zu helfen, wird eine Ziege für die Ahnen geopfert. Bei den

Hamar bilden Natur, Tiere, Menschen und Tote einen einzigen grossen
Bedeutungszusammenhang. Galtimbe, ein erfahrener Wahrsager wird gerufen, um die
Eingeweide des getöteten Opfertieres zu untersuchen. Er legt sie so auf eine
umgekehrte Kürbisschale, dass sie wie ein auf einem Hügel angelegtes Hamar-
Gehöft aussehen. Doch die Zeichen sind nicht sehr gut, und weitere Tiere müssen
getötet werden, bis ein positives Resultat herauskommt. Baldambe veranlasste die
Eingeweideschau auch deshalb, um bei dieser Gelegenheit die Familien im Gehöft
an die gegenseitigen Verpflichtungen zu erinnern.

Ivo Strecker et Jane Lydall avaient l'intention de faire le portrait d'un jeune pâtre
hamar. Cependant, ce dernier tomba malade et son oncle Baldambe jugea qu'il était
indiqué de faire une offrande. Pour permettre de comprendre les rites liés aux
offrandes et aux prophéties des Hamar, les cinéastes donnent d'abord un aperçu de
leur vie quotidienne.

Baldambe raconte l'histoire de la ferme Dambaiti qu'il habite avec sa/amille et
celle de ses frères. Dambaiti se situe entre les hauts-plateaux pluvieux d'Éthiopie et
le bas-pays aride du Kenia. Le climat de cette région est imprévisible. Seules les
chèvres parviennent à survivre à la grande sécheresse, raison pour laquelle elles sont
la propriété la plus précieuse.

8



Hamar — Äthiopien
Hamar — Éthiopie li

Pour soulager le jeune malade, une chèvre est sacrifiée à la mémoire des aïeux.
Galtimbe, un devin expérimenté, est appelé pour examiner les entrailles de la bête
sacrifiée. Il les pose sur une calebasse renversée afin qu 'elles ressemblent à une ferme
hamar placée sur une colline. Cependant, les signes ne sont pas très favorables, de

sorte qu'il est nécessaire de tuer davantage d'animaux, jusqu'à ce qu'il en découle
un résultat positif. Baldambe organise la présentation des entrailles également pour
rappeler une nouvelle fois les obligations mutuelles au sein de la ferme.

LYDALL Jean and Ivo STRECKER
1979. The Hamar ofSouthern Ethiopia I. Work Journal. Hohenschäftlarn: Renner.

STRECKER Ivo
1979. The Hamar of Southern Ethiopia III. «Conversations in Dambaiti».

Hohenschäftlarn: Renner.
1984. «Die kurze Einstellung», in: FRIEDRICH Marianne et. al. (Hg.). Die Fremden

sehen. Ethnologie und Film, S. 85-90. München: Trickster.
1987. «Deixis und die nichtprivilegierte Kamera», in: HUSMANN Rolf (Hg.). Mit

der Kamera in fremden Kulturen. Aspekte des Films in Ethnologie und
Volkskunde, S. 37-48. Emsdetten: Andreas Gehling.

9



The Herdsman

Ivo Strecker — Jean Lydall 1985

43'
490 m

16 mm
C

O/D
Mg

SGLF 654

Camera: IvoStrecker. Sound: JeanLydall. Editor: Sybille Mitt. Commentary: Ivo
Strecker, Jean Lydall. Assistants: Peter Kalvelage, Alemayehu Kanissa. Producer:
Karl Schüttler. Acknowledgment: The Hamar, especially Choke Bajje and Gardu
Oita and the people of Lodjera, Maleen and Siegried Reiter of the Goethe Institute
of Addis Ababa. Joint production with: Südwestfunk, Ethiopian Filmcenter.
Assistance: Deutsche Forschungsgemeinschaft.
Anthropologists: Jean Lydall, Ivo Strecker.

«Zentrales Thema des Films ist der Ochstanz der Hamar. Im Savannenland des

südlichen Äthiopien halten die Hamar Herden des buckligen Zebu-Viehs, dessen
Schönheit während Jahrhunderten in ganz Afrika in Liedern und Tänzen gepriesen
worden ist.

Die Beziehung zwischen einem Mann und seinem bevorzugten Ochsen ist eine

ganz spezielle. Der Mann identifiziert sich mit seinem Tier. Das Schicksal und Glück
eines Mannes, insbesondere bei derJagd und im Kampf, werden durch das Schicksal
und Glück seines Lieblingsochsen bestimmt. Um seinen Ochsen - und folglich auch
sich selbst - zu lobpreisen, komponiert ein Mann ein Lied und singt dieses, wann
immer er an einem Tanz teilnimmt» (aus dem Beiblatt zum Film).

Choke, ein junger Hamar, und seine Freunde erzählen von der Bedeutung der
Ochsen für sie und von den Tänzen und Gesängen, die sie ihnen zu Ehren aufführen.
Gardu, eine verheiratete Frau, erklärt, welche Aufgaben die Mädchen und Frauen
haben, die am Ochstanz teilnehmen. Sie singen und tanzen nach bestimmten Regeln
für die jungen Männer, und die Ochsen bringen den Männern Ruhm und Glück. Ihre
Erklärungen wechseln ab mit Aufnahmen von einem Fest, das für einen jungen,
soeben initiierten Mann organisiert worden ist. Es findet im Gegensatz zu den
meisten anderen Tänzen, die nachts abgehalten werden und den Jungen vorbehalten
sind, tagsüber statt und ist allen zugänglich.

«Le thème central du film est la danse du boeuf des Hamar. Les Hamar possèdent
dans les savanes du sud de l'Éthiopie des troupeaux de zébus à bosses, dont la beauté
a été vantée à travers toute l'Afrique pendant des siècles, dans des chansons et des
danses.

Il existe une relation particulière entre un homme et son boeuf favori. L'homme
s'identifie avec son animal. Le destin et le bonheur d'un homme, tout spécialement
au cours de la chasse et au combat, sont déterminés par le destin et le bonheur de son
boeufpréféré. Afin de le glorifier - et donc de glorifier également sa propre personne
- un homme compose une chanson et la chante chaque fois qu'il prend part à une
danse» (tiré de la feuille accompagnant le film).

10



Hamar — Äthiopien
Hamar — Éthiopie

m
Choke, un jeune Hamar, parle avec ses amis de l'importance des boeufs et des

danses et chansons qu'ils exécutent en leur honneur. Gardu, une femme mariée,
explique les tâches des jeunes filles et des femmes qui prennent part à la danse du
boeuf. Elles chantentet dansent pour les jeunes gens selon des règles précises de sorte
que les boeufs leur apportent gloire et bonheur. Leurs explications alternent avec des
prises de vue d'une fête organisée à l'intention d'un jeune homme qui vient d'être
initié. A l'inverse de la plupart des autres danses, qui ont lieu de nuit et qui sont
réservées aux jeunes gens, celle-ci se passe de jour et est ouverte à tout le monde.

LYDALL Jean and Ivo STRECKER
1979. The Hamar ofSouthern Ethiopia I. Work Journal. Hohenschäftlarn: Renner.

STRECKER Ivo
1979. The Hamar of Southern Ethiopia III. "Conversations in Dambaiti".

Hohenschäftlarn: Renner.
1984. «Die kurze Einstellung», in: FRIEDRICH Marianne et. al. (Hg.). Die Fremden

sehen. Ethnologie und Film, S. 85-90. München: Trickster.
1987. «Deixis und die nichtprivilegierte Kamera», in: HUSMANN Rolf (Hg.). Mit

der Kamera in fremden Kulturen. Aspekte des Films in Ethnologie und
Volkskunde, S. 37-48. Emsdetten: Andreas Gehling.

11



Danses de Reines

Jean Rouch — Gilbert Rouget 1971

30'
330m

16 mm
C

0/F;f
L

SGLF614

Images: Jean Rouch. Son: Moussa Hamidou. Montage: PhilipeLuzuy. Réalisation:
Gilbert Rouget Présentation: Le Comité du Film Ethnographique du Musée de
l'Homme. Collaboration: réalisé avec le concours du C.N.R.S., du laboratoire
audio-visuel de l'E.P.H.E., 5ème section, et de l'UNESCO.

Königin Wensi, eine der Frauen von Alohento Gbefa Tofa VII, dem König von Porto
Novo, ist gestorben. Die junge Königin Hutsinde wird zu ihrer Nachfolgerin als
Glockenträgerin, einer wichtigen Funktion beim «grand lever» des Königs, bestimmt.
Zur Einweihung in ihre neue Aufgabe findet im Jahr 1969 eine zweitägige Zeremonie
statt, aus der Ausschnitte gezeigt werden.

Am ersten Tag werden die verstorbenen Königinnen von der Durchführung des
Rituals unterrichtet und mittels Opfergaben um ihren Segen gebeten. Anschliessend
tanzen die jetzigen Königinnen, die gleichzeitig ihre Begleitmusik ausführen,
zusammen mit dem König.

Höhepunkt des Geschehens bilden vier am nächsten Tag aufgeführte rituelle
Tänze. Es folgen profane Darbietungen zur Glorifizierung des Königs. Um das

Zusammenspiel zwischen Tanz und Gesang besonders deuüich zu machen, filmte
Rouch einen der Tänze zweimal und verlangsamte bei der zweiten Aufnahme die
Geschwindigkeit der Synchrontonaufnahme um die Hälfte. Dadurch werden die
Bewegungsabläufe hervorgehoben, der Ton leicht gedehnt, die Höhe aber nicht
verändert. Jean Rouch hoffte, dass sein Experiment für Musik- und Bewegungsstudien

Schule machen würde.
Die Benutzung des angegebenen Zusatzmaterials ist für das Verständnis dieses

Films wichtig.

La reine Wenzi, une des femmes d'Alohento Gbefa Tofa VII, roi de Porto Novo, est
décédée. La jeune reine Hutsinde est désignée pour prendre sa succession comme
porteuse de la cloche, une fonction importante, à l'occasion du «grand lever» du roi.
L'initiation à sa nouvelle tâche est célébrée en 1969, au cours d'une cérémonie de
deux jours dont des extraits sont présentés.

Le premier jour, les reines décédées sont mises au courant du rite et priées au moyen
de dons d'accorder leur grâce. Les reines qui leur succèdent font elles-mêmes
l'accompagnement musical, elles dansent et chantent en compagnie du roi.

Quatre danses exécutées le lendemain représentent le point culminant de la
cérémonie. Suivent des spectacles profanes à la gloire du roi.

Afin de faire ressortir la synchronie des danses et des chansons, Rouch filma une
des danses à deux reprises. A l'occasion de la deuxième prise de vue, il réduisit de
moitié la vitesse d'enregistrement du son. De cette façon, le déroulement des

12



Benin/Porto Novo
Bénin/Porto Novo U

mouvements est mis en évidence, le son légèrement étiré sans que la hauteur en soit
modifiée. Jean Rouch espérait que son expérience ferait école pour l'étude de la
musique et des mouvements.

Pour une bonne compréhension du film, l'utilisation du matériel auxiliaire mentionné
est importante.

EATON Mike
1979. Anthropology - Reality - Cinema: The Films ofJean Rouch. London: British

Film Institute.

HOHENBERGER Eva
1988. Die Wirklichkeit des Films: Dokumentarfilm, Ethnographischer Film, Jean

Rouch. Hildesheim, Zürich, New York: Olms.

ROUGET Gilbert
1971. «Une expérience du cinéma synchrone au ralenti». L'Homme (Paris) XI-2,

p. 113-117.

13



Les Maîtres Fous

Jean Rouch 1955

35'
384 m

16 mm
C

0/E;f
L

SGLF623

Ingénieur du son: André Cotin. Prise de son: Damoure Ziké Ibrahima Dia.
Montage: Suzanne Baron. Production: Pierre Baumberger, Films de la Pleïade.

Anthropologue: Jean Rouch.

Die Hauka sind eine Sekte, diezwischen 1920 und 1950 in Westafrika stark verbreitet
war. Jean Rouch wurde von einigen Haukapriestern, nachdem sie seinen Film La
chasse à l'hippopotame gesehen hatten, gefragt, ob er ihr Hauptfest in der Nähe von
Accra filmen wolle. Es handelte sich bei den Männern um Emigranten aus dem
Niger.

Während des Rituals werden die Teilnehmerinnen von verschiedenen Geistern,
Repräsentanten des Kolonialsystems wie dem «Gouverneur», dem «Oberst», dem
«Doktor», dem «Soldaten», dem «Lokomotivführer» usw. besessen. Um diese
Aufnahmen in einen breiteren Kontext zu stellen, setzte Rouch Bilder aus dem
täglichen Leben der Teilnehmenden an den Anfang und das Ende des Films.

Les Maîtres Fous war in den Kolonien verboten und löste auch in Frankreich
wegen einzelner Szenen, die ohne ein schon vorhandenes Hintergrundwissen
abschreckend wirken können, heftige Proteste bei Schwarzen und Weissen aus. Heute
kann er als Dokument eines möglichen Reaktionsmusters auf die Probleme der
Kolonialzeit betrachtet werden.

Rouch distanzierte sich später von seiner kathartischen Interpretation des
Geschehens und seinem patriarchalischen Kommentar. Der Film kann auch als

Beispiel für «geteilte» Ethnologie (ethnologie partagée betrachtet werden, denn er
zeigt ausnahmsweise, wie Schwarze Weisse sehen und empfinden. Zusatzliteratur ist
zum besseren Verständnis der komplexen Thematik empfehlenswert.

Les Hauka sontune secte fortrépanduedansl'Ouestdel'Afriqueentre 1920et 1950.

Quelques prêtres hauka, des émigrés du Niger, demandèrent à Rouch, après avoir vu
son film La chasse à l hippopotame, s'il ne voulait pas filmer leur fête principale
dans les alentours d'Accra.

Au cours de l'acte rituel, les participants sont possédés par divers esprits, des

représentants du système colonial tels le «gouverneur», le «médecin», le «soldat», le
«conducteur de locomotive», etc. La cérémonie terminée, Rouch accompagna les
participants et les filma au travail. Ces scènes sont placées au début et à la fin du film.

Les Maîtres Fous fut interdit dans les colonies et provoqua en France de vives
réactions auprès des Noirs et des Blancs. Actuellement, il constitue un document
montrant un exemple de réaction africaine aux problèmes liés à la période coloniale.
C'est en même temps un exemple d'ethnologie partagée car il nous indique pour une
fois la façon dont les Noirs voient les Blancs.

14



Hauka — Ghana
Hauka — Ghana

Rouch prit plus tard ses distances avec le commentaire paternaliste et son
interprétation cathartique de l'action.

Pour une meilleure compréhension du contexte de certaines scènes, comme celle
de l'abattage et de l'immolation d'un chien, il est recommandé de consulter la
littérature en rapport avec le film.

DUBINI Fosco
1983. «Jean Rouch: Interview und Notizen». Zelluloid (Köln) 16/17, S. 69-86.

HOHENBERGER Eva
1988. Die Wirklichkeit des Films. Dokumentarfilm. Ethnographischer Film. Jean

Rouch. Hildesheim, Zürich, New York: Georg Olms.

ROUCH Jean
1982. «Essay über die Verwandlung der Person, des Besessenen, des Magiers, des

Hexers, des Filmemachers und des Ethnographen». Kinemathek 60, S. 2-13.
1989. La Religion et Magie des Songhay. Bruxelles: Editions de l'Université de

Bruxelles.

Reviews:

MARSHALL John and John W. ADAMS
1978. «Jean Rouch Talks About his Films to John Marshall and John W. Adams».

AA (Washington) 80, p. 1006-1022.

MULLER Jean Claude
1971. «Les Maîtres Fous». AA (Washington) 73, p. 1471-1473.

15



Masai Manhood

Chris Curling 1975

53'
580 m

16 mm
C

0/E;e
L

SGLF 605

Camera: Charles Stewart. Sound: Neil Kingsbury. Dubbing mixer: Frank
Griffiths. Film editor: Dai Vaughan. Series editor: Brian Moser. Director and
producer: Chris Curling. Production: Granada Television International
(Disappearing World Series).
Anthropologist: Melissa Llewelyn-Davies.

Nebst dem Geschlecht ist das Alter das wichtigste gesellschaftliche
Strukturkriterium bei den Maasai1, einer Viehzüchtergesellschaft im Osten Afrikas. Jedes
Individuum durchläuft in seinem Leben verschiedene, von der Gesellschaft
vorgegebene Lebensphasen. Eine der wichtigsten Lebensphasen der Maasai-Männer ist
dieMoranhood. Moran bedeutet Krieger und Moranhoodumreisst die Zeit, in der der
junge Mann - von seiner Beschneidung mit ca. 18 Jahren bis zu seiner Wiedereingliederung

in die Gesellschaft-als Krieger dient. In dieserZeitlebter getrennt von seinen
Eltern, mitAltersgenossen umherziehend inkleinen Camps im Walde. DieMoranhood
bietet den jungen Männern Gelegenheit, vielfältige Erfahrungen zu sammeln und ein
Wissen anzuhäufen, das ihnen später als Haushaltvorsteher eine gewisse Macht und
Autorität verleiht.

Nach ungefähr sieben Jahren werden alle Moran der Gegend in einer grossen
Zeremonie, der Ewnoto-Zeremonie, wieder in die Gesellschaft eingegliedert. Von
nun an sind siejunior eiders und als solche berechtigt zu heiraten und einen eigenen
Haushalt zu gründen.

Im ersten Teil des Films werden generelle Fragen nach Sinn, Ziel und Tätigkeit
eines Moran beantwortet. In verschiedenen Interviews kommen die Betroffenen
selbst zu Wort. Der zweite Teil zeigt ausführlich die Eunoto-Zeremonie. Der
Kommentar beschränkt sich hier auf wenige Erklärungen, die dem Verständnis der sehr

komplexen Vorgänge dienen.

Avec le sexe, l'âge représente le critère le plus important d'organisation sociale pour
les Masai, une société s'adonnant à l'élevage du bétail dans l'Est de l'Afrique. La vie
de chaque individu se découpe en diverses phases prévues par la société. Une des

phases les plus importantes pour les hommes est le moranhood. Moran signifie guerrier
et le moranhood comprend la période durant laquelle le jeune homme est engagé
comme guerrier, à partir de sa circoncision à 18 ans jusqu'à sa nouvelle incorporation
dans la société. Pendant cette période, il vit séparé de ses parents, en compagnie de

1 In der deutsch- undenglischsprachigen ethnologischen Literaturmeist «Maasai» geschrieben,
der Titel des Films ist jedoch «Masai».

16



Maasai — Kenia/Tansania
Masai — Kenya/Tanzanie

jeunes de son âge, établissant de petits camps en forêt. Le moranhood donne la
possibilité au jeune homme d'amasser des expériences variées et d'acquérir des
connaissances lui conférant une certaine puissance et de l'autorité en vue de sa
fonction future de chefde ménage. Après environ sept ans, tous les moran de la région
sont réincorporés dans la société, au cours d'une grande cérémonie, la cérémonie de
Yeunoto. A partir de ce moment, ils sont considérés commejunior elders et ont droit
au mariage ainsi qu'à la fondation d'un ménage propre.

La première partie du film donne des réponses à des questions d'ordre général se

rapportant au sens et à la fonction de l'institution du moranhood. Les personnages
concernés s'exprimentàl'occasion de divers interviews. La deuxième partie présente
d'une façon très détaillée la cérémonie de Yeunoto. Les commentaires se limitent ici
à quelques explications qui servent à une meilleure compréhension du déroulement
de cette fort complexe cérémonie.

S ARONE O.S. and R. HAZEL
1984. «The Symbolic Implications of the Maasai Eunoto Graduation Ceremony».

East African Pastoral Systems Project. Discussion Paper No. 1, Montreal.

Review:

BEIDELMANN Thomas
1976. «Masai Women and Masai Manhood». AA (Washington) 78, p. 958-959.

17



Masai Women

Chris Curling 1974

52'
570 m

16 mm
C

0/E;e
L

SGLF604

Camera: Charles Stewart. Sound: Neil Kingsbury. Dubbing mixer: Frank
Griffiths. Film editor: Dai Vaughan. Series editor: Brian Moser. Director and
producer: Chris Curling. Production: Granada Television International
(Disappearing World Series).
Anthropologist: Melissa Llewelyn-Davies.

Drei Ereignisse sind im Leben einer Maasai'-Frau von grosser Bedeutung:
Beschneidung, Heirat und Eunoto-Zeremonie. Alle drei sind mit Ritualen oder
rituellen Handlungen verbunden, bedeuten sie doch einen wichtigen Statuswechsel
für die Betroffenen.

Die Beschneidung, ein erster wichtiger Einschnitt im Leben einer Maasai-Frau,
markiert den Übergang vom Mädchen zur heiratsfähigen Frau. Von nun an wird die
junge Frau vermehrt zu häuslichen Arbeiten herangezogen.

Mit der Heirat vollzieht sich die Loslösung vom Elternhaus. Sie muss sich nun in
den Haushalt ihres Ehemannes eingliedern. Die spannungsgeladene Situation ihrer
Ankunft im Gehöft des Gatten wird dramatisiert durch ritualisierte Beschimpfungen
durch die bereits dort wohnhaften Ehefrauen.

Der nächste bedeutsame Statuswechsel der Frau vollzieht sich, wenn einer ihrer
Söhne durch die Eunoto-Zeremonie (vgl. S. 16 Maasai Manhood) die
Heiratsfähigkeit erlangt. Als geachtete Schwiegermutter wird sie in Zukunft eine gewisse
Unabhängigkeit von ihrem Ehemann geniessen.

In regelmässigen Abständen wird der Off-Kommentar durch Interviews und
Gespräche ergänzt. Diese ermöglichen eine Sicht der Vorgänge aus dem Blickwinkel
der betroffenen Frauen und geben Aufschluss über deren Lebensziele und ihr
GeschlechterrollenVerständnis.

Trois événements marquent la vie d'une femme masai: l'excision, le mariage et la
cérémonie de Yeunoto. Tous les trois sont liés à des rites ou à des actes rituels; ils
marquent les changement de statut social que connaissent les femmes masai au cours
de leur vie.

L'excision représente une première rupture importante dans la vie d'une femme
masai et marque le passage de l'état de jeune fille à celui de femme apte au mariage.
A partir de ce moment, la jeune femme est sollicitée davantage pour les travaux
ménagers.

1 Inder deutsch- undenglischsprachigen ethnologischen Literatur meist «Maasai» geschrieben,
der Titel des Films ist jedoch «Masai».

18



Maasai — Kenia/Tansania
Masai — Kenya/Tanzanie

Avec le mariage s'accomplit la séparation d'avec la maison familiale. La jeune
femme doit alors s'insérer dans le ménage de son époux. Les tensions qui se

produisent à l'occasion de son arrivée à la ferme de son époux trouvent leur
expression dans les insultes à caractère rituel des épouses qui s'y trouvent déjà.

Le prochain grand changement dans le statut social de la femme s'opère au moment
où un de ses fils acquiert le droit au mariage à l'occasion de la cérémonie de Veunoto
(cf. p. 16, Masai Manhood). Ceci lui donne, en tant que belle-mère respectée, une
certaine indépendance à l'égard de son époux.

Le commentaire off est complété à intervalles réguliers par des interviews et des
conversations qui permettent de se faire une idée des événements du point de vue des
femmes concernées. En même temps, ils fournissent des renseignements sur les
objectifs de leur vie ainsi que sur la compréhension qu'elles témoignent à l'égard de
leur rôle sexuel.

LLEWELYN-DAVIES Melissa
1979. «Two contexts of solidarity among pastoral Maasai women», in: CAPLAN P.

and S. M. BUSRA (eds.), Women united, women divided, p. 206-238.
Bloomington.

MIZLAFF von Ulrike
1988.Maasai-Frauen, Leben in einerpatriarchalischen Gesellschaft. Feldforschung

bei den Parakuyo, Tansania. München: Trickster.

Review:

BEIDELMANN Thomas
1976. «Masai Women and Masai Manhood». AA (Washington) 78, p. 958-959.

19



Gespräche mit Kopcherutoi

Heike Behrend 1985

55' VHS O/D SGLF614
C

Regie und Kamera: Heike Behrend. Ton: Naftalie Kipsang. Mischung: Rolf
Müller. Mitarbeit: Jens Behrend. Schnitt: Helga Schnurre. Produktionsleitung:
Leonid Wawiloff. Produktion: DFFB-1985.
Anthropologin: Heike Behrend.

«Seit 1978 kam ich immer wieder in die Tugen-Berge in Kenya, die den Tugen ihren
Namen gaben. Dort begann ich eine ethnographische Feldforschung, ein endloses
Gespräch. Doch führten die Tugen, nicht ich, das Gespräch» (aus dem Film).

Die einzelnen Gespräche mit Kopcherutoi, einer alten Frau, sind das Leitmotiv des
Films. Kopcherutoi beschreibt aus ihrer Sicht die Rolle und Stellung der Frau in den
verschiedenen Lebensabschnitten bei den Tugen. Die Gespräche werden ergänzt mit
Sequenzen aus dem traditionellen Alltag. Besonderes Gewicht wird aufdas Alter und
das So/iro-Ritual gelegt. Sohro ist das letzte und grösste Ritual im Leben einer Person
bei den Tugen.

«In Ritualen erschaffen die Ältesten die soziale Person. Sie machen das Leben
zu einem Aufstieg zu immer höheren Formen des Wissens und der Macht. Auch
Frauen werden grosse Personen. Im Alter, am Ende ihrer Gebärfähigkeit, verwandeln

sie sich in Männer, in "Bullen", in rituelle Älteste, die Rituale zum Wohl der
Gemeinschaft ausführen» (Beiblatt zum Film, H. Behrend).

Die Alltagssequenzen wurden nachträglich vertont. Dabei wurden absichtlich
Tonlücken gelassen, um zu zeigen, dass «gemogelt» wurde. Die Gespräche sind
jedoch im Originalton. Damit die Zuschauerinnen genügend Zeit zum Betrachten
und Mitdenken haben, wurde die deutsche Übersetzung, verknüpft mit Standbildern,
vorangesetzt.

«Depuis 1978, je me rends régulièrement dans les montagnes des Tugen au Kenya,
qui donnèrent leur nom aux Tugen. Dans cette région, j'ai mis en route une enquête
ethnographique sur le terrain, une conversation sans fin. Ce sont cependant les Tugen
et non moi-même qui entretinrent la conversation» (extrait du film).

Le film présente quelques entretiens avec une vieille femme nommée Kopcherutoi.
Celle-ci décrit le rôle et la situation de la femme chez les Tugen au cours des
différentes étapes de la vie. Les entretiens sont complétés par des séquences de la vie
quotidienne. Le rite de passage nommé sohro y est spécialement mis en évidence.
Chez les Tugen, sohro est le dernier et le plus grand rite du cycle de vie.

«Dans les rites, les aînés créent le personnage social. Ils font de la vie une ascension
vers des formes toujours plus élevées du savoir et du pouvoir. Les femmes deviennent
également de grands personnages. Avec l'âge, lorsque la possibilité d'accoucher
disparaît, elles se transforment en êtres masculins, en "taureaux" et en aînés préposés

20



Tugen — Kenia
Tugen — Kenya

aux rites, qui pratiquent ceux-ci pour le bien-être de la communauté» (Heike
Behrend, traduit de la feuille accompagnant le film).

Les séquences de tous les jours ont été sonorisées postérieurement. A cette
occasion, des parties ont été maintenues intentionnellement sans le son afin de
montrer la «tricherie». En revanche, les entretiens sont reproduits avec le son
original. La traduction allemande est donnée alors que l'image est arrêtée, puis
l'image repart avec le son original, ceci dans le but de laisser suffisamment de temps
aux spectateurs pour réfléchir.

BEHREND Heike
1982. «Im Bauch des Elephanten». Freunde derDeutschen Kinemathek 60, S. 37-42.
1985. Zeit des Feuers. Mann und Frau bei den Tugen in Ostafrika. Frankfurt & New

York: Campus.
1987. Die Zeit geht krumme Wege. Raum, Zeit und Ritual bei den Tugen in Kenia.

Frankfurt & New York: Campus

21



Lorang's Way

David MacDougall — Judith MacDougall 1977 (1973-74)

69'
740 m

16 mm
C

0/E;e
L

SGLF 642

Camera: David MacDougall. Sound: Judith MacDougall. Field assistance: Joseph
Aripon, Breda Lokichama. English translations: Michael Lokuruka, Malchy Ekal,
Joseph Lotulia, Augustine Lokwany, David Amodoi. Production and direction:
David and Judith MacDougall. Support: John Simon Guggenheim Memorial
Foundation, The National Endowment for the Humanities (USA), Rice University
Media Center. Assistance and cooperation: National Museum of Kenya. Special
thanks to: The People of Turkana District (Kenya), St. Patrick's Fathers (Kenya),
Medical Missionaries of Mary (Kenya), Strathmore College (Nairobi), James Blue,
Stephen Okemo, Stephan Tyler, Neville Dyson-Hudson, Leo Traynor, Colin Young.
Copyright: University of California (Extension Media Center).

Lorang's Way, A Wife among Wives und The Wedding Camels sind drei Filme, die
zur Turkana-Trilogie, den Turkana Conversations gehören. Lorang's Way ist eine
«dichte» Beschreibung eines bedeutenden Familienoberhauptes der Turkana.

Eingeführt wird die Hauptperson, Lorang, durch seine Schwägerin Naingiro und
seinen Freund Ngimare. Sie erzählen, wie er sich nach dem Militärdienst, nur mit
seinem Sold in der Tasche, langsam durch Viehhandel emporarbeitete und zu einem
angesehenen Mann wurde. Nun ist er Besitzer einer grossen Viehherde und mit fünf
Frauen verheiratet.

Der zweite Teil ist der Hausgemeinschaft gewidmet. In Gesprächen mit seinen
Frauen und Söhnen lernen wir die Strategien kennen, die Lorang entwickelt, um
seinen Haushalt zu erhalten. Im Mittelpunkt stehen das Gedeihen seiner Viehherde
und die zu erwartenden Heiratsgeschenke.

Der Schluss zeigt, dass Lorang's Position viele Konflikte in sich birgt. Nebst den
traditionellen Streitigkeiten mit Nachbarn muss sich Lorang mit Problemen
auseinandersetzen, die aus den Ansprüchen des modernen Staats Kenia erwachsen.

Lorang's Way, A Wife among Wives et The Wedding Camels sont trois films qui
appartiennent à la trilogie des Turkana, les Turkana Conversations. Lorang's Way
est une description dense d'un important chef de famille des Turkana. Lorang, le
personnage principal, est présenté par sa belle-soeur Naingiro et son ami Ngimare.
Ils racontent comment Lorang, son service militaire accompli et n'ayant que sa solde
en poche, a amélioré petit à petit sa situation en pratiquant le commerce de bétail,
devenant de ce fait un homme respecté. Maintenant, il est propriétaire d'un grand
troupeau de vaches et marié à cinq femmes.

La deuxièmepartie est consacréeà lacommunautédomestique. Par des conversations

qu'il a avec ses femmes et ses fils, nous sommes informés des stratégies développées

22



Turkana — Kenia
Turkana — Kenya

par Lorang pour entretenir son ménage. Le bien-être de son troupeau et les cadeaux
de noce qu'il est en droit d'attendre se trouvent au centre de son intérêt.

La fin fait ressortir les divers conflits liés à la position de Lorang. Outre les disputes
traditionnelles, il doit faire face à des problèmes en rapport avec les exigences de
l'Etat moderne du Kenya.

BICKLEY Daniel
1981. «The Ethnographie Film as an Inquiry: An Interview with David MacDougall».

EMC (Newsletter of the University of California Media Center) (Berkeley)
81, p. 2-5.

GULLIVER P.H.
1955. The Family Herds. A Study of two Pastoral Tribes in East Africa, the Tie and

Turkana. London: Routledge and Kegan Paul.

Review:

MACDOUGALL David
1982. «Unprivileged Camera Style». RAIN (London) 50, p. 8-10.

23



The Wedding Camels

David and Judith MacDougall 1976 (1974)

108'
1210 m

16 mm
C

0/E,e
L

SGLF 646

Camera: David MacDougall. Sound: Judith Mac Dougall. Field assistance: Joseph
Aripon, Breda Lokichama. English translations: Michael Lokuruka, Malchy Ekal,
Joseph Lotulia, AugustineLokwany, David Amodoi. Producer and director: David
and Judith MacDougall, John Simon Guggenheim Memorial Foundation, The
National Endowment for the Humanities (USA), Rice University Media Center.
Assistance and cooperation: National Museum of Kenya. Special thanks to: The
People of Turkana District (Kenya), St. Patrick's Fathers (Kenya), Medical
Missionaries of Mary (Kenya), Strathmore College (Nairobi), James Blue, Stephen
Okemo, Stephen Tyler, Neville Dyson-Hudson, Leo Traynor, Colin Young.
Copyright: University of California (Extension Media Center).

Kongu, ein Altersgenosse und Freund Lorangs, möchte dessen Tochter heiraten. Die
zähen Verhandlungen über den Brautpreis - beide müssen versuchen, für sich bzw.
ihre Familien günstige Bedingungen zu erzielen - ziehen sich in die Länge. Als die
Vereinbarungen zu scheitern drohen, werden die Familienoberhäupter von ihren
Verwandten und Bekannten gezwungen, einem Kompromiss zuzustimmen.

Die Turkanafrauen weisen auf die Möglichkeit der freien Partnerwahl, aber auch
auf die Beachtung der arrangierten Heirat hin. Hierbei wird ebenfalls ihr Anspruch
auf die Tiere, die den Brautpreis bilden, verständlich.

Die Gegenüberstellung der offiziellen Reden und der inoffiziellen Unterhaltungen
der Männer verdeutlichen die Schwierigkeiten derFilmemacherinnen, die versuchen,
die sich teilweise widersprechenden Auskünfte über Vorgänge und Brautpreis
aufzudecken und zu rekonstruieren.

In Beobachtungen und Dialogen mit den Beteiligten erörtern die MacDougalls
Verhaltensnormen, persönliche Erfahrungen und Wünsche wie auch ökonomische
Interessen bei der Schliessung einer Ehe.

The Wedding Cameis zeigt in unterhaltsamer Weise die differenzierte Haltung der
Turkana gegenüber ihrem Heiratssystem.

Kongu, un contemporain et ami deLorang, voudrait épouser sa fille. Les négociations
tenaces concernant le prix de la mariée - les deux doivent essayer d'obtenir pour eux
et leurs familles les meilleures conditions possibles - tirent en longueur. Les accords
risquant d'échouer, les chefs de famille sont contraints par leurs parents et
connaissances à accepter un compromis.

Les femmes Turkana nous rendent attentifs à la possibilité de choisir librement son
conjoint, mais aussi au respect du mariage arrangé. Revendiquer des animaux, qui
représentent le prix de la mariée, se justifie dans ce contexte. La comparaison entre
les discours officiels et les conversations officieuses des hommes font ressortir les

24



Turkana — Kenia
Turkana — Kenia

difficultés des cinéastes, qui s'efforcent de détecter et classifier des renseignements
partiellement divergents sur les faits et le prix de la mariée.

Se fondant sur leurs observations et les dialogues avec les personnes en jeu, les
MacDougall discutent des normes de comportement, des expériences personnelles,
des voeux exprimés ainsi que les intérêts économiques en jeu à l'occasion d'un
mariage.

The Wedding Camelsprésentede façon plaisante l'attitude différenciée des Turkana
par rapport à leur système de mariage.

BICKLEY Daniel
1981. «TheEthnographie Film as an Inquiry: An Interview with David MacDougall».

EMC (Newsletter of the University of California Media Center) (Berkeley)
81, p. 2-5.

Review:

MACDOUGALL David
1982. «Unprivileged Camera Style». RAIN (London) 50, p. 8-10.

25



A Wife among Wives

David MacDougall — Judith MacDougall 1981 (1973-74))

75'
750 m

16 mm
C

0/E;e
L

SGLF 643

Camera: David MacDougall. Sound: Judith Mac Dougall. Field assistance: Joseph
Aripon, Breda Lokichama. English translations: Michael Lokuruka, Malchy Ekal,
Joseph Lotulia, Augustine Lokwany, David Amodoi. Produced and directed: David
and Judith MacDougall. Support: John Simon Guggenheim Memorial Foundation,
The National Endowment for the Humanities (USA), Rice University Media Center,
The National Film School of Great Britain. Assistance and cooperation: National
Museum of Kenya. Special thanks to: The People of Turkana District (Kenya), St.
Patrick's Fathers (Kenya), Medical Missionaries of Mary (Kenya), Strathmore
College (Nairobi), James Blue, John Haviland, Stephen Okemo, Stephen Tyler,
Neville Dyson-Hudson, Leslie Haviland, Leo Traynor, Colin Young. Dedicated to:
James Blue. Copyright: David and Judith MacDougall.

A Wife among Wives gibt die Auffassungen über die polygyne Ehe bei den Turkana,
vornehmlich aus der Sicht der Frauen, wieder. Dabei werden die gegensätzlichen
Bedürfnisse der Frauen, die zwischen gemeinschaftlichen und eigenen Interessen
abwägen müssen, sichtbar gemacht.

Auf die Frage, was sie den Weissen mit der Kamera zeigen würden, erwähnen die
Turkanafrauen den traditionell überlieferten und von den Frauen unternommenen
Hüttenbau und betonen ihre gemeinsamen zahlreichen Arbeiten für den Unterhalt
der Viehherden und des Haushalts. Es wird klar, dass eine zusätzliche Ehefrau im
Gehöft eine willkommene Unterstützung bedeutet.

Auch die Turkanamänner verbinden den Wunsch nach einer zweiten Frau mit der
Begründung, nur eine Vergrösserung der Familie bringe Reichtum und sei die
Voraussetzung, um den eigenen Haushalt stärken und eine gewachsene Herde
entsprechend betreuen zu können.

Nach den Gesprächen mit Frauen und Männern beobachten die MacDougalls
beginnende Heiratsverhandlungen, die für einen Moment ins Wanken geraten, denn
während den Festvorbereitungen flieht die Braut. Doch sie kehrt zurück, und die
Hochzeitszeremonien können beginnen.

A Wife among Wives relate les opinions (avant tout celles des femmes) sur le mariage
polygame chez les Turkana. Les tensions vécues par les femmes, qui doivent faire un
choix entre leurs intérêts particuliers et ceux de la société, apparaissent à cette
occasion.

Interrogées sur ce quelles désirent montrer aux Blancs avec la caméra, les femmes
Turkanamentionnentlaconstruction traditionnelle des chaumières, qu'elles exécutent
elles-mêmes, ainsi que les nombreux travaux communs pour l'entretien du bétail et
du ménage. Il est clair qu'une femme supplémentaire représente une aide bienvenue

26



Turkana — Kenia
Turkana — Kenia m

pour l'entreprise agricole. Les hommes Turkana mettent leur désir d'avoir une
deuxième femme également en rapport avec l'explication que seul un agrandissement
de la famille permetd 'accéder à la richesse, qu ' il représente une condition indispensable
pour renforcer son propre ménage et entretenir convenablement un plus grand
troupeau.

A la suite des entretiens avec les hommes et les femmes, les MacDougall assistent
à des négociations en vue du mariage, qui sont perturbées momentanément, l'épouse
s'étant enfuie durant la préparation des festivités. Elle revient cependant et les
cérémonies de la noce peuvent débuter.

BICKLEY Daniel
1981. «The Ethnographie Film as an Inquiry: An Interview with David MacDougall».

EMC (Newsletter of the University of California Media Center) (Berkeley)
81, p. 2-5.

GULLIVER P.H
1955. The Family Herds. A Study of two Pastoral Tribes in East Africa, the Jie and

Turkana. London.

MACDOUGALL David
1982. «Unprivileged Camera Style». RAIN (London) 50, p. 8-10.

27



Batteries Dogon. Eléments pour une étude des rythmes

Jean Rouch — Gilbert Rouget — Germaine Dieterlen 1965

26'
290 m

16 mm
C

0/F;f
L

SGLF 640

Assistant de prise de vue: Moussa Ahmadou. Montage: Phillipe Luzuy. Procédé
de tournage: Tournage synchrone piloté sans liaison parquarts, procédé S. Kudelski.
Collaboration: réalisé avec le concours du Centre National de la Recherche
Scientifique grâce à la fondation pour l'Art, la Recherche et la Culture et un don de
M. Edmond de Rothschild.

Batteries Dogon wurde im Rahmen einer von der Ethnologin Germaine Dieterlen
ausgeführten Studie über die Mythen der Dogon gedreht. Die im Film gezeigten
Trommeln und Höhlen spielen dabei eine wichtige Rolle.

Die Motivation zu dieser musikethnologischen Studie entsprang jedoch nicht
allein einem ethnographischen und musiktheoretischen, sondern vor allem einem
technischen Interesse. Jean Rouchwollte ein neues Kamerasystem, das er zusammen
mit Kudelski entwickelt hatte, ausprobieren. Es war ihnen gelungen, eine
Synchrontonkamera zu entwickeln, die von einer Person allein bedient werden
konnte. Eine für damalige Zeiten bedeutende Neuerung. Da Trommelrhythmen eine
besondere Präzision in der Aufnahmetechnik verlangen, eignete sich das behandelte
«Sujet» sehr gut zum Testen der Kamera.

Batteries Dogon setzt sich aus zwei Teilen zusammen. Der erste, längere Teil
besteht aus verschiedenen gestellten Kurzsequenzen, die zwei Hirtenjungen und
einen Erwachsenen beim Spielen unterschiedlicher Rhythmen auf grossen
Steintrommeln (Phonolythen) zeigen. Es folgen zwei ältere, erfahrene Trommler, die eine
bestimmte Rhythmusfolge zunächst auf Stein-, dann aufHolz- und Tierfelltrommeln
schlagen. Die Stein- und Holztrommeln dienen dazu, das Spielen der echten
Tierfelltrommeln zu erlernen. Dieses wird im zweiten Teil, der Aufnahmen von
einem Frauenbestattungsritual beinhaltet, gezeigt. Frauen führen zu den Rhythmen
der Trommeln Trauertänze auf. Zwischen den Trommeln und den Tänzen besteht
eine enge Beziehung, die Tänze sind eine andere Ausdrucksform der auf den
Trommeln ausgeführten Rhythmusfolgen.

Cette étude à caractère ethnomusicologique comprend une parue analytique et une
partie descriptive. Elle s'inscrit dans le cadre des recherches menées par Germaine
Dieterlen sur les mythes dogons. Dans la première partie, la plus longue, se suivent
quelques brèves séquences entrecoupées de titres intermédiaires. Deux jeunes pâtres
et un adulte sont présentés alternativement en train de jouer divers rythmes sur un
grand tambour de pierre. Deux joueurs de tambour plus âgés et expérimentés jouent
la même suite de rythmes, d'abord sur un tambour de pierre, puis sur un tambour de
bois et un tambour de peau.

28



Dogon — Mali li
Pour une meilleure compréhension, les joueurs de tambour exécutent d'abord

séparément et ensuite en commun le rythme donné. Les tambours de pierre et de bois
servent à l'apprentissage du jeu sur les tambours de peau.

Ce jeu est l'objet de la deuxième partie du film, qui présente des extraits d'un
enterrement au cours duquel les femmes dansent au rythme des tambours.

Le côté technique fait pour une bonne part l'intérêt de ce film. En compagnie de

Kudelski, Jean Rouch a en effet réussi à mettre au point une caméra à ton synchrone
pouvant être manipulée par une seule personne, ce qui à l'époque représentait une
réalisation révolutionnaire.

Batteries Dogon se prête avant tout à des analyses d'ethnomusicologie. Il faut
absolument tenir compte du matériel explicatif qui accompagne le film.

EATON Mike
1979. Anthropology - Reality - Cinema: The Films ofJean Rouch. London: British

Film Institute.

HOHENBERGER Eva
1988. Die Wirklichkeit des Films. Dokumentarfilm. Ethnographischer Film. Jean

Rouch. Hildesheim, Zürich, New York: British Film Institute.

ROUGET Gilbert
1965. «Un fdm expérimental: Batteries dogon, éléments pour une étude des rythmes».

L'Homme (Paris) V: p. 126-132.

Review:

MARSHALL John and John W. ADAMS
1978. «Jean Rouch talks about his films to John Marshall and John W. Adams». AA

(Washington) 73, p. 1006-1022.

29



Les Chemins de Nya

Jean-Paul Colleyn — Jean-Jacques Péché 1983

57' VHS 0/F;f SGLF655
C

Images: Peter Anger. Son: Frans Wentzel. Montage: Monique Lebrun. Mixage:
André Tresinic. Producteur délégué: Catherine de Clippel. Collaboration:
Adaman Coulibali. Recherches ethnographiques: Laboratoire Associé 221,
(C.N.R.S. - E.P.H.E.). Production: A.C.M.E., R.T.B.F. Charleroi, C.B.A.
Anthropologue: Jean-Paul Colleyn.

Seit 1971 forscht der Ethnologe Jean-Paul Colleyn bei den Minyanka in Mali. 1982
drehte er mit einer Equipe des RTBF (Radio-Télévision de la Communauté Française
de Belgique) zwei Filme über sie: Les Chemins de Nya und Yiri-fo. Nya ist ein in
dieser Gegend Malis noch stark verbreiteter Besessenheitskult.

«Das essentielle Prinzip des Aya-Kultes ist einfach: eine religiöse Macht, Nya,
ergreift Besitz von den Körpern einzelner Männer und spricht durch ihren Mund. Die
ausgelöste Besessenheitskrise setzt eine Kommunikation zwischen Gott (Klé),Nya,
den Ahnen und den Lebenden in Gang. Dieser Kult ist bei den Minyanka so
verbreitet, dass er eines der Hauptmerkmale ihrer kulturellen Identität geworden ist.
Er spricht drei Hauptproblematiken aus der Religionsethnologie an: die Besessenheit,

den Begriff des Fetisches und die Zauberei» (Colleyn 1988: 17).
Das Filmteam versuchte sich an den Ratschlag Flahertys zu halten, das Publikum

eine fremde Kultur durch die Augen einiger ausgewählter Personen wahrnehmen zu
lassen. Oywalé Coulibali, derChefdesAya-Heiligtums von Wolobouyou, Bankaraba,
ein «Besessenen), genannt Washington, da er viele Jahre in Amerika gearbeitet hat,
und Kuntigi Senogo, ehemaliger Besessener und heute Chef des Heiligtums von
Watorosso, erzählen über Aya. Ihre Erklärungen wechseln ab mit Szenen aus ihrem
Leben und Bildern von einem alle sechs Monate stattfindenden Fest, an dem Aya sich
manifestiert.

Zum Film ist eine ausführliche Studie erhältlich, die sich mit dessen Entstehung,
aber auch dem Aya-Kult und der Gesellschaft der Minyanka auseinandersetzt.

L'ethnologue Jean-Paul Colleyn mène depuis 1971 des recherches auprès des

Minyanka au Mali. En 1981, il tourne deux films consacrés à cette ethnie avec une
équipe de la RTBF (Radio-Télévision de la Communauté Française de Belgique):
Les chemins de Nya et Yiri-fo. Nya est un culte de possession encore très répandu
dans cette région du Mali.

«Le principe essentiel du culte de Nya est simple: une puissance religieuse, Aya,
s'empare du corps de certains hommes et parle par leur bouche. Cette crise de
possession instaure une communication entre Dieu (Klé), Nya, les ancêtres et les
vivants. Ce culte est si répandu chez les Minyanka qu'il est devenu un des traits
marquants de leur identité culturelle. Il soulève trois problèmes majeurs de

30



Minyanka — Mali

l'anthropologie religieuse: la possession, la notion de "fétiche" et la "sorcellerie"»
(Colleyn 1988: 17).

Le groupe de cinéastes s'efforça de suivre le conseil de Flaherty en faisant
découvrir au public une culture étrangère par l'intermédiaire de quelques personnes
choisies à ceteffet. Ainsi, Oywalé Coulibali, lechefdu sanctuaireNya de Wolobouyou,
Bankaraba, un «possédé» nommé Washington pour avoir travaillé pendant plusieurs
années en Amérique et Kuntigi Senogo, autrefois possédé et aujourd'hui chef du
sanctuaire de Watorosso, parlent deAya. Leurs explications alternent avec des scènes
de leur vie et des images d'une fête qui a lieu tous les six mois et à l'occasion de
laquelle Nya se manifeste.

Un commentaire détaillé peut être obtenu avec le film, qui situe l'origine du
document ainsi que le culte de Nya et la société des Minyanka.

COLLEYN Jean-Paul
1988. Les Chemins de Nya. Culte de Possession au Mali. Paris: Ecole des Hautes

Etudes en Sciences Sociales.

31



Some Women of Marrakech

Melissa Llewellyn-Davies 1976

53'
600 m

16 mm
C

0/E;e
L

SGLF630

Camera: Diana Tammes. Sound recordist: Marilyn Gaunt. Commentary spoken
by: Gill Shepherd. Dubbing mixer: John Withworth. Editor: Brian Moser.
Produced and directed by: Melissa Llewellyn-Davies. Production: Granada
Television International (Disappearing World Series).
Consultant: Elizabeth W. Fernea.

Miteiner Collage von Bildern aus verschiedenen Lebensbereichen zeigt das britische
Frauenfilmteam Aspekte aus der von den Männern abgeschlossenen Frauenwelt
Marokkos. Während die Frauen der gehobenen Schicht eher den traditionellen
Idealen entsprechen, sind andere Frauen gezwungen, die abgeschlossene, private
Sphäre zu durchbrechen, um für das Einkommen zu sorgen. Aisha, deren Mann ein
einfacher Handlanger ist, muss mitWaschen und Kochen für fremde Leute zusätzlich
den Haushalt finanziell unterstützen. Hajiba, die zweite Hauptperson des Films,
muss als Tänzerin ihr Leben verdienen, nachdem sie von ihrem Bruder von zu Hause
weggejagt worden ist.

Nebst den Schwierigkeiten, die innerhalb der von Männern dominierten Gesellschaft

Marrokkos für Frauen bestehen, werden aber auch Momente der Stärke und
Solidarität unter ihnen gezeigt.

Die in Some Women ofMarrakechbehandelte Problematik wird in der Schlussszene
nochmals exemplarisch dargestellt: Ein Schulmädchen lernt Verse des Korans über
Männer als Gebieter und Frauen als Gehorchende auswendig.

Durch die Fülle der Themen gelingt es nicht immer, in die Tiefe zu gehen und
Klarheit zu schaffen. Fragwürdig ist auch die Verwendung einzelner Szenen aus der
Privatsphäre der Frauen (Badeszene, Weinen der Tänzerin).

L'équipe cinématographique féminine britannique présente, à l'aide de collages, des

images qui se rapportent à différentes situations de la vie du monde féminin au Maroc,
tenu à l'écartdes hommes. Alors que les femmes de la classe supérieure correspondent
plutôt aux idéaux traditionnels, d'autres femmes se trouvent dans la nécessité de
briser la sphère privée dans laquelle elles sont enfermées afin de contribuer au revenu.
Aisha, dont l'époux est un simple manoeuvre, doit suppléer aux dépenses du ménage
en faisant la lessive et la cuisine pour des personnes étrangères. Hajiba, le deuxième

personnage important du film, est dans l'obligation de gagner sa vie comme danseuse

après avoir été chassée de la maison par son frère.
La problématique traitée dans Some Women ofMarrakech est présentée encore une

fois à titre d'exemple dans la scène finale. Une écolière apprend par coeur des versets
du Coran sur les hommes qui disposent et les femmes qui obéissent.

32



Marokko
Maroc

En dehors des difficultés que connaissent les femmes marocaines au sein d'une
société dominée par les hommes, on assiste également à des moments de force et de
solidarité entre elles.

L'abondance des sujets traités ne permet pas toujours d'aller au fond des choses.
Et peut-être faudrait-il s ' interroger sur la légitimité d ' une large diffusion de certaines
scènes tirées de la sphère privée des femmes (scènes de bain, pleurs d'une danseuse).

Reviews:

BROWN K. L.
1977. «Some Women of Marrakech». RAIN (London) 19, p. 7-9.

LOIZOS Peter
1980. «Granada Television's Disappearing World Series: An Appraisal». AA

(Washington) 82, p. 573-593.

33



An Argument about a Marriage

John Marshall 1966/1973 (1957)

18'
198m

16mm
C

0/E;e
L

SGLF607

Production: D.E.R. Camera: John Marshall. Sound: Robert Gesteland. Editing:
Frank Galvin. Produced at: Center for Documentary Anthropology. Sponsoring:
Peabody Museum of Harvard University, Smithsonian Institution.

Einige Mitglieder einer IKung-Gruppe arbeiteten 1955 auf einer Burenfarm und
wurden dort zurückgehalten. Schliesslich gelang einigen die Flucht. Zurück blieben
unter anderen Baau, die mit dem geflüchteten Tsumgao verheiratet war, und Qui, der
ebenfalls bereits verheiratet war. Drei Jahre später wurden alle durch den Einfluss der
Familie Marshall freigelassen. Hier setzt der Film ein.

Baau hat inzwischen ein Kind von !Qui, und die beiden möchten heiraten. Väter
und Schwiegerväter sind damit nicht einverstanden, und deshalb kommt es nach der
ersten Wiedersehensfreude sehrbald zu einem heftigen Streit. Zusätzlichen Zündstoff
bieten die vielen Kleider, Decken und anderen Gegenstände, welche die
Zurückkehrenden mit sich führen und nicht wie üblich mit allen teilen wollen.

Das Wortgefecht ist z.T. schwer nachvollziehbar, denn die Beteiligten erwähnen
die Gründe für ihre Wut und Morddrohungen nicht explizit. Sie alle wissen ja, worum
es geht, wissen um einen bereits geleisteten und einen noch geschuldeten Brautdienst
und um die NamensVerwandtschaft, die eine Heirat zwischen !Qui und Baau
unmöglich macht. Eine Verständnishilfe bietet die Einleitung, welche anhand von
Standbildern die Hauptpersonen vorstellt und den Sachverhalt erläutert.

En 1955, quelques membres d'un groupe IKung travaillèrent dans une entreprise
agricole et ne furent plus relâchés. Finalement, quelques-uns parvinrent à prendre la
fuite. Baau, mariée à Tsumgao qui avait pu s'échapper, et !Qui, qui était également
déjà marié, restèrent prisonniers avec quelques autres. Trois ans plus tard, tous furent
libérés grâce à l'influence de la famille Marshall.

C'est ici que le film commence. Baau a eu entre temps un enfant de !Qui et tous
deux voudraient se marier. Leurs pères ne sontpas d'accord avec cette union, de sorte
qu'au plaisir des retrouvailles succède très rapidement une violente dispute. Celle-
ci est alimentée par le fait que les nouveaux arrivés ont apporté de nombreux
vêtements, couvertures et autres objets qu'ils refusent de partager avec tout le monde,
comme cela est la coutume.

Il est assez difficile d'estimer la portée des propos échangés, les intéressés

n'exprimant pas d'une façon explicite les raisons de leur colère et de leurs menaces
de mort. Pourtant, ils savent tous de quoi il s'agit, ont connaissance des devoirs
matrimoniaux déjà accomplis et de ceux qui restent à réaliser ainsi que du lien de
parenté qui empêche un mariage entre !Qui et Baau.

34



!Kung-San — Namibia
!Kung-San — Namibie

L'introduction présente les personnages principaux au moyen d'images qui se
réfèrent à leur condition et offre un commentaire fort utile à la compréhension du
film.

MARSHALL Lorna
1976. «Sharing, Talking and Giving: Relief of Social Tensions», in: MARSHALL

Lorna, The IKung of Nyae Nyae, p. 287-312. Cambridge: Harvard University
Press.

D.E.R. Study Guide.

35



Bitter Melons

John Marshall 1966/1973 (1955)

30'
333m

16 mm
C

O/E
L

SGLF606

Production: D.E.R. Photography and direction: John Marshall. Assistant
director: Jeffrey Jacobs. Production assistants: Timothy Asch, Eliot Tartin, A.
William Chayes, Marilyn Wood, Philih Yampolsky. Editor: Frank Galvin.
Associate editor: Carolyn Carr. Musical director: Nicholas England. Sound
recording: Daniel Blitz. Sound mix: James Townsend. Produced at: Center for
Documentary Anthropology. Sponsoring: Peabody Museum ofHarvard University,
Smithsonian Institution.
Ethnography: Lorna Marshall.

Ukxone, ein blinder Musiker, und seine Gruppe gehören zu den /Gwi-San und leben
in der Kalahari-Wüste. In der Winterzeit, wenn das Wasser knapp wird, sind die/Gwi
oft auf den Saft von Melonen und anderen Gewächsen oder aufdie Pansenflüssigkeit
erlegter Tiere angewiesen.

Diesem Thema hat Ukxone einige Lieder gewidmet. Sein Lieblingslied, Bitter
Melons, entstand in der Zeit als /Oi/kwe, eine alte Frau, die mit Ukxone lebte,
erstmals Trawa-Melonen pflanzte. Sie hatte dies von den Bakalahari, einem Bantuvolk,
gelernt. Wilde Melonen würden bitter schmecken, behaupten diese Ackerbauern.

Andere Lieder handeln von persönlichen Erlebnissen Ukxones. Sie entstanden,
z.B. als er sich im Busch verlaufen hatte und vergeblich nach seiner Gruppe rief oder
als er nach langem Gehen schmerzende Beine hatte.

Ukxones Lieder gehören aber nicht nur inhaltlich eng zu seiner Person. Sie werden
auch von niemandem ausser ihm gesungen. Es sei denn, er gebe sie persönlich weiter,
so wie er selbst auch einige Lieder von einem Freund gelernt hat.

Die Tierlieder, welche die kleinen Jungen im Film singen und begleiten, sind
jedoch nicht deren Eigenkompositionen wie bei Ukxone, sondern gehören wie die
Tanzspiele, die ausschnittweise zu sehen sind, zum Allgemeingut.

Von den Liedern und Tänzen ausgehend visualisiert der Film deren Inhalt oder
Vorgeschichte und vermittelt dadurch einiges über den Alltag dieser Gruppe.

Ukxone, un musicien aveugle, et son groupe font partie des /Gwi-San et habitent le
désert du Kalahari. Durant la période hivernale, les /Gwi sont contraints, à cause du

manque d'eau, de consommer le jus de melons ou le liquide de panses d'animaux
abattus.

Ukxone a dédié quelques chansons à ce thème. Sa chanson préférée, BitterMelons,
fut composée au temps où /Oi/kwe, une vieille femme qui habitait avec Ukxone, a
planté pour la première fois des melons tsama. Elle l'avait appris des Bakalahari, un
peuple bantou. Ces cultivateurs prétendaient que les melons possédaient un goût
amer. D'autres chansons traitent d'aventures personnelles d'Ukxone. Elles furent

36



/Gwi-San — Botswana
/Gwi-San — Botswana

composées par exemple lorsqu'il se perdit dans la brousse et qu'il appela en vain son

groupe ou lorsque ses pieds le firent souffrir après une longue marche.
Non seulement les chansons d'Ukxone se réfèrent à sa propre personne, mais il en

détient également les «droits d'auteurs», à moins qu'il passe lui-même les chansons
plus loin, de même qu'il a emprunté certaines chansons à un ami.

Les chansons d'animaux que les jeunes chantent et accompagnent dans le film ne
sontpas de leur propre composition, comme dans le cas d'Ukxone, mais plutôtce que
l'on pourrait appeler des chansons populaires, et sont de ce fait à la portée de tout le
monde. Ceci vaut également pour les jeux de danse dont le film donne des extraits.

En se basant sur les chansons et les danses, le film donne une image de leur contenu
et de leurs antécédents et livre de la sorte divers éléments de la vie quotidienne de ce

groupe.

MARSHALL Lorna
1976. «Music for Pleasure», in: MARSHALL Lorna. The !Kung of Nyae Nyae,

p. 363-381. Cambridge: Harvard University Press.

D.E.R. Study Guide.

37



A Joking Relationship

John Marshall 1962

13'
145m

16mm
N-B

O/e
L

SGLF612

Production: D.E.R.

Die dreizehnjährige N!ai und ihr Grossonkel /Tilkay stehen in einer sogenannten
joking relationship zueinander. Der Begriff wird in der Literatur unterschiedlich
gebraucht. John Marshall verwendet den Begriff, um eine Beziehung der Vertrautheit

zu charakterisieren, in der sensible Bereiche (Sexualität, Heiratsbeziehungen
usw.) durch Witzeleien thematisiert werden können. Der Film zeigt an einem kurzen
Beispiel, wie eine solche joking relationship im Alltag aussehen kann.

N!ai und /Tilkay spielen und schäkern unter einem Baobab-Baum. Die beiden
necken sich und /Tilkay macht Anspielungen auf Nlai's Frauenrolle und seine
Erwartungen an sie. Er möchte, dass N!ai für ihn sammeln geht. Nach einer Weile
geht N!ai weg und lässt /Tilkay im Schatten des Baumes zurück.

Das Sprechen über Essen und Hunger wird von den IKung oft und gerne als
Metapher für sexuelle Anspielungen benutzt. Inwiefern dies auch für das Gespräch
zwischen Niai und /Tilkay zutrifft, wissen wohl nur die beiden selbst.

La jeune fille de treize ans Niai et son grand-oncle /TilKay ont entre eux une relation
à plaisanterie. Ce terme est utilisé de diverses façons dans la littérature ethnologique.
John Marshall l'utilise pour caractériser une relation de confiance qui se manifeste
par des plaisanteries dans des domaines sensibles et intimes comme la vie sexuelle
ou les relations conjugales. Le film montre à l'aide d'un bref exemple comment une
telle relation se traduit dans la vie de tous les jours.

Niai et/Tilkay s'amusent et plaisantent sous un baobab. Tous deux se taquinent et

/Tilkay fait allusion au rôle féminin de Niai et à ce qu'il attend d'elle. Il voudrait que
Niai aille faire des cueillettes pour lui. Après un certain temps, Niai s'en va et laisse

/Tilkay à l'ombre de l'arbre.
Les conversations ayant trait aux repas et à la faim permettent souvent aux IKung

de faire des allusions d'ordre sexuel. Niai et /Tilkay sont seuls à pouvoir juger si c'est
également le cas de leur conversation.

D.E.R. Study Guide.

38



!Kung-San — Namibia
!Kung-San — Namibie Li

39



Kung Bushmen Hunting Equipment

John Marshall 1966/1973

37'
420 m

16 mm
C

O/E
L

SGLF 622

Photography: John Marshall. Sound recording: Nicholas England, Daniel Blitz,
Hans Ernst, Frank Hesse, Elizabeth Marshall Thomas, John Marshall. Editor: Frank
Galvin. Sponsored: Peabody Museum of Harvard University, Smithsonian
Institution, Transvaal Museum.
Ethnography and script: Lorna Marshall.

!Kung Bushmen Hunting Equipment ist eine Studie der materiellen Kultur und des
Handwerks der IKung.

Die Herstellung der Jagdausrüstung wird detailliert vom Sammeln der Rohmaterialien

bis zur Fertigstellung von Pfeil, Bogen und Pfeilgift dargestellt. Dabei werden
auch deren Verwendung erläutert und die Besitzverhältnisse erklärt.

Die Ausführungen zur Technologie werden durch Aufnahmen der im Transvaal
Museum ausgestellten Gegenstände ergänzt

Il s'agit du récit détaillé de la fabrication de l'équipement de chasse des IKung,
partant de l'acquisition des matières premières pour aboutir à la confection des

flèches, de Tarc et du poison pour les flèches. Leur utilisation ainsi que les conditions
de propriété sont expliquées à cette occasion.

La partie technique est complétée par des prises de vue d'objets exposés au Musée
du Transvaal.

LEE Richard
1979: «Hunting», in: LEE Richard, The IKung San. Men, Women and Work in a

foraging Society, p. 205-249. Cambridge: Harvard University Press.

D.E.R. Study Guide.

40



!Kung-San — Namibia
!Kung-San — Namibie li

41



N!ai: The Story of a !Kung Woman

John Marshall 1981 (1951-61/1978)

59'
651 m

16mm
C

0/E;e
L

SGLF621

Producer: John Marshall, Sue Marshall-Cabezas. Executive producer: Michael
Ambrosino. Direction and editing: AdrienneMiesmer,John Marshall. Camera: John
Marshall, Ross McElwee, Mark Erder. Camera assistant: Stan Leven. Sound : Anne
Fischel, Adrienne Miesmer, Stan Leven. Sound assistant: Patricia Draper.
Assistant editor: Carol Towson. Produced at: Center for Documentary
Anthropology. Englisch voice of N!ai: Letta Mbulu. Co-production: D.E.R. and
Public Broadcasting Associates. Consulting anthropologists and translators:
Maijorie Shostak, Patricia Draper, Megan Biesele, Lorna Marshall.
Field anthropologist: Patricia Draper.

Von 1951 bis 1961 hielt sich die Familie Marshall sechsmal für jeweils längere Zeit
in der Kalahariwüste auf und lebte mit einer Gruppe von Kung-San, zu der auch die
kleineN! ai mit ihrerFamiliegehörte. John Marshall begann, visualnotes aufzunehmen.
Daraus entstand später eine Reihe kürzerer Dokumentarfilme zu verschiedensten
Themen. Nach langjährigem EinreiseverbotkehrteJohn Marshall 1978 nach Namibia
zurück und drehte erneut.

Nlai's persönliche Geschichte wird als Teil der Geschichte der !Kung wiedergegeben.

Die bald vierzigjährige Frau erinnert sich an ihre Kindheit, ihre frühere
Lebensweise und berichtetvon wichtigen Ereignissen und Abschnitten ihrerbisherigen
Lebensgeschichte. Ihre Erzählungen werden ergänzt durch das reiche Filmmaterial
John Marshalls aus jener Zeit.

Seit Nlai's Kindheit hat sich vieles verändert: 800 IKung wurden 1970 in ein
Reservat zusammengezogen, Land und Ressourcen wurden knapp und ein Leben auf
der Basis von Jagen und Sammeln unmöglich. Niemand teile mehr, sagt Niai, die
ebenfalls im Reservat lebt, und um Fleisch werde gestritten, bevor es da sei. Niai ist
diesen internen Konflikten durch ihre privilegierte Position besonders ausgesetzt.
Gleichzeitig sind die IKung gezwungen, sich mit der neuen Schule, der westlichen
Medizin und Religion, welche die neue Administration mit sich brachte,
auseinanderzusetzen. Touristenlnnen kommen, um Heiltänze zu sehen, Filmemacherinnen
benötigen «edle Wilde» für ihre Streifen, und die südafrikanische Armee rekrutiert
IKung-Männer für den Kampf gegen die SWAPO.

Dieser Film ist ein einmaliges Dokument, da er eine Person über mehrere
Jahrzehnte verfolgt hat.

De 1951 à 1961, la famille Marshall a séjourné à six reprises pendant des périodes
plus ou moins longues dans le désert du Kalahari et vécu avec un groupe de Kung-
San dont faisaient partie la petite Niai et sa famille. John Marshall a commencé à

tourner des visual notes. Plus tard, il en fit une série de petits films documentaires sur

42



!Kung-San — Namibia
!Kung-San — Namibie U

des sujets divers. Après une longue période où tout visa d'entrée lui fut refusé, John
Marshall retourna en Namibie en 1978 et reprit le tournage.

L'histoire des IKung est racontée à travers l'histoire personnelle de Niai, le
personnage principal du film. Cette femme de presque quarante ans se souvient de
son enfance, de son ancienne façon de vivre, et raconte les événements et les périodes
les plus importants de sa vie. A ses récits, John Marshall ajoute le riche matériel
cinématographique de l'époque précédente. Depuis l'enfance de Niai, beaucoup de
choses ont changé: 800 IKung étaient parqués dans une réserve en 1970. Ainsi les
terres sont devenues étroites et les ressources rares. Une vie constituée par la chasse
et la récolte n'estplus possible. «Plus personne ne partage», dit Niai qui vit aussi dans
la réserve, et elle raconte qu'on se dispute pour la viande avant même qu'elle ne soit
là. A cause de sa position privilégiée, Niai est spécialement exposée à ces conflits
internes. En même temps, les IKung sont confrontés à une nouvelle école, à la
médecine et à la religion occidentales, qui ont été introduites par la nouvelle
administration. De plus, des touristes arrivent pour voir des danses rituelles de
guérisseurs, des cinéastes ont besoin de «nobles sauvages» pour leurs films et l'armée
de l'Afrique du Sud vient recruter les hommes pour la lutte contre la SWAPO.

Ce film est un document de grande valeur dans la mesure où son auteur a suivi le

personnage central durant plusieurs décennies.

BIESELE Megan (ed.)
1986. The Past andFuture ofIKung Ethnography: CriticalReflections andSymbolic

Perspectives. Hamburg: Buske. (Mit einer sehr ausführlichen Literaturliste und
Aufsätzen zur Situation der IKung in den 80er Jahren).

LEE Richard and Susan HURLICH
1982. «From Foragers to Fighters: South Africa's Militarisation of the Namibian

San», in: LEACOCK Eleanor (ed),Politics and History inBand Societies, p. 327-
343. Cambridge: Harvard University Press.

SHOSTAK Marjorie
1982. Nisa erzählt. Das Leben einer Nomadenfrau in Afrika. Hamburg: Rowohlt.

Review:

GORDON Robert
1981. «Niai, The Story of a IKung Woman» AA (Washington) 83, p. 740-741.

D.E.R. Study Guide.

43



N/um Tchai: The ceremonial Dance of the IKung Bushmen

John Marshall 1966/1973 (1957)

25' 16mm 0/E SGLF608
270m B/W L

Photography: John Marshall. Sound recording: Nicholas England. Editing: Frank
Galvin. Narration: John Marshall. Sponsored: Peabody Museum of Harvard
University, Smithsonian Institution.
Anthropologist: John Marshall.

Nlum Tchai gibt einen Einblick in die Heiltänze der IKung. Einleitend werden
typische Tanzszenen und deren Bedeutung mit Hilfe von Aufnahmen aus der
Anfangsphase des Tanzes am frühen Abend erklärt. Der unkommentierte Hauptteil
setzt erst bei Tagesanbruch wieder ein, als der Tanz ein letztes Mal zu einem
Höhepunkt kommt Zwei Tänzer geraten nach intensiver Heiltätigkeit in eine noch
tiefere Trance (sie «sterben») und müssen von anderen Beteiligten wieder «zurückgeholt»

werden. Etwas später endet der Tanz, und die Gruppe löst sich auf.
Der Titel setzt sich aus zwei Begriffen zusammen, welche im Zusammenhang mit

den Heiltänzen der IKung wichüg sind. N/um umschreibt eine immaterielle Kraft,
Energie oder Stärke und wird von den IKung in sehr unterschiedlichen
Zusammenhängen verwendet. Für den Heilvorgang von zentraler Bedeutung ist diejenige
nlum, welche dien/umk'ausi (die Besitzerinnen dern/um) in ihrerMagengrube tragen
und durch das Tanzen zum Kochen bringen. Tchai bedeutet soviel wie zusammenkommen,

um zu tanzen und zu singen.

N/um Tchai donne un aperçu des danses de guérison des IKung. L'introduction
explique des scènes de danse typiques ainsi que leur signification à l'aide de prises
de vues présentant la phase initiale de la danse, en début de soirée. La partie
principale, dépourvue de commentaires, reprend l'action seulement le lendemain à

l'aube, alors que la danse atteint une dernière fois son apogée. Après une intense
activité curative, deux danseurs entrent dans une transe très profonde (ils «meurent»)
et doivent être «ramenés» par les autres participants. La danse prend fin un peu plus
tard et le groupe se dissout.

Le titre renvoie à deux notions essentielles en rapport avec les danses des IKung.
N/um décrit une puissance immatérielle, énergie ou force qui est utilisée par les

IKung dans des situations très diverses. Pour le processus de guérison, le n/um que
les n/um k"ausi (les possesseurs des n/um) détiennent dans le creux de leur estomac
et qui subit une cuisson par la danse, revêt une importance centrale. Tchai est
synonyme de rencontre effectuée dans le but de danser et de chanter.

44



!Kung-San — Namibia
!Kung-San — Namibie

BIESELE Megan (ed.)
1986. The Past andFuture of'.Kung Ethnography: CriticalReflections and Symbolic

Perspectives. Hamburg: Buske.

KATZ Richard
1982. Boiling Energy: Community Healing among the Kalahari Kung. Cambridge:

Harvard University Press.

Review:

LIVINGSTON Film Collective
1972. «N/um Tchai». AA (Washington) 74, p. 193-194.

D.E.R. Study Guide.

45



A Rite Of Passage

John Marshall 1966/73 (1952/53)

14'
157 m

16 mm
C

E
L

SGLF611

Production: D.E.R. Photography and direction: John Marshall. Editing: Joyce
Chopra, Timothy Asch, Frank Galvin. Production assistants: Timothy Asch, Eliot
Tarlin, Marilyn Wood. Produced at: Center for Documentary Anthropology.
Sponsoring: Peabody Museum of Harvard University, Smithsonian Institution.

Der dreizehnjährige /Ti kai hat zum ersten Mal in seinem Leben eine grosse Antilope
mit einem Pfeil getroffen. Sein Vater und ein weiterer Mann der Gruppe helfen ihm,
die Spuren zu verfolgen und zerlegen das inzwischen verendete Tier.

Die Bedeutung dieses Ereignisses wird anderntags mit einer kleinen Zeremonie
unterstrichen, die «Markieren» genannt wird. /Tilkai wird von seinem Vater an
verschiedenen Körperstellen geritzt. Damit werden Art und Geschlecht des ersten
erlegten Grosswildes ersichtlich gemacht und gleichzeitig wichtige Fähigkeiten des

Jägers für die Zukunft gesichert: Kraft, Schnelligkeit, ein scharfer Blick, usw.
/Tilkai hat bewiesen, dass er zurFleischVersorgung beitragen kann und ist von nun

an ein akzeptabler Schwiegersohn: der Brautdienst kann beginnen. Er gilt jetzt als
vollwertiges Mitglied der Gruppe.

/Tiîkai, âgé de treize ans, a pour la première fois de sa vie touché d'une flèche une
grande antilope. Son père et un autre homme du groupe l'aident à en retrouver les
traces et à dépecer la bête morte entre temps.

Le lendemain, une petite cérémonie appelée «marquage» souligne 1 ' importance de
cet événement. /Tilkai est scarifié par son père à divers endroits de son corps. Ces
scarifications désignent ainsi l'espèce et le sexe du premier grand gibier abattu. La
cérémonie assure par la même occasion l'acquisition des qualités nécessaires au futur
chasseur: force, rapidité, acuité du regard etc.

/Tilkai a prouvé qu'il pouvait contribuer à l'approvisionnement en viande; il est
considéré dès ce moment comme beau-fils valable et la recherche d'une fiancée peut
débuter. /Tilkai est maintenant un membre à part entière du groupe.

D.E.R. Study Guide.

46



!Kung-San — Namibia
!Kung-San — Namibie

47



The Wasp Nest

John Marshall 1966/1973(1957-58)

20'
220 m

16 mm
C

O/E
L

SGLF613

Photography and direction: John Marshall. Editor: Frank Galvin. Production
assistants: Timothy Asch, Marilyn Wood. Produced at: Center for Documentary
Anthropology. Sponsoring: Peabody Museum of Harvard University and
Smithsonian Institution.

Eine kleine Gruppe von KungFrauen und Kindern sammelt frischeo/ey-Beeren, gräbt
nach 5/îa-Wurzeln und räuchert unter Händeklatschen und Tanzbegleitung ein
Wespennest aus. !Nai wird von ihrer Mutter gebeten, ihren kleinen Bruder Debe ins
Dorf zurückzubringen. !Nai weigert sich und verlässt die Gruppe.

Das Sammeln ist vor allem eine Frauentätigkeit und deckt den weitaus grössten
Teil des täglichen Nahrungsbedarfs. Mit Ausnahme einer Freundin aus eineranderen
Gruppe sind alle beteiligten Frauen und Kinder nahe Verwandte. Die von ihnen
gesammelten Nahrungsmittel sind hauptsächlich fürunmittelbare Familienangehörige
bestimmt. Der Film stellt jedoch nicht die Sammeltechniken und das Wissen der
Frauen um gute Plätze ins Zentrum, sondern den sozialen Aspekt dieser Tätigkeit als
Gegensatz zu den detaillierten Darstellungen der Jagdtechniken der Männer in den
Filmen KungBushmen HuntingEquipment undA Trite OfPassage (vgi. S.40 und 49).

Anhand von Standbildern werden zuerst die Personen kurz vorgestellt und die
Handlung kommentiert. Anschliessend ist der Ablauf im Originalton zu sehen.

Un petit groupe de femmes etd'enfants Kung cueille des baies fraîches d'oley, creuse
la terre à la recherche de racines de sha et enfume un nid de guêpes en claquant des
mains et en dansant. !Nai est priée par sa mère de ramener son petit frère au village.
Elle refuse et s'en va.

A l'exception d'une amie faisant partie d'un autre groupe, toutes les femmes et
enfants présents sont de proches parents. Les denrées alimentaires qu'ils amassent
sont destinées en premier lieu à leur parenté immédiate. La cueillette est avant tout
une tâche des femmes et couvre la plus grande partie des besoins alimentaires
quotidiens. A l'inverse de la présentation détaillée des techniques de chasse des

hommes (cf. p. 40 et 46, !Kung Bushmen Hunting Equipment, et A Rite ofPassage),
le film ne fait pas ressortir les techniques de la cueillette et le savoir des femmes mais
plutôt les aspects sociaux de cette activité.

La première partie comprend une brève présentation des personnes sous forme de

portraits ainsi qu'un commentaire de l'action. Dans la deuxième partie, on assiste au
déroulement de l'action avec le son original.

48



!Kung-San — Namibia
!Kung-San — Namibie

LEE Richard
1984. «Gathering and Carrying», in: LEE Richard. TheDobe !Kung. New York: CBS

College Publishing.

D.E.R. Study Guide.

49



Les Nomades du Soleil

Henry Brandt 1954 (1953) - restauré: 1987

44'
490 m

16 mm
C

O/F SGLF 650

Production: Musée d'ethnographie de Neuchâtel. Documentaire de: Henry Brandt
(caméra et son). Restauration: avec l'aide de la Cinémathèque suisse.

Henry Brandt wurde 1953 vom Musée d'ethnographie de Neuchâtel beauftragt, ein
audiovisuelles Dokument über die damals wenig bekannten Peul-Nomaden in der
Sahelzone Nigers zu erstellen. Während eines sechsmonatigen Aufenthalts gelang es

ihm, die allerersten Aufnahmen derPeul-Wodaabe zu machen. Aus diesem Material
entstand sein ersterFilm,LesNomades du Soleil. Da von der ursprünglichen Fassung
nur eine schlecht erhaltene Kopie vorhanden war, wurde der Film 1987 restauriert.

Brandt bricht mit Begleitern auf, die Peul zu suchen. Nach einigen Tagen stösst er
auf die ersten Familien dieser nomadisierenden Viehzüchtergesellschaft.

Das Leben der Wodaabe ist in der Trockenzeit mit vielen Schwierigkeiten
verbunden. Mit dem Beginn der Regenzeit bricht aber eine Periode des Überflusses
an. Die einzelnen Wodaabe-Familien ziehen nach Norden und versammeln sich dort,
um die Geburten und Hochzeiten zu feiern, die in der Trockenzeit stattfanden. Den
Höhepunkt bildet ein Schönheitswettbewerb, bei dem die Männer einer Lineage um
die Gunst der Frauen einer andern Lineage werben. Die Frauen wählen sich bei
diesem Fest einen Partner aus.

Der Autor näherte sich dieser Ethnie mit viel Respekt. Die aussergewöhnlichen
Bilder und der Kommentar,obwohl leicht romantisierend, geben viele ethnographische
Hinweise. Ein weiterer wertvoller Bestandteil des Films sind die Originaltonaufnahmen

der Wodaabe-Gesänge.

En 1953, Henry Brandt a été chargé par le Musée d'ethnographie de Neuchâtel de
réaliser un document audio-visuel sur les nomades Peul dans la zone du Sahel au

Niger, encore peu connus à cette date. Au cours d'un séjour de six mois, il parvint à

faire les toutes premières prises photographiques des Peul-Wodaabe. Ce matériel
servit à la création de son premier film, Les Nomades du Soleil. Comme seule une
mauvaise copie subsistait de cette première épreuve, le fdm fut restauré en 1987.

Brandt et ses compagnons se mettent en route à la recherche des Peul. Après
quelques jours, le réalisateur est confronté aux premières familles de ce peuple
nomade. La vie des Wodaabe est très difficile durant la période de sécheresse.

Cependant, avec le début de la période des pluies s'établit une situation de
surabondance. Les familles se rendent vers le nord et s'y réunissent pour célébrer les
naissances et les mariages qui onteu lieu durant lapériode de sécheresse. L'événement
prédominant consiste en un concours de beauté au cours duquel les hommes d'un
lignage s'appliquent à obtenir les faveurs des femmes d'un autre lignage. A
l'occasion de cette fête, les femmes font le choix d'un partenaire.

50



Peul (Bororo/Wodaabe) — Niger
Peul (Bororo/Wodaabe) — Niger

L'auteur approche cette ethnie avec beaucoup de respect. Les images sont d'une
qualité extraordinaire et le commentaire, quoique d'un caractère légèrement
romantique, apporte beaucoup de données ethnographiques. L'enregistrement des
chants wodaabe constitue un autre élément de valeur du film.

ATELIERS D'ETHNOMUSICOLOGIE - MUSÉE D'ETHNOGRAPHIE
1989. «Niger: Nomades du Soleil». 6ème Festival du Film des Musiques du Monde:

Afrique (du 4 au 13 octobre 1989), Genève.

SCHLAPPNER Martin und Martin SCHAUB
1987. Vergangenheit und Gegenwart des Schweizer Films (1896-1987): Eine

kritische Wertung, S. 84-85. Basel: Schweizerisches Filmzentrum.

51



Les Temps du Pouvoir

Eliane de Latour 1985

54' U-Matic 0/F;f SGLF647
C

Image: Eliane de Latour. Son: Jean-Pierre Kaba. Montage: Catherine Poitevin.
Coproduction de: AA Ton Image, CNRS Audiovisuel.
Anthropologue: Eliane de Latour.

Samna, der aus einer kriegerischen Herrscherdynastie stammt, kehrte nach langer
Zeit, während der er unter anderem 15 Jahre Militärdienst in der französischen
Armee leistete, in sein Dorf zurück. Er wurde zum Nachfolger seines Bruders
gewählt und dadurch Herrscher über Tibiri, ein Gebiet, in dem 60'000 Menschen
leben.

In seiner Rolle als Prinz erscheint er unantastbar und allmächtig. Er hat eine
Vielzahl von Frauen und Kindern, kontrolliert die Ernten seines Territoriums und
regelt Streitigkeiten. Doch seine Abhängigkeit vom Staat, der ihn praktisch zu
seinem Diener gemacht hat, ist gross. Samna ist hin- und hergerissen zwischen
Tradition und Moderne, zwischen den Ansprüchen der «Ältesten» und des islamischen
Staates. Als gläubiger Muslim sollte er z.B. die animistischen Praktiken, die noch
stark verbreitet sind, verurteilen. Will er sich als Herrscher den Respekt seiner
Untertanen erhalten, muss er auch die Meinung des Priesters von Wind und Regen
beachten. Höchste Instanz bleibt zuletzt immer die Regierung; auf die wichtigsten
Dinge hat Samna keinen Einfluss mehr.

Nach und nach werden die Probleme, mit denen er sich auseinandersetzen muss,
manifest. Er hat keine leichte Aufgabe zu erfüllen, und die Zukunft ist ungewiss.
Doch, noch lässt er sich an seinem Hof von seinen Untergebenen besingen und
lobpreisen.

Samna, descendant d'une dynastie de souverains guerriers, retourne dans son village
après une période de 15 ans au cours de laquelle il a entre autres accompli du service
militaire dans l'armée française. Il a été nommé successeur de son frère et de ce fait
souverain de Tibiri, un territoire peuplé de 60'000 habitants.

Il est intangible et omnipotent dans son rôle de prince. Il a une multitude de femmes
et d'enfants, il contrôle les récoltes de son territoire et règle les litiges. Cependant,
sa dépendance de l'Etat, qui en a fait pratiquement son serviteur, est grande. Samna
est tiraillé entre la tradition et le modernisme, entre les exigences des «anciens» et
l'Etat islamique. En qualité de musulman pratiquant, il devraitparexemplecondamner
les pratiques animistes qui sont encore très répandues. Si comme souverain il désire
garder le respect de ses subordonnés, il doit tenir compte de l'avis du prêtre en ce qui
concerne le vent et la pluie. Le gouvernement demeure finalement toujours 1 ' instance
suprême. Samna n'a plus d'influence sur les objets de première importance.

52



Nigeria/Tibiri
Niger/Tibiri

Les problèmes auxquels il est confronté deviennent de plus en plus manifestes. Il
n'a pas la tâche facile et l'avenir est incertain. Il continue cependant d'accepter dans
sa cour les chants et les louanges de ses subordonnés.

53



!Ko-Buschmänner - Sammeln, Zubereiten und Verzehren von
«Veld-Kost» durch Frauen

D. Heunemann — H.J.Heinz 1975

16' 16 mm O SGLF542
171 m C L

D. Heunemann (Arbeitsgruppe für Humanethologie am Max-Planck-Institut für
Verhaltenspsychologie, Perchab. Starnberg), Dr. H.-J. Heinz (University ofBotswana,
Lesotho and Swaziland). Encyclopaedia Cinematographica Editor: G. Wolf.
Institut für den Wissenschaftlichen Film, Göttingen, 1974.

«Frauen mit Grabstock und Lederumhang schwärmen zur Nahrungssuche aus. Auf
dem Weg finden sie essbare Wurzeln, Knollen und Melonen. Während einer
Ruhepause rauchen sie und trinken den Inhalt von Melonen. Eine Schlange wird
längs des Weges getötet. Mit schwer beladenen Umhängetaschen kehren sie heim.
Eine Frau röstet eine Wurzel und mehrere Melonen im heissen Sand und der Asche
ihres Feuers. Der Inhalt einer der weichgekochten Melonen wird im Mörser zerstampft
und aufgegessen» (Heunemann und Heinz 1975: llf).
«Des femmes équipées de bâtons à fouir et de capes en cuir partent à la recherche
d'aliments. Sur le chemin, elles déterrent des racines et des tubercules comestibles
et cueillent des melons. Ensuite, elles se reposent, fument et boivent le contenu des
melons. Un serpent est abattu sur le chemin. Finalement, elles rentrent à la maison,
les capes et les sacs bien remplis. Une femme fait rôtir un tubercule et plusieurs
melons dans la cendre et le sable chauds de son foyer. Après cuisson, elle pile la pulpe
d'un melon dans le mortier et la consomme» (Heunemann et Heinz 1975: 12).

HEUNEMANN D. und H. J. HEINZ
1975. «!Ko-Buschmänner (Südafrika, Kalahari)-Sammeln, Zubereiten und Verzehren

von "Veld-Kost" durch Frauen». Encyclopaedia Cinematographica, (Göttingen)
E 2119.

54



!Ko-Bushmänner — Südafrika/Kalahari
!Ko-bochimans — Afrique du Sud/Kalahari



!Ko-Bushmänner: Spiel «Oryx-Antilope», mit einer
Auseinandersetzung zwischen zwei Spielgruppen
D. Heunemann — H. J. Heinz 1975

11' 16 mm O SGLF542
123m C L

D. Heunemann (Arbeitsgruppe für Humanethologie am Max-Planck-Institut für
Verhaltenspsychologie,Percha b. Starnberg), Dr. H.-J. Heinz (University ofBotswana,
Lesotho and Swaziland). Encyclopaedia Cinematographica Editor: G. Wolf.
Institut für den Wissenschaftlichen Film, Göttingen, 1974.

«Einige Männer haben sich im Kreis aufgestellt und spielen das "Oryx-Antilopen-
Spiel" mit einem von ihnen als "Oryx- Antilope" in der Mitte. Er macht Angriffe und
Scheinangriffe gegen seine Verfolger. Die "Jäger" versuchen, seinen Angriffen
durch Gegenbewegungen zu entgehen, aber auch ihn zu treffen. Der gesamte
Vorgang spielt sich im strikten Rhythmus ab, den die Spieler durch Fussstampfen
und lautes Exhalieren erzeugen. Als einer der "Jäger" einem andern durch den Weg
springt, der gerade von der "Oryx-Antilope" angegriffen wird, bricht das Spiel
auseinander, und es setzt eine längere Auseinandersetzung ein. Danach wird es

erneut aufgenommen und entwickelt sich nun geordneter und schöner als zuvor»
(Heunemann und Heinz 1975: 12).

«Plusieurs hommes, plus ou moins disposés en cercle, jouent au jeu du gemsbok.
L'homme au centre du cercle est le gemsbok. Il attaque et simule des attaques contre
ses poursuivants. Les "chasseurs" cherchent à anticiper et à éviter ses attaques par les
mouvements contraires corrects et à le frapper. Lejeu est exécuté en strict accord avec
le rythme marqué par le piétinement et une forte expiration des participants.
Lorsqu'un des "chasseurs" est sur le chemin d'un autre au moment où celui-ci est
attaqué par le gemsbok, le jeu s'arrête et il s'ensuit une discussion assez longue.
Ensuite le jeu reprend et est exécuté d'une manière plus coordonnée et plus belle sur
le plan esthétique» (Heunemann et Heinz 1975: 12).

HEUNEMANN D. und H. J. HEINZ
1975. «!Ko-Buschmänner (Südafrika, Kalahari): Spiel "Oryx-Antilope", mit einer

Auseinandersetzung zwischen zwei Spielgruppen». Encyclopaedia
Cinematographica, (Göttingen) E 2107.

56



!Ko-Bushmänner — Südafrika/Kalahari
!Ko-bochimans — Afrique du Sud/Kalahari



!Ko-Buschmänner (Südafrika, Kalahari): Tauschhandel an einer
Wasserstelle

D. Heuneman — H. J. Heinz 1975 (1970)

6.5' 16 mm - SGLF 541
71 m C

D. Heunemann (Arbeitsgruppe für Humanethologie am Max-Planck-Institut für
Verhaltenspsychologie, Percha, Oberbayem), Dr. H.-J. Heinz (Medical School
Witwatersand University Johannesburg). Encyclopaedia Cinematographica
Editor: G. Wolf. Institut für den Wissenschaftlichen Film, Göttingen, 1975.

«Einige Buschmänner und eine Frau betreten das umzäunte Grundstück des Hauses
eines afrikanischen Beamten an einer abseits gelegenen Pumpstation. Sie tragen ihre
Handelsware auf den Schultern und nehmen dafür Tabak, Eisendraht für Pfeil- und
Speerspitzen sowie eine Feile. Nach Abschluss des Tauschhandels trinken sie
gemeinsam Wasser, nehmen ihre Sachen wiederaufund marschieren heim» (Heunemann
und Heinz 1975: 10).

Die Bilder wirken gestellt, und der Sinn des Films wird nur durch die
Begleitpublikation des IWF verständlich.

«Plusieurs hommes et une femme bochiman pénètrent dans le terrain clôturé
entourant la maison d'un fonctionnaire africain à une station de pompage éloignée.
Ils portent sur les épaules leurs marchandises qu'ils échangent ensuite contre du

tabac, des fils de ferpour faire despointes de flècheetde lance, et une lime. L'échange
terminé, ils boivent de l'eau, se lèvent et repartent en brousse» (Heunemann et Heinz
1975: 11).

Les images donnent l'impression qu'il s'agit d'une scène reconstruite. Comme le
film n'est pas accompagné d'explications, il est recommandé de consulter la
publication explicative de l'Institut pour le film scientifique, Göttingen (voir bibliographie).

HEUNEMANN D. und H. J. HEINZ
1975. «!Ko-Buschmänner (Südafrika, Kalahari): Tauschhandel an einer

Wasserstation». Encyclopaedia Cinematographica, (Göttingen) E 1852.

58



!Ko-Bushmänner — Südafrika/Kalahari
!Ko-bochimans — Afrique du Sud/Kalahari

!" 1Ii

59



The South-East Nuba

Chris Curling 1982

55'
590 m

16 mm
C

0/E;e
L

SGLF636

Director: Chris Curling. Narrator: JulianPettifer. Production team: Howard Reid,
Hussein Shariffe. Photography: Roger Deakins. Graphic designer: Maggie Perry.
Sound: Bruce White. Dubbing mixer: Ken Haines. Film editor: Ian Pitch. Series
Producer: Melissa Llewelyn-Davies, ChrisCurling. Production: BBC (Worlds Apart
Series).
Anthropologist: James Faris.

Vier Jahre vor dem BBC-Team besuchte die ehemalige Nazipropagandistin Leni
Riefenstahl die Nuba im Sudan. Fasziniert von deren Körperverzierungen und den
Männerwettkämpfen, veröffentlichte sie kurze Zeit danach in Europa einen
Fotobildband, in dem sie die Nuba als schöne, nackte Wilde porträtiert.

Der Film versucht diesem Bild entgegenzuwirken, indem er die Bemalungen und
die z.T. blutigen Wettkämpfe der jungen Männer sowie die Tätowierungen der
Frauen in einen kulturellen Kontext stellt. Sie sind Ausdruck des Ranges und der
Stellung eines Individuums in dieser Gesellschaft, die nach Alter und Geschlecht
strukturiert ist.

Der Besuch Leni Riefenstahls hatte für die Nuba weitreichende Konsequenzen:
Auf der Suche nach schönen, nackten Körpern strömen seither zahlreiche Touristinnen

in die Region. Die gleiche Nacktheit, die die Touristinnen anzieht, ist der
islamischen Regierung ein Dorn im Auge. Durch Verteilen von Kleidern und mit
einer Bekehrungskampagne bemüht sie sich, die Nuba gemäss ihren Vorstellungen
zu zivilisieren.

Die z.T. sehr ästhetischen Aufnahmen wecken den Eindruck, dass auch das BBC-
Filmteam der Faszination der «Nuba-Körper-Kultur» erlegen ist, wodurch der
ethnographische Gehalt in den Hintergrund rückt.

La propagandiste nazie Leni Riefenstahl se rendit chez les Nuba au Soudan quatre
ans avant l'équipe de télévision de la BBC. Fascinée par l'ornementation des corps
humains et les combats entre hommes, elle publia peu de temps après, en Europe, un
album photographique dans lequel elle présente les Nuba comme des sauvages nus
et beaux.

Le film essaye de corriger cette image, en ce sens qu'il place dans un contexte
culturel les ornements picturaux et les combats parfois sanglants des jeunes hommes,
ainsi que le tatouage des femmes. Ceux-ci sont l'expression du rang etde la situation
d'un individu dans la société, qui est structurée selon l'âge et le sexe.

La visite de Leni Riefenstahl a eu de profondes conséquences pour les Nuba: de
nombreux touristes affluèrent dans la région à la recherche des beaux corps nus. La
même nudité qui attire les touristes est un élémentproblématiquepour le gouvernement

60



Nuba — Sudan
Nuba — Soudan

islamique. Il s'efforce, en distribuant des vêtements et au moyen d'une campagne de
persuasion, de civiliser les Nuba selon ses propres conceptions.

Les prises de vue parfois très esthétisantes de l'équipe de télévision de la BBC
donnent l'impression que celle-ci a également été fascinée par la culture corporelle
des Nuba, ce qui met au second plan le contenu ethnographique du film.

FARIS James
1972. Nuba Personal Art. London: Duckworth.

Review:

MACK Deborah
1986. «The South-East Nuba». AA (Washington) 88, p. 528-529.

61



Box of Treasures

Chuck Olin — U'mista Cultural Society 1983

28'
350 m

16 mm
C

0/E;e
L

SGLF 649

Camera: Chuck Olin, Tony Westman. Sound: John Mason, David Rosen.
Research/location manager: JudyHoffman. Production : Kate Bernhardt, Tia Doyle.
Editor: Jill Singer. Additional editing: John Mason. Narrator: Robert Joseph.
Production and direction: ChuckOlin Associates, Inc. Chicago. Grants from: The
Cultural and Educational Centres Programmes, Indian and Northern Affairs Canada,
the Museum Assistance Programmes of the National Museums ofCanada. Produced
for: the U'mista Cultural Society, dedicated to the memory of Yata'wa Nggedzi,
Thomas Harris Hunt (1906-1983).

Die Kwakiutl von der Albert Bay in British Columbia haben nach langer Zeit alte
Masken und Pof/afc/i-Objekte, die im National Museum of Man in Ottawa aufbewahrt

worden waren, zurückerhalten. Diese waren 1921 wegen der Durchführung
eines verbotenen Potlatchs, dem letzten grossen Ereignis dieser Art, von der
Regierung konfisziert worden. Als Bedingung für die Rückerstattung der wertvollen
Gegenstände mussten die Kwakiutl zuerst ein Museum als Aufbewahrungsort bauen.
Die Einweihung anfangs der 80er Jahre wurde zu einem grossen Fest, das heftige
Emotionen bei jung und alt hervorrief. Das Museum entwickelte sich rasch zum
Kulturzentrum und zur Begegnungsstätte. Kinder werden in Sprache und Mythologie
unterrichtet. Tanzgruppen, die alte Tänze aufführen, treffen sich hier. Ältere
Menschen sprechen ihre Erinnerungen auf Tonband, damit die mündliche Tradition nicht
ganz verlorengeht.

Interviews mit der Kuratorin des Zentrums und verschiedenen anderen Personen,
vor allem älteren Indianerinnen, die selber noch am Potlatch teilgenommen haben,
bezeugen, wie wichtig es für eine totgesagte Minderheit ist, die eigene Sprache und
Kultur am Leben zu erhalten.

Les Kwakiutl de la Baie d'Albert, en Colombie britannique, vont récupéreraprès bien
des années de vieux masques et des objets potlach, dont le National Museum of Man
d'Ottawa avait la garde. Ceux-ci faisaient partie de leur patrimoine et furent
confisqués en 1921 à la suite de l'organisation d'un grand potlach, officiellement
interdit depuis des années par le gouvernement.

La restitution est cependant liée à la condition que les Kwakiutl construisent un
musée permettant d'abriter ces objets. L'inauguration, au début de Tannée 80, donne
lieu à une fête qui suscite une profonde émotion parmi les jeunes et les vieux. Le
musée devient en peu de temps un centre culturel et un lieu de rencontre. On y
dispense des cours de langue et de mythologie, des groupes de danseurs kwakiutl s'y
rencontrent, la langue et les traditions orales sont enregistrées sur bande.

62



Kwakiutl —Kanada
Kwakiutl —Canada 5

Les interviews avec la responsable du centre ainsi qu'avec diverses Indiennes qui
ont encore participé au potlach prouvent qu'il est important pour une minorité
déclarée éteinte de maintenir en vie sa langue et sa culture.

63



Xingu Terra

Maureen Bissiliat

80' 16 mm 0/E;e SGLF624
796 m C L

Director: Maureen Bissiliat. Text: Orlando Villas-Bôas. Photography: Lucio
Kadato. Sound recordist: Sidnei Paiua Lopes. Film editor: Roberto Gervitz.
Assistant Film editor: Mauro Tobaruela. Script and narration: Maureen Bissiliat.
Sound editing: Hugo Gama. English version: Ronald Turnball. Text: extracted from
Xingu Tribal Territory, Williams Collins, London. Executive producer: Maria
Catarina Rocha. Production: Taba Filmes. We should like to thank to Orlando and
Claudio Villas-Bôas. This film is some small return for their life-work in defense of
«this other humanity».
Anthropologist: Thomas Gregor.

Porträtiert wird das Leben einer Gruppe von Arauk-Indianerlnnen, die im Dorf
Mehinaku im Xingu Indigenous Park im Mato Grosso Gebiet leben.

Bilder von der Nahrungsherstellung, der Jagd, den Verrichtungen des alltäglichen
Lebens, den Vorbereitungen zu Ritualen (Jungen- und Mädchenpubertätsrituale)
und dem grossen Yamuricumä' -Festzyklus, zu dem auch andere Gruppen eingeladen
werden, wechseln ab mit wunderschönen Naturaufnahmen. Der Kommentar gibt
Auskunft über die religiösen Vorstellungen der Indianerinnen, die Beziehung
zwischen Mann und Frau, Kindererziehung und andere ethnographische Fakten.

Die sehr ästhetischen Naturaufnahmen und vor allem die immer wieder badenden
nackten Menschen lassen das Gefühl aufkommen, dass ein paradiesischer Zustand
wiedergegeben werden sollte. Konflikte oder Probleme scheinen inexistent zu sein.

Le film présente un portrait d'un groupe d'Indiens qui habitent le village de
Mehinaku dans le parc indigène de Xingu de la région du Mato Grosso.

Des images montrant la préparation de denrées alimentaires, la chasse et certaines
besognes quotidiennes alternent avec des vues de la nature, scènes de bain, préparation
à des rites (rites de puberté des jeunes garçons et des jeunes filles) et présentent la
grande cérémonie du cycle yamuricumä', à laquelle sont également conviés d'autres
groupes. Le commentaire donne des informations sur les conceptions religieuses des

Indiens, les relations entre hommes et femmes, l'éducation des enfants et d'autres
faits ethnographiques.

Des prises de vue montrant 1 'environnement de façon romantique et la présentation
fréquente d'êtres humains nus font supposer que l'intention est de transmettre une
situation paradisiaque. Les conflits et problèmes semblent inexistants, ce qui
contraste fortement avec les informations actuelles concernant la situation des
Indiens du Brésil.

64



Arauk — Brasilien
Araucan — Brésil

GREGOR Thomas
1977. Mehinaku: The Drama of Daily Life in a Brazilian Village. Chicago:

University of Chicago.

65



Naua Huni

Barbara Kaifenheim — Patrick Deshayes 1986

52' U-Matic 0/D;d SGLF645
C

Kamera: Patrick Deshayes. Ton: Barbara Keifenheim. Schnitt: Julian Sanchez.
Regie: Barbara Keifenheim, Patrick Deshayes. Buch: Barbara Keifenheim.
Toneffekte: Claude Marechel, Pierre Richard. Tonmischung: Antoine Bonfanti,
TELECIPRO. Fernsehsprecher: Michael Struwe. Filmauszüge aus: Matte Wetter
(Ruhrfilmzentrale), Roheisenerzeugung (FWU Nr. 320556). Förderung:
Filmförderung des Landes Nordrhein-Westfalen. Mithilfe: Bildstelle Bottop,
Christoph Hübner, Familie Keert Geissner, Familie Theo Merman, Filmbüro
Nordrhein-Westfalen, FluggesellschaftAVIANCA, Gabriele Voss, Ruhrfilmzentrum,
Schlachthof Gelsenkirchen, Universität Paris, Beratungsstelle für Stahlverwendung
(Düsseldorf). Produktion: Barbara Keifenheim, Sidiani Films.
Anthropologinnen: Barbara Keifenheim, Patrick Deshayes.

Die Huni-Kuin Indianerinnen hatten schon in den fünfziger Jahren Erfahrungen mit
Fotografie und Film gemacht, als der Deutsche Harald Schultz einen kurzen Film
über sie drehte. Kurz darauf brach eine Masernepidemie aus, die sie fast ausrottete.
Sie gaben Schultz und seiner Foto- und Filmarbeit die Schuld daran.

Als Barbara Keifenheim und Patrick Deshayes diese Geschichte hörten, behielten
sie ihre Kameras zunächst im Gepäck eingeschlossen. Nach einer längeren Phase des

gegenseitigen Kennenlernens drehten sie doch einen Film über die Huni-Kuin und
zeigten ihnen diesen zusammen miteinem weiteren überParis. Die Huni-Kuin waren
fasziniert und baten sie, mehr Bilder aus Europa mitzubringen.

Die Reaktionen der Huni-Kuin auf die Filmbilder waren sehr stark und wurden
zum Hauptthema des neuen Filmprojektes: Naua Huni. Sie assoziierten die neuen
Aufnahmen der Eisenherstellng aus dem Ruhrgebiet mit ihren halluzinogenen
Visionen. Durch filmtechnische Verfremdungseffekte (Prismen) versuchen die
Filmemacherinnen diese visuell umzusetzen.

Die Verbindung der beiden Hauptthemen des Filmes, der Assoziation mit den
Drogenvisionen und dem Bild des Weissen spiegelt sich im Titel wieder: Naua Huni
wird sowohl als Bezeichnung für Drogenvisionen als auch für Weisse benutzt.

Der Film zeigt nicht nur die Reaktionen der Indianerinnen auf das Medium,
sondern auch auf die Welt der Weissen.

Naua Huni versetzt die europäischen Zuschauerinnen in die Situation, ihre eigene
Welt kommentiert und kritisiert zu sehen, eine Umkehrung des sonstigen Zustandes.
So wird der Film zum «Ort des fremden Blickes».

Les Indiens Huni-Kuin ont fait l'expérience de la photographie et du film dans les
années cinquante, lorsque l'allemand Harald Schultz tourna un court métrage dont
ils furent l'objet. Peu de temps après, une épidémie de rougeole se déclencha, qui

66



Huni Kuin — Brasilien/Peru
Huni Kuin — Brésil/Pérou

décimapresque toute la population. Ils rejetèrent la faute sur l'activité photographique
et cinématographique de Schultz. Connaissant cette histoire, Barbara Keifenheim et
Patrick Deshayes laissèrent d'abord leurs caméras dans leurs bagages lorsqu'ils se
rendirent chez les Huni-Kuin. Après une longue phase au cours de laquelle ils purent
faire la connaissance de leurs hôtes, les deux visiteurs tournèrent finalement un film
sur eux et leur présentèrent en même temps un film sur Paris. Les Huni-Kuin se
montrèrent fascinés et les prièrent d'apporter encore d'avantage de films d'Europe.

Leurs réactions à l'égard des images de la production du fer en Allemagne furent
très vives et constituèrent le sujet principal du nouveau projet cinématographique:
Naua Huni. Les Huni-Kuin associèrent aussitôt les prises de vue avec leurs visions
hallucinatoires. A l'aide de techniques cinématographiques permettant de réaliser
des effets de dépaysement (prismes), les cinéastes firent l'essai de les rendre visibles.

Le fdm présente non seulement les réactions des Indiens à l'égard du médium, mais
aussi à l'égard des Blancs. La relation entre les deux sujets principaux du film,
l'association des visions dues aux drogues et l'image du Blanc, se reflète dans le titre
du film: Naua Huni est utilisé aussi bien pour désigner les visions dues aux drogues
que les Blancs.

Huni-Kuin place les spectateurs européens dans une situation inhabituelle dans la
mesure où ils assistent à un commentaire et à une critique de leur propre monde.
Grâce à ce renversement, le film devient «le lieu du regard étranger».

DESHAYES Patrick
1987. «Wo ist derFortschritt für den ethnographischen Film?», in: HUSMANN Rolf,

Mit der Kamera in fremden Kulturen. Aspekte des Films in der Ethnologie, S. 91-
95. Emsdetten: Andreas Gehling Verlag.

KEIFENHEIM Barbara
1987. «Wenn BilderaufdieReise gehen», in: HUSMANNRolf (Hg),Mit derKamera

in fremden Kulturen. Aspekte des Films in der Ethnologie, S. 69-89. Emsdetten:
Andreas Gehling Verlag.

67



The Panare

Chris Curling 1982

55'
590 m

16 mm
C

0/E;e
L

SGLF635

Director: Chris Curling. Narrator: William Boyde. Research: Howard Reid.
Photography: Maurice Fisher. Sound: Roger Long. Dubbing Mixer: Alan Dykes.
Film editor: Ian Pitch. Series producer: Melissa Llewelyn-Davies, Chris Curling.
Production: BBC (Worlds Apart Series).
Anthropologist: Paul Henley.

Der Film gibt einerseits Einblicke in die traditionelle Lebensweise der Panare,
welche noch heute grösstenteils von der Jagd und vom Fischfang leben, andererseits
weist er auf Entwicklungen hin, die diese Lebensweise in zunehmendem Masse
gefährden.

In einem ersten Teil begleitet das Filmteam eine Gruppe von Panare auf einer
mehrtägigen Jagdexkursion. Ausgehend von Szenen derWanderung, des Lagerlebens
sowie der Krokodil- und Affenjagd, werden verschiedene Aspekte der Technologie,
des Wert- und Sozialsystems sowie der Religion dieser Gesellschaft erläutert.

Die traditionelle Lebensweise der Panare wird in letzter Zeit durch das Vordringen
der viehzuchttreibenden Kreolen bedroht. Welche Probleme dadurch entstehen
können wird anhand eines Konfliktes um eine tote Kuh gezeigt.

Der Film besticht durch seine unaufdringliche Kameraführung, die mit der
zurückhaltenden Art der Panare im Einklang steht.

Le film donne un aperçu du mode de vie traditionnel des Panare, qui vivent encore
en grande partie de la chasse et de la pêche. Il rend également attentif à des
transformations qui mettent de plus en plus en danger cette façon de vivre.

Dans la première partie, l'équipe de cinéastes accompagne un groupe de Panare qui
entreprend une expédition de chasse de plusieurs jours. Divers aspects de la
technologie, du système de valeur, de l'organisation sociale et de la religion de cette
société sont éclairés à partir de scènes filmées pendant la marche et la vie de camp
ainsi que pendant la chasse aux crocodiles et aux singes.

L'existence traditionnelle des Panare est menacée depuis peu par l'avance des
Créoles pratiquant l'élevage du bétail. Un conflit qui a pour objet une vache morte
illustre les problèmes qui peuvent en résulter.

Le film plaît par la présence discrète de la caméra qui est en harmonie avec le
caractère réservé des Panare.

68



Panare — Venezuela
Panare — Venezuela

HENLEY Paul
1982. The Panare. Tradition and Change on the Amazonian Frontier. London: Yale

University Press.

Review:

STEARMAN MACLEAN Allyn
1986. «The Panare - Scenes from the Frontier». AA (Washington) 88, p. 782-783.

69



The Ax Fight

Timothy Asch — Napoleon A. Chagnon 1975 (1971)

30'
333 m

16mm
C

0/E;e
L

SGLF 614

Editor: Paul E. Bugos Jr. Photography: T. Asch. Sound: Craig Johnson.
Animation art: Paul Bugos, Marilyn Luke. Animation photography: Vic Rossi.
Script and narratives: N. Chagnon. Production assistant: G. William Hughes,
Seth Reichlin,John Marshall,James J. Fox, Patsy Asch, Jean Caroll, Stuart Cody Co.,
Lorenzo Salzmann, Chas Bicking. Negative cutter: Jim Lenkowsky. Financial
assistance: The Pennsylvania State University, Coast Community College District,
Telecommunication, The National Science Foundation, Instituto Venezolano de
Investigaciones Cientificas Produced: Documentary Educational Resources.
Anthropologist: Napoleon A. Chagnon.

Kurz vor den Dreharbeiten wurden Nanokawa (Headman der Besucher) und einige
seiner Gefolgsleute ins Dorf eingeladen, das sie einige Jahre vorher wegen einer
Auseinandersetzung um die Headman-Position verlassen mussten. Doch die
Spannungen bestehen weiter. Da die Besucher nicht an den Gartenarbeiten teilnehmen,
weigert sich eine Frau (Sinabima), einem Besucher (Mohesiwä) Plantanen zu geben,
worauf dieser sie schlägt. Die Frau kehrt weinend ins Dorf zurück. Hier beginnt der

Der Konflikt weitet sich aus. Der Bruder der geschlagenen Frau, Uawa, fordert den

Aggressor zum Kampf auf, der in einen Stockkampf mündet und nach einem kurzen
Schlagabtausch beendet wird. Unzufrieden mit dem Ausgang gehen der Mann der
Frau (Yoinakuwa) und dessen Bruder (Keböwä) mit Äxten und Macheten auf
Mohesiwä los. Nach einer heftigen Auseinandersetzung wird Mohesiwä verletzt.
Nanokawa stellt sich zwischen dieParteien, und die Lage entspannt sich. Einige Tage
später wird ein Fest organisiert (vgl. S. 78, Tapir Distribution), um die Lage zu
entschärfen.

Der erste Teil besteht aus «unedierten» Aufnahmen des Kampfes. Die
Zuschauerinnen fühlen sich dadurch in die Rolle der Feldforscherinnen versetzt. Im
zweiten Teil verwenden die Autoren die gleichen Sequenzen, arbeiten jedoch mit
Standbildern, Zeitlupe, eingeblendeten Pfeilen und einem Kommentar, um die
Beteiligten zu identifizieren und die wichtigen Handlungsabläufe zu beschreiben. Im
dritten Abschnitt werden anhand eines Schemas die Hintergründe des Konflikts
erklärt. Der letzte Teil zeigt eine geschnittene Version des Kampfes.

Peu de temps avant le tournage, Nanokawa (chef des visiteurs) est invité avec
plusieurs compagnons dans le village qu'ils avaient dû quitter quelques années

auparavant à la suite d'une querelle à propos de la position de chef. Lors de leur
séjour, les tensions persistent. Comme les visiteurs ne participent pas aux travaux du

jardin, une femme (Sinabima) refuse de remettre des plantainsà l'un d'eux (Mohesiwä).

Film.

70



Yanomamö — Venezuela/Brasilien
Yanomami — Venezuela/Brésil

Celui-ci la frappe à la suite de cet incident. La femme rentre en pleurant au village.
C'est ici que commence le film.

Le conflit s'étend. Le frère de la femme battue, Uawa, provoque l'agresseur au
combat du bâton, qui prend fin après un bref échange de coups. Non satisfaits de
l'issue de la rixe, le mari de la femme (Yoinakuwa) et son frère (Keböwä) foncent sur
Mohesiwä avec des haches et des machettes. Après une violente dispute, Mohesiwä
est blessé. Nanokawa s'interpose entre les parties et la situation se détend. Quelques
jours plus tard, une fête (cf. p.78, Tapir Distribution) contribue à désamorcer la
situation.

La première partie présente des vues du combat non montées. Les spectateurs et
spectatrices se trouvent ainsi dans le rôle d'enquêteurs sur le terrain. Dans la
deuxième partie, les auteurs utilisent les mêmes séquences et travaillent en plus avec
des images statiques, des prises de vue au ralenti, des flèches surimposées et un
commentaire afin d'identifier les personnages en jeu et de décrire les péripéties
principales de l'action.

Une troisième partie explique à l'aide d'un schéma les dessous du conflit. La
dernière partie présente une version du combat après montage.

ASCH Timothy
1972. «Ethnographie Filming and the Yanomamö Indians». Sightlines, 5.3, p. 6-12.

ASCH Timothy et al.
1973. «Ethnographie Film: Structure and Function». Annual Review of

Anthropology,2,p. 179-187.

ASCH Timothy
1975. «Using Film in Teaching Anthropology: One Pedagogical Approach» in:

HOCKINGS Paul (ed.), Principles ofVisual Anthropology, p. 385-421. Chicago.

CHAGNON A. Napoleon
1972. Yanomamö, the Fierce People. New York: Holt Rinehart and Winston.

Review:

KLEIN Patricia and John KLEIN
1977. AA (Washington) 79, p. 747.

D.E.R. Study Guide.

71



Children's Magical Death

Timothy Asch — Napoleon A. Chagnon 1974 (1971)

7
75 m

16 mm
C

O/e
L

SGLF616

Editing: Lorenzo Salzman. Additional editing: Anne Fischel. Sound: Craig
Johnson. Translation: Napoleon A. Chagnon. Production assistance: Frank
Galvin, Marilyn Wood, Eliot Tarlin, John Marshall, Barry Levine. Craig Johnson,
Peter Spier, Chas Bicking, Chat Gunter, Stuart Cody Co.. Production: D.E.R.
Financial Assistance: The National Science Foundation. Collaboration: I.V.I.C.
(Instituto Venezolano de Investigaciones Cientfficas).
Anthropologist: Napoleon A. Chagnon.

Eine Gruppe kleiner Jungen imitiert die schamanistischen Praktiken der Erwachsenen.

Sie blasen sich gegenseitig Asche, die die Droge Ebene ersetzt, in die Nase und
spielen die Besessenheit durch die//e£ura-Geister nach (vgl. s. 76, Magical Death).

Im Spiel bereiten sich die Knaben auf ihre Rolle als Erwachsene vor. Nur Männer
können Schamanen werden. Im Alter von etwa 16 Jahren dürfen alle Männer
Schamanen werden. Sie müssen lediglich eine gewisse Zeit (2-3 Tage) fasten,
sexuell enthaltsam sein und die Droge Ebene einnehmen. Danach sind sie frei, als
Schamanen zu praktizieren.

Children's Magical Death verschafft einen Einblick in die Welt der Kinder, in
einen Bereich, der im ethnographischen Film oft fehlt.

Un groupe de jeunes imite les pratiques chamaniques des adultes. Ils s'insufflent
mutuellement dans le nez des cendres qui remplacent la drogue ebene et miment le
comportement de personnes possédées par les esprits d'hekura (cf. p. 76, Magical
Death).

Au cours du jeu, les garçons s'initient au rôle qu'ils auront à jouer comme adulte.
Seuls les hommes peuvent devenir shaman, à partir de l'âge de 16 ans. Ils doivent
uniquement observer le jeûne durant un certain temps (2-3 jours), s'abstenir de
relations sexuelles et consommer la drogue ebene. Par la suite, ils sont libres de

pratiquer comme shaman.
Children's Magical Death apporte un regard sur le monde des enfants, un secteur

qui fait souvent défaut dans le film ethnographique.

D.E.R. Study Guide.

72



Yanomamö — Venezuela/Brasilien
Yanomami — Venezuela/Brésil

73



The Feast

Timothy Asch — Napoleon A. Chagnon 1970 (1968)

29'
320 m

16 mm
C

0/E;e
L

SGLF613

Film by: Timothy Asch (Brandeis University, Dept. of Anthropology), Napoleon A.
Chagnon (Dept. of Anthropology and Human Genetics, University of Michigan).
Assistance: Carolyn Carr, Kenneth Golden, John Marshall, Verdun Chagnon.
Collaboration: Institute Venezolano de Investigaciones Cientificas (I.V.I.C.).
Financial support: U. S. Atomic Energy Commission.
Anthropologist: Napoleon A. Chagnon.

Die Bewohner von Patanowä wurden innert kurzer Zeit mehrmals von umliegenden
Dörfern angegriffen und waren geschwächt. Um sich besser verteidigen zu können,
suchten sie Verblindete und luden zu diesem Zweck ihre Feindeaus dem Nachbardorf
Mahekodo zu einem Versöhnungsfest ein.

Das Fest dauert zwei Tage und ist einerseits gekennzeichnet durch die festliche
Stimmung mit seinen Ritualen (Begrüssungszeremoniell, Tänze usw.), andererseits
dringt die spannungsgeladene Atmosphäre in dieser Übergangszeit zwischen
Feindschaft und Frieden durch. Gerade beim Austausch der Güter (Pfeilspitzen,
Hängematten usw.) kommen Spannungen zum Vorschein, da es noch nicht klar ist,
ob sich die Mitglieder der beiden Gruppen künftig vertragen werden. Der Handel mit
Gütern führt zu gegenseitigen Verpflichtungen, die beim Gegenbesuch erwidert
werden müssen.

Anhand von Standbildern werden zuerst die wichtigsten Momente des Festes
festgehalten und erläutert, danach läuftdas Geschehen im Originalton mit englischen
Untertiteln ab.

Das ausgeklügelte Allianzsystem dieses Festes wird in Chagnon's Buch: Yanomamö.
The Fierce People, in Kapitel 4 beschrieben (Chagnon 1977).

Les habitants de Patanowä sont en l'espace de peu de temps et à plusieurs reprises
l'objet d'attaques de la part de villages voisins. Pour pouvoir mieux se défendre, ils
cherchent des alliés et invitent dans ce but leurs ennemis du village voisin, Mahekodo,
à une fête de réconciliation. La fête dure deux jours. La solennité de ses rites
(cérémonie de bienvenue, danses etc.) ne parvient pas à dissimuler les tensions
inhérentes au passage d'une situation d'hostilité à une situation de paix. Les tensions
se manifestent tout spécialement à l'occasion de l'échange de biens (pointes de

flèches, hamacs etc.), car il n'est pas encore sûr que les membres des deux groupes
se supporteront à l'avenir. Le négoce de biens entraîne des obligations mutuelles qui
doivent trouver une réciprocité à l'occasion de la prochaine visite.

Les principales séquences de la fête sont présentées et expliquées sous forme de
tableaux au début du film. Les événements se déroulent par la suite dans la version
originale, sous-titrée en anglais.

74



Yanomamö — Venezuela/Brasilien
Yanomami — Venezuela/Brésil 5

Le système d'alliance perfectionné de cette fête est décrit au chapitre 4 du livre de

Chagnon (1977).

CHAGNON A. Napoleon
1977. Yanomamö. The Fierce People. New York: Holt, Rinehart and Winston.

D.E.R. Study Guide.



Magical Death

Napoleon A. Chagnon 1973 (1971)

29'
320 m

16 mm
C

O/E
L

SGLF615

Photography, direction and narration: Napoleon A. Chagnon (Pennsylvania State

University). Editor: Craig Johnson. Production manager: Timothy Asch
(Documentary Educational Resources, Dept. of Anthr. Brandeis University)
Assistants: Frank Galvin, Chas Bicking, Ben Cantesano, Stuart Cody, Chat Gunter,
Eliot Tarlin, Jim Townsend, Marilyn Wood, John Marshall. Financial assistance:
National Science Foundation to the Department of Human Genetics of the University
of Michigan. Collaboration: Institute) Venezolano de Investigaciones Cientificas
(I.V.I.C).
Anthropologist: Napoleon A. Chagnon.

Für die Yanomamö gibt es keine natürliche Todesursache. Der Tod wird durch
Gewalt oder Magie eines Schamanen hervorgerufen. Magical Death zeigt die
vielfältige Tätigkeit des Schamanen Dedeheiwa des Dorfes Mischimischimoböwei. Mit
seinen magischen Kennmissen kann er sowohl heilen als auch töten. Um Heilungen
durchzuführen, ruft er die Hekura-Geister (vgl. S. 82, Myth of Naro as told by
Dedeheiwa mittels halluzinogener Drogen. Er heilthauptsächlich Kranke aus seiner
eigenen Verwandtschaft.

Der zweite Teil zeigt, wie Dedeheiwa mit anderen Schamanen die Hekura-Geister
ruft und in ein anderes Dorf (Mahikoto) schickt, um dort Kinder zu töten. Er tut dies
im Auftrag von Rerebawa, der zu den Besuchern (aus Bisaasi) gehört, die ins Dorf
kamen, um einen zwanzigjährigen Krieg mit den Bewohnern von
Mischimischimoböwei zu beenden. Die Séance zieht sich über zwei Tage hin. Nach
der Zubereitung der Droge wird diese durch ein Blasrohr in die Nase der Schamanen
geblasen. Sie geraten in Trance. Einige Schamanen repräsentieren die Kinder,
während Dedeheiwa den Hekura-Geist imitiert, der die Seelen der Kinder frisst. Bei
diesem Unterfangen wird er von einem fremden Hekura angegriffen und bricht
zusammen. Er wird jedoch von einem anderen Schamanen gerettet.

Magical Death zeigt wie Dedeheiwa die Geisterwelt für politische Zwecke, d.h.
zur Stärkung des Bündnisses mit der ehemals verfeindeten Gruppe aus Bisaasi
manipuliert.

Les Yanomami ne connaissent pas de cause de décès naturelle. Pour eux, la mort est
provoquée par lapuissanceetlamagied'un shaman. MagicalDeath présente l'activité
variée du shaman Dedeheiwa oeuvrantdans le village de Mischimischimoböwei. Ses
connaissances magiques lui permettent à la fois de guérir et de tuer. Pour réaliser des

guérisons, il fait appel aux esprits hekura (cf. p. 82, Myth ofNaro as told by
Dedeheiwa) au moyen de drogues hallucinogènes. Il guérit avant tout des malades de sa

propre parenté.

76



Yanomamö — Venezuela/Brasilien
Yanomami — Venezuela/Brésil

La deuxième partie montre comment Dedeheiwa et d'autres shamans font appel
aux esprits hekura et les envoient dans un autre village (Mahikoto) dans le but d'y
tuer des enfants. Ils accomplissent ceci au nom de Rerebawa, un des visiteurs qui
étaient venus de Bisaasi au village afin de mettre fin à une guerre de vingt ans avec
les habitants de Mischimischimoböwei. La séance se prolonge durant deux jours.
Une fois préparée, la drogue est insuffléeau moyen d'un tube dans le nez des shamans
et ils entrent en transe. Quelques-uns prennent le rôle d'enfants pendant que
Dedeheiwa imite l'esprit hekura qui dévore l'âme des enfants. Au cours de cette
activité, il estattaqué par un hekura étranger et s'effondre. Il est néanmoins sauvé par
un autre shaman.

Magical Death montre de quelle façon Dedeheiwa manipule le monde des esprits
pour des besoins politiques et le renforcement de l'alliance avec le groupe jadis
hostile de Bisaasi.

D.E.R. Study Guide.

77



Tapir Distribution

Napoleon Chagnon — Timothy Asch 1975 (1971)

15'
165 m

16 mm
C

O/E
L

SGLF618

Editing: Paul E. Bugos Jr. and Seth Reichlin. Photography: T. Asch. Sound: Craig
Johnson. Script and narratives: N. Chagnon. Production assistants: John
Marshall,Jean Caroll, Stuart Cody Co., SueRosenberg, Chas Bicking. Negative cutter:
Jim Lenkowsky. Financial assistance: The Pennsylvania State University, Coast
Community College District, Telecommunication, The National Science Foundation.
Collaboration: Instituto Venezolano de Investigaciones Cientfficas. Production:
Documentary Educational Resources. A film by: Napoleon A. Chagnon (Dept. of
Anthr. The Pennsylvania State University) and Timothy Asch (Dept. of Anthr.
Harvard University).
Anthropologist: Napoleon A. Chagnon.

Ein Axtkampf, der einige Tage zuvor ausgebrochen war, hätte beinahe zur Spaltung
des Yanomamö-Dorfes und somit zum Krieg geführt. Die Dorfbewohner hätten
entweder für Möawä, einen der vier Headman des Dorfes, oder für die Fraktion um
den besuchenden Headman Nanokawa Partei ergreifen müssen. Nanokawa war von
seinen noch im Dorf lebenden Schwägern Wadoshewä und Daramsiwä eingeladen
worden (vgl. S. 70, The Ax Fight

Um die Lage zu entspannen und die brüchig gewordene Allianz zu erneuem,
verteilt Möawä einen selbst erlegten Tapir an die Fraktion von Wadoshewä und
Daramsiwä. Der Film zeigt neben der Zubereitung des Fleisches, die Bedeutung der
komplexen Verteilungsregeln und gegenseitigen Verpflichtungen zwischen
Verwandten.

Un combat à la hache, qui avait éclaté quelques jours auparavant, a failli provoquer
une scission au village yanomami et par conséquent la guerre. Les habitants du
village auraient dû prendre parti soit pour Möawä, un des quatre chefs du village, soit

pour les proches autour du chefNanokawa, qui se trouvait en visite. Nanokawaavait
été invité par ses beaux-frères Wadoshewä et Daramsiwä, qui vivaient encore au
village (cf. p. 70, The Ax Fight

Afin de détendre la situation et de renouveler l'alliance devenue fragile, Möawä
remet à la fraction de Wadoshewä et Daramsiwä un tapir qu'il a abattu personnellement.

En plus de lapréparation de la viande, le film fait voir l'importance des règles
complexes qui prévalent à la distribution entre les membres du groupe de parenté
ainsi que les obligations mutuelles.

D.E.R. Study Guide.

78



Yanomamö — Venezuela/Brasilien
Yanomami — Venezuela/Brésil

79



Weeding the Garden. Dedeheiwa Weeds and Rests in his Garden

Napoleon A. Chagnon — Timothy Asch 1974 (1971)

14' 16 mm O/e SGLF634
120 m C L

Editing: Laurence Salzmann, Anne Fischel. Sound: Craig Johnson. Translation:
Napoleon A. Chagnon. Production assistance: Frank Galvin, Marilyn Wood, Craig
Johnson, Eliot Tarlin, Peter Spier, John Marshall, Chas Bicking, Barry Levine, Chat
Gunter, Stuart Cody Co. Financial assistance: The National Science Foundation.
Collaboration: I.V.I.C. (Institute Venezolano de Investigaciones Cientfficas)
Production: D.E.R.
Anthropologist: Napoleon A. Chagnon.

Nachdem Dedeheiwa seinen Maniokgarten gejätet hat, kehrt er zu seiner Frau, die in
der Nähe mit den Kindern spielt, zurück. Da er Rückenschmerzen hat, massieren ihn
seine Frau und die Kinder.

Die Yanomamö-Indianerlnnen sind in den visuellen Medien reich dokumentiert.
Allein Chagnon und Asch produzierten 37 Filme (davon befinden sich 7 im SGLF-
Verleih) über die Yanomamö. Daneben existieren zahlreiche Dokumentarfilme und
einige Fernsehproduktionen. Viele dieser Beiträge heben das aggressive Verhalten
der Yanomamö hervor, ein Bild, das in erster Linie durch die Arbeiten von Napoleon
Chagnon entstanden ist, was aber vom französischen Anthropologen Jacques Lizot
seit jeher in seinen Artikeln und Büchern heftig bestritten wird. An einer Konferenz
über die Yanomamö-Filme 1978 in Paris wurde klar, dass die Yanomamö nicht
aggressiver sind als andere Völker, sondern lediglich als Projektion unserer eigenen
Wahrnehmung dienten.

Weeding the Garden gehört zu den wenigen Filmen, die nicht ihre Aggressivität
betonen. Er ist voller Zärtlichkeit und Humor.

Après avoir ôté les mauvaises herbes de son jardin de manioc, Dedeheiwa retourne
auprès de sa femme qui s'amuse dans les alentours avec les enfants. Comme il a mal
au dos, sa femme et les enfants le massent.

Les indiens Yanomami font l'objet d'une riche documentation dans la littérature
ethnographique. Chagnon etAsch produisirentà eux seuls 37 films sur les Yanomami
(dont 7 se trouvent dans la distribution du CFES). Il existe en outre de nombreux films
documentaires et quelques productions pour la télévision. Un grand nombre de ces
contributions font ressortir le comportement agressif des Yanomami, une image
propagée en premier lieu par les travaux de Napoleon Chagnon et que l'anthropologue
français Jacques Lizot a de tout temps réfutée énergiquement dans ses articles et ses
livres. A l'occasion d'une conférence en 1978 à Paris sur les films Yanomami, il
apparut clairement que les Yanomami n'étaient pas plus agressifs que les autres

groupes ethniques mais qu'ils servaient souvent à la projection de nos propres
perceptions.

80



Yanomamö — Venezuela/Brasilien
Yanomami — Venezuela/Brésil

Weeding the Garden fait partie du petit nombre de films qui ne mettent pas l'accent
sur leur agressivité. Il est plein de tendresse et d'humour.

D.E.R. Study Guide.

81



The Yanomamö Myth of Naro as told by Dedeheiwä

Napoleon A. Chagnon — Timothy Asch 1975 (1971)

22'
219 m

16 mm
C

O/E
L

SGLF617

Photography: Timothy Asch. Sound recordist: Craig Johnson. Editing: Anne
Fischel, Paul E. Bugos Jr. Translation and narration: Napoleon A. Chagnon.
Production assistance: Frank Galvin, Seth Reichlin, John Marshall, Jean Carrol.
Negative cutter: Ben Cantessano. Production manager: PaulE. Bugos. A film by:
Napoleon A. Chagnon (Dept. of Anthr. The Pennsylvania State University) Timothy
Asch (Dept. of Anthr. Harvard University). Financial assistance: Documentary
Educational Resources, National Science Foundation, Coast Community College
District, Telecommunication. Collaboration: I.V.I.C. (Instituto Venezolano de
Investigaciones Cienti'ficas) Production: D.E.R.
Anthropologist: Napoleon A. Chagnon.

The Myth ofNaro as told by Dedeheiwä bezieht sich auf die Entstehung der Magie
und die Erschaffung der Hekura- Geister (Vgl. S. 76 MagicalDeath). Das Thema des

Mythos ist der Brudermord durch Magie.
Naro war hässlich und stank, während sein Bruder Yamonama schön und attraktiv

aussah. Zwei Frauen kamen ins Dorf und wählten Yamonama als Gatten, worauf
Naro eifersüchtig wurde und seinen Bruder durch Magie umbrachte. Doch blieb
seine Tat nicht ungesehen, und er musste fliehen. Sein dritter Bruder (Reha) und
verschiedene Tierahnen verfolgten und töteten ihn.

Mythen werden normalerweise nicht in dieser linearen Form erzählt, wie sie der
Film präsentiert, sondern werden bruchstückweise bei besonderen Anlässen
weitergegeben. Die Szene ist in diesem Sinn gestellt, erlaubt uns aber einen Mythos
ganz zu hören. Wir erhalten auch einen Einblick in die Erzählkunst Dedeheiwäs, der
uns mit seiner Gestik und Mimik fesselt. Die Kamera versucht durch Zooms und
Schwenks der Lebhaftigkeit der Erzählung zu folgen, was jedoch nicht immer
gelingt. Es ist nicht einfach, der englischen Simultanübersetzung zu folgen, da
zahlreiche Yanomamö Eigennamen, die anfangs schwer verständlich sind, im Mythos
vorkommen.

The Myth ofNaro as told by Dedeheiwä se rapporte à l'origine de la magie et à la
création des esprits hekura (cf. p. 76, Magical Death). Le sujet du mythe est le
fratricide par magie. Naro était laid et sentait mauvais alors que son frère Yamonama
était beau et attirant. Deux femmes arrivèrent au village et choisirent Yamonama
comme époux. Naro fut jaloux et tua son frère à l'aide de la magie. Son acte ne resta
pas invisible, de sorte qu'il dut fuir. Son troisième frère (Reha) ainsi que plusieurs
ancêtres animaux le poursuivirent et le tuèrent.

En règle générale les mythes ne sont pas rapportés sous cette forme linéaire, telle
qu'elle apparaît dans le film, mais livrés en fragments à des occasions spéciales. La

82



Yanomamö — Venezuela/Brasilien
Yanomami — Venezuela/Brésil

scène a donc été créée pour la circonstance, ce qui permet cependant de prendre
connaissance d'un mythe entier et souligne les capacités narratives de Dedeheiwä,
ses gestes et ses mimiques. La caméra s'efforce, au moyen du zoom et en opérant des
mouvements latéraux, de restituer la vivacité de la narration, ce qui ne réussit
cependantpas toujours. Comme plusieurs noms depersonnes yanomami, difficilement
compréhensibles au début, interviennent au cours du mythe, il n'estpas aisé de suivre
la traduction simultanée anglaise.

D.E.R. Study Guide.

83



Dor. Low is Better

Robert Boonzajer — Maarten Rens 1988 (1987)

46' U-Matic 0/E;e SGLF660
C

Camera and logistics: Maarten Rens. Direction and research: Robert Boonzajer.
Editing: Marieke Schoenmakers, Robert Boonzajer. VTR-Editing: Jaap Tuyp.
Filmed in: Achterhoek (Holland),Eich (Switzerland), Phiyang (Ladakh). Edited in:
Amsterdam. Acknowledgements: Drukung Ghetsang Rimpoche, Lama Jorphel,
Lama „Disco" Angdus et al. Production: University of Amsterdam: Dept. of Visual
Anthropology.
Anthropologist: Robert Boonzajer.

«Dieser Film ist das Resultat eines leidenschaftlichen Interesses für ein besonderes
Instrument. Es heisstDung Chen, das Riesenhom, das von buddhistischen Mönchen
in Tibet und Ladakh gespielt wird» (aus dem Film).

Robert Boonzajer, ein holländischer Musikethnologe, und der Kameramann
Maarten Rens bringen den Mönchen in Gampa von Phiyang ein holländisches
Winterhorn und ein Schweizer Alphorn mit. Besonders das Alphorn erregt grosses
Interesse und Vergnügen, da es dem Dung Chen sehr ähnlich ist. Mit Hilfe einiger
Änderungen, zu denen Boonzajermit europäischem Tatendrang Anlass gibt, können
auf ihm die gleichen Töne wie auf dem Dung Chen gespielt werden.

Aus der Begegnung zwischen dem Holländer und den buddhistischen Mönchen
entstehen nicht nur Gespräche über Musik, sondern auch über östliche Philosophie
und Meditation.

Wie schon in anderen Filmen von Bonzajer und Rens werden die Musikinstrumente
zum Anlass für einen Kultur- und Gedankenaustausch zwischen unterschiedlichen

Welten. Er wird dadurch, dass Boonzajer der Küssnachter Bläsergruppe, deren
Musik er den Mönchen vorgespielt hat, ein Dung Chen zum Spielen gibt,
vervollständigt.

Eine weitere Ebene wird durch den Einbezug der Kamera in den Filmprozess
geschaffen. Boonzajer unterhält sich mit seinem Gastgeber, einem Mönch, offen
über die Probleme, die durch die Kamerapräsenz entstehen können. Die
Vielschichtigkeit und Ehrlichkeit der Arbeiten von Boonzajer und Rens machen den
Film zu einem spannenden und unterhaltsamen Erlebnis.

«Ce film est le résultat d'un intérêtpassionné pour un instrument spécial. Il se nomme
Dung Chen, cor géant joué par des moines bouddhistes au Tibet et au Ladakh» (tiré
du film).

Robert Boonzajer, un ethnomusicologue hollandais et le cinéaste Maarten Rens

apportent aux moines de Gampa à Phiyang un cor d'hiver hollandais et un cor des

Alpes suisse. Le cor des Alpes surtout suscite intérêt et plaisir parce qu'il s'apparente
de très près au Dung Chen. Au moyen de quelques modifications, que permet l'acti-

84



Nepal /Phiyang
Népal /Phiyang

vité débordante de l'Européen Bonnzajer, ce cor en vient à produire les mêmes sons
que le Dung Chen.

La rencontre entre le Hollandais et les moines bouddhistes engendre non seulement
des discussions sur le thème de la musique mais également sur celui de la philosophie
et de la méditation orientales. Comme ce fut déjà le cas dans les films de Boonzajer
et Rens, les instruments de musique sont l'occasion d'un échange de vue culturel et
idéologique entre des mondes différents. Boonzajer complète cet échange en invitant
le groupe de cors de Küssnacht à essayer un Dung Chen dont il avait joué auprès des
moines.

L'insertion de la caméra dans le processus cinématographique constitue un
élémentd'intérêtsupplémentaire. Boonzajer s'entretient ouvertement avec son hôte,
un moine, des problèmes que peut occasionner la présence de la caméra. La diversité
et l'honnêteté des travaux de Boonzajer et de Rens donnent lieu à une aventure
captivante.

85



The Muria

Chris Curling 1982

55'
590 m

16 mm
C

0/E;e
L

SGLF637

Photography: Ernest Vincze. Sound: Judy Freeman. Film editor: Ian Pitch.
Director: Chris Curling. Narrator: Sneh Gupta. Dubbing mixer: Alan Dykes.
Assistant producer: Michael Yorke. Series producer: Melissa Llewelyn-Davies,
Chris Curling. Production: BBC (Worlds Apart Series).

Bei den Muria, einer kastenlosen Gesellschaft in Zentralindien, sind Hochzeiten von
grosser Bedeutung. Durch sie werden soziale Bindungen zwischen eigenständigen
Haushalten geschaffen.

Vor der Hochzeit leben die jungen Muria im Ghotul, dem Treffpunkt und
Schlafgemach der Jugendlichen im Dorf. Dort geniessen sie ein unbeschwertes Leben mit
vielen Freiheiten. Die jungen Frauen haben hier beispielsweise die Möglichkeit, mit
einem frei gewählten Partner erste sexuelle Erfahrungen zu sammeln. Durch die von
den Vätern arrangierte Heirat nimmt diese angenehme Zeit allerdings ein abruptes
Ende.

Welche heftigen Emotionen der Übergang von dieser sorglosen Lebensphase zur
nächsten hervorrufen kann, wird am Beispiel der Heirat der jungen Mannaro gezeigt.
Sie weint die meiste Zeit vor und während ihrer Hochzeit, denn für sie beginnt nun
ein hartes Leben in Abhängigkeit von einem Mann, den sie nicht selbst wählen
konnte und kaum kennt. Zudem ist sie von ihrem Ghotul-Paitnei schwanger. Damit
hat sie gegen die Regeln der Gesellschaft Verstössen und muss sich deshalb einer
erniedrigenden öffentlichen Befragung unterziehen.

Die aufdringliche Kameraführung (Nahaufnahme der weinenden Frau), sowie die
uneinfühlsame Interviewtechnik geben Anlass zu Fragen: Soll ein solch heikles
Thema auf diese Art behandelt werden?

Chez les Muria, une société sans castes du centre de l'Inde, les mariages revêtent une
très grande importance. Ils donnent lieu à la création de liens sociaux entre ménages
indépendants. Avant le mariage, les jeunes Muria viventdans leghotul, lieu de rencontre
et dortoir des jeunes gens du village. Ils y jouissent d'une vie insouciante et très libre.
Les jeunes femmes ont l'occasion de faire leurs premières expériences sexuelles avec
un partenaire librement choisi. Cette période agréable connaît une fin abrupte avec
le mariage arrangé par les pères.

L'exemple de la jeune Mannaro illustre les fortes émotions qui peuventaccompagner
ce changement. Elle pleure le plus souvent avant et pendant le mariage car maintenant

commence pour elle une dure existence, entièrement dépendante de son mari,
qu'elle n'a pas pu choisir elle-même et qu'elle connaît à peine. De plus, elle est
enceinte de son partenaire du ghotul. De ce fait, elle a enfreint les règles de la société

et doit se soumettre à un humiliant interrogatoire public.

86



Muria — Indien
Muria — Inde

L'insistance de la caméra (la femme en pleurs est longuement filmée en gros plan)
et une technique d'interview cavalière posent problème: un sujet aussi délicat peut-
il être traité de la sorte?

FÜRER-HAIMENDORF von Christoph
1985. TribalPopulations and Cultures ofthe Indian Subcontinent. Leiden-Köln: Brill.

VERRIER Elvin
1947. The Muria and their Ghotul. London: Oxford University Press.

Review:

VATUK Silvia
1986. «The Muria». AA (Washington) 88, p. 271-273.

87



A Balinese Trance Seance

Timothy Asch — Linda Connor 1980

30'
320m

16 mm
C

0/E;e
L

SGLF638

Ethnographic filmmaker/Co-producer: Timothy Asch. Anthropologist/Sound
person/Narrator/Translator: Linda Connor. Editor/Co-producer: Patsy Asch.
Production: Documentary Educational Resources, Human Ethology and
Ethnographic Film Laboratory of the Department of Anthropology at the Research
School of Pacific Studies. The Australian National University. Assistance:
DepartmentofAnthropology. The University ofSidney and Wenner Gren Foundation
for Anthropological Research. Support: Lambaga Ilmu Panjetahuan Indonesia
(L.I.P.I.). Acknowledgment: The Australian National University's Instructional
Resources Unit, The Research School of Physical Sciences Mechanical Workshop,
Graphic Design and Central Printing.
Anthropologist: Linda Connor.

A Balinese Trance Seance gehört zu der Serie Filme, die Timothy und Patsy Asch
zusammen mit der Anthropologin Linda Connor über die balinesische Heilerin Jero
Tapakan drehten. Linda Connor machte von 1976 bis 1978 Feldforschung auf Bali.

Eine Gruppe von Klientinnen aus einem Nachbardorfkommt zu Jero, um sie über
den Tod eines siebenjährigen, kürzlich verstorbenen Familienmitgliedes zu befragen.

Jero empfängt sie in ihrem Hausschrein. Sie verteilt ihre Gaben, die aus Reis,
Blumen und Kokospalmenblättern bestehen, auf dem Altar. Als Vorbereitung zur
Trance entzündet sie Weihrauch, verspritzt geweihtes Wasser und rezitiert Mantras.
Dann fällt sie mehrmals in Trance. Verschiedene Verstorbene, darunter auch der
kleine Junge, sprechen durch sie. Sie kritisieren die Vernachlässigung bestimmter
Rituale und äussern konkrete Wünsche zur Wiedergutmachung. Um später das in
Trance Gesagte mit der Heilerin besprechen zu können, nimmt die Familie alles auf
ein mitgebrachtes Tonband auf.

Eine gute Ergänzung zu diesem Film ist Jero on Jero. A Balinese Trance Seance
Observed (vgl. S. 90).

A Balinese Trance Seance fait partie de la série de films que Timothy et Patsy Asch
ont tournés en collaboration avec l'anthropologue Linda Connor sur la guérisseuse
balinaise Jero Tapakan. Linda Connor a mené entre 1976 et 1978 des enquêtes sur
le terrain à Bali.

Un groupe de clients et de clientes du village voisin se rend chez Jero dans le but
de la questionner sur la mort d'un membre de la famille âgé de sept ans, décédé
récemment. Jero les reçoit dans son sanctuaire. Elle dépose sur l'autel les dons qui
se composent de riz, de fleurs et de feuilles de cocotiers. En prélude à son état de

transe, elle allume de l'encens, répand de l'eau consacrée et récite des Mantras.
Ensuite, elle tombe à plusieurs reprises en transe. Divers défunts ainsi que le jeune

88



Indonesien/Bali
Indonésie/Bali

enfant parlent à travers elle. Ils critiquent la négligence mise à l'accomplissement de
certains rites et émettent des voeux concrets en vue d'une réparation. Pour pouvoir
discuter des propos tenus par la guérisseuse en transe, la famille enregistre le tout sur
une bande magnétique. Le filmJero on Jero.ABalinese Trance Seance Observed (cf.
p. 90) représente un bon complément à ce film.

CONNOR Linda
1982.«The Unbound Self. A Balinese Therapy in Theorie and Practice», in:

MARCELLA A. J. (Hg.), Cultural Conceptions ofMental Health and Therapy.
Dordrecht: Reidel.

CONNOR Linda and Timothy ASCH
1980. A Balinese Trance Seance. Ethnographyfor the Films. Massachusetts: D.E.R.

Review:

GEERTZ Hildred
1984. «A Balinese Trance Seance, Jero on Jero "A Balinese Trance Seance"

Observed. The Medium is the Masseuse, A Balinese Massage. Jero Tapakan:
Stories in the Life of a Balinese Healer». AA (Washington) 86, p. 809-811.

89



Jero on Jero. «A Balinese Trance Seance» Observed

Linda Connor — Patsy Asch — Timothy Asch 1981

IT
182

16 mm
C

0/E;e
L

SGLF 639

Filmed by: Timothy Asch (The Australian National University), Linda Connors
(University of Sidney), Patsy Asch (The Australian National University). Produced
by: Research School ofPacific Studies, The Australian National University, D.E.R.
Assistance: University ofSidney,WennerGrenFoundation. Supports: Lembajallmu
Pengetahuan Indonesia, Garuda Airlines, The Australian National University's
Instructional Resources Unit, Research School of Physical Science Mechanical
Workshop, A.A.G.D.E. MUNINJAYA, Judith Wilson, Ann Buller, Ria van de
Zendt, Ita Read, Staff, Bali Beach Hotel Freezer, Guntis Chris Rowell Production,
Optical and Graphical Pty, Ltd., Acmo Optical, Line Film Laboratory.
Anthropologist: Linda Connor.

Jero on Jero. «ABalinese Trance Seance» Observed steht, wie der Titel schon verrät,
in engem Zusammenhang mit A Balinese Trance Seance (vgl. S. 88). 1980 kehrten
die Anthropologin Linda Connor und die Filmemacherinnen Timothy und Patsy
Asch mit einer Videokassette von A Balinese Trance Seance nach Bali zurück. Sie
führten das Band der Hauptdarstellerin, der Heilerin Jero Tapakan, vor und nahmen
ihre Reaktionen auf.

Jero kommentiert spontan Linda Connors und ihre eigene Wirkung im Fernsehen,
das Verhalten ihrer Klientinnen und das Aussehen ihres Hauses. Gleichzeitig gibt sie
interessante ergänzende Erklärungen zu den Geschehnissen im Film, wie dem
Ablauf des Rituals und den Fehlern, die sie dabei gemacht hat. Sie berichtet von den
Gefühlen, die sie empfindet, wenn sie in Trance ist.

Es wird ein kurzerEinblick gegeben in das Verhältnis von Jero zu ihrer Arbeit, dem
Heilen, aber auch zu der Anthropologin Linda Connor. Diese fragt die Heilerin, ob
Jero einverstanden damit sei, dass der Film einer breiteren Öffenüichkeit gezeigt
werde. Jero sollte 5 % des daraus entstehenden Gewinnes erhalten. Ein bisher leider
sehr seltenes Vorgehen in der Ethnologie.

Jero on Jero. «A Balinese Trance Seance» observed est comme l'indique le titre en
rapport étroit avec le film A Balinese Trance Seance (cf. p. 88). En 1980,
l'anthropologue Linda Connor et les cinéastes Timothy et Patsy Asch retournent à

Bali avec une cassette vidéo de A Balinese Trance Seance. Ils présentent la bande à

l'interprète principale, la guérisseuse Jero Tapakan, et enregistrent ses réactions.
Jero fait un commentaire spontané de Linda Connor et de l'effet qu'elle produit à

la télévision, du comportement de ses clients ainsi que de l'aspect de sa maison. En
même temps, elle donne d'intéressantes explications complémentaires sur les
événements relatés dans le film, tels que le déroulement du rite et les fautes qu'elle
y a commises. Elle fait part des impressions qu'elle ressent lorsqu'elle se trouve en

90



Indonesien/Bali
Indonésie/Bali

transe. La relation de Jero par rapport à son travail, la guérison mais également le
personnage de l'anthropologue Linda Connor font l'objet d'un bref aperçu. Celle-ci
désire savoir si elle est d'accord avec la présentation du film à un grand public. Jero
devrait retirer 5% du bénéfice qui en résulterait.

CONNOR Linda
1982. «The Unbound Self. A Balinese Therapy in Theorie and Practice» in:

MARCELLA A. J. (ed.), Cultural Conceptions of Mental Health and Therapy.
Dordrecht: Reidel.

Review:

GEERTZ Hildred
1984. «A Balinese Trance Seance, Jero onJero 'A Balinese Trance Seance' Observed,

The Medium is the Masseuse, A Balinese Massage. Jero Tapakan: Stories in the
Life of a Balinese Healer», AA (Washington) 6, p. 809-811.

91



Nini Pantun. Reisbau und Reisrituale auf Bali (Indonesien)

UrsRamseyer 1988 (1980)

53.5' VHS O/D SGLF651
C

Kamera: Madeleine Ramseyer-Grüter. Ton Dr. Urs Ramseyer (Museum für
Völkerkunde Basel). Bearbeitung: Institut für den Wissenschaftlichen Film, D.
Kleindienst-Andrée, R. Feldmann. Verleih: IWF (D 1688).
Anthropologe: Urs Ramseyer.

«Urs Ramseyer verfolgt in seinem Film den gesamten Reisanbauzyklus auf Bali
durch das Jahr hindurch. Bewässerungsgenossenschaften regeln die Zufuhr und
Verteilung des für den Nassreisanbau notwendigen Wassers bis auf die Felder; sie
setzen Kanäle, Aquädukte und kleine Wehre instand. Besondere Zeremonien stehen
am Anfang der Feldarbeiten. Unter Darbringung von Weihwasser und Opfern wird
der Boden rituell geöffnet In Saatbeeten wird die Muttersaat ausgelegt Und
während hier der Reis keimt, werden die Terrassenfelder gesäubert, geeggt, gedüngt
und schliesslich planiert - eine schwere Arbeit die Wochen dauert. Der rituelle
Kalender bestimmt, wann mit dem Auspflanzen der Jungpflanzen begonnen werden
kann. Opfer und Gebet vollenden nun die Geburt der göttlichen Reispflanze. 25 Tage
später wird der Geburtstag der jungen Reisgöttin gefeiert, verbunden mit einem
Ritual zur symbolischen Schädlingsbekämpfung. Mit dem Heranwachsen der
Reispflanze verändert die Terrassenlandschaft ihrGesicht. Rund eineinhalb Monate nach
der Geburt wird die Reisgöttin schwanger - ein Ereignis, das mit einem dreitägigen
Tempelfest begangen wird. Eine Segnung der Felder schliesst sich an. Der Reis
erblüht. Zu Beginn der feierlichen Einspeicherung der Reisgarben findet der
Anbauzyklus sein Ende. Ein bis zweiFruchtwechsel folgen, bevor die nächste Muttersaat
ausgelegt wird» (Begleitblatt zum Film).

«Urs Ramseyer suit dans son film le cycle entier de la culture du riz à Bali au cours
d'une année. Des coopératives d'irrigation règlent l'arrivée et la répartition sur les

champs de l'eau nécessaire à la culture du riz. Elles se chargent de l'entretien de

canaux, d'aqueducs et de petits barrages. Des cérémonies spéciales ont lieu au début
des travaux des champs. La présentation d'eau bénite et d'offrandes accompagne
l'ouverture rituelle du terrain. La semence mère est déposée dans les sillons. Tandis

que le riz germe, les champs en terrasses sont nettoyés, soignés, fumés et finalement
aplanis. Ce travail difficile dure plusieurs semaines. Le calendrier rituel détermine
à quel moment la mise en terre des jeunes plantons peut débuter. Offrandes et prières
couronnent la naissance de la plante divine. Vingt-cinq jours plus tard a lieu la fête
anniversaire de la jeune déesse du riz, associée à un rite ayant pour objet la lutte
symbolique contre les parasites. Les terrasses changent d'aspect avec la croissance
des plants de riz. Environ un mois et demi après sa naissance, la déesse du riz devient
enceinte, événement qui est commémoré par une fête au temple d'une durée de trois

92



Indonesien/Bali
Indonésie/Bali

jours. Suit une bénédiction des champs. Le riz fleurit. Le cycle de la culture du riz
prend fin avec l'emmagasinement solennel des gerbes de riz. Un à deux changements
de fruit sont intercalés jusqu'à la prochaine mise en route d'une nouvelle semence
mère» (extrait de la feuille accompagnant le film).

RAMSEYER Urs
1988. Reis: Konsequenzen des Geschmacks. St. Gallen: Edition diâ.

93



Unterricht im «baris»-Tanz durch I Gusti Gede Raka in Saba

Ramseyer Urs 1973

20'
179 m

16 mm
N-B

O

mg
SGLF609

Kamera: P. Homer, Bernadette Waldis. Ton: Nicole Ramseyer-Gygi. Editor: C.
Wolf. Produktion: Encyclopaedia Cinematographica, IWF (E 2160).
Anthropologe: Urs Ramseyer.

«Vor Beginn des Unterrichts setzten sich I Gusti Gede Raka und seine beiden Schüler
vor den Schrein der Tanzgöttin Dewi Dari nieder, um sie zu verehren und sie um
wohlwollende Unterstützung zu bitten. In einer ersten Phase wird die grundlegende
Fuss- und Beinhaltung einstudiert, dann modelliert der Lehrer den Oberkörper
und die Arme in die Grundposen Wenn alle Ausgangsposen sitzen, geht der
Lehrer dazu über, Bewegungsabläufe zu schulen. In der letzten Phase des
Unterrichts bewegen sich die Schüler frei im Raum. Es wird nun an der Endform des
Tanzes gearbeitet, dessen Architekturund Dynamik durch den S prechgesang und das

Trommelspiel des Ausbilders geprägt werden. Die Übungen dauern rund
anderthalb Monate - täglich drei Stunden - ehe sich die Tänzer erstmals vor das
Orchester wagen» (Ramseyer 1981: 16).

Es empfiehlt sich, die Begleitpublikation des Instituts für den wissenschaftlichen
Film beizuziehen, da im Film keine Erklärungen gegeben werden.

«Avant de commencer son enseignement, I Gusti Gede Raka s'assied avec ses deux
élèves devant la châsse de la déesse de la danseDewi Dari pour l'honorer et implorer
sa protection bienveillante. Une première phase consiste en l'apprentissage des

principes de la tenue des pieds et des jambes. Ensuite le maître modèle le haut du

corps et les bras selon les positions de base. Lorsque celles-ci sont acquises, le maître
apprend à ses élèves l'exécution harmonieuse des mouvements. Dans la dernière
phase de l'enseignement, les élèves se meuvent librement dans la pièce. L'étape
suivante comporte la mise au point de la forme définitive de la danse, dont
l'architecture et le dynamisme sont soulignés par le commentaire chanté et le jeu de
tambour de l'instructeur. Les exercices durent environ un mois et demi à raison de
trois heures par jour avant que les danseurs se hasardent pour la première fois devant
un orchestre» (tiré de Ramseyer 1981: 16).

Comme le film n'est pas accompagné d'explications, il est recommandé de
consulter la publication explicative de l'Institut pour le film scientifique, Göttingen
(voir bibliographie).

RAMSEYER Urs
1981. «Bali, Distrikt Gianyar- Unterricht im "baris"-Tanz durch I Gusti Gede Raka

in Saba». Publ. Wiss. Film, Sektion Ethnol. (Göttingen), Ser. 11, Nr. 29/E 2160.

94



Indonesien/Bali
Indonésie/Bali id

95



Unterricht im «legong»-Tanz durch I Gusti Gede Raka in Saba

Urs Ramseyer 1975

17'
185 m

16 mm
N-B

O1

Mg
SGLF610

Kamera: P. Horner, Bernadette Waldis. Ton: Nicole Ramseyer-Gygi.
Unterstützung: Wissenschaftlicher Film Göttingen (IWF — Encyclopaedia
Cinematographica E 2165).
Anthropologe: Urs Ramseyer.

«Der Tanzlehrer I Gusti Gede Raka führt vier Mädchen im Alter von sieben und acht
Jahren in die Grundposen und Figuren des höfischen legong (legong keraton) ein.
Die Schülerinnen sind seit drei bis fünfWochen in Ausbildung begriffen. Der Lehrer
arbeitet von allem Anfang an an der Endform des Tanzes, die den Mädchen geradezu
in den Körper hineinmodelliert wird.

Nach dem obligaten Gebet vor dem Schrein der Tanzgöttin Dewi Dari, die im
heiligsten Bezirk des Familientempels der traditionellen Fürsten von Saba im Pura
Panataran Agung verehrt wird, demonstriert I Gusti Gede Raka die alte, anderswo
kaum mehr praktizierte Körperbehandlung, mit der die kleinen Tänzerinnen
geschmeidig gemacht werden. Anschliessend werden in einer ersten Phase der
Übungsstunde die grundlegenden Fuss- und Körperhaltungen an Ort einstudiert. In
der zweiten Sequenz werden, immer noch an Ort, Bewegungsabläufe geprobt, die
von einer Grundhaltung in eine andere überführen. In dieser und der folgenden Phase,
in der eines der Mädchen frei im Räume tanzt, wird der Sprechgesang des Lehrers
gelegentlich von Trommelspiel abgelöst» (Ramseyer 1980: 13f.).

«Le maître de danse I Gusti Gede Raka initie quatre petites filles de sept et huit ans
aux poses de base et aux figures du legong courtois (legong keraton). Les élèves sont
en formation depuis trois à cinq semaines. Le maître travaille dès le début à la forme
définitive de la danse, qui est modelée à proprement parler sur le corps des petites
filles. Après la prière obligatoire devant la châsse de la déesse de la danse Dewi Dari,
qui est vénérée dans le Pura Panataran Agung, le secteur le plus sacré du temple
familial des princes de Saba, I Gusti Gede Raka enseigne la tenue du corps pratiquée
anciennement. Celle-ci, que l'on ne trouve plus ailleurs, a pour but d'assouplir les

petites danseuses. Une première phase de l'enseignement est ensuite consacrée à

l'étude sur place de la tenue des pieds et du corps. Une deuxième séquence consiste,
toujours sur place, en l'apprentissage des différents mouvements qui s'enchaînent
d'une position de base à l'autre. Au cours de cette phase et des suivantes, pendant

1 Der mit Ton versehene Abschnitt des Films beginnt nach etwa 3 1/2 Min. Vorführdauer.

96



Indonesien/Bali
Indonésie/Bali

lesquelles une des petites fdles danse librement dans la pièce, le maître passe
partiellement du commentaire chanté au jeu du tambour» (Ramseyer 1980: 13).

RAMSEYER Urs
1980. «Bali, Distrikt Gianyar - Unterricht im "legong"-Tanz durch I GustiGedeRaka

in Saba». Publ. Wiss. Film, Sektion Ethnol. (Göttingen), Ser. 10, Nr. 29/E 2165

97



The Water of Words: The Cultural Ecology of a Small Island in
Eastern Indonesia

Timothy Asch — James J. Fox 1984

30'
330

16 mm
C

0/E;e
L

SGLF632

Camera: Timothy Asch. Sound recordist and translator: James J. Fox (The
Australian National University). Filmmaker and co-producer: Timothy Asch
(University of Southern California). Editor and co-producer: Patsy Asch (The
National University). Transcriber: E.M. Pono. English narrator: Wang Gung-
Wung. Produced by: Department of Anthropology, Research School of Pacific
Studies, The Australian National University and DocumentaryEducationalResources.
Assistance : TheUniversity ofSouthern California's Center for V isual Anthropology,
Center for Continuing Education School of Cinema and Television.
Acknowledgment: Lambaya Ilmu Pengetahuan Indonesia, Quantas Airway Ltd., Pan
American Airlines, The Australian National University's Instructional Resources
Unit: William J.O. Mailey, Ria van de Zendt, Ita Pead, Sue Marshall Cabezas. We
dedicated this film to the memory of Mias Kiuk and Petrus Malesi.
Anthropologist: James J. Fox.

Die Lontar-Palme ist eines der zentralsten Elemente in der Gesellschaft der ehemaligen

Brandrodungsbauern auf Roti. Sie ist nicht nur als Hauptnahrungsmittel
ökonomisch sehr wichtig, sondern hat auch eine grosse mythologische und
soziokulturelle Bedeutung. Asch und Fox versuchen der Vielschichtigkeit der
Lontar- Palme durch verschiedene Ebenen des Erzählens und der bildlichen Gestaltung

gerecht zu werden. Ein clan-headman und Lokalführer gibt Auskunft über ihre
Verwendung. Er erklärt den Verarbeitungsprozess, angefangen beim Abzapfen der
Palmflüssigkeit bis hin zur Herstellung von verschiedenen Produkten wie frischem
Saft, gekochtem Sirup, kristallisiertem Zucker, fermentiertem Bier und lontar-gin,
der water of words genannt wird. Ein lokaler Dichter und Geschichtenerzähler
evoziert die Präsenz derLontar- Palme in Mythen, Ritualen und Geschichte und ihre
symbolische Bedeutung in bezug auf Mann und Frau, Deszendenz und Verwandschaft,

kurz für das ganze soziale System. Diese Ausführungen werden durch einen
anthropologischen Kommentar ergänzt.

Asch istes gelungen, den Bezugzwischen realer und symbolischer Ebene an einem
einzelnen Beispiel aufzuzeigen.

Le palmier lontar est l'un des éléments majeurs de la culture des anciens paysans de

Roti, spécialisés dans le défrichement par le feu. Il possède non seulement un grand
intérêt économique mais également une importante signification mythologique et
socio-culturelle. Asch et Fox cherchent à illustrer la diversité fonctionnelle du

palmier lontar par un récit à plusieurs niveaux et au moyen d'une composition
imagée. Un chef de clan et un chef local donnent un aperçu des fonctions pratiques
en expliquant le procédé de fabrication des boissons et des aliments tirés de ce

98



Indonesien/Roti
Indonésie/Roti

palmier, tels que le jus frais, le sirop cuit, le sucre cristallisé, la bière fermentée et le
gin lontar (appelé water ofwords). Un poète local et narrateur historique évoque sa

présence dans les mythes, les rites et l'histoire ainsi que sa valeur symbolique en ce
qui concerne l'homme et la femme, la descendance et la parenté, en fait sa place
prépondérante dans tout le système social. Le récit est complété par un commentaire
anthropologique.

A l'aide d'un exemple particulier, Asch réussit à démontrer le rapport entre le
niveau réel et le niveau symbolique.

FOX J. James
1977. Harvest of the Palm. Ecological Change in Eastern Indonesia. Harvard:

University Press.

PORTER POOLE Fritz John
1987. «The Water of Words: A Cultural Ecology of a Small Island in Eastern

Indonesia», AA (Washington) 89, p. 269-271.

Review:

99



Dani Houses

Karl G. Heider 1974 (1963)

16'
175 m

16 mm
C

O/E
L

SGLF619

Camera: Karl G. Heider (Member of the Harvard Peabody Expedition, Great Valley
Dani). Sponsorship: National Science Foundation. Production: Educational
Documentary Center.
Anthropologist: Karl C. Heider.

Gezeigt wird die Konstruktion zweier bei den Dani verbreiteten Häusertypen, einem
Rundhaus und einem rechteckigen Haus. Angefangen beim Säubern des Bodens und
Legen des Grundrisses, über den Aufbau der Wände bis zur Herstellung des Daches
aus Stroh wird jeder Schritt dokumentiert.

Dani Houses ist ein rein technologischer Film, den Heider 1963 während seines

zweijährigen Aufenthaltes auf Irian Jaya gedreht hat.

Dani House est un film à caractère purement technologique, tourné par Karl G.
Heider en 1963 durant son séjour de deux ans en Irian Jaya.

Le film présente la construction de deux types de maisons courantes chez les Dani,
une maison de forme ronde et une de forme rectangulaire. Chaque étape est
développée, à commencer par le nettoyage du terrain et la pose du plan, suivi de la
mise en place des parois jusqu'à la construction du toit en chaume.

GARDNER Robert and Karl G. HEIDER
1969. Gardeners of War. Life and death in the New Guinea Stone Age. New York:

Random House.

HEIDER Karl G.
1970. The Dugum Dani. A Papuan Culture in the Highlands of West Guinea.

Chicago: Aldine.

HEIDER Karl G.
1979. Grand Valley Dani. New York: Holt, Rinehart & Winston.

HEIDER Karl G.
1979. Ethnographic Film. Austin: University of Texas Press.

MATTHIESSEN Peter
1964. Under the mountain wall: a chronicle of two seasons in the stone age. New

York: Viking.

100



Dani — Indonesien/Man Jaya
Dani — Indonésie/Irian Jaya

101



The Sakuddei

John Sheppard 1974

53'
578. m

16 mm
C

0/E;e
L

SGLF 603

Cameraman: Dick Pope. Sound recordist: Bob Alcock. Film Editor: Andrew Page.
Series editor: Brian Moser. Production: Granada Television (Disappearing World
Series). Producer and director: John Sheppard.
Anthropologist: Reimar Schefold.

Die auf Siberut, einer Insel vor der Westküste Sumatras, lebenden Sakuddei haben

zum grössten Teil bis heute ihre traditionelle Lebensweise beibehalten. Zentrum
ihres zeremoniellen, religiösen sowie sozialen Lebens ist das Uma, das Clanhaus.
Hier leben die Mitglieder eines Clans zusammen, falls sie nicht - was häufig der Fall
ist - mit ihrer Kernfamilie in ihren eigenen verstreut liegenden Familienhäusern
wohnen. Hier werden auch gesellschaftlich wichtige Anlässe, wie z.B. Taufen
gefeiert, Heilungen vorgenommen und Trancetänze abgehalten.

Dass diese traditionelle Lebensweise bedroht ist, zeigt der zweite Teil des Films.
Mit dem Ziel einer effizienteren Administration und besseren Kontrolle der bisher
zerstreut lebenden Sakuddei hat die indonesische Regierung an den Küsten der Insel
Schulen und Dörfer errichten lassen. Durch diese und andere Massnahmen versucht
sie die Sakuddei zur Aufgabe ihrer als rückständig betrachteten Lebensweise zu
zwingen. In Gefahr ist seit kurzem auch der traditionelle Lebensraum der Sakuddei,
denn eine philippinische Holzfällerkompanie hat von der Regierung die Bewilligung
zur wirtschafüichen Nutzung eines grossen Teils des Inselwaldes erhalten.

Der Kommentar wird immer wieder durch Interviews mit den Betroffenen ergänzt.
Mit einer harten Schnittechnik macht der Regisseur die bedrohliche Situation der
Sakuddei, welche zwischen moderner und traditioneller Lebensweise schwanken,
für die Zuschauerinnen emotional nachvollziehbar.

Les Sakuddei, qui peuplent Siberut, une île au large de la côte ouest de Sumatra, ont
conservé pour une grande part leur mode de vie traditionnel. Au centre de leur vie
cérémonielle, religieuse et sociale se trouve Y uma, la maison du clan. Ici les membres

du clan mènent une vie commune s'ils n'habitent pas avec leur famille nucléaire
dans leurs maisons respectives disséminées dans les alentours, ce qui est souvent le
cas. C'est également dans Yuma que sont célébrés les événements socialement
importants tels que les baptêmes, que l'on procède aux guérisons et que l'on effectue
des danses menant à la transe.

La deuxième partie du film fait état des menaces qui pèsent sur ce mode de vie. Pour
arriver à une meilleure administration et pour mieux contrôler les Sakuddei qui
jusqu'ici vivaient disséminés, le gouvernement indonésien a créé des écoles et des

villages sur la côte de l'île. Il cherche en outre, au moyen de diverses mesures, à

contraindre les Sakuddei à abandonner leur mode de vie jugé démodé. Depuis peu,

102



Sakuddei — Indonesien/Siberut
Sakuddei — Indonésie/Siberut

l'espace vital des Sakuddei est également menacé car le gouvernement a accordé à

une compagnie philippine de bûcherons l'autorisation d'exploiter à des fins
économiques une grande partie de la forêt de l'île.

Le commentaire est complété par des entretiens avec les personnes concernées. Le
montage, haché et contrasté, fait ressortir les divergences qui opposent ces deux
mondes et joue sur l'émotion pour faire vivre aux spectateurs la menace qui pèse sur
les Sakuddei.

SCHEFOLD Reimar
1980. Spielzeugfür die Seelen. Kunst und Kultur der Mentawai-Inseln (Indonesien).

Zürich: Museum Rietberg.
1988. Lia: das grosse Ritual aufden Mentawai-Inseln. Berlin: Reimer.

Review:

WARD Barbara E.
1975. «The Sakuddei». RAIN (London) 8, p. 10.

103



Farm Song

John Nathan 1978

57'
670

16 mm
C

0/E;e
L

SGLF 620

Camera: Hiroshi Segawa. Camera assistants: Kikumatsu Soda, Nobou Urabe.
Sound: Shimpei Kikuchi. Sound assistant: Tomoharu Urata. Editor: Hajime
Okayasu. Production and direction: John Nathan. Production manager: Yoichi
Ukita. Assistant director: Yoshinoroi Usui. Lighting: Shigeo Kume. Music by:
Torn Takemitsu.

Die Kato sind eine Reisbauernfamilie. Sie betreiben nordöstlich von Tokio in
Myasaki, in der Prefektur Miyagi, einen Hof, der seit 200 Jahren der Familie gehört.
Noch heute leben und arbeiten dort vier Generationen zusammen.

Das Filmteam begleitet die Kato während eines Jahreszyklus bei ihren
landwirtschaftlichen Aktivitäten, alltäglichen Verrichtungen wie Kochen und Essen, beim
Einkauf, Schulbesuch und auch bei rituellen Anlässen wie der Verehrung der Ahnen
am Hausschrein und dem Höhepunkt des Jahres, beim Neujahrsfest.

Eingeflochten werden Gespräche mitden Familienmitgliedern über die Arbeit, das
Heiraten und die Ehe, über die Vergangenheit und die Zukunft. Nicht selten werden
Aussagen aus Gruppengesprächen durch Einzelgespräche, bei denen vor allem die
Frauen zu Wort kommen, vertieft und relativiert. Es werden Spannungen aufgedeckt,
die aus der Konfrontation von Tradition und Moderneentstehen. Die poetischen Bilder
sind meist unterlegt mit Musik von Toru Takemitsu.

Les Kato sont une famille de planteurs de riz. Au nord-est de Tokyo, à Myasaki dans
la préfecture de Miyagi, ils exploitent un domaine qui appartient depuis deux cents
ans à la famille. Aujourd'hui encore, quatre générations y cohabitent et travaillent
ensemble.

L'équipe des cinéastes accompagne les Kato pendant un cycle annuel. Elle assiste

aux travaux agricoles, aux besognes quotidiennes (achats, préparation des repas), à

l'activité scolaire et aux cérémonies rituelles (hommage aux aïeux et fête du Nouvel-
an, qui représente le point culminant de Tannée).

Cette présentation intègre des entretiens avec des membres de la famille au sujet
du travail, du mariage, de la vie conjugale, ainsi que sur le passé et l'avenir. Des
entretiens en privé, à l'occasion desquels les femmes ont la possibilité de s'exprimer,
permettent d'approfondir les observations faites au cours de discussions en groupe
et de les replacer dans leur contexte. De cette manière, des tensions dues à

l'antagonisme entre la tradition et la modernité apparaissent.
John Nathan présente ici un film nourri d'images de haute densité poétique, le plus

souvent accompagnées de la musique de Toru Takemitsu.

104



Japan
Japon id

105



Youtser et Yodler

HugoZemp 1986 (1983-84)

52' U-Matic O/fr SGLF 656
C

Image: HugoZemp.Son:PeterBetschart.Montage: Charlotte Boigeol. Scripte: Silvie
Bolle-Zemp. Mixage: Antoine Gueben. Montage négatif: Simone Jousse.
Conseils: Séminaire de l'E.R., 165 du C.N.R.S., Silvie Bolle-Zemp, Colette Piault,
Jacqueline Veuve. Avec: Veronika Betschart avec ses soeurs et son frère, Alois et
Paul Schmidig, Joseph-Maria Schelbert, Franz Dominik Betschart, Matthias
Betschart, le trio de cors des Alpes Betschart / Gwerder, le club des yodleurs Edelweiss
(Ibach), Anton Biiler, Alfred Schelbert, Peter Betschart, le club des yodleurs de

Muotathal, le Pragel Chörli, Theres Suter, Vreni von Rickenbach, duo d'accordéons
Joseph Ablondi et Alois Foehn. Participation financière: Centre National de la
Recherche Scientifique, Ministère de la Culture (France), Société Française
d'Ethnomusicologie, Ateliers d'Ethnomusicologie (Genève), Pro Helvetia (Zürich),
Robert Fellmann-Stiftung (Altdorf), SUISA (Zürich), Migros-Genossenschafts-
Bund (Zürich), Kulturkommission Kanton Schwyz, Bezirk Schwyz, Gemeinde
Muotathal, Kantonalbank Schwyz, Raiffeisenbank Muotathal, Messerfabrik
Viktorinox (Ibach), Möbelfabrik Betschart (Muotathal). Production: CNRS
Audiovisuel (France), Ateliers d'Ethnomusicologie (Suisse).
Recherche: Hugo Zemp, Peter Betschart.

Youtser et Yodler ist der erste von vier Filmen der Serie Jüüzli du Moutathal. In fünf
Abschnitten (Trois Youtseuret leurImage, La Youtse Traditionnelle et le Travail, Un
Folklore national, La Youtse en Mutation, La Poursuite de la Tradition) zeigt Hugo
Zemp den Konflikt, der zwischen dem traditionellen Juuzen und der offiziellen
Folklore herrscht. Das ursprüngliche Juuzen wird insbesondere durch den
eidgenössischen Jodlerverband, der das Juuzen als unrein und falsch empfindet, ins
Abseits gedrängt. Die Juuzer und Juuzerinnen üben nur noch selten und werden oft
belächelt. Nebst den normativen Vorstellungen des Jodlerverbandes sind auch die
veränderte Arbeitswelt und die neuen musikalischen Interessen der Jugendlichen
mitverantwortlich für das Verschwinden dieser Gesangstradition.

Da der Autor die Betroffenen zu Wort kommen lässt, widerspiegelt der Film die
verschiedenen Sichtweisen der Einheimischen.

Die einzelnen musikalischen Darbietungen sind in ihrer Ganzheit zu hören und
werden visuell nicht durch zweifelhafte Zwischenschnitte, wie sie im Femsehen oft
üblich sind, gestört.

Das hiesige Publikum begegnet der Schweizer Folklore oft mit Misstrauen, da sie
stark mit der «Blut und Boden-Ideologie» verbunden ist. Die Gegenüberstellung von
Juuzen und Jodeln erlaubt eine differenziertere Betrachtung und weckt die Neugier
an der eigenen Kultur.

106



Schweiz / Muotathal
Suisse /Muotathal

Youtser et Yodles est le premier de quatre films de la sérieJüüzli du Muotathal. Hugo
Zemp fait état en cinq chapitres (Trois Youtseur et leur Image, La Youtse Traditionnelle

et le Travail, Un Folklore national, La Youtse en Mutation, La Poursuite de la
Tradition) du conflit qui existe entre la youtse traditionnelle et le folklore officiel. La
youtse originale est écartée avant tout par la Fédération suisse des Yodleurs, qui la
considère comme impure et fausse. Celle-ci est d'ailleurs en voie de disparition. Les

youtseurs, hommes et femmes, ne s'exercent plus que rarement et leurs prestations
font fréquemment sourire. En plus des conceptions normatives de la Fédération des

yodleurs, les changements intervenus dans le monde du travail et les nouveaux
intérêts musicaux des jeunes sont également responsables de la disparition de cette
tradition de chant. Comme l'auteur donne la parole aux intéressés, le film fait
ressortir les points de vue divergents des indigènes.

Chaqueproduction musicalepeut êtreperçue dans sa totalitéetn'estpas interrompue
par les coupes discutables qui sont la règle à la télévision.

Le public indigène se montre souvent sceptique à l'égard du folklore suisse parce
que celui-ci est fortement lié à «l'idéologie du sang et de la terre». La comparaison
de la youtse et du yodel permet un examen différencié et stimule la curiosité à l'égard
de propre culture helvétique.

ZEMP Hugo
1988. «Filming Music and Looking at Music Films». Ethnomusicology 32, p. 393-

427.

107



Voix de tête - voix de poitrine

Hugo Zemp 1987 (1983/84)

23' U-Matic
C

0/F;f SGLF657

Image: Hugo Zemp. Son: Peter Betschart. Montage: Charlotte Boigeol. Animation
et banc-titre: Société Comand. Mixage: Antoine Gueben. Montage négatif:
Simone Jousse. Conseils: Séminaire del'E.R., 165 du C.N.R.S., Silvie Bolle-Zemp,
Jean Dominique Lajoux, Jean Christian Nicaise. Avec la participation de: Alois et
Paul Schmidig, Joseph-Maria Schelbert, Franz Dominik Betschart, Anton Bühler,
Alfred Schelbert, Christine Suter, Alois Foehn, Alois Suter, Erwin et Alois Imhof,
Franz Betschart. Participation financière: Centre National de la Recherche
Scientifique, Ministère de laCulture (France), Société Française d'Ethnomusicologie,
Ateliers d'Ethnomusicologie (Genève), Pro Helvetia (Zürich), Robert Fellmann-
Stiftung (Altdorf), SUISA (Zürich), Migros-Genossenschafts-Bund (Zürich),
Kulturkommission Kanton Schwyz, Bezirk Schwyz, Gemeinde Muotathal,
Kantonalbank Schwyz, Raiffeisenbank Muotathal, Messerfabrik Viktorinox (Ibach),
Möbelfabrik Betschart (Muotathal). Production: CNRS Audiovisuel (France),
Ateliers d'Ethnomusicologie (Suisse).
Recherche: Hugo Zemp, Peter Betschart.

Voix de tête, voix de poitrine ist ein didaktischer Film, in dem durch das Alternieren
zwischen Gesangsperformancen und gezeichneten Schautafeln die Besonderheiten
und Unterschiede von Juuzen und Jodeln beschrieben werden. Der Gebrauch von
belehrenden Schemas sind im ethnographischen Film nicht sehr geschätzt, doch ist
deren Verwendung in diesem Fall gerechtfertigt. Die präzisen Diagramme ermöglichen

ein schnelles Verständnis der musiktheoretischen Aspekte des Juuzens und
Jodeins und sind auch für Laien nachvollziehbar.

Obwohl der Kommentar dieser Kopie französisch gesprochen ist, wird er dank der
Anschaulichkeit der Diagramme auch für Anderssprachige verständlich.

Voix de tête, voix de poitrine est un film didactique dans lequel sont décrites, en
faisant alterner performances chorales et graphiques, les particularités de la youtse
et du yodel ainsi que leurs différences.

L'utilisation de schémas à caractère pédagogique n ' est généralementpas appréciée
dans le film ethnographique. Elle est cependant justifiée dans le cas présent. Les
diagrammes précis permettent une compréhension rapide des aspects de la théorie
musicale de la youtse et du yodel et sont également très instructifs pour le profane.

Même si le commentaire de cette copie est en français, il est compréhensible pour
les personnes parlant d'autres langues grâce à la clarté des diagrammes.

108



Schweiz/Muotathal
Suisse/Muotathal pi

ZEMP Hugo
1988. «Filming Music and Looking at Music Films». Ethnomusicology 32. p. 393-

427.

109



Glattalp

Hugo Zemp 1986 (1983)

32' U-Matic O/fr SGLF 659
C

Image: HugoZemp. Son: PeterBetschart. Montage: CharlotteBoigeol. Scripte: Silvie
Bolle-Zemp. Mixage: Alain Garnier. Montage négatif: Simone Jousse. Conseils:
Séminaire de l'E.R., 165 du C.N.R.S., Sylvie Bolle-Zemp, Colette Piault, Jacqueline
Veuve. Avec la participation de: la famille de Heiri Gwerder, la famille de Alois
Imhof, Franz Gwerder, Franz Dominik Betschart. Participation financière: Centre
National de la Recherche Scientifique, Ministère de la Culture (France), Société
Française d'Ethnomusicologie, Ateliers d'Ethnomusicologie (Genève), ProHelvetia
(Zürich), Robert Fellmann-Stiftung (Altdorf), SUISA (Zürich), Migros-
Genossenschafts-Bund (Zürich), Kulturkommission Kanton Schwyz, Bezirk Schwyz,
Gemeinde Muotathal, Kantonalbank Schwyz, Raiffeisenbank Muotathal,
Messerfabrik Viktorinox (Ibach), Möbelfabrik Betschart (Muotathal). Production:
C.N.R.S. Audiovisuel (France), Ateliers d'Ethnomusicologie (Suisse).
Recherche: Hugo Zemp, Peter Betschart.

Das Juuzen ist traditionsgemäss an die pastorale Lebensweise der Berglerlnnen
gebunden. Der Alpaufzug ist ihr grösstes Ereignis im Jahreszyklus. Nach dem
anstrengenden Aufstieg von Mensch und Vieh auf die Sommeralp sitzen Frauen und
Männer abends in der Alphütte und erzählen sich Anekdoten zwischen den
Juuzgesängen.

Die Bilder erinnern an die frühen Heimatfilme mit den schönen Naturaufnahmen
und den gemütlichen Menschen dieser Region. Doch wer diesem idealisierenden
Bild traut, wird am Schluss des Films eines Besseren belehrt.

Hugo Zemp führte den Film unter anderem einer Primarschulklasse aus dem
Muotathal und einer Sekundarschulklasse aus Schwyz, dem Hauptort der Region,
vor und beschreibt kurz die Reaktion der Jugendlichen. Während die Primar-
schülerlnnen den Film mit Freude aufnahmen, fanden ihn die meisten Sekundar-
schülerlnnen langweilig und die betroffenen Leute hinterwäldlerisch. Einer meinte:
«Der Film wäre wohl erfolgreicher im Ausland, so wie wir ja auch Fremdes
vorziehen würden» (passim Hugo Zemp 1988: 422-425).

La youtse est traditionnellement liée au mode de viepastoral des gens de la montagne.
La montée à l'alpage est l'événement le plus important du cycle annuel. Après que
les armaillis et le bétail ont atteint l'alpage à la suite d'une ascension éprouvante,
hommes et femmes se retrouvent le soir dans le chalet pour lancer des youtses et se

raconter des anecdotes.
Les images rappellent les films patriotiques d'autrefois avec leurs belles prises de

vues de la nature et l'amabilité des habitants de la région. Cependant, celui qui se fie
à ce tableau idéalisé est détrompé à la fin du film.

110



Schweiz/Muotathal
Suisse/Muotathal

Hugo Zemp présenta quelques films de cette série, entre autres à une classe
primaire du Muotathal ainsi qu'à une classe secondaire du de Schwyz, le chef-lieu
de la région, et il décrivit brièvement les réactions des jeunes écoliers: alors que les
élèves de la classe primaire trouvèrent du plaisir à la projection, la plupart des élèves
du degré secondaire jugèrent les films ennuyeux et les personnes présentées arriérées.
Un écolier émit l'opinion que le film aurait probablement davantage de succès à

l'étranger, de même que nous préférons également quelque chose d'exotique (passim
Hugo Zemp: 1988).

ZEMP Hugo
1988. «Filming Music and Looking at Music Films». Ethnomusicology 32, p. 393-

427.

Ill



Les noces de Susanna et Josef

Hugo Zemp 1987 (1984)

23 U-Matic
C

O/fr SGLF658

Image: HugoZemp. Son: PeterBetschart. Montage: Charlotte Boigeol. Mixage: Alain
Gamier. Montage négatif: Simone Jousse. Avec: Susanna Heinzer, Josef Heinzer,
Familie Franz Dominik Betschait, Trychlerverein Muotathal, Josef et Richard
Gwerder, Adolf Gwerder, Kapelle Mythenholz. Participation financière: Centre
National de la Recherche Scientifique, Ministère de la Culture (France), Société
Françaised'Ethnomusicologie,Ateliersd'Ethnomusicologie(Genève), Pro Helvetia
(Zürich), Robert Fellmann-Stiftung (Altdorf), SUISA (Zürich), Kulturkommission
Kanton Schwyz, Bezirk Schwyz, Gemeinde Muotathal, Kantonalbank Schwyz,
Raiffeisenbank Muotathal, Messerfabrik Viktorinox (Ibach), Möbelfabrik Betschart
(Muotathal). Production: CNRS Audiovisuel (France), Ateliers d'Ethnomusicologie
(Suisse).
Recherche: Hugo Zemp, Peter Betschart.

Lesnoces de Susanna etJosefsetzt die Musiktradition des Juuzens und Jodelns in den
kulturellen Kontext einer Hochzeit. Nach der kirchlichen Trauung feiert die
Hochzeitsgesellschaft in einem Restaurant weiter. Das Fest wird von verschiedenen
musikalischen Darbietungen umrahmt. Für eine Weile verlässt die Kamera das Fest
und folgt den Sängern in eine andere Gaststube, kehrt dann frühmorgens wieder zur
Hochzeitsgesellschaft zurück, um «mitzutanzen». Durch die subjektive Kameraführung

wird die Stimmung besonders gut eingefangen. Der Film ist frei von
gesprochenem Kommentar, einzig ein paar Schrifttafeln geben eine minimale
Hintergrandinformation.

Les noces de Susanna et de Josef présente la tradition musicale de la youtse et du
yodel dans le contexte d'une noce. A la suite de la cérémonie nuptiale à l'église, les
mariés et leurs convives continuent la fête au restaurant. Celle-ci est agrémentée de
diverses productions musicales. Par moments, la caméra abandonne la fête et suit les
chanteurs dans une autre salle pour se retrouver à la noce tôt le matin et prendre part
à la danse (caméra subjective). De cette façon, elle capte à merveille l'atmosphère
régnante. Le film est exempt de commentaire parlé. Seuls quelques tableaux
descriptifs fournissent une information d'arrière-plan.

112



Schweiz/Muotathal
Suisse/Muotathal

F*->

113



Waiting for Harry

Kim McKenzie 1980

57'
600 m

16 mm
C

0/E;e
L

SGLF648

Filmed and directed by: Kim McKenzie. Sound recorded by: Peter Barker.
Commentary: Les Hiatt. Translation: Johny Mundrrug, Albert Nganmarra, Sam
Gumugun, Frank Malkorda, Frank Gurrmanamana, Les Hiatt. Song translations:
Margaret Clunies-Ross. Production assistance: Peter Cooke, Michele Day, Betty
Mehan, David Bond, Lyn Bond. Production: Australian Institute of Aboriginal
Studies.
Anthropologist: Les Hiatt.

Frank Gurrmanamana bereitet den letzten Teil eines Trauerrituals für seinen vor
mehreren Jahren verstorbenen klassifikatorischen Bruder Les Angabarabara vor. Er
bittet Les Hiatt, einen Anthropologen, der seit vielen Jahren mit den Anbarra arbeitet
und als klassifikatorischer Bruder Franks und des Verstorbenen betrachtet wird,
einen Film über das Ritual zu machen. Während die Männer sich hauptsächlich mit
der Anfertigung eines kunstvoll mit Mythengestalten bemalten hohlen
Baumstammes, in den später die Knochen des Toten gelegt werden, beschäftigen, kümmern

sich die Frauen um die Nahrungsmittel und erledigen sonstige Arbeiten.
Harry, ebenfalls ein Bruder des Verstorbenen und die wichtigste Person für das

Ritual, verzögert den Ablauf dadurch, dass er mehrmals für einige Zeit in die Stadt
geht, um andere Dinge zu erledigen. Nicht zuletzt dank der Hilfe Les Hiatts, der
zusammen mit dem Filmteam voll in die Geschehnisse einbezogen wird und so die
typische Rolle des Beobachters aufgibt, findet die Abschlusszeremonie doch noch
statt.

Waiting for Harry ist ein schönes Beispiel für die Zusammenarbeit zwischen
Anthropologen, Gefilmten und Filmenden; Kim McKenzie ist es gelungen, auch die
von Humor geprägten Momente des Vorbereitens und Wartens spannend einzufangen.

Frank Gurrmanamana travaille à la dernière partie d'un rite funèbre célébré pour son
frère classificatoire, Les Angabarabara, décédé il y a plusieurs années. Il prie Les
Hiatt, un anthropologue qui travaille depuis des années avec les Anbarra et qui est
considéré comme un frère classificatoire de Frank et du défunt, de tourner un film de

ce rite. Les hommes s'affairent à préparer un tronc d'arbre creux, qui servira plus tard
à recevoir les os du défunt et sur lequel ils ont peint de façon très artistique des sujets
mythologiques. Ixs femmes s'occupent des denrées alimentaires et accomplissent
d'autres travaux. Harry, un autre frère du défunt et qui est le personnage principal de
l'action rituelle, en retarde le déroulement parce qu'il se rend à plusieurs reprises en
ville pour liquider des affaires. Mais finalement, à l'aide de Les Hiatt, qui est associé
entièrement aux événements en compagnie de l'équipe du film et qui abandonne ainsi
son rôle d'observateur, la cérémonie finale aura lieu.

114



Anbarra — Australien
Anbarra — Australie

WaitingforHarry est un bel exemple de la collaboration entre les anthropologues,
les personnes filmées et les réalisateurs du film. Kim McKenzie est parvenu à filmer
de façon captivante les moments de préparation et d'attente souvent empreints
d'humour.

Review:

GOODALE C. Jane
1984. «Waiting for Harry». AA (Washington) 86, p. 813-814.

115



Tidikawa and Friends

Jef Döring — Su Döring 1972

81"
3 x 290 m

16 mm
C

O/E
L

SGLF628

Cameramen: Michael Edols, Jack Bellamy. Sound recordist: Jef Döring. Editor:
Rod Adamson. Produced and directed by: Jef and Su Döring. Production: D.E.R.
Researcher: Su Döring.

Der Film gliedert sich in drei Teile. Ein Initiationsritual, das den ersten und letzten
Filmteil bestimmt, bildet den thematischen Schwerpunkt.

Am Anfang vermittelt ein einleitender Kommentar (12 Minuten) eine Übersicht
über die Bedamini.

Tidikawa, ein Junggeselle, wird vorgestellt als einer, der das «Geistkind» kennt
und deshalb u.a. für Initiationsrituale und Heilungsséancen herangezogen wird,
daneben aber an allen Subsistenzaktivitäten teilnimmt. Bei den Vorbereitungen zu
einem Initiationsritual tritt unerwartet der Tod eines Kindes ein. Das Kind wird
bestattet, und die Trauer wird eindrücklich dargestellt.

Im zweiten Teil lassen Jef und Su Döring in langen Einstellungen, begleitet vom
Originalton, die Bilder sprechen, die die Bedamini bei ihren Subsistenzaktivitäten,
bei einer Heilungsséance und bei ihren sozialen Interaktionen zeigen.

Im dritten Teil findet für sieben junge Männer das zu Beginn des Filmes vorbereitete

Initiationsritual statt.
Die saubere Kameraführung macht die aussergewöhnliche ästhetische Qualität

dieses Films aus. Der langsame Rhythmus lässt den aufkommenden Gedanken und
Fragen freien Lauf.

Le film se subdivise en trois parties. Un rite d'initiation, qui détermine la première
et la dernière partie du film, en constitue le thème principal. Une introduction (douze
minutes) donne une vue d'ensemble des Bedamini.

Tidikawa, un jeune célibataire, est présenté comme un personnage connaissant
«l'enfant esprit». Il est par conséquent engagé pour les rites d'initation et les séances
de guérison. Il prend en outre part à toutes les activités de subsistance. Au cours des

préparations d'un rite d'initiation, un enfant meurt subitement. On l'enterre et le deuil
est montré de façon expressive.

Dans la deuxième partie, Jef et Su Döring laissent parler, au moyen de longues
pauses accompagnées du son original, les images qui représentent les Bedamini au
cours de leur activité de subsistance, d'une séance de guérison et de certaines
interactions.

Dans la troisième partie, sept jeunes gens prennent part au rite d'initiation préparé
au début du film.

116



Bedamini — Papua Neu Guinea
Bedamini — Papouasie-Nouvelle Guinée

Grâce à un tournage très soigné, le film présente des qualités esthétiques
exceptionnelles et son rythme à la fois lent et fluide laisse libre cours aux réflexions
et aux questions.

SÖRUM Arve
1976. The Bedamini: Process ofSocial Organisation Among a New GuineaPeople.

Oslo: University of Oslo.
1980. «In Search of the Lost Soul: Bedamini Spirit Seance and Curing Rites».

Oceania (Sydney) 50/4, p. 273-296.

Review:

SCHIEFELIN L. Edwards B. Bambi SCHIEFELIN
1974. «Tidikawa and Friends». AA (Washington) 76, p. 710-714.

117



To Find the Baruya Story

Allison Jablonko — Marek Jablonko — Stephen Olsson 1982 (1969)

64'
370 m

16 mm
C

0/E;e
L

SGLF626

Camera: Marek Jablonko (New Guinea), Jérôme Blumberg (Paris). Sound: Allison
Jablonko (New Guinea), Stephen Olsson (Paris). Associate producers: Marek
Jablonko, Scott Andrews. Associate editor: Scott Andrews. Production and
direction: Allison Jablonko, Stephen Olsson. A Production of: Cultural
Educational Media. Written and edited by: Stephen Olsson. Baruya translations:
Komunaiev Nunguye, Javine Borima. Acknowledgments: Maurice Godelier,
Robert Elfstrom, Pierre Lemonier et al., C.N.R.S. Audio Visuel Paris, Film Arts
Foundation, Wenner Gren Foundation.

1969 hielten sich Allison und Marek Jablonko während kurzer Zeit bei Maurice
Godelier in Papua Neuguinea auf. Sie waren so fasziniert von der Vielschichtigkeit
seiner Feldforschung, dass sie ihn bei der Arbeit filmten. 1981 entschloss sich
Stephen Olsson, das Material weiter zu verarbeiten, um es einem breiten Publikum
zugänglich zu machen. Er edierte vier Filme (vgl. S. 120, HerName came onArrows).

In To Find the Baruya Story wurden die alten Aufnahmen durch neue, in Paris
aufgenommene Interviews mit Maurice Godelier ergänzt. Godelier gibt Auskunft
überseineForschungsmethode, sein Verhältnis zu den Baruyaund neue Erkennmisse.
Sein Hauptinteresse hat ökonomischen Fragestellungen wie z. B. der
landwirtschaftlichen Produktion und dem Salzhandel gegolten. Er wird in vielen Szenen beim
Ausmessen von Feldern, beim Abwiegen von Süsskartoffeln und Salzbarren und
beim Einholen diesbezüglicher Informationen gezeigt.

Godelier begibt sich auch in heikle Situationen. Er besucht eine den Männern
verbotene Menstruationshütte und bricht dadurch ein Tabu. Als er einige Männer
überredet, mit nicht mehr gebräuchlichen Steinäxten Bäume zu fällen, um deren
Effizienz mit der von Metalläxten zu vergleichen, entstehen Missstimmigkeiten. Ein
Teil des Filmes ist neuen Entwicklungen gewidmet wie dem Einfluss von Missionaren

und dem Staat, der die Baruya als Lohnarbeiterinnen anstellt. Szenen, die einige
ältere Männerbei ihrem ersten Besuch in der Stadtzeigen, stehen für die fortschreitende
Konfrontation mit der Moderne. Godelier hofft den Baruya ein Ratgeber sein zu
können im Hinblick aufdie kommenden Veränderungen. Doch auch er ist Teil dieser
neuen Welt, was sich in einzelnen Bildern sehr deutlich abzeichnet.

En 1969, Alison et Marek Jablonko séjournèrent brièvement auprès de Godelier en
Papouasie-Nouvelle-Guinée. Ils furent tellement fascinés par l'étendue et la diversité
de ses enquêtes sur le terrain qu 'ils le filmèrent au travail. En 1981, Stephen Olsson
décida de reprendre et de développer le matériel en question pour le mettre à la
disposition d'un public élargi. Il édita quatre films (cf. p. 120, Fier Name Came on
Arrows). Dans To Find theBaruya Story, lesanciennes prises de vues ontété complétées

118



Baruya — Papua Neuguinea/Wiaveu
Baruya — Papouasie-Nouvelle Guinée/Wiaveu

parde nouveaux entretiens réalisés avec GodelieràParis. Il y donnedes renseignements
sur ses méthodes d'enquête, sur ses relations avec les Baruya et sur de nouvelles
pistes de recherche. Son intérêt se concentre principalement sur les questions d'ordre
économique, telles que la production agricole et le commerce du sel. Plusieurs scènes
le présentent en train de mesurer des champs, de peser des patates douces et des barres
de sel ou de prendre des notes au sujet de ces diverses activités.

Godelier s'expose également à des situations délicates. Ainsi enfreint-il un interdit
en visitant une cabane de menstruation interdite aux hommes. Des dissonnances
apparaissent lorsqu'il persuade quelques hommes d'abattre des arbres au moyen de
haches de pierre hors d'usage afin de pouvoir comparer leurefficacité par rapportaux
haches en acier.

Une partie du film est consacrée aux situations nouvelles engendrées par la
présence de missionnaires et l'action de l'Etat qui engage les Baruya en tant que
salariés. Des scènes présentant quelques hommes âgés au cours de leur première
visite en ville font état de leur confrontation progressive avec le modernisme.
Godelier espérait pouvoir être un conseiller des Baruya en vue des changements à

venir. Cependant, comme le montrent bien certaines images du film, il fait lui-même
partie de ce nouveau monde.

JABLONKO Allison, Marek JABLONKO and Stephen OLSSON
1981. «A Film Project on the Baruya People ofPapua New Guinea», in: BOOGART

Nico and Henk W.E.R. KETELAAR (eds.), Methodology in Anthropological
Filmmaking, Papers of the IUAS-Intercongress Amsterdam 1981, p. 121-125.
Göttingen: Herodot.

Review:

ASCH Timothy
1983. «Her Name came on Arrows». AA (Washington) 85, p. 752-753.

119



Her Name came on Arrows. A Kinship Interview with the Baruya
of New Guinea

Allison Jablonko — Marek Jablonko — Stephen Olsson 1982 (1969)

28' 16 mm O/e SGLF627
300 C L

Film by: Allison Jablonko, Marek Jablonko, Stephen Olsson.

Her Name came on Arrows ist einer von vier Filmen über Maurice Godeliers
Feldforschung bei den Baruya auf Neuguinea (vgl. S. 118, To Find the Baruya Story).

Godelier wird mit vier Männern und einer Frau in seinem europäisch eingerichteten

Haus gezeigt Dabei handelt es sich um eine rekonstruierte Szene. Er stellt
ihnen, ähnlich wie er es am Anfang seiner Feldforschung zu tun pflegt, typisch
ethnologische Fragen über ihre Genealogien, Heiratsregeln, den Schwesterntausch
und die Verwandtschaftsterminologie. Dies illustriert, wie Godelier methodisch
vorging, um ein Gerüst zu errichten, auf Grund dessen er die Kultur der Baruya
verstehen lernte. Im Laufe der Diskussion entstehen unerwartet neue Fragestellungen
und geben dem Ablauf eine gewisse Dynamik.

Indem Godelier sich vor die Kamera stellt, bietet er uns die Gelegenheit, seine
Arbeitsweise zu beobachten. Durch dieses Dokument erfährt man mehr über die
Feldforschung und die Ethnologieals durch manchen didaktischen Dokumentarfilm.

Her Name Came on Arrows est un des quatres films de l'enquête sur le terrain de
Maurice Godelier auprès des Baruya en Nouvelle-Guinée (cf. p. 118, To Find the
Baruya Story).

Maurice Godelier est présenté dans sa maison de style européen en compagnie de

quatre hommes et d'une femme. Il s'agit d'une scène reconstruite. Comme à son
habitude au début d'une enquête sur le terrain, il leur pose des questions ethnologiques

ayant trait à leur généalogie, à leurs règles de mariage, à l'échange des soeurs
et à leur terminologie de parenté. Ainsi apparaît clairement la manière dont Godelier
procède pour construire son interprétation de la culture des Baruya. Au cours de la
discussion, de nouvelles questions sont soulevées d'une façon inattendue, ce qui
apporte au déroulement un certain dynamisme.

Acceptant de se mettre en scène sur son terrain et de livrer par là des informations
assez fines sur sa façon de travailler et d'interagir, Godelier nous offre un bon
exemple d'enquête ethnologique «à l'ancienne». Mais il y a peut-être plus à

apprendre sur l'ethnologie en découvrant un document présentant la pratique d'un
ethnologue sur le terrain qu'en visionnant une série de documentaires à prétention
didactiques.

120



Baruya — Papua Neuguinea/Wiaveu
Baruya — Papouasie-Nouvelle-Guinée/Wiaveu

JABLONKO Allison, Marek JABLONKO and Stephen OLSSON
1981. «A Film Project on the Baruya People of Papua New Guinea», in: BOOGART

Nico C.R. and W.E.R. Henk KETELAAR (ed.), Methodology in Anthropological
Filmmaking, Papers of the IUAS-Intercongress Amsterdam 1981, p. 21-125.
Göttingen: Herodot.

Review:

ASCH Timothy
1983. «Her Name came on Arrows». A4 (Washington) 85, p. 752-753.

121



Tighten the Drums. Self-Decoration among the Enga

Chris Owen 1975

58'
610 m

16 mm
C

0/E;e
L

SGLF581

Direction/photography/editing: Chris Owen. Sound recording: Frederic Duvelle.
Advisor: Kundapen Talgaya. Narrator: Johnbi Tokume. Production: The Institute
of Papua New Guinea Studies.

Die im Hochland von Papua Neuguinea lebenden Enga sind grosse Künstler im
Bemalen und Schmücken ihrer Körper und Gesichter. Sie haben daraus eine eigene
«visuelle Sprache» entwickelt. Die verschiedenen Zeichnungen und Muster, derer
sie sich bedienen, vermitteln unterschiedliche Botschaften.

Die Enga verschönern sich zu allen wichtigen Anlässen wie Jugendinitiationen,
Heiraten, Schwangerschaften, Beerdigungen und Festen wie dem Tee-Schweine-
tauschfest. Sie benutzen Kohle und Erdfarben, aber auch neue Kunstfarben zum
Bemalen, Baumöl und Schweinefett zum Fixieren der Malereien und ihrer Haare
sowie Muscheln und Federn, um sich zu schmücken.

Chris Owen hat die Kreativität und die Fantasie, die sie dabei entfalten, in vielen
Nahaufnahmen eingefangen. Die langen Einstellungen lassen Zeit, die angewandte
Technik zu bewundern. Den abschliessenden Höhepunktbildet ein Fest, bei dem eine

grosse Anzahl geschmückter Männer mit Trommeln einen Zeremonienplatz betritt.
Ausser einigen kurzen Einfügungen werden keine ethnographischen Angaben

gemacht. Der Film lebt von der Ausdruckskraft und Farbenpracht seiner Bilder.

Les Enga, qui habitent le Haut-Plateau de la Papouasie-Nouvelle Guinée, sont de
grands artistes dans la coloration et la décoration de leurs corps et de leurs visages.
Ils ont développé dans ce domaine un véritable «langage visuel». Les divers dessins
et modèles dont ils se servent transmettent des messages bien précis.

Les Enga s'embellissent pour tous les événement importants, initiations juvéniles,
mariages, grossesses, funérailles et fêtes comme l'échange des porcs tee. Pour se

peindre le corps, ils utilisent du charbon et des couleurs minérales, mais également
de nouvelles couleurs synthétiques. De l'huile tirée d'arbres et du saindoux servent
à fixer les couleurs et les cheveux, tandis qu'ils se décorent avec des coquillages et
des plumes.

Chris Owen a capté dans beaucoup de prises de vues rapprochées toute la créativité
et la fantaisie dont ils font preuve dans cette activité. Les séquences prolongées
permettent d'admirer la technique adoptée. Le point culminant consiste en une fête
au cours de laquelle un grand nombre d'hommes décorés prennent place avec leurs
tambours sur le lieu de cérémonie.

A part quelques brèves insertions, il n'y a pas d'indications ethnographiques. Le
film vit de sa force expressive et de l'éclat de ses images.

122



Enga — Papua Neuguinea
Enga — Papouasie-Nouvelle Guinée

Review:

HAYS Terence T.
1983. «Tighten the Drums. Self Decoration among the Enga», AA (Washington) 85,

p. 224-225.

123



First Contact

Bob Connolly — Robin Anderson 1982 (1982)

52'
670 m

16 mm
C/N-B

O/E
L

SGLF633

Photography: Tony Wilson, Dennis O'Rourke. Sound: Tony Wilson. Sound
mixing: Julian Ellingworth. Editor: Stewart Yong. Narrator: Richard Oxenburgh.
Music: Ron Carpenter. Collaboration: The Leahy Family, James Lindsay Taylor,
The Highland People of Papua Neu Guinea, Chris Owens, Dennis O'Rourke, Tim
Hawden, Frank Nelson, Peter Munster, Prof. Andrew Strathern, Magdalena Wilson,
Staffof the Australian National Library and Archives. Made with the assistance of:
Quantas/Talair Bird of Paradise. Made in association with: The Institute of Papua
New Guinea Studies. Associate producer: Dick Smith. Produced and directed by:
Bob Connolly, Robin Anderson. Arundel Productions.

Auf der Suche nach Gold stiessen die drei Brüder Leahy in den 30er Jahren erstmals
auf Bewohner des Hochlandes Papua Neuguineas. Mit der mitgeführten Kamera
fingen sie die Reaktionen der Neuguinenser auf ihnen unbekannte Dinge (Plattenspieler,

Flugzeuge, Gewehre) ein.
In den 80er Jahren folgten Connolly und Anderson den Spuren der ersten

Goldsucher und filmten die sich erinnernden Neuguinenser bei der Erzählung der
damaligen Erlebnisse. Die einmaligen schwarz-weiss Stummfilmaufnahmen der
Gebrüder Leahy werden den heutigen Aussagen der Betroffenen gegenübergestellt
und kommentiert. «Am Anfang hatten wir alle Sachen in der Hand - die Kämpfe, die
Hochzeiten, die Zeremonien. Als die Weissen kamen, war es damit zu Ende».

First Contact beeindruckt durch die Vielzahl der vorgestellten Dokumente. Die
Gegenüberstellung von Vergangenheit und Gegenwart zeigt die Missverständnisse,
den Wandel und die Akkulturation, die mit der ersten Begegnung der Neuguinenser
mit Weissen einsetzten.

Dans les années 30, au cours de leur recherche d'or, les trois frères Leahy rencontrèrent

pour la première fois des habitants du massif Papua en Nouvelle-Guinée. La
caméra qu'ils avaient avec eux leur permit de fixer les réactions des habitants à la vue
d'objets qui leur étaient inconnus (tourne-disque, avions, fusils). Dans les années 80,
Connoly et Anderson reprennent les traces des premiers chercheurs d'or et filment
les habitants de la Nouvelle-Guinée qui ont encore en mémoire les événements
d'alors et qui racontent ce qu'ils en ont retenu. Les prises de vue en noir et blanc
réalisées par les frères Leahy furent confrontées aux déclarations actuelles des

populations concernées. «Au début nous tenions en main toutes les activités - les
combats, les mariages, les cérémonies. L'arrivée des Blancs a mis fin à tout cela».

First Contact impressionne par la richesse des documents qu'il propose. La
comparaison entre passé et présent fait ressortir l'évolution, l'acculturation, les

124



Highlanders — Papua Neuguinea
Highlanders — Papouasie-Nouvelle-Guinée

malentendus qui naquirent des premiers contacts entre les habitants de la Nouvelle-
Guinée et les Blancs.

CONNOLLY Bob
1984. «First Contact», in: FRIEDRICH Magarete (Hrsg.), Die Fremden sehen.

Ethnologie und Film. S. 133-143. München: Trickster.

125



Joe Leahy's Neighbours

Bob Conolly — Robin Anderson 1988

90' U-Matic 0/E;e SGLF661
C

Photography: Bob Conolly. Sound: Robin Anderson. Sound editing: Ray Thomas.
Sound mixing: Annie Cocksedge. Additional editing: Chris Cordeaux. Editing
assistant: Janina Urbanski, Temboka Translator: Ganiga Tomas Tain. Assistance:
Australian Film Commission, Australian Broadcasting Corporation, Australian
International Development Assistance Bureau, Channel Four Television U.K.,
Institute of Papua New Guinea Studies. Acknowledgment: Ali Gillies, Anne Marie
O'Keeffe, Talaib and Adrian Nisbet, Quantas, Australian Film TV and Radio School,
Glen Eildon, Michael Moore. Associate producer: Chris Owen. Fellowship
producer: Tom Haydon. Production and direction: Bob Conolly and Robin
Anderson. Copyright: Arundel Productions.

Joe Leahy istder Sohn des Australiers Michael Leahy, den dieser miteinem Mädchen
aus dem Hochland Neuguineas zeugte. Michael Leahy und seine Brüder waren in den
dreissiger Jahren nach Neuguinea gereist, um Gold zu suchen (vgl. S. 124, First
Contact).

Joe Leahy lebt heute in westlichem Luxus mit Villa und Mercedes unter seinen
wesentlich ärmeren Nachbarn, den Ganiga. Mit Hilfe zweier älterer Männer, Tumul
und Popina Mai, die ihm Teile des C/a/i-Landes ihres jeweiligen Clans verkauften,
ist Joe zum reichen Kaffeeplantagenbesitzer geworden. Er ist ein gerissener
Geschäftsmann, der die Tricks des westlichen Geschäftemachens kennt und gegen die
Ganiga anwendet. Doch verbinden ihn auch emotionale Bande mit ihnen, was ihn
manchmal in Konflikte zu bringen scheint

Die Ganiga sind gespalten in ihrem Verhalten Leahy gegenüber. Joseph Madang
hat sehr negative Gefühle, denn er findet, dass sich dieser auf Kosten der Ganiga
bereichert hat und sie nun an seinem Reichtum teilhaben lassen müsste. Um das
verlorene Land zurückkaufen zu können, sammelt er Geld bei Verwandten und
Bekannten. Die älteren Männer wie Tumul und Popina Mai sind enttäuscht von Joes
leeren Versprechungen, doch überwiegt bei ihnen die Hoffnung auf eventuell noch
eintreffende Vorteile.

Es entstehen handfeste Konflikte zwischen den Anhängern und Kritikern Leahys.
Paradoxerweise ist er es immer, der die S treitereien dank seiner Eloquenz schlichtet,
vor allem aber seines Geldes wegen.

Das Filmteam lebte 18 Monate bei den Ganiga. Sie hatten sich eine Gras- und
Strohhütte am Rande von Joes Plantage, im «Niemandsland» zwischen Joe und den

Ganiga errichtet. Diese Position spiegelt sich im Stil des Filmes wieder. Es wird
eingehend über die Konflikte berichtet, die durch den kulturellen Wandel entstehen,
aber nie für die eine oder die andere Seite Partei ergriffen.

126



Ganiga — Papua Neuguinea
Ganiga — Papouasie-Nouvelle-Guinée

Joe Leahy est le fils de l'Australien Michel Leahy et d'une jeune femme du Haut-
Plateau de la Nouvelle Guinée. Michel Leahy et son frère avaient entrepris dans les
années trente un voyage en Nouvelle Guinée pour y chercher de l'or (cf. p. 124, First
Contact).

Joe Leahy vit actuellement dans le luxe, avec villa et mercedes, au milieu de
voisins bien plus pauvres, les Ganiga. Aidé de deux hommes d'un certain âge, Tumul
et Popina Mai, qui lui vendirent des parcelles de terrain appartenant à leurs clans, Joe
est devenu un riche propriétaire de plantations de café. Il est très habile commerçant,
connaît les astuces propres aux Occidentaux dans les affaires et les applique à l'égard
des Ganiga. Des attaches sentimentales le lient également à eux, qui semblent parfois
provoquer des conflits.

Les Ganiga sont divisés dans leur attitude à l'égard de Leahy. Joseph Madang a des
sentiments très négatifs car il considère que celui-ci s'est enrichi aux dépens des

Ganiga, de sorte que ceux-ci devraient avoir part à sa richesse. Afin de pouvoir
racheter le terrain perdu, il collecte de l'argent auprès de parents et connaissances.
Les personnes âgées telles que Tumul et Popina Mai sont très déçues des vaines

promesses de Joe. L'espoir prédomine cependant de pouvoir tirer éventuellement
encore des avantages de la situation.

Des conflits au cours desquels on en vient aux mains ont lieu entre partisans et
détracteurs de Leahy. Fait paradoxal, c'est toujours lui qui, grâce à son éloquence et
à son argent, parvient à réconcilier les groupes opposés.

L'équipe des cinéastes a vécu pendant 18 mois auprès des Ganiga. Elle s'était
construit une cabane en herbe et paille sur une terre perdue entre la plantation de Joe
et les terres des Ganiga. Cette situation se reflète sur le style du film. Les conflits dus
à l'évolution culturelle sont expliqués en détail sans cependant que les auteurs
prennent position pour l'une ou l'autre partie en jeu.

127



Pflanzer und Künstler - Führende Männer bei den Kwoma in
Papua-Neuguinea
Christian Kaufmann — Anne-Marie Kaufmann-Heinimann 1972/1973

42 16 mm O/D SGLF629
455 m C L

Bearbeitung: Institut für den Wissenschaftlichen Film (IWF), Göttingen, D.
Kleindienst-Andrée, M.A.E. Fischer. Unterstützung: Schweizerischer
Nationalfonds.

«An Ausschnitten aus dem Tätigkeitsfeld insbesondere eines führenden Mannes,
Yessomari, wird gezeigt, wie eng im täglichen Leben einer Pflanzerkultur
verschiedene Bereiche ineinander verschlungen sind. Der Film folgt im wesentlichen

dem Pflanzungszyklus vom Roden (Gemeinschaftsarbeit der Frauen und
anderer zur näheren Umgebung des Pflanzers gehörender Männer) und Abbrennen
überdas Graben der Setzlöcher in Gemeinschaftsarbeit einer grossen Männergruppe,
das Pflanzen von Yams, das Hochbinden der Ranken und das Hegen als den drei
spezifischen Tätigkeiten des Pflanzers bis zum Ernten. Dazwischen werden beispielhaft

Einblicke vermittelt in andere Aufgabenbereiche von Männern, so in das
Schnitzen einer Männerhausverzierung, in das Zubereiten einer Pandanusspeise, in
die Sagogewinnung, in das Töpfern und Verzieren eines Zeremonialgefässes sowie
in das Bemalen einer in Kerbschnitt verzierten Schildfläche. Ein kurzes Verweilen
bei einem Erntefest, an dem auf dem Platz vor dem Männerhaus auch Frauen mit
Tanzschilden aus verzierten Netztaschen teilnehmen, beschliesst den Film» (Kaufmann

1983: 3).

«Le champ d'activité d'un homme influent est présenté par des séquences couvrant
surtout la vie de Yessomari Celles-ci montrent de quelle façon ces différentes
activités sont étroitement interdépendantes dans la vie quotidienne d'une société de
cultivateurs. Le film suit essentiellement le cycle de la culture des ignames. Il aborde
le défrichement (travail collectif du cultivateur, de ses femmes et de quelques
hommes appartenant à son groupe résidentiel), le brûlage, le creusage de trous
(travail exécuté par un groupe d'hommes assez nombreux). Il montre également les
procédés de plantation des ignames, la façon d'attacher les vrilles de celles-ci et de
les soigner, illustrant ainsi les trois activités spécifiques du planteur avant la récolte.
Entre ces étapes de travail sont introduites à titre d'exemples des séquences
présentant des hommes influents en train d'exécuter d'autres tâches, comme par
exemple sculpter un poteau décoratifpour la maison des hommes, préparer une soupe
au pandanus, extraire par lavage l'amidon contenu dans la moelle du sagoutier,
manufacturer et décorer dans l'argile une poterie cérémonielle et enfin peindre la
surface d'un bouclier décoré à l'encoche. Le film se termine par quelques brèves
images prises lors d'une fête célébrée à l'occasion de la récolte des ignames. Sur la
place, devant la maison des hommes, les femmes participent également à la

128



Kwoma — Papua Neuguinea
Kwoma — Papouasie-Nouvelle-Guinée

cérémonie en portant des sacoches de danse tendues au moyen d'une baguette de
rotin» (Kaufmann et Kaufmann 1983: 4).

KAUFMANN Christian und Anne KAUFMANN-HEINIMANN
1983. «Pflanzer und Künstler - Führende Männer bei den Kwoma in Papua-

Neuguinea». Publ. Wiss. Film Sektion Ethnol. (Göttingen), Ser. 13, Nr. 25/D 1479
IWF.

129


	Katalog = Catalogue

