Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 15 (1991)

Artikel: Le feed-back dans I'anthropologie visuelle : entretien avec Jean Rouch
Autor: Garlinskis, Majan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007583

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Majan Garlinski

Le feed-back dans ’anthropologie visuelle: entretien
avec Jean Rouch

Pendant le festival du film de Locarno, lorsque la nuit est tombée, un jeu visuel trés
particulier a lieu sur la Piazza Grande. A partir d’un point fixe, un opérateur muni
d’une caméra vidéo suit un projecteur qui balaie lentement le public et s’arréte de
temps en temps sur un groupe ou sur des individus isolés. Ces prises de vue sont
projetées simultanément sur une partie de 1’écran et quelques spectateurs deviennent
eux-mémes acteurs I’espace d’un instant. Grace au feed-back provoqué par le jeu de
la caméra et de 1’écran, un jeu spontané d’influences réciproques se développe
parfois entre acteur, opérateur et public.

Un homme d’environ soixante-dix ans en costume bleu marine apparait de profil
sur I’écran qu’il est en train de fixer, tourne aussitot la téte vers la caméra - nous,
spectateurs, le voyons de face sur I’écran -, cligne d’un oeil en souriant légeérement
en direction de 1’opérateur et regarde finalement de nouveau 1’écran.

J’ai décrit ici la réaction de I’ethnologue-cinéaste frangais Jean Rouch' face a une
technique de prise de vue vidéo qui simultanément enregistre et projette les images
qu’elle prend. Cet exemple illustre une forme extréme de feed-back.

Dans le domaine du film ethnographique, Jean Rouch désigne cette technique
comme un «contre-don audio-visuel» qui méne finalement a 1’«anthropologie
partagée». Il attribue son invention au cinéaste documentaire américain Robert
Flaherty, qui ’utilisa lors du tournage du film Nanook of the North (1922). C’est
cependant Rouch lui-méme qui, dés les années cinquante, développa cette notion a
travers sa propre pratique du film ethnographique.

Le festival de Locarno 1990 fut pour moi une occasion d’obtenir un long entretien
avec Jean Rouch sur le théme du feed-back et de I’anthropologie partagée.

M.G.: Dans votre article intitulé La caméra et les hommes (Rouch 1979), vous avez
écrit que «demain sera le temps de la vidéo et de la restitution instantanée de I’'image
enregistrée». Que pensez-vous aujourd’hui de la technique du feed-back et de la
notion d’anthropologie partagée?

J.R.: A mon avis, la caméra vidéo a aujourd’hui plusieurs inconvénients majeurs.
D’une part, la qualité du viseur est vraiment mauvaise et on n’a pas I’image obtenue
avec une caméra 16mm. De plus, le feed-back, qui est un élément trés important, est
malheureusement presque impossible a réaliser puisque la reprojection immédiate
fait perdre 10% de la qualité de I’image. Actuellement, il est nécessaire de faire un
repiquage sur une bonne pellicule. Sion veut conserver I’image, cela coiite trés cher.
Sinon, elle s’efface d’elle-mé&me aprés plusieurs visions. D’autre part, pour le

! Jean Rouch est né a Paris le 31 mai 1917.11 tourne des films ethnologiques depuis 1947.11
anotamment exploré certains domaines de1’ethnographie ouest-africaine, au Niger, en Cote
d’Or, etc. Il est aujourd’hui directeur de la cinémathéque frangaise a Paris. Son dernier film,
a paraitre en 1990, s’intitule Liberté, égalité, fraternité, progreés et puis aprés?

Ethnologica Helvetica 15, 1991: 271-277 271



moment, I’image vidéo est a peu prés garantie pour quatre ans, en faisant attention.
C’est le drame de notre époque. En France, on aura a 1a fin du si¢cle toutes les images
d’actualité depuis 1895 jusqu’a 1970 et rien entre 1970 et 1990.

Et finalement, I’inconvénient majeur provient selon moi du fait qu’un film se
monte par la fin. Je commence par la derniére image et je remonte le fil. Comme en
poésie, ol c’est le dernier mot qui compte, la demiére image compte plus que la
premi¢re. Une histoire, ¢a se raconte par la fin, ce qu’on ne peut pas faire aujourd’hui
en vidéo.

M.G.: Mais pour vous, le feed-back, qu’est-ce que c’est, par exemple lorsque vous
travaillez en Afrique?

J.R.: Le feed-back est une pratique essentielle qui consiste a montrer a des gens le
regard qu’on a porté sur eux. Je le réalise en amenant un projecteur et un groupe
électrogene. Ce n’est pas trés compliqué et cela se voit bien. En Afrique, j’ai fait du
feed-back sur grand écran et pas sur timbre-poste.

M.G.: Etes-vous seulement intéressé a redonner aux gens lesimages que vous avez
prises ou est-ce que vous travaillez ensuite avec eux sur les images?

J.R.: Je travaille sur ces images, je rassemble notamment de 1’information a leur
sujet. La premiere étape consiste A montrer un film environ un an aprés dans le village
ou il a été tourné, afin que les intéressés puissent le voir. Ensuite, il s’agit de travailler
avec eux surdes éléments compliqués a propos desquels I’information est insuffisante.
Pour un rituel, par exemple, on prend 1’appareil, on s’arréte, on va en arriére, cela se
fait trés facilement.

M.G.: Alors vous I'utilisez pour I’analyse de votre sujet?

J.R.: Oui, pour I’analyse du sujet. Si c’est trop compliqué, je fais venir les gens a
Paris. On a beaucoup travaillé sur les Dogons? de cette mani¢re-1a avec Germaine
Dieterlen?. J’ai travaillé de la méme fagon avec des gens du Niger. Voila a mon avis
la différence fondamentale entre I’anthropologie visuelle et 1’anthropologie. J’ai
découvertcecien 1954, apreés avoir tourné un film intitulé Bataille sur le grand fleuve,
qui traitait de la chasse a I’hippopotame au harpon. J’ai tourné ce film en 1951 dans
un village du Niger dans lequel je venais régulierement depuis dix ans et ot les gens
me connaissaient comme ingénieur des travaux publics. Je suis parti faire la guerre
et je suis revenu en tant qu’ethnographe, et non plus comme ingénieur. J’avais donc
un carnet, je prenais des notes, je faisais de la photographie. La caméra, ils ne savaient
pas ce que c’était. Tout cela leur semblait un peu bizarre. Pour eux, j’étais un ancien
combattant, donc quelqu’un d’un peu fou.

Ils ne comprenaient pas quel était mon métier. Et un jour, je leur ai montré ce film.
J’avais déja envoyé des livres qui décrivaient leur vie mais ils ne pouvaient pas les
lire. Tout a coup, avec un film, méme s’ils n’avaient jamais vu de cinéma, ils ont
compris instantanément, et pour la premiére fois ils m’ont critiqué.

M.G.: Est-ce qu’ils vous ont critiqué sur le plan cinématographique, sur le
montage?

J.R.: Non, ce n’était pas sur le montage mais sur les erreurs commises, par exemple

2 Agriculteurs du Mali, les Dogons ont élaboré une cosmogonie extrémement complexe.

? Ethnologue frangaise née en 1903 qui effectua de trés nombreux séjours en Afrique, au Mali
principalement. Jean Rouch réalisa avec elle une série de films sur les cérémonies des
Dogons.

272



dans I’utilisation de 1a musique additionnelle. Je leur ai dit que c’était de 1a musique
pour encourager les chasseurs. IIs m’ont répondu que si I’hippopotame entendait de
la musique, il s’enfuirait.

Découvrir ces choses-1a fut trés important pour moi, et déclencha tous les autres
films que j’ai faits apres. En voyant ce film, Damouré Zika, le jeune pécheur qui joue
avec un hippopotame dans Bataille sur le grand fleuve m’a dit: «on vatourner un film
au Ghana». L’expérience a par conséquent déclenché tout de suite une série
d’événements qui ont par exemple entrainé le tournage de Jaguar (1967%) avec une
équipe de gens complices de cette chose extraordinaire qu’est le cinéma, qui nous
permettait d’étre a la fois nous-mémes et quelqu’un d’autre. C’est ainsi que j’ai
tourné Les maitres fous (1954). Damouré s’est occupé du son dans ces deux films.

A mon avis, le film est un outil fantastique, la seule mani¢re de partager
1’anthropologie, c’est-a-dire de travailler complétement avec des gens, et ¢a va de
plus en plus loin.

M.G.: Cela veut-il dire par exemple que vous avez développé le script de Jaguar
avec les gens?

J.R.: Non, je n’ai jamais eu de script.

M.G.: Mais les idées, vous les avez développées avec les gens?

J.R.: Avec les gens, oui. On inventait le scénario sans savoir ce qu’il en était. Je n’ai
jamais écrit de scénario ou de dialogues pour aucun de mes films, méme le plus récent
que je suis en train de finir. Ils sont tous improvisés.

M.G.: Et qu’avez-vous ressenti lorsque vous avez montré ces films aux gens du
village?

J.R.: C’é1ait une expérience extraordinaire puisque 90% des villageois n’avaient
jamais vu de cinéma. Nous avions un appareil de projection 16mm ordinaire et un
groupe électrogeéne. On a tendu un drap sur un mur et ¢’est tout. Les gens se sont mis
en cercle autour de 1’appareil de projection. Comme une lampe s’allumait, ils ont
pensé que c’était 1a o quelque chose allait se passer mais ils ne savaient pas quoi.
On a attendu que la nuit tombe et lorsqu’elle est venue, ils étaient tous en rond et
Damouré a dit: «Non, non, c’est 1a ... 1a!» Alors ils se sont retournés, le silence s’est
fait et au bout de vingt secondes, ils se sont mis a tout reconnaitre, a nommer les gens
qui apparaissaient sur I’écran, a crier, a rentrer pleinement dans cette image qui était
la leur, en couleur. Il n’y avait pas de problémes sonores mais comme trois ans
séparaient la prise de vues et le feed-back, beaucoup de ceux qui apparaissaient dans
le film étaient morts. Alors tous les gens se sont mis a pleurer et j’ai eu tout d’un coup
trés peur. Je me souvenais des premieres réactions qui avaient ét€ signalées il y a trés
longtemps par les premiers anthropologues anglais a propos de I’image qui est une
partie de la personne et des voleurs d’image.

M.G.: Pensez-vous que ce soit vrai?

J.R.:J'y ai pensé d’autant plus que I’image était animée, en couleur et sonore, ¢’ est-
a-dire terriblement vivante et parlante. Alors on n’a plus entendu le son et j’ai été
forcé de reprojeter le film cinq ou six fois. A partir de la cinquieéme fois, ils ont
regardé, écouté: I’émotion était passée. Je fus d’autant plus sensible a leur réaction
que j’avais fait ma theése sur eux, sur lesreligions, les possessions, et je vous ai ditque
je n’avais eu aucun écho. Et 1a, ¢’était un truc direct ...

4 Le tournage de ce film a commencé en 1954.

273



M.G.: Est-ce qu’il n’y a pas eu de remarque dans le genre: «Joli mais nous n’avons
pas besoin d’un film pour voir ce qu’on peut expérimenter ici tous les jours»?

J.R.:Pasdutout parce que pour ce film (Bataille sur le grandfleuve),’ avais partagé
avec eux une aventure qui avait duré quatre ou cinq mois. J'avais été en pirogue,
c¢’était dangereux, il fallait Etre jeune et fou pour le faire. Donc c’était une aventure
que j’avais partagée avec ces hommes. D’autre part, pour répondre a votre question,
les femmes n’avaient jamais vu ¢a, car elles ne peuvent pas aller a la chasse. Des
chasseurs m’ont donc remercié d’avoir montré ce film a leurs femmes. Elles voyaient
ainsi ce qu’était la chasse a 1’hippopotame, et réalisaient que ce n’était pas de la
blague. Les chasseurs disaient: «les femmes pensent qu’on fait ¢a pour aller courir
les femmes des iles voisines», ce qui était vrai, d’ailleurs. Donc c’était en méme
temps la découverte d’une activité trés importante, et ce film est devenu un classique
pour eux, aujourd’hui, pour les gosses. Il passe a la télévision du Niger six fois par
an et les postes de télévision sont arrivés jusque dans les villages.

M.G.: Audébutdel’entretien, vous avez parlé des aspects négatifs de la vidéo, mais
avec cette technique, les femmes auraient pu voir ce qu’est une chasse a la fin du
tournage et avant le pré-montage, il ne leur aurait pas fallu attendre jusqu’au moment
ot le film serait monté. De plus, leurs commentaires en visionnant les rushes auraient
pudonnerune dimension supplémentaire au film. Etenfin, en faisantde I’ethnographie
avec la vidéo, on partage dés le commencement les images qu’on a prises avec les
gens qui travaillent avec nous, ce qui me semble constituer un aspect trés important ...

J.R.: Dans cette aventure, 1’inconvénient du feed-back immédiat c’est qu’il
représente la relecture d’un brouillon; dans le langage du film, c’est un stock shot qui
n’est pas élaboré, et qui risque de couper I’inspiration de celui qui fait le film et qui
découvre. Je pense donc qu’en partageant trop tot I’ histoire qu’on raconte avec ceux
qu’on a filmés, on risque de perdre la magie provenant de la construction de la
narration. J’ai donc renoncé trés vite 2 montrer les rushes aux acteurs, aux gens avec
lesquels je travaillais.

M.G.: Pourquoi?

J.R.: Parce qu’ils cabotinaient, ils devenaient de faux acteurs, ils perdaient leur
naturel, ils se montraient treés différents. S’ils se voient quand un film est prémonté,
le probléme ne se pose plus. On n’a pas affaire a des acteurs, on a affaire a une
situation beaucoup plus difficile. Ma régle essentielle est de prendre tous les risques:
si ¢’estraté, je ne recommence en principe pas, ¢’est toujours le take one, la premiere
prise qui est la bonne. Je crois qu’avec le feed-back immédiat, il vous manquera la
distanciation nécessaire pour arriver araconter une histoire avec des images différentes.
C’est ce que je pense maintenant mais je n’ai pas du tout de théorie a ce sujet.

M.G.: Pour en revenir a I’ethnographie partagée, n’est-ce pas une contradiction de
ne pas montrer directement aux gens ce qu’on a filmé et de leur interdire de dire le
cas échéant: «nous ne voulons pas que vous fassiez le montage de cette prise de vue»?

J.R.: Cela m’arrive tout le temps lors de la prise de vue. Les gens me le disent et
on s’arréte. J’ai eu souvent des cas de ce genre ou bien des interventions de gens me
disant: «non ce n’est pas bien» ou dans un rituel «non il ne faut pas montrer ¢a». La
rupture d’interdits prouve qu’on ne les connait pas bien. D’autre part, il faut savoir
ce qui est privé et ce qui est public. Sans doute la chose la plus difficile a faire revient
a pratiquer I’auto-censure, a savoir qu’un certain nombre de choses ne peuvent étre
montrées. Je prends un exemple trés simple, que j’ai appris avec le temps: on ne peut

274



montrer des images de transe a 1a personne qui a été filmée car ce spectacle risquerait
de déclencher en elle une transe extrémement violente.

J’ai travaillé avec un preneur de son nigérien ou malien qui utilisait le double
magnétophone. Lorsque nous avons terminé notre tournage, nous avons fait des
transcriptions, souvent avec des prétres car lalangue qu’ils utilisaient était une langue
rituelle compliquée a comprendre. Aprés chaque phrase, ons’arrétait et on faisait une
traduction pour avoir une référence immédiate. J’ai toujours posé la question: «est-
ce qu’on pourra montrer ¢a?» et les prétres me répondaient «non, il faut faire
attention, ¢a ne peut pas étre montré, en tout cas pas aux gens», etc. Donc cette
censure, je la fais continuellement au cours de mes tournages etal’écoute de 1a bande-
son.

M.G.: Vous avez aussi fait de la fiction,comme Petit d Petit (1970) ouJaguar. Pour
quelle raison vous décidez-vous a faire un «documentaire fictif» au lieu d’un
documentaire pur?

J.R.: J'ai fait des fictions lorsque le sujet ne pouvait pas étre traité normalement
comme un documentaire. Par exemple, lorsque je suis allé tourner Jaguar, une étude
sur les problemes de migration, c’était tellement compliqué, il y avait tellement
d’activités que nous avons choisi trois personnages pour jouer un role chacun. Ils
nous ont permis ainsi de montrer aussi bien le travail dans les mines d’or que d’autres
activités. Sous la forme d’une fiction, on pouvait se permettre d’aborder tous les
problémes politiques. Les séquences politiques s’intégraient dans le film a travers les
réactions des trois personnages qui jouaient leur propre role. On est resté un an pour
tourner ce film au Ghana et on n’a vu aucun rush, jamais. J’envoyais tout a Paris ou
J’avais quelqu’un qui contr6lait si les images étaient bonnes, ¢’est tout.

M.G.: Alors que représente pour vous la reconstruction par le film?

J.R.: Lareconstruction par le film est un des sujets les plus intéressants qui existent.
A partir du moment ol il y a une caméra, rien n’est impossible. Par exemple, je filme
trés souvent un danseur qui est au milieu de 1a danse. Je le suis avec un objectif 8mm,
c’est-a-dire de trés prés. Je ne pourrais jamais le faire si je n’avais pas une caméra.
Elle représente la justification du passage non pas a I’interdit, mais a «ce qui ne se
fait pas». J’appelle cela «ciné-transe», c’est a dire le fait d’étre soi-méme avec une
caméra dans un état un peu semblable a celui d’un possédé: étre «I’homme-caméra»,
celui qui voitd’une certaine maniére et qui fait des choses que normalement personne
ne fait.

M.G.: Estce que vous tombez aussi dans une certaine forme de transe ou
simplement dans un état de trés grande concentration?

J.R.: Non, la transe que j’ai évoquée releve de I’'improvisation: a partir du moment
ot I’on est son propre spectateur et ou I’on voit le film en train de naitre, on se trouve
dans un état trés particulier, notamment parce que 1’on est coupé en deux: I’oeil droit
voit ce qui se passe a travers 1’objectif de la caméra et 1’oeil gauche voit ce qui va
arriver, ce qui est off. Cet état trés particulier doit stimuler 1a mise en scéne, qui est
improvisée puisque les mouvements I’étaient lors du tournage. C’est en cela qu’il
s’agit d’une «ciné-transe»: on devient un personnage qui découvre 1’image
cinématographique au moment ou il la fabrique.

M.G.: Dans un article intitulé «our totemic ancestors and crazed masters» (Rouch
1988), que vous avez &crit sur le rituel du sigui, vous avez parlé d’une nouvelle
dimension du film ethnographique qui me semble trés intéressante ...

275



J.R.: Si vous le voulez bien, je terminerai par cette idée de feed-back. J’ai tourné
avec Germaine Dieterlen le rituel du sigui, qui a lieu tous les soixante ans. Marcel
Griaule® avait regu les premiéres informations sur ce qui s’était passé vers 1910, mais
seulement vingt ans aprés. Avec Germaine Dieterlen, nous avons suivi ce rituel
pendant sept ans, a partir de 1966. Les informations qu’avait Griaule étaient
forcément incertaines, puisqu’il n’y avait pas assisté. Personnellement, j’ai constaté
que lesrituels du sigui n’étaient pas identiques d’année en année, et qu’ils concernaient
un the¢me chaque fois différent. Nous avons eu la chance de tourner ces films. Le
premier film, je n’y comprenais rien et je ne 1’ai pas monté. J’ai commencé a
comprendre le deuxieéme. Le troisieéme je 1’ai monté. On a fait un commentaire et j’ai
provoqué le feed-back. J’ai montré le film aux Dogons eux-mémes et il a déclenché
une série d’opérations aussi dramatiques les unes que les autres. Nous avons fait de
méme pendant sept ans, les sept années du sigui. Je pensais faire un montage de tous
les rituels les uns a la suite des autres, chacun d’une durée de trois heures. J’ai aussi
voulu faire une synth&se racontant une histoire, soit un film qui durerait a peu prés
deux heures et que les gens pourraient voir plus facilement. Je suis revenu projeter
ce film il y a trois ans et on a commencé 2 travailler dessus. Lors d’une projection,
Germaine a posé une question a un vieux qui lui a répondu: «on ne peut pas vous
répondre, on verra au prochain», ce qui veut dire en 1’an 2020. Celui qui nous disait
cela savait que ni lui ni nous ne serions vivants a cette époque. Trois générations ont
déja travaillé sur ce théme: Marcel Griaule, Germaine Dieterlen et moi-méme. Donc
pour le vieillard, cela ne s’arréterait pas, il y aurait toujours des gens qui viendraient
travailler sur le terrain. Alors on a lancé le projet de voir quatre sigui pour pouvoir
tirer une conclusion. I1 fallait donc former en cinématographie deux anthropologues
plus jeunes ayant déja travaillé chez les Dogons et susceptibles d’étudier les sigu
dans trente ans. Il fallait aussi qu’ils sachent avec quels Dogons travailler sur ces
problémes. Nous avons donc 12 un feed-back trés étrange, jouant sur 240 ans. Il est
en effet impossible d’enquéter sur des problémes aussi compliqués en une seule
génération. Il faut aller plus loin, en instaurant un feed-back continuel. C’est ce que
nous avons commencé 2 faire cette année, en retournant sur le terrain avec les films
que nous avons projetés dans un village, puis dans les villages voisins. En formant
des gens pour la suite, nous avons un plan de travail de 240 ans. J’ai moi-méme
continué le travail de Griaule qui n’avait pas pu voir ce rituel. Ce n’est pas mon terrain
principal mais celui dans lequel le cinéma va jouer un réle trés trés important. Ce type
d’expérience constitue ce que j’appelle I’anthropologie partagée réelle, avec ses
références et sesrisques, dont celui que les films que nous avons tournés finissent par
servir de références aux futurs acteurs de la féte.

M.G.: Pourriez-vous me dire en conclusion quelques mots sur ce que vous pensez
de I’anthropologie visuelle?

J.R.: Il s’agit d’une réflexion trés compliquée parce qu’il faut &tre en méme temps
cinéaste, c’est-a-dire vraiment formé a la technique cinématographique, et
anthropologue, ce qui demande beaucoup d’efforts et beaucoup de temps. 11 s’agit
d’une formation trés compliquée et malheureusement, 1’école frangaise ne va pas du

5 Anthropologue frangais né en 1898 et mort en 1956. Au cours de 1’expédition Dakar-
Djibouti (1931-1933), il a observé les Dogons auxquels il a consacré par la suite I'essentiel
de ses recherches.

276



tout dans cette direction. Les anthropologues sont devenus de grands théoriciens.
L’ethnographie a pratiquement été éliminée au profitde1’ethnologie. Alorscomment
va-t-on faire la théorie d’une pratique que I’on ne connait pas?

Zusammenfassung

Jean Rouch, der franzdsische Ethno-Cineast und eigentlicher Altmeister des ethno-
graphischen Films, legt in diesem Gesprich sein Verstindnis von Feedback dar.
Auf eine Kurzformel gebracht bedeutet Feedback, dass der Filmemacher seinen
Kamera-Blick als eine audio-visuelle Gegengabe den Gefilmten vorfiihrt. Seine
filmische Interpretation ist somit offen fiir die Kritik durch die anderen. Dies umso
mehr als es sich bei der vorgefiihrten Version meistens nicht um die letztgiiltige, also
fiir die Veroffentlichung freigegebene Fassung handelt. Praxis und Theorie des
Feedback beinhalten die Unabgeschlossenheit des Diskurses. Einerseits tréigt sie zu
einem vertieften Verstindnis der mit dem Kamera-Auge betrachteten anderen bei.
Zum anderen enthiillt sich dem Filmemacher in den kritischen Stellungnahmen der
Gefilmten deren kulturelle Selbstauslegung, die zugleich ein andersartiges Licht auf
des Filmemachers Sichtweise der fremden Kultur wirft. Diese beiden Aspekte
vereinigen sich im Diskurs zwischen dem Filmemacher und den anderen.
Wihrend Rouch sich zu verschiedenen Aspekten des Feedback dussert, bezieht er
sich jeweils auf seine reichhaltigen filmisch-ethnographischen Erfahrungen, was
diesem Beitrag die Qualitit eines eigentlichen Werkstattgesprichs verleiht.

Résumé

Dans cet entretien, Jean Rouch, ethno-cinéaste frangais considéré comme un des
grands maitres du film ethnographique, parle de sa conception du feed-back.

En bref, il y a feedback lorsque le cinéaste offre en retour aux personnes qu’il a
filmées le regard qu’il a porté sur elles a travers la caméra. De cette mani¢re, son
interprétation s’ouvre sur les critiques des autres. C’est encore plus nettement le cas
lorsqu’il présente au public concerné un montage intermédiaire plutdt qu’un montage
final. Pratique et théorie du feed-back contiennent en germe une infinité de discours
potentiels. D’une part, une telle pratique apporte une meilleure compréhension de ce
qui a été filmé. D’autre part, les prises de positions critiques des personnes filmées
réveélent au cinéaste une interprétation de leur propre culture qui relativise son propre
regard. Ces deux aspects se rejoignent par la discussion entre le cinéaste et les autres.
Parlant des différents aspects du feedback, Jean Rouch se réfere a ses multipes
expériences du film ethnographique, qui donnent a cette contribution la qualité d’une
discussion d’atelier.

Bibliographie
ROUCH, Jean
1979. «La caméra et les hommes». Cahiers de I' Homme (Paris) XIX, p. 53-71.

1988. «Our totemic ancestors and crazed masters». Senri Ethnological Studies
(Osaka) 24, p. 225-238.

277






	Le feed-back dans l'anthropologie visuelle : entretien avec Jean Rouch

