
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 15 (1991)

Artikel: Drei Schweizer FilmemacherInnen zum Thema Ethnofilm

Autor: Gunten, Peter von / Faessler, Lisa / Murer, Fredi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007582

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Drei Schweizer Filmemacherinnen zum Thema Ethnofilm
Interviews mit

Peter von Gunten, Lisa Faessler und Fredi Murer

In der Ethnologie ist man oft geneigt, den Ethnofilm abzugrenzen, ihm eigene
Kriterien aufzuerlegen und verwehrt sich dabei den Blick auf eine andere
Filmgattung: den Dokumentarfilm. Die Interviews mit Peter von Gunten, Lisa Faessler
und Fredi Murer zeigen jedoch, dass sich Dokumentarfilmerinnen mit den gleichen
ethischen Fragen auseinandersetzen, wie sie von Ethnofilmerlnnen gestellt werden.
Dies führt dann oft zu stilistisch ähnlichen Filmen. Unsere Frage nach der Definition
und den Unterschieden der einzelnen Filmgenres empfanden die drei Filmautorinnen
als eine akademische Spielerei, die letztlich nur schadet. In diesem Sinne sollen die
folgenden drei Interviews - den drei Filmerinnen wurden ähnliche Fragen gestellt -
Brücken zwischen den beiden künstlich getrennten Filmgattungen schlagen.

Die Interviews mit Peter von Gunten, Lisa Faessler und Fredi Murer wurden von
Barbara Etterich und Daniel Dall'Agnolo geführt. Wir danken Peter von Gunten,
Lisa Faessler und Fredi Murer für die Zusammenarbeit.

Peter von Gunten

Ich mache dem Publikum in meinen Filmen ein Angebot: «Jetzt bist Du der
Fremde, schau mal, wie Du damit zurechtkommst».

D.D.: Wie würdest Du die einzelnen Filmgattungen: Reportage, Dokumentarfilme
und ethnographische Filme voneinander abgrenzen?

P.v.G.: Ich kann kaum eine exakte Trennung zwischen den einzelnen Gattungen
machen. Die Reportage unterscheide ich vom Dokumentarfilm. Reportagen reagieren

auf ein Ereignis, ohne eine Autorenschaft damit zu verbinden. Natürlich ist
immer eine indirekte Autorenschaft durch die Wahl der Bilder vorhanden, die
gemacht wurde. Der Dokumentarfilm hingegen ist für mich etwas von Grund auf
subjektiv Gestaltetes, genau so wie der Spielfilm, hat aber nicht die gleichen
Bedingungen zu erfüllen. Weder der Dokumentarfilm noch die Reportage sind
objektiv oder authentisch. Es ist die Frage nach der Filmsprache und der
Durchschaubarkeit der Absicht des Autors. Welche Wahl hat er getroffen? Wie ist
er auf die Menschen zugegangen, usw.?

B.E.: Was verstehst Du unter ethnographischem Film?
P.v.G.: Der ethnographische Film steht für mich im Zusammenhang mit der

Ethnologie, und Ethnologie ist, so wie ich es im Amazonas und in Afrika beobachtet
habe, ein eurozentrischer von Weissen definierter Forschungszweig. Ich habe immer
Mühe gehabt, mich für die Arbeit von Ethnologen zu interessieren, obwohl ich oft
froh gewesen bin, dass ethnologische Quellen überhaupt existieren. Trotzdem finde
ich das System, dass wir Weisse andere Menschen erforschen, eher fragwürdig. Es
sollte ein Gleichgewicht zwischen Nehmen und Geben bestehen.

B .E. : Du hast zahlreiche Filme in der Dritten Welt gedreht und sie hier gezeigt. Was
ist Dein Anliegen in Deinen Filmen?

Ethnologica Helvetica 15, 1991: 261-270 261



P.v.G.: Das hat sich sehr geändert. Früher wäre es einfach gewesen, darauf zu
antworten. Zur Zeit der 68er Bewegung machten wir Thesenfdme, die verknüpft
waren mit der Hoffnung auf eine neue Aufklärungszeit. Wir glaubten, dass der Film
im Zusammenhang mit dem gesellschaftlichen Prozess zu sehen sei und auf diesen
einwirke. Die Leute waren hungrig nach solchen Filmen. Sie erhielten dadurch eine
gewisse Eigendynamik und erfuhren eine Überbewertung. Heute kann ich den
Zweck meiner Filme nicht mehr so genau umschreiben. Ich möchte einfach meine
Sichtweise und meine Erfahrungen in dem Medium, das ich am liebsten habe, dem
Film, zum Ausdruck bringen. Nicht mehr und nicht weniger.

B .E.: Da Du Filme von anderen Kulturen zeigst, stehst Du vor der Problematik der
Vermittlung des Fremden. Wie versuchst Du, das Fremde zu vermitteln?

P.v.G.: Das hat sich im Laufe der Zeit ebenfalls geändert. Am Anfang machte ich
Filme über den Einfluss, den wir Europäer und die Nordamerikaner auf die Dritte
Welt haben. Die Menschen dort, die Opfer unserer Politik, hatten in den Filmen kein
Eigenleben. Durch ihre Abbildung erfuhr man zwar etwas über ihr Schicksal und ihr
Leben, aber das Ziel war, über uns und unsere Rolle in der Dritten Welt zu sprechen
und nicht über die Dritte Welt. Durch die intensive Auseinandersetzung mit unseren
Filmen und mit der Haltung, die Europäer gegenüber diesen Menschen hatten,
begann ich, meine Rolle als Filmemacher zu reflektieren. Die Erfahrungen aus
Bananera Libertad haben mir gezeigt, dass ich so nicht mehr filmen will. Beim
nächsten Film, Die Bauern von Mahembe, bei dem ich Produzent war und Marlies
Graf Regie führte, achteten wir darauf, dass die Menschen in ihrer eigenen Sprache
redeten und hielten uns mit dem Kommentar zurück. Das war der erste Schritt in
Richtung Zusammenarbeit mit den Gefilmten. Es war aber immer noch keine direkte
Kulturauseinandersetzung. Kulturauseinandersetzung bedeutet für mich nicht ein
blosses Interesse an den Leuten, sondern ein-Sich-in-Frage-stellen-Lassen von einer
anderen Kultur. Nach Bauern von Mahembe habe ich gesagt, dass unbedingt immer
eine Kopie des Films zu den Leuten zurückgebracht werden muss. Sie können sie
dann kritisieren, für ihre Arbeit einsetzen oder wegwerfen. Aber ich wollte wissen,
in welchem Verhältnis meine Arbeit zu ihnen steht. Bei Terra Roubada verzichtete
ich auf die direkte Befragung und Hess die Leute einfach sprechen. In der Gestaltung
benutze ich natürlich meine eigene Sprache, aber ohne Kommentar. Auf Grund der
Erkenntnis, dass die Filme nicht mehr wie bisher gestaltet und vor allem kommentiert
werden durften, veränderten die Filmemacher teilweise ihre Einstellung. Bei den
Fernsehanstalten war diese Einstellungsveränderung nur ein Alibi. Die haben den
Leuten einfach das Mikrofon hingehalten. Das war dann die Aussage der Betroffenen.
Das schöne Wort «Betroffene» kam ins Spiel. Das war und ist heute noch eine
Perversion der ursprünglichen Haltung.

Nach Terra Roubada beschloss ich aus ethischen Gründen, keine Filme in der
Dritten Welt mehr zu machen. Das war eine intellektuelle Entscheidung. Aber meine
Zweifel wurden von den Menschen, die bei TerraRoubada mitgearbeitet haben, rasch
korrigiert. Terra Roubada wurde von den brasilianischen Mitarbeitern für die
Öffentlichkeitsarbeit stark eingesetzt. Sie konnten meine Bedenken, keinen Film
mehr zu machen, überhauptnicht verstehen. Während sie um ihre Existenz kämpften,
machte ich mir ethische Überlegungen, ob ich wieder dorthin gehen darf oder nicht.

B.E.: Hättest Du nicht mehr ethische Bedenken gehabt, wenn Dein Film nicht von
den Beteiligten in ihrer Kirchenarbeit eingesetzt worden wäre?

P.v.G.: Ja, wahrscheinlich schon. Die ethische Basis bildet für mich die Zusam-

262



menarbeit, die Beteiligung der Menschen am Prozess des Films, die Möglichkeit der
Selbstdarstellung und auch eines Vetorechts. Eine zentrale Frage ist, ob ein Film
falsche Hoffnungen, die er nicht erfüllen kann, auslöst. Wenn z.B. eine Staumauer
gebaut wird und 70'000 Menschen vertrieben werden, und ein Film darüber gemacht
wird, der zu keiner unmittelbaren Veränderung führt oder führen kann. Diesen Punkt
muss man mit den Menschen unbedingt diskutieren und erarbeiten. Heute will ich
mir aber auch die kulturelle Auseinandersetzung nicht mehr ersparen.

Bei den Dreharbeiten zu Terra Roubada lud mich ein brasilianischer Mitarbeiter
zu einem Candomblé (Afro-brasilianisches Ritual) ein. Nun konnte ich eine Sache
nicht von der humanitären oder intellektuellen Seite angehen. Ich war plötzlich
mitten drin. Ich hatte zehn Jahre Filme gedreht, ohne mich der kulturellen
Auseinandersetzung persönlich auszuliefern. Es hatte nicht in unser soziokritisches Konzept

gepassL Das hat mich natürlich stark beschäftigt und zu einer Veränderung
meiner Einstellung geführt Bei Voies da Alma bin ich dann wirklich eingetaucht.
Das hat mich verändert und wiederum zu einem neuen Filmstil geführt, der sehr

wenig verstanden wurde. Die Lebensart der Menschen setzt sich in meiner Arbeitsweise

um. Ich könnte heute nicht mehr einen Arbeitsstil wählen, der nicht mit dem
Rhythmus der Menschen im Einklang steht. Das ist für den Zuschauer hier manchmal
schwierig zu akzeptieren. Wenn ich eintauche in eine Kultur, wird die Diskrepanz
zwischen mir und der Kultur kleiner, wächstjedoch zum Zuschauer. Auch bei diesem
Film verzichtete ich auf einen Kommentar, weil ich mich geweigert habe, alles zu
erklären. Ich mache dem Publikum ein Angebot: «Jetzt bist Du der Fremde, schau
mal, wie Du damit zurechtkommst». In Voies daAlma betrachtet derZuschauer nicht
das Fremde, sondern er ist derFremde. Um das Fremde zu vermitteln, muss man sich
zuerst einmal Klarheit darüber verschaffen, wer man ist Sich über diese Rolle
Gedanken zu machen, scheint mir wichtig. Ich weigere mich heute, uns Weissen zu
viele Hilfen zu geben.

B.E.: Ich bin erstaunt, wie viele Deiner Vorstellungen den Forderungen, wie sie an
den Ethnofilm gestellt werden, entsprechen. Wieso herrschen so viele Vorurteile
gegenüber dem Ethnofilm?

P.v.G. : Weil man sie nie zu sehen bekommt. Es wäre schön, wenn diese Filme mehr
an Festivals, im Kino oder im Femsehen gezeigt würden.

B.E.: Wie siehst Du die Zukunft des ethnographischen Films?
P.v.G.: Die Kulturvermischung wird diese Frage eigentlich überflüssig machen.

Man muss das Feld des ethnographischen Films erweitem, so dass er alle
Lebensbereiche wie z.B. Gewalt in der Familie einbezieht, sonst besteht die Gefahr, dass er
bei einem antiquierten Forschungsfeld, wie die traditionell ethnographischen Filme
zeigen, stehenbleibt. Ich habe z.B. die Filme Dunlops unheimlich toll gefunden. Er
kannte alle Aborigines, war in einer Familie integriert, aber die Wirklichkeit hatte
seine Filme überholt.

B.E.: Vermehrt sind Dokumentarfilme und gelegentlich auch ethnologische Filme
im Femsehen zu später Stunde zu sehen. Welche Chancen hat der Dokumentarfilm
in den Massenmedien?

P.v.G. : Das Schweizer Femsehen kämpft immer mehr gegen die Konkurrenz der
ausländischen Anstalten. Es wird nach der prozentualen Einschaltquote geurteilt.
Von da her sehe ich keine rosige Zukunft für den Dokumentarfilm. Er erreicht keine
hohen Einschaltquoten. Das Publikum wird in seiner Mehrheit nicht in Gruppen
definiert, d.h. am Montag das Publikum für den Dokumentarfilm, am Dienstag laufen

263



die Spielfilme, am Mittwoch ist Sport usw. Nicht die «Publikümer» ergeben die
Mehrheit, sondern das immer gleiche Publikum, ein Segment von 20 bis 30 %,
vielleicht 40 % der potentiellen Zuschauer. Der andere Faktor sind die Reportagen,
die der Aktualität nachrennen. Niemand interessiert sich für Brasilien, wenn nicht
einige tausend Kinder umgebracht werden oder an Hunger sterben. Das ist die
Perversität des Mediums. Der Dokumentarfilm ist ähnlich wie die Ethnologie ein
träges Medium. Die Reportage ist ein schnelles Medium, und wegen der nahen
Verwandtschaft ist das eine des anderen Tod. Es könnte sein, dass die schnelle
Entwicklung den Tod für die Ethnologie bedeuten könnte. Man forscht und nach
zwei Jahren hat sich die Situation wieder verändert.

Lisa Faessler

Entscheidend, finde ich, ist die Haltung zu den Menschen aus einem andern
Kulturkreis. Man kann überall Verbindungen zwischen uns und den anderen
ziehen. Es gibt aber auch eine Schranke, von der aus Dinge aus unserer Sicht
nicht mehr nachvollziehbar sind. Man sollte mit beidem arbeiten.

B.E.: Wie würdest Du Deine Filme bezeichnen? Als Dokumentarfilme oder
ethnographische Filme?

L.F.: Ich halte nicht sehr viel von Systematisierungen, Einteilungen in Fachgebiete
etc. von Filmen. Als Filmemacherin unterscheide ich Spielfilme und Dokumentarfilme.

Bei dem einen orientiert man sich an einem Drehbuch, das filmisch umgesetzt
wird, beim anderen an einem Konzept, das man sich auf Grundlage einer Recherche
in einer realen konkreten Situation erarbeitet hat Innerhalb dieser Ausgangspunkte,
denke ich, gibt es viele Varianten, verschiedene Methoden, Filme zu machen. Allesamt

können einen dokumentarischen und ethnologischen (kulturvergleichenden)
Charakter aufweisen.

Eine wichtige Rolle spielt heute auch die - ich sag mal - visuelle Berichterstattung.
Ich denke da an news, Reportagen,features etc., die über den Bildschirm flimmern.
Auch diese können dokumentarische und ethnologische Elemente haben. Könnte es
sein, dass vor allem die Ethnologen immer wieder versuchen, den ethnographischen
Film definieren zu wollen?

B.E.: Aber Du hast zwei Filme im Amazonas gemacht, in einer fremden Umgebung

und über eine fremde Kultur. Wenn nun diese Filme gezeigt werden, musst Du
Dir doch im klaren sein, was Du vermitteln willst?

L.F.: Für mich geht es weniger um den Vergleich von Kulturen, sondern eher
darum, dass es das Anderssein gibt. Es fällt uns - so denke ich - schwer, dies zu
akzeptieren. Wir haben die Tendenz, das Andere fast automatisch zu interpretieren,
ohne uns selber in unserer Kultur und deren Methoden in Frage zu stellen. Der
Amazonas ist weit weg, das stimmt, und die indianischen Kulturen unterscheiden
sich von unserer Lebensweise. Heute, wo ganze Völkerwanderungen in Form von
Flüchüingen im Gange sind, und heutzutage, wo Reisen nur noch eine Geldfrage ist,
rücken diekulturellen Unterschiedevielleichtgeographisch gesehen näher. Interessant
erscheint mir jedoch, in welcher Hierarchie man nebeneinander lebt oder glaubt
leben zu müssen. Sollte dieser Aspekt in das Raster der Ethnologie passen, wäre

264



möglicherweise mein Anliegen in meiner Arbeit auch ein ethnologisches, und es
könnte auch ein Film zur Schweizer Realität sein.

B.E.: Du hast doch zwei sehr spezielle Filme gemacht mit spezifischen Themen,
Shuar und Die letzte Beute, in denen Du den Zuschauerinnen etwas von einer
fremden Welt vermitteln wolltest.

L.F.: Ja, in diesen Filmen kommen zwei unterschiedliche Ansätze von mir zum
Ausdruck. Shuar war eine Liebeseiklärung an die Shuar. Die Priorität lag in der
Darstellung ihres Weltbildes. Ich habe am meisten bewundert, dass die Shuar noch
ein Weltbild haben können, das so anders aufgebaut ist als unseres und das nicht
adaptiert werden kann. Bei der Letzten Beute bin ich von einer anderen Problematik
ausgegangen. Es ging darum zu zeigen, was für Auswirkungen es haben kann, wenn
unser Weltbild, unsere Religion, unser christliches Denken exportiert wird.

B.E.: In diesem Sinne möchtest Du bei uns einen Bewusstseinsprozess auslösen?
L.F.: Ja, es wäre schön, wenn das klappen würde, gerade jetzt, wo die 500-Jahrfeier

der Entdeckung Südamerikas kommt, sollten wir darüber nachdenken, was
Missionierung damals war und heute ist.

B.E.: Wie gehst Du denn im filmischen Prozess mit dem Fremden um, und wie
vermittelst Du es dem Publikum?

L.F.: Ich möchte auf meinen Film Die letzte Beute zurückkommen. Der Film ist
eigentlich einfach, aber es ist anstrengend gewesen, das Fremde der Menschen
untereinander zu erfassen versuchen. Zwischen dem Schamanen und dem Pastor sind
Welten, und sie selbst akzeptieren das gegenseitige Anderssein nicht immer. Die
Methode, das Fremde bildhaft zu umschreiben, ist eigentlich abhängig von den
Leuten, durch die es dargestellt wird. Ich habe immer wieder versucht, den
unterschiedlichen Ansichten der Menschen vor allem durch Rückfragen gerecht zu
werden.

B .E.: Filme, die in der Dritten Welt gedreht wurden, stehen oft unter dem Verdacht
des Exotismus bzw. der visuellen Ausbeutung. Wie siehst Du das?

L.F. : DerBegriffderExotikgehört zu unserer Kulturgeschichte. Seites Handelsleute
gibt, wurden Menschen aus der Dritten Welt ausgestellt. Bevor die Photographie und
das Fernsehen erfunden worden sind, fand das Exotische sein Publikum in der
Schaustellerkunst der Wandersieute. Ich denke, das war eine Form von Rassismus,
aber wir müssen uns klar sein, dass das zu unserer Geschichte gehört.

Entscheidend, finde ich, ist die Haltung zu den Menschen aus einem fremden
Kulturkreis. Man kann überall Verbindungen zwischen uns und den anderen ziehen.
Es gibt aber auch eine Schranke, von der aus Dinge aus unserer Sicht nicht mehr
nachvollziehbar sind. Man sollte mit beidem arbeiten. Denn die Tatsache, dass man
etwas nicht versteht oder missversteht, ist ein Ausdruck des Anderssein. Man muss
das Fremde auch stehen lassen können, es anerkennen, ohne es vielleicht begriffen
zu haben oder es ständig erklären zu wollen.

Ich selber frage mich manchmal, wie sinnvoll wir unser Leben hier gestalten? Geld
verdienen und Geld ausgeben. Leben andere Menschen vielleicht sinnvoller als wir?
Solche Fragen könnten Brücken schlagen.

B.E.: Wie siehst Du die Zukunft des Dokumentarfilms und seine Rolle in den
Massenmedien?

L.F.: Ich glaube nicht, dass ich die geeignete Person bin, Zukunftskonzepte
darzulegen.

Ich denke aber schon, dass sich in den elektronischen Medien, also auch in der

265



Fernsehlandschaft, interessante Herausforderungen auch im dokumentarischen
Bereich stellen können. Als Filmemacherin muss man sich heute zwangsläufig fragen,
wie man mit den neuen Entwicklungen in derMedienlandschaft, der Vernetzung, den
Satelliten usw. mithalten kann. Aber es wird wieder undemokratisch ablaufen. Ich
selber aber hätte keinerlei Rezept, wie solche Vemetzungszentralen demokratisiert
und ein wenig entkommerzialisiert werden könnten. Vielleicht benötigen wir dazu
auch neue Widerstandsformen.

Und was den alten «Dok-Film» betrifft, so sehe ich durchaus eine Chance, dass er
sich im Kino wieder etablieren kann, nämlich dann, wenn unser Kulturkonsum auf
die Reflexion der eigenen Kultur umkippen könnte. So würden wir uns zum eigenen
«Ethno-Objekt» machen, und das liegt wohl im Zuge der postmodernen
Weltanschauung.

Fredi Murer

Im Zusammenhang mit meinen Filmen meine ich mit «ethnographisch» das

genaue Hinsehen und Hinhören auf unsere Alltagskultur und auf unsere
«Dritte Welt» im eigenen Land oder auch auf scheinbar Normales, das mir als
fremd oder befremdend erscheint.

D.D.: Wie würdest Du Deine Filme am ehesten bezeichnen? Als Dokumentarfilme
oder ethnographische Filme?

F.M.: Am ehesten als Filme. Ich habe zwar sogenannt experimentelle, dokumentarische

und fiktionale Filme gemacht, aber irgendwie habe ich mich immer dagegen
gesträubt, meine Filme in Gattungen einzuteilen oder auf Themen zu reduzieren. In
meinen Dokumentarfilmen sind auch fiktive und in den Spielfilmen dokumentarische

Elemente vorhanden. Ich bin ein Verfechter der un-reinen Form. Ich habe eine
Schwäche für Fehler und das Paradoxe.

Ich sehe allerdings auch einen Unterschied zwischen gefundenen Menschen im
Dokumentarfilm und erfundenen Menschen im Spielfilm. Im Dokumentarfilm sind
für mich die Darsteller vor der Kamera zugleich Co-Autoren und Schauspieler.
Wenn sie Geschichten erzählen, investieren sie ihre ganze seelische Substanz, ihr
Wissen, ihre physische Präsenz. Oft ist das, was sie sagen und wie sie es sagen, so

genial und poetisch, dass ich kaum einen Schauspieler wüsste und schon gar keinen
Autor, der solche Monologe schreiben bzw. spielen könnte. Selbstverständlich istder
Filmemacher an diesem kreativen Klima massgeblich beteiligt, und insofern ist die
Regiearbeit beim Spielfilm und die Klimaherstellung beim Dokumentarfilm nicht
unähnlich. So gesehen sind Spielfilme immer auch Dokumentarfilme über die
Schauspieler.

Auch durch die Verarbeitung des gedrehten Rohmaterials entstehtbeim Dokumentarfilm

ein gewisses Mass an Fiktionalität. Durch die Gleichzeitigkeit von bestimmten
Bildern und Texten entsteht etwas Drittes, durch die Montage und Verwendung von
Musik benützt man dieselben dramaturgischen Mittel wie beim Spielfilm. Umgekehrt

habe ich z.B. für die genaue Schilderung des bäurischen Lebens 'mHöhenfeuer
Recherchen gemacht, die von den kleinsten Handreichungen über das Fangen von
Schermäusen bis zur Ausdrucks- und Redeweise der Bauern dieser Gegend reichten.

266



In diesem Sinne hat Höhenfeuer auch eine dokumentarische oder eben ethnographische
Dimension.

D.D.: Obwohl Du Dich gegen eine Einteilung in Gattungen des Films sträubst,
bezeichnest Du Deine Filme gelegentlich als ethnographisch?

F.M.: Ich habe den Begriff «ethnographisch» im Zusammenhang mit meinen
Filmen verwendet, lange bevor die Ethnologie zur «Mode» wurde. Mode ist
vielleicht etwas hart gesagt. Grundsätzlich finde ich das zunehmende Interesse an der
Ethnologie eine gute Sache. Durch die Durchmischung der Völker und Kulturen und
die Tendenz ethnischer Minderheiten zu mehr Autonomie, hat sich weltweit und
auch hier in der Schweiz, das politische Klima radikalisiert. Ein vertieftes Verständnis
für andere Kulturen und Völker kann zur Überwindung des latenten oder offenen
Rassismus beitragen.

Im Zusammenhang mit meinen Filmen meine ich mit «ethnographisch» das

genaue Hinsehen und Hinhören auf unsere Alltagskultur und auf unsere «Dritte
Welt» im eigenen Land oder auch auf scheinbar Normales, das mir als fremd oder
befremdend erscheint.

Als der Film Wir Bergler in den Bergen anno 1975 an der Universität Basel
vorgeführt wurde, haben die damaligen Volkskunde-Professoren das Medium Film
als mögliche Methode, um volkskundliche Forschung zu betreiben, als unseriös
schlechthin und unbrauchbar abgelehnt. Ich wiederum habe ihre Fragebogenmethode

in Frage gestellt, da ich schon damals Mühe hatte, die Quersumme der
angekreuzelten Ja-oder-Nein-Antworten, die sie mit roten Socken von Stalltür zu
Stalltür zusammentrugen, als wissenschaftliche Arbeit zu betrachten. Jedenfalls
kamen wir uns gegenseitig als Exoten vor.

Wie gesagt, interessiert mich an der Ethnologie nicht in erster Linie die
Wissenschaftlichkeit, sondern die sensibilisierende Sehweise, auch um gesellschaftliche
und politische Zusammenhänge transparenter und verstehbarer zu machen. Wenn
z.B. im FilmDer GrüneBerg die betroffenen Bauern über das Problem derEntsorgung
radioaktiver Abfälle reden, erfährt der Zuschauer gleichzeitig über das Bild einiges
über ihren geographischen Lebensraum, ihreWohn-, Arbeits-, und Familiensituation.
Diese ethnographische Dimension - wie ich es nenne - ist für mich als Filmemacher
von zentraler Bedeutung.

D.D.: Gab es auch Wissenschaftler oder Ethnologen, die Deine Arbeit als
Filmemacher beeinflussten?

F.M.: Paolo Freires Buch Pädagogik der Unterdrückten hat mir für meine
dokumentarische Filmarbeit entscheidende Impulse gegeben. Ich habe dank dieser
Lektüre überdas Verhältnis zwischen dem Filmenden und den Gefilmten nachdenken
müssen, d.h. auch über das Verhältnis von Geben und Nehmen. Daraus resultierte,
dass ich meine Filme nicht über, sondern mit den Leuten machte. Nicht von oben
herab als Besserwisser oder Darüberstehender, sondern auf der gleichen Augenhöhe
wie diejenigen, die vor der Kamera stehen.

Ein zweites Buch, das meinFilmerbewusstsein erweitert hat, warGeorges Devereux'
Buch Angst und Methode in den Verhaltenswissenschaften. Es hat mich von der
Objektivismusgläubigkeit erlöst oder befreit und mich dafür sensibilisiert, nicht nur
das Verhalten des Objekts vor der Kamera, sondern auch alle vom Filmteam
hervorgerufenen «Störungen» und vor allem auch mein beeinflussendes Verhalten
als sogenannter Regisseur zu analysieren und zu reflektieren. «Cinéma vérité»

267



erschien mir plötzlich als verlogener, irreführender Begriff. Für mich ist ein
Dokumentarfilm gleichzeitig Frontscheibe und Rückspiegel, d.h. in Wahrheit sagt er
mindestens soviel aus über das Subjekt hinter der Kamera, wie über das Objekt vor
der Kamera.

D.D.: Was ist Dein Anliegen in Deinen Filmen, und an wen richten sie sich?
F.M.: Frei nach Devereux suggerierst Du mit Deiner Frage, dass ich als Filmer ein

Anliegen und ein Zielpublikum zu haben habe. Möglicherweise ist also meine
Antwort von der Angst mitbestimmt, Deine noblen Ansprüche enttäuschen zu
müssen. Eigentlich müsste ich erschreckt zurückfragen: sieht man es denn meinen
Filmen nicht an, was mein Anliegen ist und an wen sie sich richten? Für diejenigen,
die lieber Interviews lesen als ins Kino gehen, kann ich es ja zu erklären versuchen.
Für mich gibt es eigentlich nicht gute und schlechte Anliegen oder Themen, sondern
nur gute und schlechte Filme. Mein allererstes Anliegen ist also, gute Filme zu
machen. Neben diesem Ehrgeiz sind allerdings noch einige andere Seiten meiner
Seele am Werk; z.B. diejenige des Aufklärers und vielleicht sogar des Moralisten,
auch die des Geschichtenerzählers und Vermittlers, und nicht zuletzt die des

politischen Hofnarrs, des Schlitzohrs und des Unterhalters. Ich richte meine Filme
theoretisch immer an die grosse Mehrheit, aber in der Praxis wird daraus meistens
eine mehr oder weniger verschwindende Minderheit. Grundsätzlich spielt sich der
Film für mich im Dreieck ab: Filmer, Gefilmte und Zuschauer. Ich finde es höchst
legitim, für Minderheiten Filme zu machen, wie ich es ehrenswert finde, für
Mehrheiten Filme zu machen. Was ich nicht mache, ist, hinter vermeintlichen
Mehrheitsbedürfnissen herzukriechen.

D.D.: Wie vermittelst Du das Fremde oder das Andere in der eigenen Kultur?
F.M.: Ein Rezept habe ich sicher nicht Aber vielleicht müsste ich zuerst den

Begriff «fremd» etwas einkreisen, um herauszufinden, was damit gemeint sein
könnte. Grundsätzlich ist mir mal alles fremd, was mir nicht vertraut ist, z.B. die
Innenseite der Universität oder der Arbeitsalltag in einer Fabrik, den ich nur vom
Hörensagen oder aus Filmen kenne. Was mir fremd erscheint, ist meistens von einer
Mischung aus Neugier und Angst besetzt. Um es nun filmisch vermitteln zu können,
muss ich mich mit dem Fremden vertraut machen. Wenn ich z.B. mit filmischen
Absichten zu den Berglern in die Berge gehe, tue ich dies im Bewusstsein, dass ich
für sie der Fremde bin. Durch die Zeit, die ich mit ihnen verbringe, auch Recherchen

genannt, verwandeltsich dasFremdeoder Andere in dereigenen Kultur in gegenseitige
Vertrautheit. Indem ich diesen Prozess mit filmischen Mitteln sichtbar und fühlbar
zu machen versuche, vermittle ich dem Zuschauer über die Identifikation mit mir,
bzw. mit meinem Bild- und Tonausschnitt, sowohl das Fremde des Berglerdaseins,
wie auch meine Fremdheit als Filmer bei den Berglern.

Wie gesagt, ich fröne da keiner Theorie und verlasse mich auf meinen guten
Geschmack. Ich kann auch das Fremde fremd sein lassen, ich bin sicher kein
bekehrender Missionar und auch kein Eroberer und Trophäensammler. Meine
Energie als filmender Vermittler schöpfe ich daraus, dass ich in erster Priorität immer
für und nicht gegen etwas zu arbeiten versuche.

D.D.: Filme, die in der Dritten Welt gedreht werden, stehen oft unter dem Verdacht
des Exotismus und der visuellen Ausbeutung. Wie siehst Du das?

F.M.: Ich selber habe mich bis jetzt diesem Verdacht nie aussetzen müssen, weil
ich in der sogenannten Dritten Welt nie einen Film gedreht habe, nicht einmal in

268



Europa, ausserhalb der Schweizergrenze. Ich bin mehroder weniger bei den Eskimos
und Indianern im eigenen Land geblieben. In abgeschwächter Form stellen sich diese
Fragen aber auch hier. Filme über Minderheiten, Randgruppen, Aussenseiter und
Künstler sind in diesem Sinne auch eine Art «Dritt-Welt-Filme».

Wahrscheinlich müsste man den Verdacht auf Exotismus und Ausbeutung bei
Filmen über die Dritte Welt jeweils an ihrem eigenen Anspruch und an der Absicht
der Filmemacher messen bzw. daran, wer oder was dabei zu Schaden kommt. Filme
im Stil von Swissairkalendern disqualifizieren sich meiner Meinung nach selber,
aber als Ware lassen sie sich offenbar besser verkaufen. Wenn solche Filme am
Femsehen den Massentourismus in diese Länder ersetzen würden, wäre dies zumindest

ein guter Dienst an der kranken Natur. Schwerwiegender als die visuelle
Ausbeutung finde ich eigentlich die inhaltlichen Verkrümmungen der filmischen
Mittel zu ideologischen und wirtschaftlichen Zwecken.

Dem Exotismus ist übrigens gar nicht so leicht zu entgehen. Wenn ich mich an
meine Reise durch Indien erinnere, wo ich zwar nur ein Skizzenbuch führte und Töne
sammelte, so muss ich gestehen, dass meine schweizerisch geprägten Sinne von
diesem permanenten visuellen und akustischen Reichtumbuchstäblich überschwemmt
wurden. Insofern war für mich als alpenländischer Berufs-Voyeur diese Exotik eine
realexistierende Tatsache, während für einen dort lebenden Inder diese genau gleiche
Wirklichkeit banaler Alltag ist. Exotik ist also auch eine Frage der Optik, und zwar
sowohl für den Filmenden wie für den Zuschauer. Einem indischen Ureinwohner
würden vermutlich unsere banalen Migros-Märkte auch exotisch vorkommen.

Ab und zu gelingt es einem Film, durch die exotische Oberfläche hindurch zum
Existentiellen vorzustossen. In solchen Fällen löst sich der Verdacht auf Exotismus
meist schnell in nichts auf.

D.D.: Wie siehst du die Zukunft des Dokumentarfilms? Welche Rohe kann er in
den Massenmedien heutzutage spielen?

F.M: In der Vergangenheit hat der Dokumentarfilm im Vergleich zum Spielfilm
in der Kino- und der Mediengeschichte eine eher marginale Rolle gespielt. Er hat sich
in der Regel auf spezifische Interessengruppen gestützt und gerichtet, nicht auf die
Massen. Das ist auch heute so und wird in Zukunft kaum anders sein. Vielleicht
vergleichbar mit der Gattung Fachliteratur, hat auch der Dokumentarfilm seine noble
Berechtigung darin, dass er nicht nur konsumiert, sondern auch gebraucht wird.
Zukünftige Historiker werden, falls sie aufdie Füsse gefallen sind, ebenso lang in der
Cinémathèque sitzen müssen wie im Lesesaal. Vielleicht ist der Dokumentarfilm
durch sein Image als Gebrauchsartikel, fürKinogänger eine Art «schwach filmaktive
Ware», dafür für Filmliebhaber umso «langlebiger».

Dass Dokumentarfilme im normalen Kinoprogramm erscheinen, war und ist eine
seltene Ausnahme. Die Gründe sind vielfältig und hier nicht gefragt, aber in der
Antwort auf Deine erste Frage angedeutet.

Wenn er öffentlich stattfindet, dann am Fernsehen. Und paradoxerweise wird
ausgerechnet das Femsehen in zunehmendem Masse zum Todfeind des Dokumentarfilms.

Durch die starren, streng gerasterten Programmstrukturen mit vorgegebenen
Zeiteinheiten haben die Programm-Macher die zu sendende Ware kompatibel

gemacht: d.h. die Füsse haben sich der Schuhgrösse anzupassen. Dazu kommt der
geradezu neurotische und selbstauferlegte Zwang zur Ausgewogenheit der
Programmverantwortlichen. Unter dem Vorwand der Einhaltung demokratischer
Spielregeln wird genau das verhindert, was eigentlich die Substanz der Demokratie

269



ausmacht: Meinungsfreiheit und Meinungsvielfalt. Stattpersönlichen Filmen, hinter
denen ein Autor und eine entsprechende Haltung zu erkennen ist, sind
pseudoobjektive Meinungseintöpfe gefragt. Der politische und wirtschaftliche Druck auf
die Fernsehanstalten lässt die liberalen Kräfte auf allen Stufen der Hierarchie
schleichend zu Leisetretern verkommen, die es allen recht zu machen haben. Noch
gibt es löbliche Ausnahmen da und dort, aber auch diese finden in der Regel
frühestens ab «Zehn nach Zehn» statt, wenn die Mehrheit der pflichtbewussten
Mannen und Frauen bereits damit beschäftigt sind, sich flach zu legen.

So gesehen ist die beste Rolle, die der Dokumentarfilm in den Massenmedien
heutzutage spielen kann, die kreative Unruhe.

Ich anerkenne zwar, dass zwischen dem Dokumentarfilm und dem Spielfilm ein
Gattungsunterschied besteht, aber fatalerweise wird dieser vom Kinogänger und
leider auch von der Mehrzahl der Filmkritiker einem negativ besetzten
Qualitätsunterschied gleichgesetzt.

Ich wünsche mir für die Zukunft, dass man endlich diesen Filmgattungsrassismus
überwindet, die hohe Fiktionalität und Poesie des Dokumentarfilms erkennt und in
der Folge entsprechende Aufklärungsarbeit leistet, damit er auch dort stattfinden
kann, wo er für mich auch hingehört, nämlich ins normale Kino.

Um es noch einmal gesagt zu haben: Es gibt für mich nicht gute oder schlechte
Filmgattungen, sondern nur gute oder schlechte Filme.

270


	Drei Schweizer FilmemacherInnen zum Thema Ethnofilm

