Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 15 (1991)

Artikel: Drei Schweizer Filmemacherinnen zum Thema Ethnofilm
Autor: Gunten, Peter von / Faessler, Lisa / Murer, Fredi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007582

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Drei Schweizer FilmemacherInnen zum Thema Ethnofilm
Interviews mit
Peter von Gunten, Lisa Faessler und Fredi Murer

In der Ethnologie ist man oft geneigt, den Ethnofilm abzugrenzen, ihm eigene
Kriterien aufzuerlegen und verwehrt sich dabei den Blick auf eine andere Film-
gattung: den Dokumentarfilm. Die Interviews mit Peter von Gunten, Lisa Faessler
und Fredi Murer zeigen jedoch, dass sich DokumentarfilmerInnen mit den gleichen
ethischen Fragen auseinandersetzen, wie sie von EthnofilmerInnen gestellt werden.
Dies fiihrt dann oft zu stilistisch Zhnlichen Filmen. Unsere Frage nach der Definition
und den Unterschieden der einzelnen Filmgenres empfanden die drei FilmautorInnen
als eine akademische Spielerei, die letztlich nur schadet. In diesem Sinne sollen die
folgenden drei Interviews - den drei FilmerInnen wurden dhnliche Fragen gestellt -
Briicken zwischen den beiden kiinstlich getrennten Filmgattungen schlagen.

Die Interviews mit Peter von Gunten, Lisa Faessler und Fredi Murer wurden von
Barbara Etterich und Daniel Dall’Agnolo gefiihrt. Wir danken Peter von Gunten,
Lisa Faessler und Fredi Murer fiir die Zusammenarbeit.

Peter von Gunten

Ich mache dem Publikum in meinen Filmen ein Angebot: «Jetzt bist Du der
Fremde, schau mal, wie Du damit zurechtkommst».

D.D.: Wie wiirdest Du die einzelnen Filmgattungen: Reportage, Dokumentarfilme
und ethnographische Filme voneinander abgrenzen?

P.v.G.: Ich kann kaum eine exakte Trennung zwischen den einzelnen Gattungen
machen. Die Reportage unterscheide ich vom Dokumentarfilm. Reportagen reagie-
ren auf ein Ereignis, ohne eine Autorenschaft damit zu verbinden. Natiirlich ist
immer eine indirekte Autorenschaft durch die Wahl der Bilder vorhanden, die
gemacht wurde. Der Dokumentarfilm hingegen ist fiir mich etwas von Grund auf
subjektiv Gestaltetes, genau so wie der Spielfilm, hat aber nicht die gleichen
Bedingungen zu erfiillen. Weder der Dokumentarfilm noch die Reportage sind
objektiv oder authentisch. Es ist die Frage nach der Filmsprache und der
Durchschaubarkeit der Absicht des Autors. Welche Wahl hat er getroffen? Wie ist
er auf die Menschen zugegangen, usw.?

B.E.: Was verstehst Du unter ethnographischem Film?

P.v.G.: Der ethnographische Film steht fiir mich im Zusammenhang mit der
Ethnologie, und Ethnologie ist, so wie ich es im Amazonas und in Afrika beobachtet
habe, ein eurozentrischer von Weissen definierter Forschungszweig. Ich habe immer
Miihe gehabt, mich fiir die Arbeit von Ethnologen zu interessieren, obwohl ich oft
froh gewesen bin, dass ethnologische Quellen iiberhaupt existieren. Trotzdem finde
ich das System, dass wir Weisse andere Menschen erforschen, eher fragwiirdig. Es
sollte ein Gleichgewicht zwischen Nehmen und Geben bestehen.

B.E.: Duhast zahlreiche Filme in der Dritten Welt gedreht und sie hier gezeigt. Was
ist Dein Anliegen in Deinen Filmen?

Ethnologica Helvetica 15, 1991: 261-270 261



P.v.G.: Das hat sich sehr gedndert. Friiher wire es einfach gewesen, darauf zu
antworten. Zur Zeit der 68er Bewegung machten wir Thesenfilme, die verkniipft
waren mit der Hoffnung auf eine neue Aufklarungszeit. Wir glaubten, dass der Film
im Zusammenhang mit dem gesellschaftlichen Prozess zu sehen sei und auf diesen
einwirke. Die Leute waren hungrig nach solchen Filmen. Sie erhielten dadurch eine
gewisse Eigendynamik und erfuhren eine Uberbewertung. Heute kann ich den
Zweck meiner Filme nicht mehr so genau umschreiben. Ich méchte einfach meine
Sichtweise und meine Erfahrungen in dem Medium, das ich am liebsten habe, dem
Film, zum Ausdruck bringen. Nicht mehr und nicht weniger.

B.E.: Da Du Filme von anderen Kulturen zeigst, stehst Du vor der Problematik der
Vemittlung des Fremden. Wie versuchst Du, das Fremde zu vermitteln?

P.v.G.: Das hat sich im Laufe der Zeit ebenfalls geindert. Am Anfang machte ich
Filme (iber den Einfluss, den wir Européder und die Nordamerikaner auf die Dritte
Welt haben. Die Menschen dort, die Opfer unserer Politik, hatten in den Filmen kein
Eigenleben. Durch ihre Abbildung erfuhr man zwar etwas iiber ihr Schicksal und ihr
Leben, aber das Ziel war, liber uns und unsere Rolle in der Dritten Welt zu sprechen
und nicht iiber die Dritte Welt. Durch die intensive Auseinandersetzung mit unseren
Filmen und mit der Haltung, die Europider gegeniiber diesen Menschen hatten,
begann ich, meine Rolle als Filmemacher zu reflektieren. Die Erfahrungen aus
Bananera Libertad haben mir gezeigt, dass ich so nicht mehr filmen will. Beim
nichsten Film, Die Bauern von Mahembe, bei dem ich Produzent war und Marlies
Graf Regie fiihrte, achteten wir darauf, dass die Menschen in ihrer eigenen Sprache
redeten und hielten uns mit dem Kommentar zuriick. Das war der erste Schritt in
Richtung Zusammenarbeit mit den Gefilmten. Es war aber immer noch keine direkte
Kulturauseinandersetzung. Kulturauseinandersetzung bedeutet fiir mich nicht ein
blosses Interesse an den Leuten, sondern ein-Sich-in-Frage-stellen-Lassen von einer
anderen Kultur. Nach Bauern von Mahembe habe ich gesagt, dass unbedingt immer
eine Kopie des Films zu den Leuten zuriickgebracht werden muss. Sie kdnnen sie
dann kritisieren, fiir ihre Arbeit einsetzen oder wegwerfen. Aber ich wollte wissen,
in welchem Verhéltnis meine Arbeit zu ihnen steht. Bei Terra Roubada verzichtete
ich auf die direkte Befragung und liess die Leute einfach sprechen. In der Gestaltung
benutze ich natiirlich meine eigene Sprache, aber ohne Kommentar. Auf Grund der
Erkenntnis, dass die Filme nicht mehr wie bisher gestaltet und vor allem kommentiert
werden durften, verdnderten die Filmemacher teilweise ihre Einstellung. Bei den
Fernsehanstalten war diese Einstellungsverdnderung nur ein Alibi. Die haben den
Leuten einfach das Mikrofon hingehalten. Das war dann die Aussage der Betroffenen.
Das schéne Wort «Betroffene» kam ins Spiel. Das war und ist heute noch eine
Perversion der urspriinglichen Haltung.

Nach Terra Roubada beschloss ich aus ethischen Griinden, keine Filme in der
Dritten Welt mehr zu machen. Das war eine intellektuelle Entscheidung. Aber meine
Zweifel wurden von den Menschen, die bei Terra Roubada mitgearbeitet haben, rasch
korrigiert. Terra Roubada wurde von den brasilianischen Mitarbeitern fiir die
Offentlichkeitsarbeit stark eingesetzt. Sie konnten meine Bedenken, keinen Film
mehr zu machen, iiberhauptnicht verstehen. Wihrend sie um ihre Existenz kimpften,
machte ich mir ethische Uberlegungen, ob ich wieder dorthin gehen darf oder nicht.

B.E.: Hittest Du nicht mehr ethische Bedenken gehabt, wenn Dein Film nicht von
den Beteiligten in ihrer Kirchenarbeit eingesetzt worden wire?

P.v.G.: Ja, wahrscheinlich schon. Die ethische Basis bildet fiir mich die Zusam-

262



menarbeit, die Beteiligung der Menschen am Prozess des Films, die M&glichkeit der
Selbstdarstellung und auch eines Vetorechts. Eine zentrale Frage ist, ob ein Film
falsche Hoffnungen, die er nicht erfiillen kann, auslst. Wenn z.B. eine Staumauer
gebaut wird und 70’000 Menschen vertrieben werden, und ein Film dariiber gemacht
wird, der zu keiner unmittelbaren Verénderung fiihrt oder fiihren kann. Diesen Punkt
muss man mit den Menschen unbedingt diskutieren und erarbeiten. Heute will ich
mir aber auch die kulturelle Auseinandersetzung nicht mehr ersparen.

Bei den Dreharbeiten zu Terra Roubada lud mich ein brasilianischer Mitarbeiter
zu einem Candomblé (Afro-brasilianisches Ritual) ein. Nun konnte ich eine Sache
nicht von der humanitdren oder intellektuellen Seite angehen. Ich war plétzlich
mitten drin. Ich hatte zehn Jahre Filme gedreht, ohne mich der kulturellen Ausein-
andersetzung perstnlich auszuliefern. Es hatte nicht in unser soziokritisches Kon-
zept gepasst. Das hat mich natiirlich stark beschiftigt und zu einer Verénderung
meiner Einstellung gefiihrt. Bei Vozes da Alma bin ich dann wirklich eingetaucht.
Das hat mich verindert und wiederum zu einem neuen Filmstil gefiihrt, der sehr
wenig verstanden wurde. Die Lebensart der Menschen setzt sich in meiner Arbeits-
weise um. Ich konnte heute nicht mehr einen Arbeitsstil wihlen, der nicht mit dem
Rhythmus der Menschen im Einklang steht. Das ist fiir den Zuschauer hier manchmal
schwierig zu akzeptieren. Wenn ich eintauche in eine Kultur, wird die Diskrepanz
zwischen mir und der Kultur kleiner, wichst jedoch zum Zuschauer. Auch bei diesem
Film verzichtete ich auf einen Kommentar, weil ich mich geweigert habe, alles zu
erklidren. Ich mache dem Publikum ein Angebot: «Jetzt bist Du der Fremde, schau
mal, wie Du damit zurechtkommst». In Vozes da Aima betrachtet der Zuschauer nicht
das Fremde, sondem er ist der Fremde. Um das Fremde zu vermitteln, muss man sich
zuerst einmal Klarheit dariiber verschaffen, wer man ist. Sich iiber diese Rolle
Gedanken zu machen, scheint mir wichtig. Ich weigere mich heute, uns Weissen zu
viele Hilfen zu geben.

B.E.: Ichbin erstaunt, wie viele Deiner Vorstellungen den Forderungen, wie sie an
den Ethnofilm gestellt werden, entsprechen. Wieso herrschen so viele Vorurteile
gegeniiber dem Ethnofilm?

P.v.G.: Weil man sie nie zu sechen bekommt. Es wire schén, wenn diese Filme mehr
an Festivals, im Kino oder im Fernsehen gezeigt wiirden.

B.E.: Wie siehst Du die Zukunft des ethnographischen Films?

P.v.G.: Die Kulturvermischung wird diese Frage eigentlich iiberfliissig machen.
Man muss das Feld des ethnographischen Films erweitern, so dass er alle Lebens-
bereiche wie z.B. Gewalt in der Familie einbezieht, sonst besteht die Gefahr, dass er
bei einem antiquierten Forschungsfeld, wie die traditionell ethnographischen Filme
zeigen, stehenbleibt. Ich habe z.B. die Filme Dunlops unheimlich toll gefunden. Er
kannte alle Aborigines, war in einer Familie integriert, aber die Wirklichkeit hatte
seine Filme iiberholt.

B.E.: Vermehrt sind Dokumentarfilme und gelegentich auch ethnologische Filme
im Fernsehen zu spater Stunde zu sehen. Welche Chancen hat der Dokumentarfilm
in den Massenmedien?

P.v.G.: Das Schweizer Fernsehen kdmpft immer mehr gegen die Konkurrenz der
ausldndischen Anstalten. Es wird nach der prozentualen Einschaltquote geurteilt.
Von da her sehe ich keine rosige Zukunft fiir den Dokumentarfilm. Er erreicht keine
hohen Einschaltquoten. Das Publikum wird in seiner Mehrheit nicht in Gruppen
definiert,d.h. am Montag das Publikum fiir den Dokumentarfilm, am Dienstag laufen

263



die Spielfilme, am Mittwoch ist Sport usw. Nicht die «Publikiimer» ergeben die
Mehrheit, sondern das immer gleiche Publikum, ein Segment von 20 bis 30 %,
vielleicht 40 % der potentiellen Zuschauer. Der andere Faktor sind die Reportagen,
die der Aktualitit nachrennen. Niemand interessiert sich fiir Brasilien, wenn nicht
einige tausend Kinder umgebracht werden oder an Hunger sterben. Das ist die
Perversitit des Mediums. Der Dokumentarfilm ist Zhnlich wie die Ethnologie ein
triges Medium. Die Reportage ist ein schnelles Medium, und wegen der nahen
Verwandtschaft ist das eine des anderen Tod. Es kénnte sein, dass die schnelle
Entwicklung den Tod fiir die Ethnologie bedeuten kénnte. Man forscht und nach
zwei Jahren hat sich die Situation wieder verdndert.

Lisa Faessler

Entscheidend, finde ich, ist die Haltung zu den Menschen aus einem andern
Kulturkreis. Man kann iiberall Verbindungen zwischen uns und den anderen
ziehen. Es gibt aber auch eine Schranke, von der aus Dinge aus unserer Sicht
nicht mehr nachvollziehbar sind. Man sollte mit beidem arbeiten.

B.E.: Wie wiirdest Du Deine Filme bezeichnen? Als Dokumentarfilme oder
ethnographische Filme?

L.F.: Ich halte nicht sehr viel von Systematisierungen, Einteilungen in Fachgebiete
etc. von Filmen. Als Filmemacherin unterscheide ich Spielfilme und Dokumentar-
filme. Bei dem einen orientiert man sich an einem Drehbuch, das filmisch umgesetzt
wird, beim anderen an einem Konzept, das man sich auf Grundlage einer Recherche
in einer realen konkreten Situation erarbeitet hat. Innerhalb dieser Ausgangspunkte,
denke ich, gibt es viele Varianten, verschiedene Methoden, Filme zu machen. Alle-
samt kénnen einen dokumentarischen und ethnologischen (kulturvergleichenden)
Charakter aufweisen.

Eine wichtige Rolle spielt heute auch die - ich sag mal - visuelle Berichterstattung.
Ich denke da an news, Reportagen, features etc., die iiber den Bildschirm flimmern.
Auch diese kénnen dokumentarische und ethnologische Elemente haben. Kénnte es
sein, dass vor allem die Ethnologen immer wieder versuchen, den ethnographischen
Film definieren zu wollen?

B.E.: Aber Du hast zwei Filme im Amazonas gemacht, in einer fremden Umge-
bung und iiber eine fremde Kultur. Wenn nun diese Filme gezeigt werden, musst Du
Dir doch im klaren sein, was Du vermitteln willst?

L.F.: Fiir mich geht es weniger um den Vergleich von Kulturen, sondern eher
darum, dass es das Anderssein gibt. Es féllt uns - so denke ich - schwer, dies zu
akzeptieren. Wir haben die Tendenz, das Andere fast automatisch zu interpretieren,
ohne uns selber in unserer Kultur und deren Methoden in Frage zu stellen. Der
Amazonas ist weit weg, das stimmt, und die indianischen Kulturen unterscheiden
sich von unserer Lebensweise. Heute, wo ganze Volkerwanderungen in Form von
Fliichtlingen im Gange sind, und heutzutage, wo Reisen nur noch eine Geldfrage ist,
riicken die kulturellen Unterschiede vielleicht geographisch gesehen niher. Interessant
erscheint mir jedoch, in welcher Hierarchie man nebeneinander lebt oder glaubt
leben zu miissen. Sollte dieser Aspekt in das Raster der Ethnologie passen, wiire

264



moglicherweise mein Anliegen in meiner Arbeit auch ein ethnologisches, und es
konnte auch ein Film zur Schweizer Realitit sein.

B.E.: Du hast doch zwei sehr spezielle Filme gemacht mit spezifischen Themen,
Shuar und Die letzte Beute, in denen Du den Zuschauerlnnen etwas von einer
fremden Welt vermitteln wolltest.

L.F.: Ja, in diesen Filmen kommen zwei unterschiedliche Ansitze von mir zum
Ausdruck. Shuar war eine Liebeserklidrung an die Shuar. Die Prioritiit lag in der
Darstellung ihres Weltbildes. Ich habe am meisten bewundert, dass die Shuar noch
ein Weltbild haben kénnen, das so anders aufgebaut ist als unseres und das nicht
adaptiert werden kann. Bei der Letzten Beute bin ich von einer anderen Problematik
ausgegangen. Es ging darum zu zeigen, was fiir Auswirkungen es haben kann, wenn
unser Weltbild, unsere Religion, unser christliches Denken exportiert wird.

B.E.: In diesem Sinne m&chtest Du bei uns einen Bewusstseinsprozess ausldsen?

L.F.:Ja,es wire schon, wenn das klappen wiirde, gerade jetzt, wo die 500-Jahrfeier
der Entdeckung Siidamerikas kommt, sollten wir dariiber nachdenken, was
Missionierung damals war und heute ist.

B.E.: Wie gehst Du denn im filmischen Prozess mit dem Fremden um, und wie
vermittelst Du es dem Publikum?

L.F.: Ich méchte auf meinen Film Die letzte Beute zuriickkommen. Der Film ist
eigentlich einfach, aber es ist anstrengend gewesen, das Fremde der Menschen
untereinander zu erfassen versuchen. Zwischen dem Schamanen und dem Pastor sind
Welten, und sie selbst akzeptieren das gegenseitige Anderssein nicht immer. Die
Methode, das Fremde bildhaft zu umschreiben, ist eigentlich abhéngig von den
Leuten, durch die es dargestellt wird. Ich habe immer wieder versucht, den unter-
schiedlichen Ansichten der Menschen vor allem durch Riickfragen gerecht zu
werden.

B.E.: Filme, die in der Dritten Welt gedreht wurden, stehen oft unter dem Verdacht
des Exotismus bzw. der visuellen Ausbeutung. Wie siehst Du das?

L.F.: Der Begriff der Exotik gehért zu unserer Kulturgeschichte. Seites Handelsleute
gibt, wurden Menschen aus der Dritten Welt ausgestellt. Bevor die Photographie und
das Fernsehen erfunden worden sind, fand das Exotische sein Publikum in der
Schaustellerkunst der Wandersleute. Ich denke, das war eine Form von Rassismus,
aber wir miissen uns klar sein, dass das zu unserer Geschichte gehort.

Entscheidend, finde ich, ist die Haltung zu den Menschen aus einem fremden
Kulturkreis. Man kann iiberall Verbindungen zwischen uns und den anderen ziehen.
Es gibt aber auch eine Schranke, von der aus Dinge aus unserer Sicht nicht mehr
nachvollziehbar sind. Man sollte mit beidem arbeiten. Denn die Tatsache, dass man
etwas nicht versteht oder missversteht, ist ein Ausdruck des Anderssein. Man muss
das Fremde auch stehen lassen kénnen, es anerkennen, ohne es vielleicht begriffen
zu haben oder es stindig erklidren zu wollen.

Ich selber frage mich manchmal, wie sinnvoll wir unser Leben hier gestalten? Geld
verdienen und Geld ausgeben. Leben andere Menschen vielleicht sinnvoller als wir?
Solche Fragen kénnten Briicken schlagen.

B.E.: Wie sichst Du die Zukunft des Dokumentarfilms und seine Rolle in den
Massenmedien?

L.F.: Ich glaube nicht, dass ich die geeignete Person bin, Zukunftskonzepte
darzulegen.

Ich denke aber schon, dass sich in den elektronischen Medien, also auch in der

265



Fernsehlandschaft, interessante Herausforderungen auch im dokumentarischen Be-
reich stellen kénnen. Als Filmemacherin muss man sich heute zwangsliufig fragen,
wie man mitden neuen Entwicklungenin der Medienlandschaft, der Vemetzung, den
Satelliten usw. mithalten kann. Aber es wird wieder undemokratisch ablaufen. Ich
selber aber hitte keinerlei Rezept, wie solche Vemetzungszentralen demokratisiert
und ein wenig entkommerzialisiert werden kdnnten. Vielleicht benétigen wir dazu
auch neue Widerstandsformen.

Und was den alten «Dok-Film» betrifft, so sehe ich durchaus eine Chance, dass er
sich im Kino wieder etablieren kann, ndmlich dann, wenn unser Kulturkonsum auf
die Reflexion der eigenen Kultur umkippen kénnte. So wiirden wir uns zum eigenen
«Ethno-Objekt» machen, und das liegt wohl im Zuge der postmodernen Weltan-
schauung.

Fredi Murer

Im Zusammenhang mit meinen Filmen meine ich mit «ethnographisch» das
genaue Hinsehen und Hinhoren auf unsere Alltagskultur und auf unsere
«Dritte Welt» im eigenen Land oder auch auf scheinbar Normales, das mir als
fremd oder befremdend erscheint.

D.D.: Wie wiirdest Du Deine Filme am ehesten bezeichnen? Als Dokumentarfilme
oder ethnographische Filme?

F.M.: Am ehesten als Filme. Ich habe zwar sogenannt experimentelle, dokumen-
tarische und fiktionale Filme gemacht, aber irgendwie habe ich mich immer dagegen
gestrdubt, meine Filme in Gattungen einzuteilen oder auf Themen zu reduzieren. In
meinen Dokumentarfilmen sind auch fiktive und in den Spielfilmen dokumentari-
sche Elemente vorhanden. Ich bin ein Verfechter der un-reinen Form. Ich habe eine
Schwiche fiir Fehler und das Paradoxe.

Ich sehe allerdings auch einen Unterschied zwischen gefundenen Menschen im
Dokumentarfilm und erfundenen Menschen im Spielfilm. Im Dokumentarfilm sind
fir mich die Darsteller vor der Kamera zugleich Co-Autoren und Schauspieler.
Wenn sie Geschichten erzihlen, investieren sie ihre ganze seelische Substanz, ihr
Wissen, ihre physische Priasenz. Oft ist das, was sie sagen und wie sie es sagen, so
genial und poetisch, dass ich kaum einen Schauspieler wiisste und schon gar keinen
Autor, der solche Monologe schreiben bzw. spielenkonnte. Selbstverstindlichist der
Filmemacher an diesem kreativen Klima massgeblich beteiligt, und insofern ist die
Regiearbeit beim Spielfilm und die Klimaherstellung beim Dokumentarfilm nicht
unihnlich. So gesehen sind Spielfilme immer auch Dokumentarfilme iiber die
Schauspieler.

Auchdurchdie Verarbeitung des gedrehten Rohmaterials entsteht beim Dokumen-
tarfilm ein gewisses Mass an Fiktionalitit. Durchdie Gleichzeitigkeit von bestimmten
Bildern und Texten entsteht etwas Drittes, durch die Montage und Verwendung von
Musik beniitzt man dieselben dramaturgischen Mittel wie beim Spielfilm. Umge-
kehrt habe ich z.B. fiir die genaue Schilderung des baurischen Lebens in Hohenfeuer
Recherchen gemacht, die von den kleinsten Handreichungen iiber das Fangen von
Schermiusen bis zur Ausdrucks- und Redeweise der Bauern dieser Gegend reichten.

266



In diesem Sinne hat Hohenfeuer auch eine dokumentarische oder eben ethnographi-
sche Dimension.

D.D.: Obwohl Du Dich gegen eine Einteilung in Gattungen des Films stréiubst,
bezeichnest Du Deine Filme gelegentlich als ethnographisch?

F.M.: Ich habe den Begriff «ethnographisch» im Zusammenhang mit meinen
Filmen verwendet, lange bevor die Ethnologie zur «Mode» wurde. Mode ist
vielleicht etwas hart gesagt. Grundsétzlich finde ich das zunehmende Interesse an der
Ethnologie eine gute Sache. Durch die Durchmischung der V élker und Kulturen und
die Tendenz ethnischer Minderheiten zu mehr Autonomie, hat sich weltweit und
auch hierinder Schweiz, das politische Klimaradikalisiert. Ein vertieftes Verstindnis
fiir andere Kulturen und Voélker kann zur Uberwindung des latenten oder offenen
Rassismus beitragen.

Im Zusammenhang mit meinen Filmen meine ich mit «ethnographisch» das
genaue Hinsehen und Hinhoren auf unsere Alltagskultur und auf unsere «Dritte
Welt» im eigenen Land oder auch auf scheinbar Normales, das mir als fremd oder
befremdend erscheint.

Als der Film Wir Bergler in den Bergen ... anno 1975 an der Universitit Basel
vorgefiihrt wurde, haben die damaligen Volkskunde-Professoren das Medium Film
als mogliche Methode, um volkskundliche Forschung zu betreiben, als unserits
schlechthin und unbrauchbar abgelehnt. Ich wiederum habe ihre Fragebogen-
methode in Frage gestellt, da ich schon damals Miihe hatte, die Quersumme der
angekreuzelten Ja-oder-Nein-Antworten, die sie mit roten Socken von Stalltiir zu
Stalltiir zusammentrugen, als wissenschaftliche Arbeit zu betrachten. Jedenfalls
kamen wir uns gegenseitig als Exoten vor.

Wie gesagt, interessiert mich an der Ethnologie nicht in erster Linie die Wis-
senschaftlichkeit, sondern die sensibilisierende Sehweise, auch um gesellschaftliche
und politische Zusammenhinge transparenter und verstehbarer zu machen. Wenn
z.B.imFilmDer Griine Berg die betroffenen Bauern iiber das Problem der Entsorgung
radioaktiver Abfille reden, erfihrt der Zuschauer gleichzeitig iiber das Bild einiges
iiber ihren geographischen Lebensraum, ihre Wohn-, Arbeits-, und Familiensituation.
Diese ethnographische Dimension - wie ich es nenne - ist fiir mich als Filmemacher
von zentraler Bedeutung.

D.D.: Gab es auch Wissenschaftler oder Ethnologen, die Deine Arbeit als
Filmemacher beeinflussten?

F.M.: Paolo Freires Buch Pddagogik der Unterdriickten hat mir fiir meine doku-
mentarische Filmarbeit entscheidende Impulse gegeben. Ich habe dank dieser
Lektiire iiber das Verhiltnis zwischen dem Filmenden und den Gefilmten nachdenken
miissen, d.h. auch iiber das Verhéltnis von Geben und Nehmen. Daraus resultierte,
dass ich meine Filme nicht éiber, sondern mit den Leuten machte. Nicht von oben
herab als Besserwisser oder Dariiberstehender, sondern auf der gleichen Augenhéhe
wie diejenigen, die vor der Kamera stehen.

Einzweites Buch, das mein Filmerbewusstsein erweitert hat, war Georges Devereux'
Buch Angst und Methode in den Verhaltenswissenschaften. Es hat mich von der
Objektivismusgliubigkeit erlost oder befreit und mich dafiir sensibilisiert, nicht nur
das Verhalten des Objekts vor der Kamera, sondern auch alle vom Filmteam
hervorgerufenen «Stérungen» und vor allem auch mein beeinflussendes Verhalten
als sogenannter Regisseur zu analysieren und zu reflektieren. «Cinéma vérité»

267



erschien mir plétzlich als verlogener, irrefiihrender Begriff. Fiir mich ist ein Doku-
mentarfilm gleichzeitig Frontscheibe und Riickspiegel, d.h. in Wahrheit sagt er
mindestens soviel aus iiber das Subjekt hinter der Kamera, wie iiber das Objekt vor
der Kamera.

D.D.: Was ist Dein Anliegen in Deinen Filmen, und an wen richten sie sich?

F.M.: Frei nach Devereux suggerierst Du mit Deiner Frage, dass ich als Filmer ein
Anliegen und ein Zielpublikum zu haben habe. Moglicherweise ist also meine
Antwort von der Angst mitbesummt, Deine noblen Anspriiche enttfiuschen zu
miissen. Eigentlich miisste ich erschreckt zuriickfragen: sieht man es denn meinen
Filmen nicht an, was mein Anliegen ist und an wen sie sich richten? Fiir diejenigen,
die lieber Interviews lesen als ins Kino gehen, kann ich es ja zu erklédren versuchen.
Fiir mich gibt es eigentlich nicht gute und schlechte Anliegen oder Themen, sondem
nur gute und schlechte Filme. Mein allererstes Anliegen ist also, gute Filme zu
machen. Neben diesem Ehrgeiz sind allerdings noch einige andere Seiten meiner
Seele am Werk; z.B. diejenige des Aufklérers und vielleicht sogar des Moralisten,
auch die des Geschichtenerzahlers und Vermittlers, und nicht zuletzt die des
politischen Hofnarrs, des Schlitzohrs und des Unterhalters. Ich richte meine Filme
theoretisch immer an die grosse Mehrheit, aber in der Praxis wird daraus meistens
eine mehr oder weniger verschwindende Minderheit. Grundsitzlich spielt sich der
Film fiir mich im Dreieck ab: Filmer, Gefilmte und Zuschauer. Ich finde es hchst
legitim, fiir Minderheiten Filme zu machen, wie ich es ehrenswert finde, fiir
Mehrheiten Filme zu machen. Was ich nicht mache, ist, hinter vermeintlichen
Mehrheitsbediirfnissen herzukriechen.

D.D.: Wie vermittelst Du das Fremde oder das Andere in der eigenen Kultur?

F.M.: Ein Rezept habe ich sicher nicht. Aber vielleicht miisste ich zuerst den
Begriff «fremd» etwas einkreisen, um herauszufinden, was damit gemeint sein
konnte. Grundsitzlich ist mir mal alles fremd, was mir nicht vertraut ist, z.B. die
Innenseite der Universitit oder der Arbeitsalltag in einer Fabrik, den ich nur vom
Horensagen oder aus Filmen kenne. Was mir fremd erscheint, ist meistens von einer
Mischung aus Neugier und Angst besetzt. Um es nun filmisch vermitteln zu kénnen,
muss ich mich mit dem Fremden vertraut machen. Wenn ich z.B. mit filmischen
Absichten zu den Berglern in die Berge gehe, tue ich dies im Bewusstsein, dass ich
fiir sie der Fremde bin. Durch die Zeit, die ich mit ihnen verbringe, auch Recherchen
genannt, verwandelt sich das Fremde oder Andere in der eigenen Kultur in gegenseitige
Vertrautheit. Indem ich diesen Prozess mit filmischen Mitteln sichtbar und fiihlbar
zu machen versuche, vermittle ich dem Zuschauer iiber die Identifikation mit mir,
bzw. mit meinem Bild- und Tonausschnitt, sowohl das Fremde des Berglerdaseins,
wie auch meine Fremdheit als Filmer bei den Berglern.

Wie gesagt, ich frone da keiner Theorie und verlasse mich auf meinen guten
Geschmack. Ich kann auch das Fremde fremd sein lassen, ich bin sicher kein
bekehrender Missionar und auch kein Eroberer und Trophdensammler. Meine
Energie als filmender Vermittler schépfe ich daraus, dass ich in erster Prioritét immer
fiir und nicht gegen etwas zu arbeiten versuche.

D.D.: Filme, die in der Dritten Welt gedreht werden, stehen oft unter dem Verdacht
des Exotismus und der visuellen Ausbeutung. Wie siehst Du das?

F.M.: Ich selber habe mich bis jetzt diesem Verdacht nie aussetzen miissen, weil
ich in der sogenannten Dritten Welt nie einen Film gedreht habe, nicht einmal in

268



Europa, ausserhalb der Schweizergrenze. Ich bin mehr oder weniger bei den Eskimos
und Indianern im eigenen Land geblieben. In abgeschwichter Form stellen sich diese
Fragen aber auch hier. Filme iiber Minderheiten, Randgruppen, Aussenseiter und
Kiinstler sind in diesem Sinne auch eine Art «Dritt-Welt-Filme».

Wabhrscheinlich miisste man den Verdacht auf Exotismus und Ausbeutung bei
Filmen iiber die Dritte Welt jeweils an ihrem eigenen Anspruch und an der Absicht
der Filmemacher messen bzw. daran, wer oder was dabei zu Schaden kommt. Filme
im Stil von Swissairkalendern disqualifizieren sich meiner Meinung nach selber,
aber als Ware lassen sie sich offenbar besser verkaufen. Wenn solche Filme am
Fernsehen den Massentourismus in diese Ldnder ersetzen wiirden, wire dies zumin-
dest ein guter Dienst an der kranken Natur. Schwerwiegender als die visuelle
Ausbeutung finde ich eigentlich die inhaltlichen Verkriimmungen der filmischen
Mittel zu ideologischen und wirtschaftlichen Zwecken.

Dem Exotismus ist {ibrigens gar nicht so leicht zu entgehen. Wenn ich mich an
meine Reise durch Indien erinnere, wo ichzwar nur ein Skizzenbuch fiihrte und T6ne
sammelte, so muss ich gestehen, dass meine schweizerisch geprigten Sinne von
diesem permanenten visuellen und akustischen Reichtum buchstéblich iiberschwemmt
wurden. Insofern war fiir mich als alpenlindischer Berufs-Voyeur diese Exotik eine
realexistierende Tatsache, wihrend fiir einen dort lebenden Inder diese genau gleiche
Wirklichkeit banaler Alltag ist. Exotik ist also auch eine Frage der Optik, und zwar
sowohl fiir den Filmenden wie fiir den Zuschauer. Einem indischen Ureinwohner
wiirden vermutlich unsere banalen Migros-Mirkte auch exotisch vorkommen.

Ab und zu gelingt es einem Film, durch die exotische Oberfldche hindurch zum
Existentiellen vorzustossen. In solchen Fillen 16st sich der Verdacht auf Exotismus
meist schnell in nichts auf.

D.D.: Wie siehst du die Zukunft des Dokumentarfilms? Welche Rolle kann er in
den Massenmedien heutzutage spielen?

F.M: In der Vergangenheit hat der Dokumentarfilm im Vergleich zum Spielfilm
inder Kino- und der Mediengeschichte eine eher marginale Rolle gespielt. Er hatsich
in der Regel auf spezifische Interessengruppen gestiitzt und gerichtet, nicht auf die
Massen. Das ist auch heute so und wird in Zukunft kaum anders sein. Vielleicht
vergleichbar mitder Gattung Fachliteratur, hat auch der Dokumentarfilm seine noble
Berechtigung darin, dass er nicht nur konsumiert, sondern auch gebraucht wird.
Zukiinftige Historiker werden, falls sie auf die Fiisse gefallen sind, ebenso lang in der
Cinemathéque sitzen miissen wie im Lesesaal. Vielleicht ist der Dokumentarfilm
durch seinImage als Gebrauchsartikel, fiir Kinogénger eine Art «schwach filmaktive
Ware», dafiir fiir Filmliebhaber umso «langlebiger».

Dass Dokumentarfilme im normalen Kinoprogramm erscheinen, war und ist eine
seltene Ausnahme. Die Griinde sind vielfaltig und hier nicht gefragt, aber in der
Antwort auf Deine erste Frage angedeutet.

Wenn er 6ffentlich stattfindet, dann am Fernsehen. Und paradoxerweise wird
ausgerechnet das Fernsehen in zunehmendem Masse zum Todfeind des Dokumen-
tarfilms. Durch die starren, streng gerasterten Programmstrukturen mit vorgegebe-
nen Zeiteinheiten haben die Programm-Macher die zu sendende Ware kompatibel
gemacht: d.h. die Fiisse haben sich der Schuhgrésse anzupassen. Dazu kommt der
geradezu neurotische und selbstauferlegte Zwang zur Ausgewogenheit der
Programmverantwortlichen. Unter dem Vorwand der Einhaltung demokratischer
Spielregeln wird genau das verhindert, was eigentlich die Substanz der Demokratie

269



ausmacht: Meinungsfreiheit und Meinungsvielfalt. Statt persénlichen Filmen, hinter
denen ein Autor und eine entsprechende Haltung zu erkennen ist, sind pseudo-
objektive Meinungseinttpfe gefragt. Der politische und wirtschaftliche Druck auf
die Fernsehanstalten ldsst die liberalen Krifte auf allen Stufen der Hierarchie
schleichend zu Leisetretern verkommen, die es allen recht zu machen haben. Noch
gibt es 16bliche Ausnahmen da und dort, aber auch diese finden in der Regel
friihestens ab «Zehn nach Zehn» statt, wenn die Mehrheit der pflichtbewussten
Mannen und Frauen bereits damit beschiftigt sind, sich flach zu legen.

So gesehen ist die beste Rolle, die der Dokumentarfilm in den Massenmedien
heutzutage spielen kann, die kreative Unruhe.

Ich anerkenne zwar, dass zwischen dem Dokumentarfilm und dem Spielfilm ein
Gattungsunterschied besteht, aber fatalerweise wird dieser vom Kinoginger und
leider auch von der Mehrzahl der Filmkritiker einem negativ besetzten Qualitits-
unterschied gleichgesetzt.

Ich wiinsche mir fiir die Zukunft, dass man endlich diesen Filmgattungsrassismus
iiberwindet, die hohe Fiktionalitit und Poesie des Dokumentarfilms erkennt und in
der Folge entsprechende Aufklirungsarbeit leistet, damit er auch dort stattfinden
kann, wo er fiir mich auch hingehért, ndmlich ins normale Kino.

Um es noch einmal gesagt zu haben: Es gibt fiir mich nicht gute oder schlechte
Filmgattungen, sondern nur gute oder schlechte Filme.

270



	Drei Schweizer FilmemacherInnen zum Thema Ethnofilm

