
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 15 (1991)

Artikel: La mise en scène du regard

Autor: Andrié, Luc / Corminboeuf, Denis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007581

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007581
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Luc Andrié et Denis Corminboeuf

La mise en scène du regard
(1ère partie: le désir d'ordre)

«Si l'art de conter est devenu chose

rare, cela tient avant tout auxprogrès
de /' information. Aucun événement
n'arrive plus jusqu'à nous sans être
accompagné d'explications.»
(Benjamin,Le narrateur, cité par Kropf
1987)

En quoi un film ressemble-t-il à un autre, un documentaire à une fiction?
Il se pourrait bien qu'il n'y ait pas une grande différence entre un film ethnographique,

un documentaire classique ou un reportage d'information. Ou plutôt qu'à
chercher des différences (problèmes de spécificité, de concurrence) entre les genres,
on se trompe de sujet. S'il fallait chercher des différences, elles seraient plutôt d'un
autre ordre, elles se rencontreraient aussi bien à l'intérieur des catégories, elles
tiendraient davantage à des choix élémentaires qu'aux structures, aux genres.

Ethnologica Helvetica 15, 1991: 241-260 241



-1-

Le film ethnographique apparaît comme un produit hybride qui se cherche entre deux
voies: est-ce encore de l'ethnologie, est-ce déjà du cinéma? Au coeur de ce dilemme:
la réalité, la perception que l'on a du réel, et les moyens de sa retransmission.

Comment l'ethnologie et le cinéma s'y prennent-ils avec la réalité? L'ethnologie
en tant que discipline des sciences humaines, s'est efforcée d'élaborer un cadre
d'analyse de la réalité répondant à des critères scientifiques fiables. Le problème,
c'est que les hypothèses formulées ne parviennent jamais à rendre tout à fait compte
du réel. L'ethnologie obtiendrait-elle alors un gain de réalité en utilisant les moyens
du cinéma?

De son côté, le cinéma prétend pouvoir reproduire directement la réalité. Le
problème, c ' est que le monde nous est donné à la fois comme une réalité bien connue,
palpable, et comme un mystère. Quelque chose semble échapper continuellement
aussi bien à l'analyse qu'à l'observation. Que faire de ce qui résisteà l'appréhension?

Il y a dans l'ethnologie (l'anthropologie) et le cinéma une dimension fébrile de

quête due à la proximité qu'ils établissent avec le réel: en développant chacun leurs
propres moyens d'investigation du réel, l'ethnologue et le cinéaste s'attachent à

dévoiler un pan du mystère.
Ce qui soude l'ethnologie au cinéma, c'est le rapport qu'ils entretiennent avec la

Vérité. Dès ses origines, le cinéma s'est préoccupé de la question de la vérité. Le rêve
de la photographie était déjà de confondre la réalité, de rendre l'image plus vraie que
le modèle. Issue de la photographie, l'invention du cinéma est venue parachever un
processus technologique amorcé depuis longtemps déjà, visant en fin de compte à la
maîtrise par l'homme de la matière, de la nature, du monde.

«Le documentaire, parce qu'il puise abruptement ses sources dans le réel a souvent
cru que cette proximité le mettrait à l'abri, sinon du mensonge, du moins du faux. Il
s'est même parfois senti chargé d'une mission, celle de rétablir une vérité qu'on ne
pouvait ni voir, ni entendre.

Du "cinéma vérité" au docu militant, les cinéastes du réel ont souvent mené
l'enquête au risque de tordre le cou à une réalité trop dure à mettre en plan»
(Sabouraud 1988: 38-39).

Si le cinéma était à son origine essentiellement documentaire (celui des frères
Lumière), il offrait aussi un espace nouveau à l'illusion, héritière du spectacle et de
la magie (Méliès) dont la fiction devint la forme aboutie après le passage du muet au
cinéma parlant.

Vérité de l'image ou image vraisemblable: toute l'histoire du cinéma se fonde sur
ce principe. Les distinctions que l'on a opérées entre fiction et documentaire
obéissent à cette logique. En tant que reflet de la réalité, le documentaire risque la
trahison de la vérité s'il s'écarte du réel. Dans le cadre de la fiction, on s'accommode
de la simulation, voire des pires excès d'irréalisme pour autant que cela contribue à

une impression de réalité (on englobe le rêve ou le fantasme dans cette notion).
En définitive, même lorsque l'image (de fiction) s'écarte de la réalité, balise son

propre chemin, elle ne s'attache pas moins à décrire une part de vérité. Ou, plus
subtilement, comme le dit Wim Wenders: «les histoires du cinéma sont d'indispensables

mensonges» (Wenders 1985: 61).

242



-2-

«Je pense que ce à quoi les gens aspirent réellement, c'est le contexte. Et narrer veut
dire - peut importe ce que l'on narre, il n'y a pas de différence - créer un contexte. Les
histoires donnent aux gens la sensation qu'il existe un sens et un ordre derrière
l'incroyable confusion de tous les phénomènes qui les entourent Les gens semblent
désirercet ordre plus que toute autre chose, etj'iraisjusqu'àdireque la notion d'ordre
et de contexte, la notion d'histoire en ce sens d'ordre et de contexte, est toujours pour
les gens un succédané de Dieu.

Les histoires sont une structure artificielle qui aide les hommes à vaincre leurs
plus grandes peurs: la peur qu'il n'y ait pas de Dieu et qu'ils ne soient que de
minuscules éléments fluctuants dotés de perception, perdus dans un univers qui
transcende chacune de leur imagination.

En créant des contextes, les histoires rendent la vie plus supportable et constituent
des aides contre cette peur. C'est pourquoi les enfants veulent écouter des histoires
avant de s'endormir. C'est la raison pour laquelle la Bible est seulement un livre
d'histoires, et c'est encore pour cette raison que les histoires doivent avoir un
dénouement heureux.

Les histoires impliquent nécessairement le contôle au sens où elles connaissent
leur chemin, savent où aller et ont un début et une fin.

Je crois que la définition la plus simple de l'histoire est la suivante; elle a un début
et une fin, et une structure dramatique qui mène du début à la fin.

Le rêve éveillé ne fonctionne pas avec cette notion de contrôle, mais au contraire
parce qu'il n'y a pas de contrôle: ce qui est plutôt présent, c'est une sorte de guide
subconscient qui veut avancer et vers n ' importe quel endroit. Chaque rêve veut aller
quelque part mais ne sait pas où: quelque chose dans le subconscient le sait mais on
peut le découvrir seulement si on laisse tout couler Il y a un mot anglais qui
définit très bien cela: drifting (se laisser aller à la dérive)» (Wenders 1985: 62).

-3-

II n'y apas de différence fondamentale entre les films documentaires ou de fiction,
entre un reportage ou un document ethnographique, dès lors que l'on retrouve dans
chacun le même rapport à l'ordre, au contexte, au contrôle, tel que Wenders le décrit.

Ainsi en est-il de la narration. Nous n'échappons pas au fait de raconter une
histoire, avec un début et une fin, et une structure narrative qui mène du début à la
fin. Le cinéma documentaire emprunte au cinéma de fiction, devenu largement
dominant, une grande partie de ses règles. Beaucoup de documentaires sont construits

à partir d'une trame narrative où l'on suit un personnage-guide tout au long du
film. On obtient par ce moyen un gain de lisibilité, donc un contrôle accru de la réalité,
mais aussi une identification du spectateur au personnage en partie analogue à la
fiction. Cette technique (dite du fil rouge) a été largement reprise par la télévision.

De nombreux films ethnographiques jouent également sur ces éléments narratifs
du cinéma. On a pu constater très tôt, notamment avec les films de Jean Rouch (Moi
un noir, Cocorico monsieur Poulet...) à quel point il était tentantde permuter les rôles
(par exemple de faire jouer à quelqu'un son propre rôle en se racontant lui-même au
moment de la post-synchronisation) sans que cela vienne fausser le jeu.

243



Car en fin de compte, ce qui persiste, sous toutes les formes, c'est la narration d'une
histoire, et l'attente que le spectateur en a.

-4-

Un autre élément rapproche encore le cinéma et l'ethnologie (l'anthropologie): leur
attrait commun pour le lointain, leur relation au voyage.

«Un voyage, c'est une aventure qui a lieu dans l'espace et dans le temps. Ces trois
mots sont dans une égale mesure importants. Par ailleurs, un voyage semble
s'accompagner en même temps de la curiosité pour quelque chose d'inconnu, et
produit, en plus, une attention vigilante qui provoque une perception assez intense:
en voyage on commence à voir des choses que l'on n'apercevait pas chez soi Les
romans de voyage du XIXème siècle aujourd'hui n'existent plus. Les films peuvent
combiner ces deux éléments: les histoires et les voyages en tant qu'aventures dans

l'espace et dans le temps» (Wenders 1985: 64).
On retrouve dans le film ethnographique ce qui caractérise le voyage, le rôle

mythique ou fantasmatique qu'il peut jouer pour le spectateur qui n'a pas accès à cet
«ailleurs». Le film ethnographique contient en ce sens l'un des éléments principaux
du cinéma. On y retrouve les notions d'aventures, d'espace et de temps, à travers
l'exploration des rites et des contrées qui font appel à une curiosité pour ce qui touche
à un passé enfoui, à un univers «originel». L'aventure s'exprime dans cet attrait pour
l'inconnu, pour les rites sacrés, les chants et les danses, les masques, les couleurs ou
les objets, pour la nudité «primitive» des corps. Attrait encore du lointain, des

paysages grandioses, de la découverte du monde (avec la dimension folklorique que
cela comporte et que l'on ne s'est pas fait faute d'exploiter).

Mais on retrouve aussi dans le film ethnographique la notion d'ordre et de contrôle
décrite précédemment: le sujet est soigneusement délimité, il s'agit par exemple de
filmer une cérémonie qui a lieu à un moment précis, dans un lieu bien déterminé,
selon un schéma déjà connu en grande partie. Tous les éléments y sont pour garantir
que le scénario se déroulera selon les prévisions. N'est intégré dans le film que ce qui
est maîtrisable.

Dans le film ethnographique, les éléments du cinéma sont dans la plupart des cas
asservis à une thèse. Ils se retrouvent inclus dans le Savoir. La méthode déductive par
laquelle l'ethnologie procède vis à vis du réel réduit l'image à une illustration. Ce qui
frappe dans la plupart des films ethnographiques, c'est que le commentaire, quasi
omniprésent, neutralise l'image. Comme s'il n'y avait rien à voir du moment que tout
est dit. L'information prend le pas sur l'image.

Sans entrer dans le détail, on peut aisément retrouver la même grille de lecture pour
un documentaire classique d'information ou un reportage de télévision: mêmes
ingrédients spectaculaires (l'aventure, l'espace et le temps), même précision dans

l'organisation et la maîtrise du sujet (un événement particulier qui a lieu à un moment
donné dans un contexte parfaitement analysé et expliqué au spectateur par le
commentaire).

Le journaliste et l'ethnologue opèrent, grosso modo, de la même manière vis-à-vis
de la réalité: ils se fondent sur l'objectivité de leur discipline respective et construisent

leur sujet de telle manière qu'ils puissent en garder la maîtrise, à partir d'un cadre
de référence qui leur permette de vérifier si la réalité concorde avec les présupposés.

244



Là encore, il faut relever le rôle primordial que joue le commentaire, non seulement

en tant que contrôle de la réalité, mais aussi comme message idéologique.
L'objectivité qui prévaut à toute démarche scientifique et qui légitime également
l'action du journalisme, la nécessité d'informer, ne peut s'effectuer sans cet appel à

l'ordre.
Informer signifie mettre de l'ordre dans ce qui est informel. Toute information,

selon Gilles Deleuze 1983,1985), est un mot d'ordre, dans le sens où elle nous incite
à prendre pour vrai ce qui est donné (il n'est pas nécessaire d'insister sur les termes
de «désinformation» ou «contre-information» pour saisir la dimension idéologique
qui se rattache au contrôle de l'information).

-5-

Nous avons tenté de montrer jusqu'ici la dimension de mise en ordre de la réalité qui
caractérise aussi bien une démarche scientifique (comme celle de l'ethnologie et de

l'anthropologie) que celle du cinéma. Nous avons vu le rôle que semble jouer la
narration dans ce sens, et la réduction de l'image à une simple illustration du
commentaire comme évolution extrême somme toute logique.

La longue fréquentation que l'ethnologie (l'anthropologie) entretenait avec le
cinéma du temps des pionniers, de Flaherty à Jean Rouch, semble se diluer de plus
en plus au contact de la télévision, des besoins en informations qui transitent par ce
média.

Il n'est peut-être pas anodin de relever que l'on utilise le terme de «films
ethnographiques» plutôt que celui de «cinéma ethnographique». Comme s'il s'était
agit d'emprunter uniquement les moyens du cinéma: un outil de communication de
masse plus performant, garantissant de meilleures conditions de diffusion, mieux
adapté aux besoins actuels.

La réduction du réel en information sur le réel semble en tous cas caractériser
l'époque actuelle. Cette propension à parler sur quelque chose coïncide avec cette
mise en ordre de la réalité, comme nous l'avons vu, qui s'effectue quoi qu'il en soit
au détriment de l'image.

Ce qui tend à disparaître avec l'image, c'est aussi la notion de temps, la durée, le
silence. Le plan-séquence, le temps pour la caméra de suivre un personnage jusqu 'au

245



bout de son effort, de ses mots ou de ses hésitations. Le temps qu'il faut pour que les
choses se troublent et ne paraissent plus tout à fait aussi tangibles.

Ce qui tend à disparaître avec l'image, c'est en fin de compte la réalité. Ou, plus
exactement, cette part de la réalité qui tend à nous échapper, qui résiste au contrôle.

C'est pour cette raison que nous nous sommes efforcés jusqu'ici d'associer
l'ethnologie et le cinéma, l'ethnologie et le journalisme, la fiction ou le documentaire,

pour en relever les points de convergence plutôt que les oppositions.
Car la question qui subsiste semble désormais celle-ci: comment faire avec ce qui

nous résiste?
Que reste-t-il, également, de cette faculté d'éveil au monde que l'on ressent en

voyage, lorsque l'on est face à des situations nouvelles, inconnues?
Comment, par exemple, prendre en compte cet ébranlement des convictions qui

nous saisit lorsque nous débarquons dans un pays lointain dont on ne reconnaît rien,
et qui constitue justement l'un des phénomène les plus réels que l'on rencontre sitôt
que l'on se trouve hors du cadre de référence habituel?

-6-

L'image possède au moins une qualité qui en fait un bon outil de captation du réel:
elle tend à se suffire à elle-même. Au contraire du mot qui appelle à la réplique, la
réplique à la phrase. «Si l'on veut que les images fonctionnent comme les mots et les

phrases, il faut les forcer», relevait encore Wim Wenders (Wenders 1985:64). Cela
donne parfois de bons résultats, mais pas souvent.

Si l'on veut saisir cette chance de l'image, cela implique cependant un changement
assez radical d'attitude.

Cela implique par exemple de cesserde croire que 1 'on peut tout montrer et tout dire
avec les images; cela implique de relativiser le rapport de l'image à la vérité. Cela
implique aussi, bien entendu, de renoncer au spectaculaire, à ces accommodements
qui font du réel un produit de consommation de plus, sous couvert d'information.
Cela implique de redéfinir ce que serait une information.

La chance de l'image, c'est qu'elle est imparfaite, partielle, et qu'elle nous renvoie
à nos limites, à notre fragilité. Elle n'est pas objet de puissance, mais plutôt
d'humilité. Ce qui peut encore faire la valeur d'une image est àchercher non dans son
pouvoir d'illustration, mais de résistance. Résistance au modèle, à la mise en ordre,
à la réduction.

Redonner une place à l'image, à l'heure où la télévision a absorbé le cinéma, où
l'efficacité et l'ordre sont de mise, où le message recouvre largement le réel, signifie
aussi revaloriser l'expérimentation, admettre qu'il ne puisse y avoir d'image sans un
regard.

Admettre qu'il faut quelqu'un derrière la caméra, faute de quoi on s'achemine vers
un processus mécanique aveugle, comme les caméras de surveillance de police si

magistralement mises en exergue dans la bande vidéo de Mikael Klier (1983). Faute
de quoi il n'y aurait plus qu'à intégrer le message, comme un robot. Redonner une
place à l'image, c'est réaffirmer la nécessité d'un engagement vis à-vis de la réalité.
Affirmer la nécessité de la subjectivité, non pas comme« un calcul de l'erreur dans

une démarche objective», comme le déclarait Michel Leiris (Jamin 1988) mais comme

un gage d'implication qui plutôt que d'épuiser la réalité en révèle la complexité.

246



Si ce qui est en jeu, c'est de tenter de saisir ce qui constitue la place de l'Autre,
l'espace de l'Autre, ce n'est pas uniquement à des fins de savoir, d'information, mais

parce que cela nous renvoie à nousmêmes, parce que cela nous permet de mieux saisir
notre propre place dans l'univers. Parce que cela nous éclaire et que le cinéma est
justement affaire de lumière.

«En définitive, pour que la vie puisse exister, la caméra ne doit pas être celle à qui
l'on s'adresse, qu'on prend à parti (ça c'est le reportage), mais bien le troisième oeil,
celui qui filme l'être face à l'autre, face au lieu, face au monde.

C'est la relation qu'il faut filmer. Non la personne.
Trouver la fiction sans renoncer au réel, sans limiter son champ.
Filmer entre les certitudes, confronter les images, chercher un espace à travers la

succession des plans.
Le cinéma est "entre"» (Sabouraud 1988: 38-39).

-7-

Comment filmer le réel?
S'il est un cinéaste du réel qui mérite mention, c'est bien Johan van der Keuken,

dont l'oeuvre documentaire ne cesse d'explorer les multiples facettes de l'homme
dans son environnement:

«La caméra de Johan van der Keuken ne survole pas, sûre de son savoir, elle
tâtonne, s'oriente, bute. Moins oeil idéal qu'instrument de contact et d'exploration,
à la manière du bâton des aveugles. Cette attitude se repère d'emblée dans l'écriture,
la forme des films de Johan van der Keuken, à un certain tremblement, dû moins au
fait qu'il porte lui-même sa caméra, qu'à son incertitude sur ce qu'ilfautfilmer. Ainsi
procède-t-il par approximations, certain de ne pas montrer le tout, certain de rater
quelque chose. Ces approximations se ressentent aux déplacements d'appareil
parfois brutaux. Ces sauts, ces ratés, contreviennent fondamentalement à certains
principes grammaticaux du cinéma, du cinéma où la caméra est avant tout sur les

personnages» (Albèra 1990).

-8-

L'hésitation de Johan van der Keuken face à la réalité, à ce qu'il faut filmer, est le

gage de l'authenticité de son engagement. Celui de Wim Wenders se caractérise par
une ambivalence constante entre deux pôles contraires qui s'attirent et se repoussent,
entre le contrôle et la dérive.

Tous les films de Wenders sont constitués autour de ces deux axes: il y aurait d'un
côté des films en noir et blanc, de l'autre en couleur, d'un côté des films réalisés sans
scénario, avec une structure très approximative et à l'inverse ceux réalisés selon un
scénario très écrit. Les uns ont été tournés dans un ordre chronologique à partir de la
situation initiale, le film se faisant et s'inventant au fur et à mesure, les autres réalisés
selon un mode traditionnel en tenant compte des impératifs de la production. Chaque
film réalisé engendrant le film suivant selon le modèle inverse, comme pour tenter
de trouver un équilibre entre des systèmes trop radicaux (l'ordre ou la tentation du
chaos).

247



-9-

Désir d'ordre et tentation du chaos définissent bien le rapport que l'homme
entretient avec le monde. Le paradoxe et la tension de ces deux principes fondus en
un perpétuel mouvement, c'est le temps à l'oeuvre, le temps comme élément
constitutif à la base de toute forme artistique, si l'on veut bien accorder à un film cette
dimension, somme toute assez similaire à celle qui préside à toute démarche visant
la Connaissance. En ce sens, le mouvement qui agit l'ethnologie et le cinéma les fait
se rejoindre. Ce serait plutôt le rabattement de l'un sur l'autre, l'aplatissement créé
au contact de l'un et de l'autre dès lors que l'on cède à des impératifs autres que ceux
qui les fondent (impératifs d'ordre économique, médiatique, idéologique,
vulgarisateur, etc.) qui risque de condamner aussi bien le film ethnographique que le
cinéma à n'être rien d'autre qu'un sous-produit.

Nous proposons à ce stade non pas de clore ce qui n'a été du reste qu'entr'ouvert,
mais de marquer un arrêt pour recommencer le même cheminement à travers, cette
fois-ci, le prisme d'un regard en prise directe avec le réel, sous la forme d'une série
de notes de tournage.

248



La mise en scène du regard
(2ème partie)

Mon arrivée sur un lieu de tournage est
comme le fragment d'un parcours à

accomplir sans hâte.

D'abord je ne reconnais rien.

249



Puis tout se précipite, le bleu est envahi
par le gris, lejaune fond dans la poussière
soulevée par les camions.

Le banal étonne.

J'explore cette réalité à la recherche de
relations (même ténues) avec ceux qui
l'habitent.

L'événement vient de

partout.

250



Un homme sort de chez lui, une femme
le guette, un enfant regarde la scène, se
prépare un repas et mange.

Peu importe l'ordre dans lequel je
découvre.

Il y a là des pieds par dizaines, et des
bras, des mains,
des corps accroupis.



Comment montrer ces gens attentifs aux
miettes?
Comment filmer alors qu'il n'est pas
facile de sortir une caméra dans ces rues
envahies d'enfants qui nous encerclent,
curieux de voir ces étrangers les
regarder?
Comment évoquer l'étrange pelisse dans
le regard de ces gens qui quotidiennement
se heurtent aux mots d'un pouvoir usé,

essayant de calmer chacun, de se souvenir
des temps héroïques, de tenir?
Comment raconter qu'il y a de nuit des
tirs de mitraillettes, que les trains sont
attaqués par des citadins que la rumeur
dit affamés.

252



Le pouvoir ne peut abdiquer; la guerre le

ronge pourtant.

La ville est malmenée, elle enfle.

Je sais que je n'ai à craindre
ni la répétition,
ni l'évocation silencieuse de toutes ces
vies quotidiennes,
ces traînées de crachats,
ces cannes,
cette poussière et la foule qui chante sur
un territoire coagulé l'instant d'une seule
ovation à son président.

Margarida fait des commissions alors

que Maria vend ses poissons au marché
noir.
Les enfants préparent à manger dans la
cour d'un bordel désafecté alors que
Margarida se fait abandonner par des
hommes.
Le sculpteur parle, il parle de la terre qui
n'a plus de goût, d'anges qui aimeraient
sauver des femmes et leurs enfants
malades hissés sur un arbre venu du fond
des âges où un lion combat l'oiseau
moqueur.

253



L'artiste pose sa tronçonneuse de côté et
regarde si les entailles faites avec la
machine évoquent les ailes tant
recherchées.

Alors viennentces instants où mon regard
enfin émerge, un regard accepté, absorbé

par la lumière et la manière d'être au
monde qu'a celui que je filme,
un regard silencieux, où le temps réel
s'écoule avec nous, sous nos yeux, où la
caméra (presque oubliée) enregistre ce
qui est réellement et non, a priori, la
recherche d'un sens élaboré avec soin et

inquiétude dans les recoins d'une
démarche réfléchie, avec ses buts et ses

cibles,

254



ces instants où, dépouillé de l'effort de

comprendre, je vois l'autre être regardé
et se laisser regarder.

255



Je vois cepetit détail blanc sur un chiffon,
la rue sombre,
des femmes à même le sol sur le large
trottoir construit par une puissance
étrangère venue du nord, la maïs grillé et
ses repas maigres, l'odeur d'urine, la
terre engorgée d'huile de vidange, le cri
d'un enfant sous une fenêtre, l'univers
ciré des expatriés et ses foules incessantes,
un balcon bleu sur la Vladimir Lénine.

Mes regards sont brefs ou
affolés,
lents et brisés, attirés par les mille et une
incantations, un regard sans évidences
qui doit se méfier de la peur, elle qui fait
dire aux images des sottises.

Mon approche échappe aux règles de

l'affirmation, des arguments et des
démonstrations.
L'information ne fonde pas le récit,
à peine participe-t-elle aux structures
nécessaires à l'expression de mon
attention.

256



C'est un regard qui s'adonne aux allures
effilochées de cette ville, un regard qui
ne veut éviter la trame sous-jacente du
réel.

Beaucoup plus tard, au montage, la
mémoire s'élance à la recherche d'une
forme pour raconter ces instants.

Les images, (témoignant d'éléments
disparates de la vie quotidienne) sont
mises en relations les unes avec les autres
de telle manière qu'elles puissent dire ce
dialogue perplexe et curieux entre un
étranger et moi, chacun de nous étant le
prolongement de sa culture, de son être
au monde, de son être à soi.

257



Lx documentaire, devenu film, donne à

voir une recherche, une pénétration.
Un double regard apparaît, celui que
l'autre porte sur son quotidien et celui
qui me révèle ici.

Je ne veux pas d'un système où les mots
se chamailleraient avec l'image, celle-ci
oubliant d'être langage.

Le regard de quelqu'un me renvoie au
regard que je porte sur lui.
Le doute me saisit.

(Luc Andrié, mars 1990)

258



Fiche technique

ANCOR a été fondé en 1985 par Luc Andrié et Denis Corminboeuf, réalisateurs
indépendants, pour la réalisation et la production de documentaires vidéo.

Ensemble ils ontréalisé plusieurs films, notamment en Afrique: Conversation avec
Edoh (50'), en 1986; Journal dune recherche (50'), Rwanda en 1987, série en
coproduction avec la DDA; La capitale, chronique de l'ordinaire (50'), 1988-89, au
Mozambique; Le dormeur du val (37'), 1990, en Suisse.

Ces films ont été montrés dans de nombreux festivals et manifestations en Suisse
et en Europe (Rencontres Média Nord Sud, Genève/Cinéma du Réel, Paris, festivals
de Soleure, Bruxelles, La Haye, Leipzig etc.).

Toutes les photographies de l'article (1ère et 2ème partie) sont extraites des
documentaires vidéo Journal d'une recherche et La capitale.

Résumé

Nous souhaiterions que notre participation à ce numéro d'Ethnologica Helvetica
reflète aussi bien nos idées, notre expérience personnelle de cinéastes indépendants,
que l'état de recherche qui caractérise notre approche de la réalité.

Cela implique en définitive une forme de cinéma qui se cherche dans la confrontation

au réel. Un cinéma qui intègre une multiplicité de points de vues et ne réduise
pas la réalité, mais en dévoile au contraire la complexité.

Nous proposons, sous le titre La mise en scène du regard une première partie qui,
à travers une série de réflexions personelles et de commentaires, reprend les questions

essentielles soulevées dans ce numéro d'Ethnologica Helvetica, peut-être pas
en y répondant strictement, mais pour les faire rebondir sous un éclairage particulier:
celui du besoin d'ordre qui caractérise la période actuelle. Ces réflexions se veulent
aussi un plaidoyer pour une nouvelle morale de l'image.

La seconde partie associe l'image et le texte dans une description plus libre, voire
poétique, de notre démarche de travail lors du tournage.

Zusammenfassung

Wir wünschen, dass unser Beitrag in diesem Band der Reihe Ethnologica Helvetica
unsere Ideen, unsere persönlichen Erfahrungen als unabhängige Cineasten, sowie
den Stand unserer Forschung, der durch eine eigene Annäherung an die Realität
gekennzeichnet ist, widerspiegelt.

Dies bedingt letztlich eine Form des Filmens, die die Konfrontation mit dem
Reellen sucht. Eine Filmform, die zahlreiche verschiedene Gesichtspunkte integriert
und die nicht Realität reduziert, sondern deren Komplexität aufdeckt.

Unter dem Titel La mise en scène du regard greift der erste Teil dieses Aufsatzes
mittels persönlicher Reflexionen und Kommentare die essentiellen Fragen auf,
welche in diesem Band thematisiert werden, nicht um sie abschliessend zu beantworten,

sondern um sie unter einem andern Blickwinkel zu betrachten: das Verlangen
nach Ordnung, das die jetzige Zeitcharakterisiert. Diese Reflexionen wollen auch ein
Plädoyer für eine neue Moral des Bildes sein.

259



Der zweite Teil verbindet Text und Bild unserer Vorgehensweise beim Drehen in
einer freien, ja poetischen Beschreibung.

Bibliographie

ALBÈRA Francois
1990. Programme: Johan van der Keuken, 5-9 mars 1990. Genève: ESAV.

DELEUZE Gilles
1983. L'Image mouvement. Paris: Minuit.
1985. L'image temps. Paris: Minuit.

JAMIN Jean et Sally PRICE
1988. «Entretien avec Michel Leiris». Libération, 23 Juin 1988.

KLIER Mikael
1983. Vidéo documentaire. RFA, 82'.

KROPF Yves
1987. Le Mouchoir. Suisse: bande vidéo de fiction, 21'.

SABOURAUD Frédéric
1988. «Compte rendu du lOème Festival du Réel». Cahiers du cinéma 406, Journal

des cahiers 82 (Paris).

WENDERS Wim
1985. «Raconter des histoires, d'indispensables mensonges». Change international

(Paris) 3.

260


	La mise en scène du regard

