Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 15 (1991)

Artikel: Politik als Show : Bemerkungen zum Verhaltnis zwischen Drawidischer
Bewegung und Kino in Stdindien

Autor: Luthi, Damaris

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007577

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007577
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Damaris Liithi

Politik als Show

Bemerkungen zum Verhiltnis zwischen Drawidischer Bewegung
und Kino in Siidindien

Im Jahre 1978 gewinnt der Schauspieler und Politiker M.G. Ramachandran mit
seiner Partei AIADMK' die Parlamentswahlen des siidindischen Bundesstaates
Tamil Nadu. Er bleibt bis zu seinem Tod zehn Jahre lang Chefminister iiber fiinfzig
Millionen Tamilen.

Der Sieg kam nicht unerwartet. M.G. Ramachandran, von seinen VerehrerInnen
kurz «MGR» genannt, war dank seinen unzihligen Rollen im tamilischen Spielfilm
in Tamil Nadu seit vielen Jahren eine Kultfigur. Er wurde mit blumigen Ehrentiteln
wie Pon Mana Chemmal (Grossbeherzter) oder Puratchi Thalaivar (Revolutions-
fiihrer) bedacht (Balachandran / Raghavasimhan 1984: 33). Nicht nur das Volk,
sondern auch Regierungsmitglieder trugen Fingerringe und Broschen mit dem
Bildnis ihres Idols (Sethi 1985: 21). MGR bekam fiir viele gar das Image, unsterblich
zu sein, nachdem er mehrere lebensgeféhrliche Situationen anscheinend schadlos
iiberstanden hatte: Ende der sechziger Jahre wollte ihm ein rivalisierender Schau-
spieler - zufillig einer, der in Filmen immer den Bésewicht spielte - mit dem Messer
andenKragen, kurz vor seiner Wahl 1977 «rettete» er sich vor einem Flugzeugabsturz,
indem er instinktiv in letzter Minute die Maschine nicht bestieg. Auch wihrend
seiner Amtszeit bewies er nochmals Gliick und Zahigkeit: Mitte der achtziger Jahre
erholte er sich wie durch ein Wunder auf der Schwelle zum Tod nochmals von
Nierenversagen und mehrtdgigem Halbkoma und fiihrte trotz bleibender
Sprechbehinderung die Regierungsgeschifte selbstbewusst weiter. Die iiberstande-
nen Gefahren steigerten das Charisma MGRs ins Unermessliche und fiihrten jeweils
zu Offentlichen Massenhysterien: Die AnhdngerInnen campierten tagelang zu Zehn-
tausenden vor den Spitilern, beteten inbriinstig zu den Gottern oder nahmen sich
verzweifelt das Leben, um nach hinduistischem Denken Energien fiir die Genesung
des Stars freizusetzen (Hardgrave 1971: 310-311; Ninan / Venkatramani 1984: 19;
Sethi 1985: 23). Alles drehte sich nur noch um die Person des Chefministers,
wihrend die Ideologie derehemals separatistischen und sozialistischen Drawidischen
Bewegung mit der AIADMK vollends zur sinnentleerten propagandistischen Flos-
kel verkam und sich héchstens noch zur Unterstiitzung der sezessionistischen Briider
des benachbarten Sri Lanka einsetzen liess. Sozialistische Zielsetzungen wurden von
MGR zu Wohltitigkeitsprogrammen uminterpretiert, die nie realisiert wurden,
wihrend der Bundesstaat wegen der Inkompetenz der Regierung in eine wirtschaft-
liche Krise stiirzte.

Als MGR schliesslich Ende 1987 doch noch starb, hatte er durch sein Leben und
Wirken nach einheimischem Verstdndnis bereits einen so hohen Grad an Vollkom-

' All India Anna Dravida Munnetra Kazhagam = Gesamtindische Drawidische Fortschritts-
Vereinigung Annadurais.

Ethnologica Helvetica 15, 1991: 189-204 189



menheit erlangt, dass sich eine reinigende Kremierung eriibrigte und er als Heiliger
im Sandstrand von Madras begraben werden konnte. Seite an Seite mit Annadurai,
dem charismatischen Griinder und Chefminister einer andern Drawidischen Partei,
der DMK?, manifestiert er sich dort heute noch durch ein imposantes Grabmal.
Welches waren die Hintergriinde dieses Starkults?

Der Drawidische Nationalismus: Agitation fiir die «goldene Vergangenheit»

Die Geschichte des Drawidischen Nationalismus® begann anfangs dieses Jahrhun-
derts mit einer siidindischen Bewegung, gegriindet von biirgerlichen Gross-
grundbesitzern und Intellektuellen nicht-brahmanischer Kastenzugehdrigkeit!, die
gegen die Uberlegenheit der brahmanischen Oberschicht protestierten. Sie wehrten
sich gegendie Begiinstigung der Brahmanen in Wirtschaft und Administration durch
die englischen Kolonialherren und grenzten sich mit ethnischen Argumenten von
ihnen ab: sie seien arische Fremdlinge, die den Siiden nun bereits seit iiber tausend
Jahren kolonialisiert hitten. Die nicht-brahmanische, drawidische Identitiit hatten
europdische Wissenschaftler des 17.-19. Jahrhunderts definiert. Sie schrieben iiber
die Drawidenalsein Volk, das auf eine mindestens zweitausendjihrige Vergangenheit
zuriickblicken konne, die sich in eigener Sprache, Literatur, Religion und
Konigstiimern manifestiere (Irschick 1969: 275-310). Diese «goldene Vergangen-
heit» diente - eine bekannte Strategie vieler nationalistischer Bewegungen - den
modemen Drawiden als antithetisches Zukunftsmodell zur sanskritisierten Gegen-
wart.

Die Nicht-Brahmanen bildeten 1912 die Madras United League (spiter Dravidian
Association). 1916 entstand die South Indian Peoples Association mit Zeitungen in
Englisch, Tamil und Telugu und kurz darauf die South Indian Federation,nach dem
Namen ihrer Zeitung als Justice Party bekannt. Sie war eine zahlenmdssig noch
unscheinbare, dafiirumsoradikalere Bewegung, die in ihrem Non-Brahmin-Manifesto
(1916) die iiberproportionale Vertretung der Brahmanen in der britischen Verwal-
tung kritisierte und einen unabhéngigen drawidischen Staat unter britischer Ober-
herrschaft forderte. Die Justice Party wihlte den legalen politischen Weg und war
von 1920 bis Ende der dreissiger Jahre stets in den siidindischen Parlamenten
vertreten. Sie wurde dominiert von Grossgrundbesitzern und Wirtschaftskadern, die
fiir die anfidnglich radikalen Anliegen bald nichts mehr iibrighatten und ihren
Mitgliedern Ende der zwanziger Jahre gar empfahl, der Congress-Partei beizutreten.

Umso stidrker fiel Ende der dreissiger Jahre die Selbstrespekt-Bewegung (spéter
Dravida Kazhagam, DK = Drawidische Vereinigung) auf, die mit volksnahen
propagandistischen Mitteln wie Massendemonstrationen und reisenden Theatergrup-
pen unter ihrem charismatischen Prisidenten Ramaswamy Naicker eine radikal anti-

2 Dravida Munnetra Kazhagam = Drawidische Fortschritts-Vereinigung.

* Die folgenden Ausfiihrungen stiitzen sich vor allem auf Barnett (1976), Hardgrave (1979),
Kruse (1975) und Irschick (1969).

4 Die Brahmanen sind das héchste «Vama» («Farbe») der indischen Kastenhierarchie, und
die sog. Nicht-Brahmanen bzw. Shudras, die mehrere Kasten umfassen, stehen in der
stidindischen Ordnung ca. an zweiter Stelle.

190



brahmanische, anti-hinduistische und sozialistische Politik vertrat. Erstmals stach
die Drawidische Bewegung auch durch ihre visuelle Priasenz ins Auge. Allgegen-
wirtiges Symbol der Bewegung war ein schwarzes Emblem mit rotem Kreis in der
Mitte: schwarz fiir die Trauer iiber die Unterdriickung der Drawiden, rot fiir die
Hoffnung auf einen eigenen Staat «Dravidasthan».

Zehn Jahre spiter (1949) setzten sich nach einem Autorititskonflikt mit Naicker
einige junge Kaderleute ab und griindeten unter der Leitung des Journalisten C.N.
Annadurai ihre eigene Bewegung, die Dravida Munnetra Kazhagam (DMK).
Nachdem sie zunéchst wie die DK eine radikale Politik ausserhalb des parlamenta-
rischen Rahmens betrieb, nahm die DMK nach der Reorganisation der indischen
Bundesstaaten aufgrund linguistischer Kriterien ab 1957 als Partei mit einem
gemaissigten Programm auch an Wabhlen teil. Zentrales Anliegen war fortan nicht
mehr ein «Dravidasthan», sondern die wirtschaftliche Férderung des Siidens durch
die Zentralregierung,.

Die vor allem im Tamilgebiet aktive DMK vermochte die DK mit ihren propa-
gandistischen Aktivititen noch zu iibertreffen: diese reichten von tamilsprachigen
Tageszeitungen iiber pompose Parteiveranstaltungen bis zur sorgféltigen Produktion
von Theaterstiicken und Spielfilmen mit drawidischen Botschaften. Die
Parteiembleme, ein quer rot-schwarz geteiltes Feld sowie ein roter Sonnenaufgang
vor schwarzem Hintergrund sollten die Emanzipation der drawidischen Volker
gegeniiber den arischen Unterdriickern symbolisieren.

Trotz grossbiirgerlicher und hochkastiger Fiihrung vermochte die DMK mit ihrer
siiffigen Propaganda schliesslich auch die Unterstiitzung des Kleinbiirgertums und
der Unterschicht zu gewinnen und schnitt mit ihrer breiten Gefolgschaft bei Wahlen
neben dem Congress immer stirker ab, bis es ihr 1967 schliesslich gelang, die
Parlamentswahlen des Bundesstaates Madras (im selbenJahrumgetauftin Tamil Nadu,
Tamilland) zugewinnen. Die Drawidische Bewegung bestimmte fortan die tamilische
Politik: zuerst als DMK unter Annadurai und Karunanidhi (1967-75),nach President’ s
Rulé® und Emergency (Ausnahmezustand) als AIADMK (1978-87) unter MGR und
nach erneuter President’s Rule seit anfangs 1989 wieder unter der DMK des auto-
ritiren Chefministers Karunanidhi.

Ihren Erfolg, so wird angenommen®, verdankt die Drawidische Bewegung vor
allem dem geschickten Einsatz des Spielfilms als Propaganda-Gefiss. Um welche
Artvon Spielfilm handelte es sich dabei, und weshalb konnte der Schauspieler MGR
die drawidische Symbolik schliesslich fiir seine personlichen Ziele vereinnahmen?

Der drawidische Propagandafilm: Tritt nach heiligen Kiihen

Die Drawidische Bewegung, allen voran die DMK und AIADMK, war seit Ende der
vierziger Jahre an der Produktion mehrerer hundert Filme beteiligt, die in der
filmverriickten drawidischen Welt iiber fahrende Kinos auch im hintersten Winkel
gezeigt wurden (Hardgrave 1971: 307). Die Filmpropaganda der Drawidischen
Bewegung zeichnete sich in Wiederspiegelung der politischen Inhalte anfangs (ca.

5 Direktunterstellung der Verwaltung Tamil Nadus unter die Zentralregierung in Delhi.
¢ Vgl. David, Hardgrave, Sivathambi, Perinbanayagam.

191



1946-1956) durch eine system- bzw. sozialkritische Thematik aus’. Nach nationa-
listischem Muster diente sie der Verherrlichung einer egalitiren drawidischen
Vergangenheit und Kultur, wihrend die Stratifizierung der Gegenwart als Resultat
der brahmanischen Unterdriickung angeprangert wurde, der zum Beispiel auch die
geschlechtliche Gleichberechtigung zum Opfer gefallen sei. Programmatisch ver-
wendeten die Parteiideologen die im Hinduismus verbotene Wiederheirat von
Witwen oder die Heirat von Paaren unterschiedlicher Kastenzugehdorigkeit ohne
Absegnung durch einen Brahmanen (sog. «Selbstrespekt-Heirat») als Hauptmotiv
ihrer Filmgeschichten. Spezielle Sprachwahl und Wortkombinationen wie Tamilnad
(«Tamilland»), anna («dlterer Bruder» sowie Anspielung auf Annadurai) oder
thambi («jiingerer Bruder» bzw. Anhédnger der Drawidischen Bewegung) zogen sich
als roter Faden durch Dialoge und Lyrik, die oft durch Dokumentaraufnahmen von
bejubelten Auftritten der Drawidischen Leader Annadurai, Karunanidhi oder Naicker
unterbrochen wurden.

Dadie Drawidische Bewegungden Film erst nach langer Theatererfahrung fiir sich
entdeckt hatte, farbte der Biihnenstil zun4chst stark auf das neue Medium ab: die
Filme wirkten wie photographierte Versionen von Theaterstiicken, waren handlungs-
arm sowie deklamatorisch von analytischer Parteirhetorik durchdrungen. Es waren
vor allem Annadurai und Karunanidhi, die sich als Drehbuchautoren in die
Spielfilmproduktion einmischten.

Einer der ersten Filme war Velaikkari («Das Dienstmidchen», 1948), nach der
Vorlage eines bekannten Theaterstiick von Annadurai. Ein skrupelloser
Grossgrundbesitzer beutet einen armen Landarbeiter aus und treibt ihn in den Tod.
Der Sohn des Landarbeiters, Anandan, richt den Tod seines Vaters, indem er die
Tochter des Landlords heiratet und diese vor den Augen ihres Vaters demiitigt. Der
Grossgrundbesitzer sieht schliesslich seine Schuld ein, bittet seinen Schwiegersohn
um Vergebung und akzeptiert ihn als Gleichwertigen. Vor Gericht und im Tempel
klagt Anandan, die traditionellen religiosen Institutionen wiirden als Mittel zur
Zementierung der Macht der brahmanischen Landbesitzer missbraucht. Er geht fiir
den hinduistischen Geschmack bis zum Aussersten, als er frech nach heiligen Kiihen
tritt (Hardgrave 1973: 291).

Der Film Parasakthi («Die Gottin», 1952), fiir den Karunanidhi das Drehbuch
verfasste, klagt ebenfalls den Missbrauch der Religion sowie die Diskriminierung
rechtschaffener drawidischer BiirgerInnen durch ein ungerechtes Sozialsystem an.
In diesem beriihmten Streifen, einem der gréssten tamilischen Kinoerfolge, geht es
um eine tragische Familiengeschichte. Drei Briider, Chandrasekaran, Njanasekaran
und Gunasekaran, leben wie so viele andere Siidinder als Gastarbeiter in Burma. Ihr
Vater und die Schwester Kalyani sind in Madras geblieben. Kalyani will heiraten,
und es sollte mindestens einer der Briider zugegen sein, worauf sich Gunasekaran,
der jiingste, auf den Seeweg nach Hause aufmacht. Es ist Zweiter Weltkrieg, die
Japaner fallen in Burma ein, und die beiden dlteren Briider miissen kurz darauf
ebenfalls in ihre Heimat zuriick fliichten. Weil niemand zur Zeit eintrifft, findet die
Heirat schliesslich ohne Briider statt. Kalyani gebiert schon bald einen Sohn, verliert

7 Die folgenden Ausfiihrungen stiitzen sich vor allem auf Baskaran (1983), David (1983),
Hardgrave (1971, 1973, 1975 und 1979), Perinbanayagam (1971) und Sivathambi (1971
und 1981a) sowie meine eigene Sichtung von Filmen.

192



i

T

Dokumentareinschub in Parasakti: Annadurai

195



jedoch gleichentags ihren Mann - er wird von einem Auto iiberfahren -, und steht
plotzlich als gedchtete Witwe allein und mittellos auf der Strasse, nachdem auch ihr
Vater vor Schreck iiber ihr Schicksal gestorben ist. Als Gunasekaran endlich in
Madras eintrifft, raubt ihm eine Prostituierte sein ganzes Geld und Gepéck, und er ist
wie seine Schwester gezwungen, sich bettelnd auf der Strasse durchzuschlagen. Als
er Kalyani endlich findet, schidmt er sich so sehr, dass er sich ihr nicht zu erkennen
gibt. Kalyani hat es nicht leicht. Jeder noch so demiitigende Job auf einem Bauerngut
oder in einem Teeladen bedeutet zugleich sexuelle Ausbeutung. Als sie Zuflucht in
einem Tempel sucht, macht sich sogar ein Pujari (Tempeldiener) an sie heran. Mit
Betteln kommt sie nicht mehr durch, so dass sie sich schliesslich samt Kind zum
Selbstmord entschliesst. Sie wirft ihren Sohn nachts in den Fluss und will
hinterherspringen, wird aber im letzten Moment von der Polizei daran gehindert.
Wegen Kindsmord und Selbstmordversuch muss sie sich vor Gericht verantworten
und bittetdie Richter verzweifeltum Verstindnis fiir ihre tragische Lebensgeschichte.
ZufalligistderRichter ihr dlterer Bruder Chandrasekaran, der pl6tzlich mit Entsetzen
realisiert, wer vor ihm steht, und in Ohnmacht fillt. Spéter tridgt auch Gunasekaran
seine eigene Version der Geschichte vor, die er in den Kontext des ungerechten
siidindischen Sozialsystems stellt. Wahrend er noch spricht, betritt eine junge Frau
mit einem Kind auf den Armen die Szene: sie bringt Kalyanis Sohn, den sie aus dem
Fluss gefischt hat. Kalyani ist entlastet und die Familie wieder gliicklich vereint, bis
auf Njanasekaran, der nun Mitglied der DMK istund bei einer Sammelaktion zufallig
bei seinen Angehorigen an die Tiire klopft. Nun wird allen klar, welches die
politische Bewegung ist, die ihre Anliegen vertritt, und die Familie nimmt gemeinsam
an der nichsten Parteiveranstaltung teil. Dort treten als krénender Abschluss des
Films die drei drawidischen Koryphien Naicker, Annadurai und Karunanidhi auf.

«Action» statt Sozialkritik: Drawidischer Held MGR und Sonnenaufginge

AbMitte der fiinfziger Jahre nimmt mitder Massigung der Anliegen der Drawidischen
Bewegung auch die Radikalitit der Filminhalte ab. Stilistisch treten ausserdem
rhetorische Stellungnahmen mehr und mehr in den Hintergrund zugunsten von mehr
handlungsimmanenter Gesellschaftskritik, ergénzt durch im richtigen Moment
eingeblendete DMK-Symbolik.

Hauptdarsteller ist gewohnlich ein nicht-brahmanischer Held, der meist von M.G.
Ramachandran dargestellt wird. Dieser besiegt in den ndchsten rund 20 Jahren seiner
Karriere in ca. 130 Filmen als armer, tiefkastiger und edler Drawidenjiingling im
Alleingang seine hochkastigen Widersacher, steigt jeweils gesellschaftlich auf und
sichert sich das Ehegliick mit Téchtern héchster Abstammung. Der Held handelt
instinktiv und vertraut seiner Muskelkraft zur Verbesserung seiner persdnlichen
Situation mehr, als dem Sinn grundlegender gesellschaftlicher Veridnderung. Die
Filme betreiben kaum mehr generelle Gesellschaftskritik, dafiir umso deutlichere
Propaganda fiir die DMK. Jedes zweite Wort ist nun Tamilnad oder anna und wird
vervollstindigt durch visuelle Zeichen wie die Parteiembleme, vor allem natiirlich
im Farbfilm. Im Vorspann der Emjeeyar-Produktionen (von MGR produzierten
Filmen) erscheint die DMK -Flagge. Filmtitel und zentrale Einstellungen haben als
Hintergrund die rot-schwarzen Parteifarben, und Held oder Heldin sind bei Gelegen-
heitin diese Farbkombinationen gekleidet. Hat der Held Erfolg, geht wie beim DMK-

194



Keimblitter.

195



Emblem unverziiglich die Sonne auf, und das Ereignis wird von den Protagonistinnen
lyrisch besungen. Damit die Parteirhetorik trotzdem nicht ganz vernachlissigt wird,
liest gelegentlich ein traditioneller drawidischer Monarch als Regierungserklidrung
ein DMK-Manifest wortlich vor, und dokumentarische Einschiibe von Auftritten der
DMK-Kaderleute geh6éren nun zum Inventar jeder Produktion.

Im Film Ayiratil Oruvan («Einer von tausend», 1965) beispielsweise erscheintim
Vorspann der Filmtitel vor rot-schwarzem Hintergrund. Dem von MGR in den rot-
schwarzen Parteifarben gespielten Leibeigenen gelingt es, die Tochter seines Chefs
und Grossgrundbesitzers vor einem fallenden Baum zu retten und sie so fiir sich zu
gewinnen. Zusammen mit andern Schicksalsgenossen schafft er es, auf dem Seeweg
zu fliehen. Bald wird das Schiff jedoch von Piraten iiberfallen und die Leibeigenen
werden in die Mannschaft integriert. MGR und seine Kollegen aber behalten die
Beute der Raubziige, an denen sie sich beteiligen miissen, nicht fiir sich, sondem
geben sie selbstlos an die arme Bevoélkerung weiter. Bei einem Uberfall nimmt der
Piratenchef die Tochter des MGR-Grossgrundbesitzers gefangen. MGR kauft sie
frei, nimmt sie zur Frau, bezwingt die Piraten und kAmpft nun mit ihnen gegen seinen
Schwiegervater. Nachdem dieser nicht nur besiegt, sondern auch zum Guten bekehrt
ist, lasst sich MGR bei Sonnenaufgang und Versshnungsfest von seinen jubelnden
Anhdngern zum politischen Leader erkiiren.

Dieser Filmstil fiihrte dazu, dass die DMK-Filme meist Kassenschlager waren.
Bald setzten auch Filmproduzenten, die nichts mit der Drawidischen Bewegung zu
tun hatten, die gewinnbringende Symbolik ein. Als wichtigster Symboltrager bestitigte
sich der Schauspieler M.G. Ramachandran, der sich so sehr mit seiner Rolle
identifizierte, dass er DMK-Parteimitglied wurde. Auch das breite, eher tiefkastige
Publi-kum setzte das positive Leinwand-Image des Stars mit seinem Privatleben
gleich, umso mehr als MGR gelegentlich durch medienwirksame philanthropische
Aktivitidten, wie beispielsweise die Verschenkung von Regenminteln an monsun-
geplagte Rikshafahrer, von sich reden machte (Balachandran / Raghavasimhan
1984: 23). Von den sechziger Jahren an wies MGR eine riesige Fan-Gemeinde auf,
die scharenweise in die DMK eintrat. Im breiten Publikum galt diese gar als «MGR-
Partei», und Parteiveranstaltungen mit Auftritten des Stars zogen biszu 50’000 Leute
an (Sivathambi 1981a: 39).

Ein Schauspieler als Parteigriinder: DMK-Symboltriger MGR spielt die
Wirklichkeit

So st es nicht weiter erstaunlich, dass der ehrgeizige M.G. Ramachandran, der 1972
aus der DMK ausgeschlossen wurde - nachdem er gegeniiber der Regierung, die ihm
keinen Ministerposten zugestehen wollte, Korruptionsvorwiirfe erhoben hatte -,
kurzerhand seine eigene Partei mit Namen ADMK?®, bzw. spiter AIADMK, griindete.
Miteinem der DMK und dem Congress verwandten Programm, das nicht mehreinen
unabhingigen Staat, sondern nur mehr eine gemissigte Dezentralisierung, Anti-
Hindi-Anliegen sowie Wohltitigkeit vertrat und sich in seiner Personenorientiertheit

® Anna Dravida Munnetra Kazhagam = Drawidische Fortschrittsvereinigung Annadurais.

196



=

Gangsterboss Ravjit in Naalai Namadhe

197



zudem auf den 1969 verstorbenen Annadurai berief, gelang es MGR wie bereits
erwihnt 1977 tatsichlich, die Wahlen fiir sich zu entscheiden.

Auchvisuell griff die AIADMK auf die bekannte Symbolik zuriick: das Parteiemblem
blieb schwarz-rot, vervollstindigt durch ein Portriit Annadurais. Ein anderes Zeichen
war das Bildnis MGRs, eingerahmt von Parteifahne und zwei Keimblétiern.

Trotz des Riickzugs aus dem Filmbusiness, wie es das Amt des Chefministers
erforderte, bliecb MGR im Kino weiterhin Publikumsfavorit, ja Reprisen seiner Filme
wurden noch Ende der achtziger Jahre mit grossem Erfolg gezeigt. Einer der letzten
und zugleich einer der erfolgreichsten MGR-Filme ist der Film Naalai Namadhe
(«Die Zukunft gehort uns», 1975). Kurz nach der Griindung der AIADMK gedreht,
gebrauchte ihn M.G. Ramachandran unverfroren als Plattform fiir seine Parteipropa-
gandaund zur Diffamierung des - ohne Zugpferd MGR - in die Defensive gedréngten
DMK -Chefs und Gegners Karunanidhi. Bereits im Vorspann des Streifens ist MGR
als Makal Tilakam, «bester Volksfiihrer», aufgefiihrt, und die Kleidung der HeldInnen
ist meist in den Parteifarben rot, schwarz und weiss. Der «Action»-Film handelt von
einer Familientragtdie: eine Familie mit drei S6hnen wird von Gangstern iiberfallen.
Der Gangsterboss Ranjit ermordet die Eltern. Die Kinder und eine Dienerin indessen
konnen flichen. Sie verlieren sich auf der Flucht aus den Augen und wachsen
schliesslich in unterschiedlichen Verhiltnissen auf: Der élteste Bruder, - von MGR
in einer Doppelrolle verkdrpert und im Film als Anspielung auf Annadurai andau-
ernd mit «anna» angesprochen -, entwickelt sich zum gutmiitigen Réuber, der nur
stiehlt, um seine Beute an Waisenhduser zu verschenken. Vijayan, ebenfalls von
MGR gespielt, erlebt seine Kindheit als Adoptivsohn des Dieners eines
Grossgrundbesitzers, und der jiingste Sohn wird unter der Obhut der Dienerin ein
bekannter Rocksinger. Als Erwachsene versuchen die Geschwister sich gegenseitig
ausfindig zu machen und gleichzeitig den Morder ihrer Eltern zur Rechenschaft zu
ziehen. Als wichtige Nebenhandlung zeigt der Film die Romanze zwischen Vijayan
und einer hochkastigen Frau namens Rani, der er den Sohn aus gutem Hause
vorspielt. Die Briider treffen zu guter Letzt zufillig im Hauptquartier der Gangster,
das sich hinter den schicken Fassaden eines Erstklasshotels befindet, aufeinander.
Sie erkennen sich gegenseitig wegen des Titelsongs Naalai Namadhe wieder, eines
Liedes, das sie bereits als Kinder immer gesungen haben, und das sich als roter Faden
durch den Film zieht. Hier nun gibt es der Rocksédnger-Bruder in der Bar des Hotels
in einer modemisierten Version zum besten. Nach einer dramatischen Geiselnahme
von Rani, deren Familienschmuck die Gangster erpressen wollen, kommt es zu
Verfolgungsjagden und Kémpfen zwischen Briidern und Gangstern. Die Frau wird
befreit und die Gangster getétet bis auf Gangsterboss Ranjit, der davonrennt, nur um
sich beim Uberqueren einer Eisenbahnschiene den Fuss in einer Weiche einzuklem-
men. Der Zug naht, aber Vijayan méchte Ranjit lieber vor Gericht bringen, als sterben
sehen und will ihn aus der Schiene befreien. Als er merkt, dass seine Bemiihungen
umsonst sind, hilt er dem an Karunanidhi gemahnenden Typen noch schnell einen
Vortrag iiber das Schicksal korrupter Menschen. Ranjit wird zerfetzt, und die drei
Briider ziehen samt Rani geeint iiber eine Wiese davon, das Lied Naalai Namadhe
trdllernd.

Wie wir sahen, war die Propaganda im Spielfilm, insbesondere der Schauspieler
M.G.Ramachandran, wichtig fiir den Durchbruch der Drawidischen Bewegung. Mit
ihren einfachen visuellen Botschaften gelang es ihr, auch die mehrheitlich nicht-

198



alphabetisierte stidtische und lindliche Unterschicht anzusprechen®, die bei der
geringen Verbreitung des Fernsehens iiber das Kino am ehesten zu erreichen ist.

Man kann deshalb wohl behaupten, dass nicht intellektuelles Verstindnis der
gesellschaftlichen Verhélmisse oder die Inhalte der Parteiprogramme zur breiten
Unterstiitzung fiir die Drawidische Bewegung fiihrte, sondern die Uberzeugungs-
kraft der allgegenwirtigen DMK-Symbolik sowie die Identifikation des Publikums
mit den MGR-Rollen, deren Image sich auf den Schauspieler selbst iibertrug.

Dies sind meiner Ansicht nach jedoch nicht die einzigen Griinde fiir den durch-
schlagenden Erfolg des Spielfilms als propagandistisches Medium. Visuelle Zeichen
und MGR konnten nur im Kontext eines speziellen #sthetischen, religiésen und
politischen Bewusstseins ihre einschneidende Wirkung entfalten. Auf diese drei
Aspekte méchte ich hier nidher eingehen.

Siidindisches Tanztheater: Kuluva Natakam und Komali

Der Aufbau des drawidischen Spielfilms unterscheidet sich kaum von demjenigen
des durchschnittlichen siidindischen Unterhaltungsfilms. Thematisch handeltes sich
dabei meist um Sozialdramen, die sich als grossangelegte Spektakel iiber zwei bis
drei Stunden hinziehen. In unregelmissigen Abstdnden wird die Handlung von
musikalischen Sequenzen unterbrochen, in denen ein bis zwei, seltener mehrere der
HeldInnen die Handlung tanzend besingen. Wiahrend die friihen Filme oft bis sechzig
solcher Einschiibe aufwiesen (Hardgrave 1971: 307), sind es heute noch durch-
schnittlich deren sieben, oft abwechselnd mit der Einblendung von Sketches bekann-
ter Komiker.

Wie aus den Studien Perumals (1981) und Sivathambis (1981b) zur siidindischen
Theatertradition hervorgeht, war in dhnlicher Art auch das traditionelle tamilische
Theater aufgebaut. Zahlreich seien die Zeugnisse zur Existenz des heute - ausser dem
Bharata Natyam - mehrheitlich als niedrige Kunst geltenden Tanz- und Gesangs-
theaters. Die Einheit von Tanz und Theater kommt auch in den alten drawidischen
Schriften zum Ausdruck, die keine sprachliche Unterscheidung machten zwischen
den beiden Ausdrucksformen. Kuttu bzw. ata besassen beide Bedeutungen und
bezeichnen die tinzerische Darstellung einer Geschichte durch einen bis mehrere
DarstellerInnen, begleitet von vokaler und/oder instrumentaler Musik.

Das Tanztheater war in der Vergangenheit eine Beschéftigung der Tiefkastigen
(Sivathambi 1981b: 405). Stiicke wie Pallu, Kuravanci, Nonti Natakam und Kuluva
Natakamboten eine unterhaltsame Mischung von romantischen, komischen, religiésen
und erotischen Elementen. Typisierte, Clown-dhnliche Figuren wie Komali Vikatan
oder Toppaikkuttatibelustigten das Publikum zwischen den Szenen mit Verkleidungen,
Wortspielen und Parodien (Perumal 1981: 130). Fiir die hohen Kasten existierte der
gepflegte Tempeltanz Sadir Nac - Grundlage fiir den heute zur hohen Kunst erhobe-
nen Nationaltanz Bharata Natyam - bei dem eine einzelne Téanzerin nacheinander
verschiedene Charaktere darstellte (Schechner 1983: 184-186).

% Rund 60 Prozent der Bevélkerung sind des Lesens und Schreibens unkundig, ca. 70 Prozent
leben auf dem Land (vgl. David 1983: 21).

199



Keine Angaben gibt es laut Sivathambi (1981b: 405) zur Existenz eines Sprech-
theaters im europiischen Sinn. Es ist keine alte Theaterliteratur in drawidischer
Sprache vorhanden, dafiir Abhandlungen zu den Techniken der Darstellenden
Kunst. Erst Ende des 19. Jahrhunderts schufen siidindische Dramatiker die ersten
reinen Sprechstiicke, neben denen das traditionelle Tanz- und Gesangstheater seinen
Platz behielt (Baskaran 1981: 21, 30).

Gesangs- und Tanzeinschiibe sowie komische Intermezzi im tamilischen Film sind
somit meiner Meinung nach auf die spezielle einheimische Theatertradition zuriick-
zufiihren und entsprechen auf ideale Weise dem é&sthetischen Empfinden eines
mittel- bis tiefkastigen Publikums.

Die Bedeutung der Religion: Krischna und Tiriyanasamandar

Ein anderer Aspekt, der den Spielfilm zum idealen Massenmedium macht, ist die
formale und inhaltliche Anlehnung der Geschichten an traditionelle hinduistische
Mythen. Neue Inhalte préisentieren sich in bekannten Rahmenthemen, die fiir das
religits gebildete Publikum miihelos verstéindlich sind. Im Film Naalai Namadhe
beispielsweise gibtes eine Sequenz, in welcher der von MGR verkorperte Held junge
Frauen beim Baden unter einem Wasserfall beobachtet. Als sich die Frauen anziehen
wollen, sind ihre Kleider verschwunden. Sie entdecken den Voyeur und fordern, dass
er die Kleidungsstiicke zuriickgebe, bis sie in den Bdumen einen Affen entdecken,
der damit herumspielt. Jedermann ist klar, dass diese Episode eine Anspielung auf
eine Krischna-Legende ist, die erzihlt, wie der junge Gott den Gopis (Schiferinnen)
beim Baden zuschaut und ihre Kleider versteckt.

Der Film Parasakthi lehnt sich andie Nallatanka-Legende an, die erzidhlt, wie eine
Frau sich und ihre sieben Kinder aus Verzweiflung ertriinkt. Kalyani rechtfertigt mit
dieser Erzdhlung denn auch vor Gericht ihren Kindsmord und weist ausserdem
darauf hin, dass ihr Sohn halt nicht Tiriyanasamandar - die Figur einer weiteren
Legende - sei, der nur zu schreien brauche, damit ihm die Géttin zu essen bringe. Der
Erzihlung zufolge geht ndmlich ein Vater mit seinem Sohn Tiriyanasamandar in den
Tempel, um im Tempelteich ein Bad zu nehmen. Er setzt das Kind auf der Treppe ab,
wo es auf ihn warten soll. Schon bald ist Tiriyanasamandar durstig und ruft nach
seiner Mutter. Die Gottin Madavi hort ihn und bringt ihm Milch. Als der Vater
zuriickkommt, fragt er seinen Sohn, warum er einen weiss verschmierten Mund habe,
und der Knabe erzihlt ihm mit einem Lied sein Erlebnis.

Die grossen Epen der Sanskrit-Tradition jedoch waren nach Auffassung der
Drawidischen Bewegung Zeugnisse des arischen Imperialismus. Im Film Neethi
Thevan Mayakkam («Die Verleitung des gerechten Konigs»), einer von Annadurai
umgeschriebenen Version des Ramayana, ist s nicht Ravana sondern Rama, der als
Bosewicht dargestellt wird, und der tamilische Dichter Kamban, der das Epos in
Tamil {ibersetzte, wird vor Gericht beschuldigt, den grossartigen Drawiden Ravana
falschlicherweise als Ddmon portritiert zu haben.

Nicht nur die Leinwandgeschichten, sondern auch das Verhalten des Publikums
wihrend den Vorstellungen kann als im weitesten Sinne religits bezeichnet werden.
Bei meinen zahlreichen Kinobesuchen von Reprisen alter DMK -Filme fiel mir auf,
dass die Leute temperamentvoll mitder thnen 14ngst bekannten Handlung mitfiebern,
das Geschehen auf der Leinwand lauthals kommentieren und bei Schliisselszenen

200



von ihren Sitzplitzen aufspringen. Zu Beginn der Vorstellung ziinden die Fans oft
feierlich Kerzen an, die vor der Leinwand gleichsam als improvisierte Altar-
dekoration angeordnet sind. Die Jiinger, die stolz mit den abgeschauten MGR-
Schmachtlocken einherstolzieren, identifizieren den Schauspieler mit seinen
Heldenrollen und verehren ihn wie einen Heiligen.

Tamilisches Politikverstandnis: Versteckte Vorliebe fiir Monarchen

Der drawidische Spielfilm unterstiitzte einen Personenkult, der Barnett (1976: 166,
184) zufolge einem starken siidindischen Bediirfnis entspricht. Ihre Forschung zum
politischen Verhalten und zu den Erwartungen der Tamillnnen ergab, dass diese trotz
grundsitzlicher Befiirwortung von demokratischer Mitbestimmung einen politi-
schen Fiihrungsstil autoritirer und charismatischer Art bevorzugen.

Dieses Resultat sowie der heutige siidindische politische Alltag lassen zudem
vermuten, dass es eine enge Beziehung zur iiberlieferten siidindischen Regierung-
spraxis gibt: dusserlich wurde den indischen Bundesstaaten zwar im Zuge von
Kolonialisierung und Unabhingigkeit ein demokratischer Mantel umgehéingt, wihrend
die Gesellschaft darunter dem traditionellen hierarchischen Weltbild und
Gesellschaftsstruktur treublieb. Dies begiinstigte einen geradezu monarchistischen
Fiihrungsstil, verkorpert in den charismatischen Chefministern Annadurai,
Karunanidhiund MGR, den neuen «Monarchen» des alten drawidischen Konigreichs.

Dass der Film in Siidindien und speziell in Tamil Nadu als wirksames
Propagandainstrument dienen konnte, wurde daher durch folgende Faktoren begiin-
stigt: Die Drawidische Bewegungreduzierte politische Inhalte auf einleicht verstind-
liches, akustisches und visuelles Zeichensystem, kniipfte an die dsthetische Uber-
lieferung des traditionellen drawidischen Tanz- und Gesangstheaters sowie an
religiése Inhalte der hinduistischen Mythen und die Vorliebe fiir religiésen und
politischen Personenkult an. Bei einer zu zwei Dritteln aus AnalphabetInnen beste-
henden, armen Bevélkerung, fiir die ein Kinobesuch zu den seltenen erschwingli-
chen Vergniigungen gehort!®, wirkten so vor allem MGR-Filme mit ihren
unkomplizierten Inhalten als ideale Gehirnwische.

Bemerkungen zur Methodik

Ein Spielfilm ist neben einer individuellen Kreation immer auch zu einem gewissen
Grad eine Reflexion der kulturellen Inhalte, die den/die Autorln geprigt haben. Er
kann deshalb von der Forschung durchaus als historisches Dokument begriffen
werden!!: dieses gibt sowohl die Perspektive des Filmemachers wieder und l4sst
zugleich einen Teil der Alltagswirklichkeit analytisch erschliessen. Kassenschlager
sind meist diejenigen Produkte, die auf inhaltlicher und &sthetischer Ebene den
durchschnittlichen Publikumsgeschmack treffen. Nach Silbermann (1980: 20) macht

1 Vgl. Sivathambi 1981a: 44, zit. aus P.S.R. 1980. <MGR - A sociological approach». Irai
iyal Malar, Vol.7, June, p.26, Madurai.
11 Vgl. Leroi-Gourhans (1948) «film de milieu» als «reines Dokument» einer Gesellschaft.

201



der Film gleichzeitig gesellschaftliche Anliegen sichtbar und unterbreitet ideale
Verhaltensweisen, so dass von den enthiillten sozialen Inhalten Riickschliisse auf die
Wirklichkeit gezogen werden kénnen.

Ethnographische Untersuchungen nicht-westlicher Spielfilme blieben bisher sel-
ten, so dass auf diesem Gebiet noch keine spezielle Methodik entwickelt wurde. Erste
Forschungen erfolgten wihrend desZweiten Weltkriegs durch US-AmerikanerInnen
als sogenannte «Anthropologie auf Distanz»: als Mittel, iiber die psychischen
Motivationen der am Krieg beteiligten Staaten etwas zu erfahren, ohne dort traditionelle
Feldforschungen betreiben zu miissen (Mead/Métraux 1953). Auch heute noch gilt
Gregory Batesons damalige Analyse des deutschen Films Hitlerjunge Quex als vor-
bildlich. Weitere, cher psychologische als ethnologische Studien befassten sich mit
dem japanischen (Benedict), chinesischen (Weakland), sowjetischen (Erikson) und
franzgsischen Film (Wolfenstein und Leites)'.

In den vierziger Jahren postulierte die US-Amerikanerin Hortense Powdermaker
(1947) einen funktionalistischen Ansatz: Spielfilme sollten als Spiegelbild der
Gesellschaft auf ihre Funktion und historische Stellung hin untersucht werden.
Medium wie auch Publikum und Produktionsbedingungen sollten gleichermassen
erfasst werden. Dieses Konzept erprobte sie jedoch nie anhand des nicht-westlichen
Spielfilms.

Pfleiderer und Lutze (1985) wiederum pléddierten in den achtziger Jahren fiir eine
semiotische Analyse von Spielfilmen und Publikumsverhalten.

Die angebotenen Untersuchungsmethoden schienen mir fiir meinen Gegenstand
einerseits unzureichend (Powdermaker 1947), anderseits waren sie in Nachbarwis-
senschaften der Ethnologie entwickelt worden, von denen ich nur mangelhafte
Kenntnisse besass (Germanistik, Psychologie, Semiotik). Sie waren deshalb fiir
mich nicht auf eine ethnologische Studie umsetzbar.

Bisherige wissenschaftliche Publikationen zum Gebiet Film und Politik in Siidindien
(Barmmouw/Krishnaswamy, Baskaran, David, Hardgrave, Perinbanayagam und
Sivathambi) konzentrierten sich vor allem auf die deskriptive Darstellung der
historischen Ereignisse. Mit meiner Untersuchung wollte ich versuchen, die Zusam-
menhiinge zu erfassen, die zum einzigartigen Erfolg dieser Symbiose fiihrten.

Deshalb entwickelte ich fiir meine Studie folgendes Vorgehen: ich beschrinkte
mich bei der Sichtung der drawidischen Spielfilme auf eine Auswahl von zwanzig
Werken, die den gesamten Zeitraum von 1949 bis 1986 abdeckten, machte Interviews
mit Politikern der Drawidischen Bewegung sowie mit Schauspielern, begleitete und
sprach mit MGR-Fans, vertiefte meine Beobachtungen durch Presseartikel und
ethnologische Literatur zum Thema und bezog assoziativ weitere Themenbereiche,
die zum Teil von anderen Wissenschaftszweigen bearbeitet werden, in die Unter-
suchung mit ein. Bei diesen Betrachtungen erwies sich als «ethnologischer» Aspekt
fiir mich vor allem das Aufzeigen von sozialen und kulturellen Zusammenhéingen
zwischen Spielfilm und siidindischer Gesellschaft.

13 Alle in Mead/Métraux (eds.) (1953).

202



Zusammenfassung

Seit den fiinfziger Jahren setzt die siidindische Drawidische Bewegung extensiv den
Spielfilm zur Verbreitung ihrer Propaganda ein. Angepasst an traditionelles &sthe-
tisches, religioses und politisches Empfinden erwies sich das moderne Medium mit
seinen visuellen Moéglichkeiten zur Verpackung von Analysen und Schlagworten als
sehr effizient, um an ein mehrheitlich analphabetisches Publikum heranzukommen.

Résumé

Depuis les années cinquante, le mouvement dravide du sud de I'Inde se sert
extensivement du film de fiction pour sa propagande. Adapté aux sentiments
esthétiques traditionnels, religieux et politiques, ce médium moderne, par sa faculté
de dissimuler visuellement des analyses et des slogans, s’avere trés efficace pour
atteindre un public en grande partie analphabete.

Literatur

BALACHANDRAN P. K. and T. E. RAGHAVASIMHAN
1984. «Tamil Nadu: The Challenges ahead». The Herald Review, September 30, p.
30-35.

BARNETT Marguerite Ross
1976. The Politics of Cultural Nationalism in South India. New Jersey.

BARNOUW Erik and S. KRISHNASWAMY
1980. Indian Film. New Delhi.

BASKARAN S. Theodore
1983. The Message Bearers. The Nationalist Politics and Entertainment Media in
South India 1880-1945. Madras.

DAVID C.R. W.
1983. Cinema as Medium of Communication in Tamilnadu. Madras.

HARDGRAVE Robert L. Jr.

1971. «The Celluloid God. M.G.R. and the Tamil Film». South Asian Review, Vol .4,
Nr.4, p. 307-314.

1973. «Politics and the Film in Tamil Nadu: The Stars and the DMK». Asian Survey,
Vol.13, March, p. 283-305.

1979. Essays in the Political Sociology of South India. New Delhi.

HARDGRAVE Robert L. Jr. and Anthony C. NEIDHART

1975. «Films and Political Consciousness in Tamil Nadu». Economic and Political
Weekly, 10, 1/2, p. 27-35.

203



IRSCHICK F. Eugene
1969. Politics and Social Conflict in South India. Bombay.

KRUSE Hans-Stefan
1975. Regionalismus in Siidindien. Die Drawidische Bewegung. Hamburg.

LEROI-GOURHAN André
1948. «Cinéma et sciences sociales: le film ethnologique existe-t-il»? Revue de
Géographie humaine et d Ethnologie 3, p. 42-50.

MEAD Margaret and Rhoda METRAUX (eds.)
1953. The Study of Culture at a Distance. Chicago.

NINAN T. N.and S. HVENKATRAMANI
1984. «Tamil Nadu: An Uncertain Future». India Today, Nov.15, p. 1 8-27.

PERINBANAYAGAMR. S.
1971. «Caste, Politics and Art». Drama Review, Vol. 15, 3, p. 206-211.

PERUMAL A.N.
1981. Tamil Drama. Origin and Development. Madras.

PFLEIDERER Beatrix and Lothar LUTZE (eds.)
1985. The Hindi Film. Agent and Re-Agent of Cultural Change. New Delhi.

POWDERMAKER Hortense
1947. «An Anthropologist looks at the movies». The Annals of the American
Academy of Political and Social Science, 254, Nov., p. 77-80.

SCHECHNER Richard
1983. Performative Circumstances from the Avant Garde to Ramlila. Calcutta.

SETHI Sunil
1985S. «Return of the Hero». India Today, Feb. 28, p. 18-23.

SILBERMANN, Alphons (Hrsg.)
1980. Filmanalyse. Grundlagen - Methoden - Didaktik. Miinchen.

SIVATHAMBI Karthigesu

1971. «Politicians as Players». Drama Review, Vol.15, 3, p. 212-223.
1981a. The Tamil Film as a Medium of Political Communication. Madras.
1981b. Drama in Ancient Tamil Society. Madras.

WEAKLAND H. John

1975. «Feature Films as Cultural Documents». Principles of Visual Anthropology.
P.HOCKINGS (ed.), The Hague, p. 231-251.

204



	Politik als Show : Bemerkungen zum Verhältnis zwischen Drawidischer Bewegung und Kino in Südindien

