
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 15 (1991)

Artikel: Politik als Show : Bemerkungen zum Verhältnis zwischen Drawidischer
Bewegung und Kino in Südindien

Autor: Lüthi, Damaris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007577

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007577
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Damaris Lüthi

Politik als Show
Bemerkungen zum Verhältnis zwischen Drawidischer Bewegung

und Kino in Südindien

Im Jahre 1978 gewinnt der Schauspieler und Politiker M.G. Ramachandran mit
seiner Partei AIADMK1 die Parlamentswahlen des südindischen Bundesstaates
Tamil Nadu. Er bleibt bis zu seinem Tod zehn Jahre lang Chefminister über fünfzig
Millionen Tamilen.

Der Sieg kam nicht unerwartet. M.G. Ramachandran, von seinen Verehrerinnen
kurz «MGR» genannt, war dank seinen unzähligen Rollen im tamilischen Spielfilm
in Tamil Nadu seit vielen Jahren eine Kultfigur. Er wurde mit blumigen Ehrentiteln
wie Port Mana Chemmal (Grossbeherzter) oder Puratchi Thalaivar (Revolutionsführer)

bedacht (Balachandran / Raghavasimhan 1984: 33). Nicht nur das Volk,
sondern auch Regierungsmitglieder trugen Fingerringe und Broschen mit dem
Bildnis ihres Idols (Sethi 1985:21). MGR bekam für viele gar das Image, unsterblich
zu sein, nachdem er mehrere lebensgefährliche Situationen anscheinend schadlos
überstanden hatte: Ende der sechziger Jahre wollte ihm ein rivalisierender Schauspieler

- zufällig einer, der in Filmen immer den Bösewicht spielte - mit dem Messer
an den Kragen, kurz vor seinerWahl 1977 «rettete» er sich vor einem Flugzeugabsturz,
indem er instinktiv in letzter Minute die Maschine nicht bestieg. Auch während
seiner Amtszeit bewies er nochmals Glück und Zähigkeit: Mitte der achtziger Jahre
erholte er sich wie durch ein Wunder auf der Schwelle zum Tod nochmals von
Nierenversagen und mehrtägigem Halbkoma und führte trotz bleibender
Sprechbehinderung die Regierungsgeschäfte selbstbewusst weiter. Die überstande-
nen Gefahren steigerten das Charisma MGRs ins Unermessliche und führten jeweils
zu öffentlichen Massenhysterien: Die Anhängerinnen campierten tagelang zu
Zehntausenden vor den Spitälern, beteten inbrünstig zu den Göttern oder nahmen sich
verzweifelt das Leben, um nach hinduistischem Denken Energien für die Genesung
des Stars freizusetzen (Hardgrave 1971: 310-3ll;Ninan/ Venkatramani 1984: 19;
Sethi 1985: 23). Alles drehte sich nur noch um die Person des Chefministers,
während die Ideologie der ehemals separatistischen und sozialistischen Drawidischen
Bewegung mit der AIADMK vollends zur sinnenüeerten propagandistischen Floskel

verkam und sich höchstens noch zur Unterstützung der sezessionistischen Brüder
des benachbarten Sri Lanka einsetzen Hess. Sozialistische Zielsetzungen wurden von
MGR zu Wohltätigkeitsprogrammen uminterpretiert, die nie realisiert wurden,
während der Bundesstaat wegen der Inkompetenz der Regierung in eine wirtschaftliche

Krise stürzte.
Als MGR schliesslich Ende 1987 doch noch starb, hatte er durch sein Leben und

Wirken nach einheimischem Verständnis bereits einen so hohen Grad an Vollkom-

1 All India Anna Dravida Munnetra Kazhagam Gesamtindische Drawidische Fortschritts-
Vereinigung Annadurais.

Ethnologica Helvetica 15, 1991: 189-204 189



menheit erlangt, dass sich eine reinigende Kremierung erübrigte und er als Heiliger
im Sandstrand von Madras begraben werden konnte. Seite an Seite mit Annadurai,
dem charismatischen Gründer und Chefminister einer andern Drawidischen Partei,
der DMK1, manifestiert er sich dort heute noch durch ein imposantes Grabmal.
Welches waren die Hintergründe dieses Starkults?

Der Drawidische Nationalismus: Agitation für die «goldene Vergangenheit»

Die Geschichte des Drawidischen Nationalismus3 begann anfangs dieses Jahrhunderts

mit einer südindischen Bewegung, gegründet von bürgerlichen
Grossgrundbesitzern und Intellektuellen nicht-brahmanischer Kastenzugehörigkeit4, die
gegen die Überlegenheit der brahmanischen Oberschicht protestierten. Sie wehrten
sich gegen die Begünstigung der Brahmanen in Wirtschaft und Administration durch
die englischen Kolonialherren und grenzten sich mit ethnischen Argumenten von
ihnen ab: sie seien arische Fremdlinge, die den Süden nun bereits seit über tausend
Jahren kolonialisiert hätten. Die nicht-brahmanische, drawidische Identität hatten
europäische Wissenschaftler des 17.-19. Jahrhunderts definiert. Sie schrieben über
die Drawiden als ein Volk, das aufeine mindestens zweitausendjährige Vergangenheit
zurückblicken könne, die sich in eigener Sprache, Literatur, Religion und
Königstümern manifestiere (Irschick 1969: 275-310). Diese «goldene Vergangenheit»

diente - eine bekannte Strategie vieler nationalistischer Bewegungen - den
modernen Drawiden als antithetisches Zukunftsmodell zur sanskritisierten Gegenwart.

Die Nicht-Brahmanen bildeten 1912 die, Madras UnitedLeague (späterDravidian
Association). 1916 entstand die South Indian Peoples Association mit Zeitungen in
Englisch, Tamil und Telugu und kurz darauf die South Indian Federation, nach dem
Namen ihrer Zeitung als Justice Party bekannt. Sie war eine zahlenmässig noch
unscheinbare, dafür umso radikalere Bewegung, die in ihrem Non-Brahmin-Manifesto
(1916) die überproportionale Vertretung der Brahmanen in der britischen Verwaltung

kritisierte und einen unabhängigen drawidischen Staat unter britischer
Oberherrschaft forderte. Die Justice Party wählte den legalen politischen Weg und war
von 1920 bis Ende der dreissiger Jahre stets in den südindischen Parlamenten
vertreten. Sie wurde dominiert von Grossgrundbesitzern und Wirtschaftskadern, die
für die anfänglich radikalen Anliegen bald nichts mehr übrighatten und ihren
Mitgliedern Ende der zwanziger Jahre gar empfahl, der Congress-Partei beizutreten.

Umso stärker fiel Ende der dreissiger Jahre die Selbstrespekt-Bewegung (später
Dravida Kazhagam, DK Drawidische Vereinigung) auf, die mit volksnahen
propagandistischen Mitteln wie Massendemonstrationen und reisenden Theatergruppen

unter ihrem charismatischen Präsidenten Ramaswamy Naicker eine radikal anti-

2 Dravida Munnetra Kazhagam Drawidische Fortschritts-Vereinigung.
3 Die folgenden Ausführungen stützen sich vor allem auf Barnett (1976), Hardgrave (1979),

Kruse (1975) und Irschick (1969).
4 Die Brahmanen sind das höchste «Varna» («Farbe») der indischen Kastenhierarchie, und

die sog. Nicht-Brahmanen bzw. Shudras, die mehrere Kasten umfassen, stehen in der
südindischen Ordnung ca. an zweiter Stelle.

190



brahmanische, anti-hinduistische und sozialistische Politik vertrat. Erstmals stach
die Drawidische Bewegung auch durch ihre visuelle Präsenz ins Auge. Allgegenwärtiges

Symbol der Bewegung war ein schwarzes Emblem mit rotem Kreis in der
Mitte: schwarz für die Trauer über die Unterdrückung der Drawiden, rot für die
Hoffnung auf einen eigenen Staat «Dravidasthan».

Zehn Jahre später (1949) setzten sich nach einem Autoritätskonflikt mit Naicker
einige junge Kaderleute ab und gründeten unter der Leitung des Journalisten C.N.
Annadurai ihre eigene Bewegung, die Dravida Munnetra Kctzhagam (DMK).
Nachdem sie zunächst wie die DK eine radikale Politik ausserhalb des parlamentarischen

Rahmens betrieb, nahm die DMK nach der Reorganisation der indischen
Bundesstaaten aufgrund linguistischer Kriterien ab 1957 als Partei mit einem
gemässigten Programm auch an Wahlen teil. Zentrales Anliegen war fortan nicht
mehr ein «Dravidasthan», sondern die wirtschaftliche Förderung des Südens durch
die Zentralregierung.

Die vor allem im Tamilgebiet aktive DMK vermochte die DK mit ihren
propagandistischen Aktivitäten noch zu übertreffen: diese reichten von tamilsprachigen
Tageszeitungen überpompöse Parteiveranstaltungen bis zur sorgfältigen Produktion
von Theaterstücken und Spielfilmen mit drawidischen Botschaften. Die
Parteiembleme, ein quer rot-schwarz geteiltes Feld sowie ein roter Sonnenaufgang
vor schwarzem Hintergrund sollten die Emanzipation der drawidischen Völker
gegenüber den arischen Unterdrückern symbolisieren.

Trotz grossbürgerlicher und hochkastiger Führung vermochte die DMK mit ihrer
süffigen Propaganda schliesslich auch die Unterstützung des Kleinbürgertums und
der Unterschicht zu gewinnen und schnitt mit ihrer breiten Gefolgschaft bei Wahlen
neben dem Congress immer stärker ab, bis es ihr 1967 schliesslich gelang, die
Parlamentswahlen des Bundesstaates Madras (im selben Jahr umgetauftin TamilNadu,
Tamilland) Zugewinnen. Die Drawidische Bewegung bestimmte fortan die tamilische
Politik: zuerstals DMK unter Annadurai und Karunanidhi 1967-75), nach President' s
Rule5 und Emergency (Ausnahmezustand) als A1ADMK (1978-87) unter MGR und
nach erneuter President' s Rule seit anfangs 1989 wieder unter der DMK des
autoritären Chefministers Karunanidhi.

Ihren Erfolg, so wird angenommen6, verdankt die Drawidische Bewegung vor
allem dem geschickten Einsatz des Spielfilms als Propaganda-Gefäss. Um welche
Art von Spielfilm handelte es sich dabei, und weshalb konnte der Schauspieler MGR
die drawidische Symbolik schliesslich für seine persönlichen Ziele vereinnahmen?

Der drawidische Propagandafilm: Tritt nach heiligen Kühen

Die Drawidische Bewegung, allen voran die DMK und AIADMK, war seit Ende der
vierziger Jahre an der Produktion mehrerer hundert Filme beteiligt, die in der
filmverrückten drawidischen Welt über fahrende Kinos auch im hintersten Winkel
gezeigt wurden (Hardgrave 1971: 307). Die Filmpropaganda der Drawidischen
Bewegung zeichnete sich in Wiederspiegelung der politischen Inhalte anfangs (ca.

5 Direktunterstellung der Verwaltung Tamil Nadus unter die Zentralregierung in Delhi.
6 Vgl. David, Hardgrave, Sivathambi, Perinbanayagam.

191



1946-1956) durch eine system- bzw. sozialkritische Thematik aus7. Nach
nationalistischem Muster diente sie der Verherrlichung einer egalitären drawidischen
Vergangenheit und Kultur, während die Stratifizierung der Gegenwart als Resultat
der brahmanischen Unterdrückung angeprangert wurde, der zum Beispiel auch die
geschlechtliche Gleichberechtigung zum Opfer gefallen sei. Programmatisch
verwendeten die Parteiideologen die im Hinduismus verbotene Wiederheirat von
Witwen oder die Heirat von Paaren unterschiedlicher Kastenzugehörigkeit ohne
Absegnung durch einen Brahmanen (sog. «Selbstrespekt-Heirat») als Hauptmotiv
ihrer Filmgeschichten. Spezielle Sprachwahl und Wortkombinationen wie Tamilnad
(«Tamilland»), anna («älterer Bruder» sowie Anspielung auf Annadurai) oder
thambi («jüngerer Bruder» bzw. Anhänger der Drawidischen Bewegung) zogen sich
als roter Faden durch Dialoge und Lyrik, die oft durch Dokumentaraufnahmen von
bejubelten Auftritten derDrawidischen LeaderAnnadurai, Karunanidhi oderNaicker
unterbrochen wurden.

Da die Drawidische Bewegung den Film erst nach langer Theatererfahrung für sich
entdeckt hatte, färbte der Bühnenstil zunächst stark auf das neue Medium ab: die
Filme wirkten wie photographierte Versionen von Theaterstücken, waren handlungsarm

sowie deklamatorisch von analytischer Parteirhetorik durchdrungen. Es waren
vor allem Annadurai und Karunanidhi, die sich als Drehbuchautoren in die
Spielfilmproduktion einmischten.

Einer der ersten Filme war Velaikkari («Das Dienstmädchen», 1948), nach der
Vorlage eines bekannten Theaterstück von Annadurai. Ein skrupelloser
Grossgrundbesitzer beutet einen armen Landarbeiter aus und treibt ihn in den Tod.
Der Sohn des Landarbeiters, Anandan, rächt den Tod seines Vaters, indem er die
Tochter des Landlords heiratet und diese vor den Augen ihres Vaters demütigt. Der
Grossgrundbesitzer sieht schliesslich seine Schuld ein, bittet seinen Schwiegersohn
um Vergebung und akzeptiert ihn als Gleichwertigen. Vor Gericht und im Tempel
klagt Anandan, die traditionellen religiösen Institutionen würden als Mittel zur
Zementierung der Macht der brahmanischen Landbesitzer missbraucht. Er geht für
den hinduistischen Geschmack bis zum Äussersten, als er frech nach heiligen Kühen
tritt (Hardgrave 1973: 291).

Der Film Parasakthi («Die Göttin», 1952), für den Karunanidhi das Drehbuch
verfasste, klagt ebenfalls den Missbrauch der Religion sowie die Diskriminierung
rechtschaffener drawidischer Bürgerinnen durch ein ungerechtes Sozialsystem an.
In diesem berühmten Streifen, einem der grössten tamilischen Kinoerfolge, geht es
um eine tragische Familiengeschichte. Drei Brüder, Chandrasekaran, Njanasekaran
und Gunasekaran, leben wie so viele andere Südinder als Gastarbeiter in Burma. Ihr
Vater und die Schwester Kalyani sind in Madras geblieben. Kalyani will heiraten,
und es sollte mindestens einer der Brüder zugegen sein, worauf sich Gunasekaran,
der jüngste, auf den Seeweg nach Hause aufmacht. Es ist Zweiter Weltkrieg, die
Japaner fallen in Burma ein, und die beiden älteren Brüder müssen kurz darauf
ebenfalls in ihre Heimat zurück flüchten. Weil niemand zur Zeit eintrifft, findet die
Heirat schliesslich ohne Brüder statt. Kalyani gebiert schon bald einen Sohn, verliert

7 Die folgenden Ausführungen stützen sich vor allem auf Baskaran (1983), David (1983),
Hardgrave (1971, 1973, 1975 und 1979), Perinbanayagam (1971) und Sivathambi (1971
und 1981a) sowie meine eigene Sichtung von Filmen.

192



Kalyani bettelt um Nahrung (Parasakthi)



jedoch gleichentags ihren Mann - er wird von einem Auto überfahren -, und steht
plötzlich als geächtete Witwe allein und mittellos auf der Strasse, nachdem auch ihr
Vater vor Schreck über ihr Schicksal gestorben ist Als Gunasekaran endlich in
Madras eintrifft, raubt ihm eine Prostituierte sein ganzes Geld und Gepäck, und er ist
wie seine Schwester gezwungen, sich bettelnd auf der Strasse durchzuschlagen. Als
er Kalyani endlich findet, schämt er sich so sehr, dass er sich ihr nicht zu erkennen
gibt. Kalyani hat es nicht leicht. Jeder noch so demütigende Job aufeinem Bauerngut
oder in einem Teeladen bedeutet zugleich sexuelle Ausbeutung. Als sie Zuflucht in
einem Tempel sucht, macht sich sogar ein Pujari (Tempeldiener) an sie heran. Mit
Betteln kommt sie nicht mehr durch, so dass sie sich schliesslich samt Kind zum
Selbstmord entschliesst. Sie wirft ihren Sohn nachts in den Fluss und will
hinterherspringen, wird aber im letzten Moment von der Polizei daran gehindert.
Wegen Kindsmord und Selbstmordversuch muss sie sich vor Gericht verantworten
und bittet die Richter verzweifelt um Verständnis für ihre tragischeLebensgeschichte.
ZufälligistderRichterihrältererBruderChandrasekaran,derplötzlich mitEntsetzen
realisiert, wer vor ihm steht, und in Ohnmacht fällt. Später trägt auch Gunasekaran
seine eigene Version der Geschichte vor, die er in den Kontext des ungerechten
südindischen Sozialsystems stellt. Während er noch spricht, betritt eine junge Frau
mit einem Kind auf den Armen die Szene: sie bringt Kalyanis Sohn, den sie aus dem
Fluss gefischt hat. Kalyani ist entlastet und die Familie wieder glücklich vereint, bis
auf Njanasekaran, der nun Mitglied derDMK ist und bei einer Sammelaktion zufällig
bei seinen Angehörigen an die Türe klopft. Nun wird allen klar, welches die
politische Bewegung ist, die ihreAnliegen vertritt, und die Familie nimmtgemeinsam
an der nächsten Parteiveranstaltung teil. Dort treten als krönender Abschluss des
Films die drei drawidischen Koryphäen Naicker, Annadurai und Karunanidhi auf.

«Action» statt Sozialkritik: Drawidischer Held MGR und Sonnenaufgänge

Ab Mitte der fünfzigerJahre nimmtmitder Mässigung der Anliegen derDrawidischen
Bewegung auch die Radikalität der Filminhalte ab. Stilistisch treten ausserdem
rhetorische Stellungnahmen mehr und mehr in den Hintergrund zugunsten von mehr
handlungsimmanenter Gesellschaftskritik, ergänzt durch im richtigen Moment
eingeblendete DAfK-Symbolik.

Hauptdarsteller ist gewöhnlich ein nicht-brahmanischer Held, der meist von M.G.
Ramachandran dargestellt wird. Dieser besiegt in den nächsten rund 20 Jahren seiner
Karriere in ca. 130 Filmen als armer, tiefkastiger und edler Drawidenjüngling im
Alleingang seine hochkastigen Widersacher, steigt jeweils gesellschaftlich auf und
sichert sich das Eheglück mit Töchtern höchster Abstammung. Der Held handelt
instinktiv und vertraut seiner Muskelkraft zur Verbesserung seiner persönlichen
Situation mehr, als dem Sinn grundlegender gesellschaftlicher Veränderung. Die
Filme betreiben kaum mehr generelle Gesellschaftskritik, dafür umso deutlichere
Propaganda für die DMK. Jedes zweite Wort ist nun Tamilnad oder anna und wird
vervollständigt durch visuelle Zeichen wie die Parteiembleme, vor allem natürlich
im Farbfilm. Im Vorspann der Emjeeyar-Produktionen (von MGR produzierten
Filmen) erscheint die DA/K-Flagge. Filmtitel und zentrale Einstellungen haben als

Hintergrund die rot-schwarzen Parteifarben, und Held oder Heldin sind bei Gelegenheit

in diese Farbkombinationen gekleidet. Hat der Held Erfolg, geht wie beim DMK-

194



MGR als jugendlicher Held im Film. Mit der Hand bildet er das AIADMK-Symbol, zwei
Keimblätter.

195



Emblem unverzüglich die Sonne auf, und das Ereignis wird von den Protagonistinnen
lyrisch besungen. Damit die Parteirhetorik trotzdem nicht ganz vernachlässigt wird,
liest gelegentlich ein traditioneller drawidischer Monarch als Regierungserklärung
einDA/ZC-Manifest wörtlich vor, und dokumentarische Einschöbe von Auftritten der
DAf/G Kader leu te gehören nun zum Inventar jeder Produktion.

Im Film Ayiratil Oruvan («Einer von tausend», 1965) beispielsweise erscheint im
Vorspann der Filmtitel vor rot-schwarzem Hintergrund. Dem von MGR in den
rotschwarzen Parteifarben gespielten Leibeigenen gelingt es, die Tochter seines Chefs
und Grossgrundbesitzers vor einem fallenden Baum zu retten und sie so für sich zu
gewinnen. Zusammen mit andern Schicksalsgenossen schafft er es, auf dem Seeweg
zu fliehen. Bald wird das Schiff jedoch von Piraten überfallen und die Leibeigenen
werden in die Mannschaft integriert. MGR und seine Kollegen aber behalten die
Beute der Raubzüge, an denen sie sich beteiligen müssen, nicht für sich, sondern
geben sie selbstlos an die arme Bevölkerung weiter. Bei einem Überfall nimmt der
Piratenchef die Tochter des MGR-Grossgrundbesitzers gefangen. MGR kauft sie
frei, nimmt sie zur Frau, bezwingt die Piraten und kämpft nun mit ihnen gegen seinen
Schwiegervater. Nachdem dieser nicht nur besiegt, sondern auch zum Guten bekehrt
ist, lässt sich MGR bei Sonnenaufgang und Versöhnungsfest von seinen jubelnden
Anhängern zum politischen Leader erküren.

Dieser Filmstil führte dazu, dass die £>AfK-Filme meist Kassenschlager waren.
Bald setzten auch Filmproduzenten, die nichts mit der Drawidischen Bewegung zu
tun hatten, die gewinnbringende Symbolik ein. Als wichtigster Symbolträgerbestätigte
sich der Schauspieler M.G. Ramachandran, der sich so sehr mit seiner Rolle
identifizierte, dass er DA/K-Parteimitglied wurde. Auch das breite, eher tiefkastige
Publi-kum setzte das positive Leinwand-Image des Stars mit seinem Privatleben
gleich, umso mehr als MGR gelegentlich durch medienwirksame philanthropische
Aktivitäten, wie beispielsweise die Verschenkung von Regenmänteln an
monsungeplagte Rikshafahrer, von sich reden machte (Balachandran / Raghavasimhan
1984: 23). Von den sechziger Jahren an wies MGR eine riesige Fan-Gemeinde auf,
die scharenweise in die DMK eintrat. Im breiten Publikum galt diese gar als «MGR-
Partei», und ParteiVeranstaltungen mit Auftritten des Stars zogen bis zu 50' 000 Leute
an (Sivathambi 1981a: 39).

Ein Schauspieler als Parteigründer: DMK-Symbolträger MGR spielt die
Wirklichkeit

So ist es nicht weiter erstaunlich, dass der ehrgeizige M.G. Ramachandran, der 1972
aus der DMK ausgeschlossen wurde - nachdem er gegenüber der Regierung, die ihm
keinen Ministerposten zugestehen wollte, Korruptionsvorwürfe erhoben hatte -,
kurzerhand seine eigene Partei mit Namen ADM/C, bzw. späterA1ADMK, gründete.
Mit einem derDMK und dem Congress verwandten Programm, das nicht mehr einen
unabhängigen Staat, sondern nur mehr eine gemässigte Dezentralisierung,
AntiHindi-Anliegen sowie Wohltätigkeit vertrat und sich in seiner Personenorientiertheit

8 Anna Dravida Munnetra Kazhagam Drawidische Fortschrittsvereinigung Annadurais.

196



Gangsterboss Ravjit in Naalai Namadhe

197



zudem auf den 1969 verstorbenen Annadurai berief, gelang es MGR wie bereits
erwähnt 1977 tatsächlich, die Wahlen für sich zu entscheiden.

Auch visuell griffdieAlADMK aufdie bekannte Symbolik zurück: das Parteiemblem
blieb schwarz-rot, vervollständigt durch ein Porträt Annadurais. Ein anderes Zeichen
war das Bildnis MGRs, eingerahmt von Parteifahne und zwei Keimblättern.

Trotz des Rückzugs aus dem Filmbusiness, wie es das Amt des Chefministers
erforderte, blieb MGR im Kino weiterhin Publikumsfavorit, ja Reprisen seiner Filme
wurden noch Ende der achtziger Jahre mit grossem Erfolg gezeigt. Einer der letzten
und zugleich einer der erfolgreichsten MGR-Filme ist der Film Naalai Namadhe
(«Die Zukunft gehört uns», 1975). Kurz nach der Gründung der AIADMK gedreht,
gebrauchte ihn M.G. Ramachandran unverfroren als Plattform für seine Parteipropaganda

und zur Diffamierung des - ohne Zugpferd MGR - in die Defensive gedrängten
DMK-Chefs und Gegners Karunanidhi. Bereits im Vorspann des Streifens ist MGR
als Makal Tilakam, «besterVolksführer», aufgeführt, und die Kleidung der Heldinnen
ist meist in den Parteifarben rot, schwarz und weiss. Der «Action»-Film handelt von
einer Familientragödie: eine Familie mit drei Söhnen wird von Gangstern überfallen.
Der Gangsterboss Ranjit ermordet die Eltern. Die Kinder und eine Dienerin indessen
können fliehen. Sie verlieren sich auf der Flucht aus den Augen und wachsen
schliesslich in unterschiedlichen Verhältnissen auf: Der älteste Bruder, - von MGR
in einer Doppelrolle verkörpert und im Film als Anspielung auf Annadurai andauernd

mit «anna» angesprochen -, entwickelt sich zum gutmütigen Räuber, der nur
stiehlt, um seine Beute an Waisenhäuser zu verschenken. Vijayan, ebenfalls von
MGR gespielt, erlebt seine Kindheit als Adoptivsohn des Dieners eines
Grossgrundbesitzers, und der jüngste Sohn wird unter der Obhut der Dienerin ein
bekannter Rocksänger. Als Erwachsene versuchen die Geschwister sich gegenseitig
ausfindig zu machen und gleichzeitig den Mörder ihrer Eltern zur Rechenschaft zu
ziehen. Als wichtige Nebenhandlung zeigt der Film die Romanze zwischen Vijayan
und einer hochkastigen Frau namens Rani, der er den Sohn aus gutem Hause
vorspielt. Die Brüder treffen zu guter Letzt zufällig im Hauptquartier der Gangster,
das sich hinter den schicken Fassaden eines Erstklasshotels befindet, aufeinander.
Sie erkennen sich gegenseitig wegen des Titelsongs Naalai Namadhe wieder, eines
Liedes, das sie bereits als Kinder immer gesungen haben, und das sich als roter Faden
durch den Film zieht. Hier nun gibt es der Rocksänger-Bruder in der Bar des Hotels
in einer modernisierten Version zum besten. Nach einer dramatischen Geiselnahme
von Rani, deren Familienschmuck die Gangster erpressen wollen, kommt es zu
Verfolgungsjagden und Kämpfen zwischen Brüdern und Gangstern. Die Frau wird
befreit und die Gangster getötet bis aufGangsterboss Ranjit, der davonrennt, nur um
sich beim Überqueren einer Eisenbahnschiene den Fuss in einer Weiche einzuklemmen.

DerZug naht, aber Vijayan möchte Rarij it lieber vor Gericht bringen, als sterben
sehen und will ihn aus der Schiene befreien. Als er merkt, dass seine Bemühungen
umsonst sind, hält er dem an Karunanidhi gemahnenden Typen noch schnell einen
Vortrag über das Schicksal korrupter Menschen. Ranjit wird zerfetzt, und die drei
Brüder ziehen samt Rani geeint über eine Wiese davon, das Lied Naalai Namadhe
trällernd.

Wie wir sahen, war die Propaganda im Spielfilm, insbesondere der Schauspieler
M.G. Ramachandran, wichtig für den Durchbruch der Drawidischen Bewegung. Mit
ihren einfachen visuellen Botschaften gelang es ihr, auch die mehrheitlich nicht-

198



alphabetisierte städtische und ländliche Unterschicht anzusprechen9, die bei der
geringen Verbreitung des Femsehens über das Kino am ehesten zu erreichen ist

Man kann deshalb wohl behaupten, dass nicht intellektuelles Verständnis der
gesellschaftlichen Verhältnisse oder die Inhalte der Parteiprogramme zur breiten
Unterstützung für die Drawidische Bewegung führte, sondern die Überzeugungskraft

der allgegenwärtigen DAfK-Symbolik sowie die Identifikation des Publikums
mit den MGR-Rollen, deren Image sich auf den Schauspieler selbst übertrug.

Dies sind meiner Ansicht nach jedoch nicht die einzigen Gründe für den
durchschlagenden Erfolg des Spielfilms als propagandistisches Medium. Visuelle Zeichen
und MGR konnten nur im Kontext eines speziellen ästhetischen, religiösen und
politischen Bewusstseins ihre einschneidende Wirkung entfalten. Auf diese drei
Aspekte möchte ich hier näher eingehen.

Südindisches Tanztheater: Kuluva Natakam und Komali

Der Aufbau des drawidischen Spielfilms unterscheidet sich kaum von demjenigen
des durchschnittlichen südindischen Unterhaltungsfilms. Thematisch handeltes sich
dabei meist um Sozialdramen, die sich als grossangelegte Spektakel über zwei bis
drei Stunden hinziehen. In unregelmässigen Abständen wird die Handlung von
musikalischen Sequenzen unterbrochen, in denen ein bis zwei, seltener mehrere der
Heldinnen die Handlung tanzend besingen. Während die frühen Filme oftbis sechzig
solcher Einschübe aufwiesen (Hardgrave 1971: 307), sind es heute noch
durchschnittlich deren sieben, oft abwechselnd mit der Einblendung von Sketches bekannter

Komiker.
Wie aus den Studien Perumals (1981) und Sivathambis (1981b) zur südindischen

Theatertradition hervorgeht, war in ähnlicher Art auch das traditionelle tamilische
Theater aufgebaut. Zahlreich seien die Zeugnisse zur Existenz des heute - ausser dem
Bharata Natyam - mehrheitlich als niedrige Kunst geltenden Tanz- und Gesangstheaters.

Die Einheit von Tanz und Theater kommt auch in den alten drawidischen
Schriften zum Ausdruck, die keine sprachliche Unterscheidung machten zwischen
den beiden Ausdrucksformen. Kuttu bzw. ata besassen beide Bedeutungen und
bezeichnen die tänzerische Darstellung einer Geschichte durch einen bis mehrere
Darstellerinnen, begleitet von vokaler und/oder instrumentaler Musik.

Das Tanztheater war in der Vergangenheit eine Beschäftigung der Tiefkastigen
(Sivathambi 198 lb: 405). Stücke wie Pallu, Kuravanci, NontiNatakam und Kuluva
Natakamboten eine unterhaltsame Mischung von romantischen, komischen, religiösen
und erotischen Elementen. Typisierte, Clown-ähnliche Figuren wie Komali Vikatan
oderToppazMu/hm belustigten dasPublikum zwischen den Szenen mit Verkleidungen,
Wortspielen und Parodien (Perumal 1981: 130). Für die hohen Kasten existierte der
gepflegte Tempeltanz SadirNac - Grundlage für den heute zur hohen Kunst erhobenen

Nationaltanz Bharata Natyam - bei dem eine einzelne Tänzerin nacheinander
verschiedene Charaktere darstellte (Schechner 1983: 184-186).

9 Rund 60 Prozent der Bevölkerung sind des Lesens und Schreibens unkundig, ca. 70 Prozent
leben auf dem Land (vgl. David 1983: 21).

199



Keine Angaben gibt es laut Sivathambi (1981b: 405) zur Existenz eines
Sprechtheaters im europäischen Sinn. Es ist keine alte Theaterliteratur in drawidischer
Sprache vorhanden, dafür Abhandlungen zu den Techniken der Darstellenden
Kunst. Erst Ende des 19. Jahrhunderts schufen südindische Dramatiker die ersten
reinen Sprechstücke, neben denen das traditionelle Tanz- und Gesangstheater seinen
Platz behielt (Baskaran 1981: 21,30).

Gesangs- und Tanzeinschübe sowie komische Intermezzi im tamilischen Film sind
somit meiner Meinung nach auf die spezielle einheimische Theatertradition
zurückzuführen und entsprechen auf ideale Weise dem ästhetischen Empfinden eines
mittel- bis tiefkastigen Publikums.

Die Bedeutung der Religion: Krischna und Tiriyanasamandar

Ein anderer Aspekt, der den Spielfilm zum idealen Massenmedium macht, ist die
formale und inhaltliche Anlehnung der Geschichten an traditionelle hinduistische
Mythen. Neue Inhalte präsentieren sich in bekannten Rahmenthemen, die für das

religiös gebildete Publikum mühelos verständlich sind. Im Film Naalai Namadhe
beispielsweise gibt es eine Sequenz, in welcher der von MGR verkörperte Held junge
Frauen beim Baden unter einem Wasserfall beobachtet. Als sich die Frauen anziehen
wollen, sind ihre Kleider verschwunden. Sie entdecken den Voyeur und fordern, dass

er die Kleidungsstücke zurückgebe, bis sie in den Bäumen einen Affen entdecken,
der damit herumspielt. Jedermann ist klar, dass diese Episode eine Anspielung auf
eine Krischna-Lcgende ist, die erzählt, wie der junge Gott den Gopis (Schäferinnen)
beim Baden zuschaut und ihre Kleider versteckt.

Der Film Parasakthi lehnt sich an die Nallatanka-Legende an, die erzählt, wie eine
Frau sich und ihre sieben Kinder aus Verzweiflung ertränkt. Kalyani rechtfertigt mit
dieser Erzählung denn auch vor Gericht ihren Kindsmord und weist ausserdem
darauf hin, dass ihr Sohn halt nicht Tiriyanasamandar - die Figur einer weiteren
Legende - sei, der nur zu schreien brauche, damit ihm die Göttin zu essen bringe. Der
Erzählung zufolge geht nämlich ein Vater mit seinem Sohn Tiriyanasamandar in den

Tempel, um im Tempelteich ein Bad zu nehmen. Er setzt das Kind aufder Treppe ab,
wo es auf ihn warten soll. Schon bald ist Tiriyanasamandar durstig und ruft nach
seiner Mutter. Die Göttin Madavi hört ihn und bringt ihm Milch. Als der Vater
zurückkommt, fragt er seinen Sohn, warum er einen weiss verschmierten Mund habe,
und der Knabe erzählt ihm mit einem Lied sein Erlebnis.

Die grossen Epen der Sanskrit-Tradition jedoch waren nach Auffassung der
Drawidischen Bewegung Zeugnisse des arischen Imperialismus. Im Film Neethi
Thevan Mayakkam («Die Verleitung des gerechten Königs»), einer von Annadurai
umgeschriebenen Version des Ramayana, ist es nichtHavana sondern Rama, der als
Bösewicht dargestellt wird, und der tamilische Dichter Kamban, der das Epos in
Tamil übersetzte, wird vor Gericht beschuldigt, den grossartigen Drawiden Ravana
fälschlicherweise als Dämon porträtiert zu haben.

Nicht nur die Leinwandgeschichten, sondern auch das Verhalten des Publikums
während den Vorstellungen kann als im weitesten Sinne religiös bezeichnet werden.
Bei meinen zahlreichen Kinobesuchen von Reprisen alter DAfK-Filme fiel mir auf,
dass die Leute temperamentvoll mitder ihnen längst bekannten Handlung mitfiebern,
das Geschehen auf der Leinwand lauthals kommentieren und bei Schlüsselszenen

200



von ihren Sitzplätzen aufspringen. Zu Beginn der Vorstellung zünden die Fans oft
feierlich Kerzen an, die vor der Leinwand gleichsam als improvisierte
Altardekoration angeordnet sind. Die Jünger, die stolz mit den abgeschauten MGR-
Schmachtlocken einherstolzieren, identifizieren den Schauspieler mit seinen
Heldenrollen und verehren ihn wie einen Heiligen.

Tamilisches Politikverständnis: Versteckte Vorliebe für Monarchen

Der drawidische Spielfilm unterstützte einen Personenkult, der Barnett (1976:166,
184) zufolge einem starken südindischen Bedürfnis entspricht. Ihre Forschung zum
politischen Verhalten und zu den Erwartungen der Tamilinnen ergab, dass diese trotz
grundsätzlicher Befürwortung von demokratischer Mitbestimmung einen politischen

Führungsstil autoritärer und charismatischer Art bevorzugen.
Dieses Resultat sowie der heutige südindische politische Alltag lassen zudem

vermuten, dass es eine enge Beziehung zur überlieferten südindischen Regierungspraxis

gibt: äusserlich wurde den indischen Bundesstaaten zwar im Zuge von
KolonialisierungundUnabhängigkeitein demokratischerMantel umgehängt, während
die Gesellschaft darunter dem traditionellen hierarchischen Weltbild und
Gesellschaftsstruktur treublieb. Dies begünstigte einen geradezu monarchistischen
Führungsstil, verkörpert in den charismatischen Chefministern Annadurai,
Karunanidhi und MGR, den neuen «Monarchen» des alten drawidischen Königreichs.

Dass der Film in Südindien und speziell in Tamil Nadu als wirksames
Propagandainstrument dienen konnte, wurde daher durch folgende Faktoren begünstigt:

Die Drawidische Bewegung reduzierte politische Inhalte aufein leicht verständliches,

akustisches und visuelles Zeichensystem, knüpfte an die ästhetische
Überlieferung des traditionellen drawidischen Tanz- und Gesangstheaters sowie an
religiöse Inhalte der hinduistischen Mythen und die Vorliebe für religiösen und
politischen Personenkult an. Bei einer zu zwei Dritteln aus Analphabetinnen
bestehenden, armen Bevölkerung, für die ein Kinobesuch zu den seltenen erschwinglichen

Vergnügungen gehört10, wirkten so vor allem MGR-Filme mit ihren
unkomplizierten Inhalten als ideale Gehirnwäsche.

Bemerkungen zur Methodik

Ein Spielfilm ist neben einer individuellen Kreation immer auch zu einem gewissen
Grad eine Reflexion der kulturellen Inhalte, die den/die Autorin geprägt haben. Er
kann deshalb von der Forschung durchaus als historisches Dokument begriffen
werden11: dieses gibt sowohl die Perspektive des Filmemachers wieder und lässt
zugleich einen Teil der Alltagswirklichkeit analytisch erschlossen. Kassenschlager
sind meist diejenigen Produkte, die auf inhaltlicher und ästhetischer Ebene den
durchschnittlichen Publikumsgeschmack treffen. Nach Silbermann (1980:20) macht

10 Vgl. Sivathambi 1981a: 44, zit. aus P.S.R. 1980. «MGR - A sociological approach». Irai
iyal Malar, Vol.7, June, p.26, Madurai.

11 Vgl. Leroi-Gourhans (1948) «film de milieu» als «reines Dokument» einer Gesellschaft.

201



der Film gleichzeitig gesellschaftliche Anliegen sichtbar und unterbreitet ideale
Verhaltensweisen, so dass von den enthüllten sozialen Inhalten Rückschlüsse aufdie
Wirklichkeit gezogen werden können.

Ethnographische Untersuchungen nicht-westlicher Spielfilme blieben bisher
selten, so dass aufdiesem Gebietnoch keine spezielle Methodik entwickelt wurde. Erste
Forschungen erfolgten während desZweiten Weltkriegs durch US-Amerikanerinnen
als sogenannte «Anthropologie auf Distanz»: als Mittel, über die psychischen
Motivationen deram Kriegbeteiligten Staaten etwas zuerfahren, ohne dort traditionelle
Feldforschungen betreiben zu müssen (Mead/Métraux 1953). Auch heute noch gilt
Gregory Batesons damalige Analyse des deutschen Films Hitlerjunge Quex als
vorbildlich. Weitere, eher psychologische als ethnologische Studien befassten sich mit
dem japanischen (Benedict), chinesischen (Weakland), sowjetischen (Erikson) und
französischen Film (Wolfenstein und Leites)13.

In den vierziger Jahren postulierte die US-Amerikanerin Hortense Powdermaker
(1947) einen funktionalistischen Ansatz: Spielfilme sollten als Spiegelbild der
Gesellschaft auf ihre Funktion und historische Stellung hin untersucht werden.
Medium wie auch Publikum und Produktionsbedingungen sollten gleichermassen
erfasst werden. Dieses Konzept erprobte sie jedoch nie anhand des nicht-westlichen
Spielfilms.

Pfleiderer und Lutze (1985) wiederum plädierten in den achtziger Jahren für eine
semiotische Analyse von Spielfilmen und Publikumsverhalten.

Die angebotenen Untersuchungsmethoden schienen mir für meinen Gegenstand
einerseits unzureichend (Powdermaker 1947), anderseits waren sie in Nachbarwissenschaften

der Ethnologie entwickelt worden, von denen ich nur mangelhafte
Kennmisse besass (Germanistik, Psychologie, Semiotik). Sie waren deshalb für
mich nicht auf eine ethnologische Studie umsetzbar.

Bisherige wissenschaftliche Publikationen zum GebietFilmundPolitik in Südindien
(Barnouw/Krishnaswamy, Baskaran, David, Hardgrave, Perinbanayagam und
Sivathambi) konzentrierten sich vor allem auf die deskriptive Darstellung der
historischen Ereignisse. Mit meiner Untersuchung wollte ich versuchen, die
Zusammenhänge zu erfassen, die zum einzigartigen Erfolg dieser Symbiose führten.

Deshalb entwickelte ich für meine Studie folgendes Vorgehen: ich beschränkte
mich bei der Sichtung der drawidischen Spielfilme auf eine Auswahl von zwanzig
Werken, die den gesamten Zeitraum von 1949 bis 1986 abdeckten, machte Interviews
mit Politikern der Drawidischen Bewegung sowie mit Schauspielern, begleitete und
sprach mit MGR-Fans, vertiefte meine Beobachtungen durch Presseartikel und
ethnologische Literatur zum Thema und bezog assoziativ weitere Themenbereiche,
die zum Teil von anderen Wissenschaftszweigen bearbeitet werden, in die
Untersuchung mit ein. Bei diesen Betrachtungen erwies sich als «ethnologischer» Aspekt
für mich vor allem das Aufzeigen von sozialen und kulturellen Zusammenhängen
zwischen Spielfilm und südindischer Gesellschaft.

13 Alle in Mead/Métraux (eds.) (1953).

202



Zusammenfassung

Seit den fünfziger Jahren setzt die südindische Drawidische Bewegung extensiv den

Spielfilm zur Verbreitung ihrer Propaganda ein. Angepasst an traditionelles
ästhetisches, religiöses und politisches Empfinden erwies sich das moderne Medium mit
seinen visuellen Möglichkeiten zur Verpackung von Analysen und Schlagworten als
sehr effizient, um an ein mehrheitlich analphabetisches Publikum heranzukommen.

Résumé

Depuis les années cinquante, le mouvement dravide du sud de l'Inde se sert
extensivement du film de fiction pour sa propagande. Adapté aux sentiments
esthétiques traditionnels, religieux et politiques, ce médium moderne, par sa faculté
de dissimuler visuellement des analyses et des slogans, s'avère très efficace pour
atteindre un public en grande partie analphabète.

Literatur

BALACHANDRAN P. K. and T. E. RAGHAVASIMHAN
1984. «Tamil Nadu: The Challenges ahead». The Herald Review, September 30, p.

30-35.

BARNETT Marguerite Ross
1976. The Politics of Cultural Nationalism in South India. New Jersey.

BARNOUW Erik and S. KRISHNASWAMY
1980. Indian Film. New Delhi.

BASKARAN S. Theodore
1983. The Message Bearers. The Nationalist Politics and Entertainment Media in

South India 1880-1945. Madras.

DAVID C. R. W.
1983. Cinema as Medium of Communication in Tamilnadu. Madras.

HARDGRAVE Robert L. Jr.
1971. «The Celluloid God. M.G.R. and the Tamil Film». South AsianReview, Vol.4,

Nr.4, p. 307-314.
1973. «Politics and the Film in Tamil Nadu: The Stars and the DMK». Asian Survey,

Vol.13, March, p. 283-305.
1979. Essays in the Political Sociology ofSouth India. New Delhi.

HARDGRAVE Robert L. Jr. and Anthony C. NEIDHART
1975. «Films and Political Consciousness in Tamil Nadu». Economic and Political

Weekly, 10,1/2, p. 27-35.

203



IRSCHICK F. Eugene
1969. Politics and Social Conflict in South India. Bombay.

KRUSE Hans-Stefan
1975. Regionalismus in Südindien. Die Drawidische Bewegung. Hamburg.

LEROI-GOURHAN André
1948. «Cinéma et sciences sociales: le film ethnologique existe-t-il»? Revue de

Géographie humaine et d'Ethnologie 3, p. 42-50.

MEAD Margaret and Rhoda METRAUX (eds.)
1953. The Study of Culture at a Distance. Chicago.

NINAN T. N.and S. H.VENKATRAMANI
1984. «Tamil Nadu: An Uncertain Future». India Today, Nov.15, p. 1 8-27.

PERINBANAYAGAM R. S.

1971. «Caste, Politics and Art». Drama Review, Vol. 15, 3, p. 206-211.

PERUMAL A. N.
1981. Tamil Drama. Origin and Development. Madras.

PFLEIDERER Beatrix and Lothar LUTZE (eds.)
1985. The Hindi Film. Agent andRe-Agent ofCultural Change. New Delhi.

POWDERMAKER Hortense
1947. «An Anthropologist looks at the movies». The Annals of the American

Academy ofPolitical and Social Science, 254, Nov., p. 77-80.

SCHECHNER Richard
1983. Performative Circumstancesfrom the Avant Garde to Ramlila. Calcutta.

SETHI Sunil
1985. «Return of the Hero». India Today, Feb. 28, p. 18-23.

SILBERMANN, Alphons (Hrsg.)
1980. Filmanalyse. Grundlagen - Methoden - Didaktik. München.

SIVATHAMBI Karthigesu
1971. «Politicians as Players». Drama Review, Vol.15, 3, p. 212-223.
1981a. The Tamil Film as a Medium ofPolitical Communication. Madras.
1981b. Drama in Ancient Tamil Society. Madras.

WEAKLAND H. John
1975. «Feature Films as Cultural Documents». Principles of Visual Anthropology.

P.HOCKINGS (ed.), The Hague, p. 231-251.

204


	Politik als Show : Bemerkungen zum Verhältnis zwischen Drawidischer Bewegung und Kino in Südindien

