
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 15 (1991)

Artikel: Ein Film ist 1000 Monographien wert : Ethno-Filme in Diskussion und
Unterricht

Autor: Galizia, Michele

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007575

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Michèle Galizia

Ein Film ist 1000 Monographien wert
Ethno-Filme in Diskussion und Unterricht

Einleitung1

Film wie Ethnologie lassen sich auf den gleichen Geist der Welteroberung und
Weltdurchdringung des 19. Jahrhunderts zurückführen. Eine Verbindung war daher
von Anbeginn an naheliegend: Die ersten praktischen Versuche gehen auf Anfang
unseres Jahrhunderts zurück. In jener Zeit schon wurden Definitionen und
Anforderungskataloge aufgestellt, die das Verhältnis der gleich alten Geschwister
zueinander klären sollten2. In der Praxis scheiterten sie meist an ihrer technischen
Unerfüllbarkeit, denn Ansprüche, die von Ethnologen3 an den Film als
Arbeitsinstrument gestellt werden, sind hoch: Mobilität, Unauffälligkeit, einfache Bedienung

und Beherrschbarkeit der Aufnahmegeräte durch den Ethnologen selber.
Erst durch die Entwicklung der tragbaren Tonkamera, eigentlich gar erst durch die

tragbare Videokamera bietet die Technik mehr Möglichkeiten als sie Grenzen setzt.
Dies und die parallel verlaufende mediale Durchdringung auch des wissenschaftlichen

Alltags hatte in den letzten zwanzig Jahren eine sprunghafte Zunahme der
Filmproduktionen und die Institutionalisierung der Visuellen Anthropologie zur
Folge. Entsprechend häufen sich schriftliche Auseinandersetzungen, in denen Filmer
und/oderWissenschaftler den einen oderanderen Aspekt des Ethno-Films beleuchten.
Solche Essays, in denen Ethnologen und Filmer ihren Standpunkt darlegen, sind für
das Verständnis ihrer Werke sehr hilfreich. Einzeln gelesen bieten sie jedoch bei der
Auseinandersetzung mit dem Thema wenig Hilfe.

Für Diskussionen und Unterricht ist eine Darstellung möglicher kontroverser
Aspekte von grösserem Nutzen, denn erfahrungsgemäss sind es immer wieder
dieselben Themen, die die Gemüter erhitzen. Einige dieser Themen sollen im
folgenden dargestellt werden. Am Ende der einzelnen Abschnitte werden Fragen
aufgeworfen, die zu weiteren Diskussionen Anlass geben sollen. Auch mögliche
Aufgaben und Gestaltungsvorschläge für Veranstaltungen werden gemacht.
Schliesslich sollen vier Graphiken, die schon in Lüem/Galizia 1987 erschienen sind,
vorgestellt werden. Sie eignen sich dazu, Diskussionen über Ethno-Filme zu leiten
und überschaubar zu gestalten, theoretische Ansätze zu visualisieren und ihre
gegenseitigen Bezüge darzustellen.

1 Dieser Beitrag ist eine Überarbeitung und Erweiterung des Artikels, den ich gemeinsam mit
Barbara Lüem publiziert habe (Lüem/Galizia 1987). Für ihre Hilfe zu diesem Beitrag
möchte ich danken: Damaris Lüthi, Simone Prodolliet und Heinzpeter Znoj.

2 Vergleiche zumBeispiel die Einteilungsversuche an den Konferenzenüber den Unterrichtsfilm

von 1927 und 1931, Regnault 1931 oder Leroi-Gourhan 1948.
3 In diesem Beitrag verwende ich der Lesbarkeit halber nur die männliche Form, verstehe

diese aber geschlechtsneutral.

Ethnologica Helvetica 15, 1991: 155-176 155



Zur Geschichte des Ethno-Films4

Wenn Heider (1978: 16) erstaunt schreibt, Film und Ethnographie hätten erst in den
sechzigerJahren begonnen, effektiv zusammenzuspannen, so lässt sich das leichtauf
die Frage der technischen Möglichkeiten zurückführen. Die fast 100 Jahre
Vorgeschichte sind jedoch selbstverständlich nicht ereignislos geblieben.

Fast jeder Filmer und Theoretiker hat seine Version der Geschichte des Ethno-
Films geschrieben, in der der eine oder andere Film, der eine oder andere Autor oder
bestimmte Ideen hervorgehoben werden. Noch mehr als in der Geschichte
überhaupt, müssen im Kreise der Ethno-Film-Gemeinde solche historischen Meilensteine

und Wendepunkte eher programmatisch definierend als historisch analysierend
verstanden werden. Einzelne Filme werden dabei nicht nur wegen ihres Inhaltes
angeführt, sondern häufiger wegen des Stellenwertes, den sie durch eine lange Reihe
von Zitierungen haben.

Lumières Aufnahmen von Alltäglichem (1896) und Méliès'phantastische Schauspiele

(1902) sind unbestrittene Ahnen des Spiel- bzw. des Dokumentarfilmes. Doch
welcher der beiden welcher Filmgattung zugeordnet wird, hängt von der
Einschätzung der Sehgewohnheiten zu jener Zeit ab. Meist wird Méliès als Ahne der
Spiel-, Lumière als der der Dokumentarfilme betrachtet. Sieht man jedoch Méliès'
Aufnahmen in der Tradition der Schaubudenspektakel, so stellen sie im Vergleich
zur Einfahrt eines Zuges in einen geschlossenen Saal den weniger phantastischen
Einfall in den Alltag des 19. Jahrhunderts dar. Trotz der wissenschaftlichen Anfänge
wurden Filmprojektionen vom grössten Teil der Bevölkerung als Schaubudenbelustigung

wahrgenommen. Aufnahmen fremder Völker, wie sie bald von Lumière
vorgeführt wurden, setzten diese eher in eine Reihe mit den an Jahrmärkten
vorgeführten Monsterwesen, als dass sie aufklärende, dokumentarische Wirkung
gehabt hätten.

Ein weiteres Beispiel liefert Nanook of the North, ein Film, der heute, unabhängig
oder gerade wegen der vielen Kritiken, für Grundwerte ethnologischen Filmens
steht5: vorhergehender Feldaufenthalt und lange Vorstudien zum Filmthema selber,
partizipatorische Kamera und ethnographisches Präsens, Zusammenarbeit mit den
Gefilmten und Rückführung der Filme. Wieviele dieser Grundwerte lassen sich an
Nanook of the North, an dessen Dreharbeiten und an dessen Auswertung tatsächlich
feststellen?

In Anlehnung an die stichwortartige Auflistung solcher Topoi in Lüem/Galizia
1987:25-26) können weitere solcherWendepunkte, bzw. Stammbäume zusammengestellt

und diskutiert werden.

Über Einteilungen und Forderungen

Forderungskataloge, Einteilungs- und Abgrenzungsversuche gibt es viele. Sie gründen

meist auf der Arbeitsmethode spezifischer Filmer oder Institutionen und bezie-

4 Zum Begriff Ethno-Film siehe S. 166.
5 Nanook schmückt als Signet die cva newsletter der Commission of Visual Anthropology

(Montreal).

156



hen sich oft auf spezielle Filmbeispiele. Da sie darüber hinaus von unterschiedlichen
theoretischen Standpunkten ausgehen, sind sie schwer unter einen Hut zu bringen:
das Dargestellte, der Herstellungsprozess, die Verwendung oder das Zielpublikum
gelten jeweils als Unterscheidungskriterien. Ein paar solcher Definitionen seien als
Beispiel hier vorgestellt:
- Leroi-Gourhan (1948) geht in seinem Aufsatz mit dem schönen Untertitel: «Le

film ethnologique existe-t-il?» vom Gebrauch der Filme durch Ethnologen aus.
Seine Liste enthält eine Kategorie Unterhaltungsfilme (film de milieu), die sich für
dieethnologischeForschung eignen,da sieemeethnographiespontanéeaufweisen.
Er unterscheidet: 1. wissenschaftlicher Film, 2. Reisedokument, 3 .film de milieu.

- Griaule (1957) geht von der Funktion der Filme und dem Zielpublikum aus und
berücksichtigt Unterhaltungsfilme nicht. Er grenzt 1. Rohmaterial, 2. Filme für
die professionelle Ausbildung, 3. Filme für die öffenüiche Erziehung voneinander
ab.

- Asch /Marshall/Spier teilen in ihrem 1973 erschienenen Aufsatz den ethnographischen

Film nach dem Entstehungsmodus auf: 1. deskriptiveoderanalytische,doch
objektive Aufnahmen, 2. Filme nach vorgegebenen Drehbüchern, 3. Reportagen.

- Lajoux (Chiozzi 1984: 22) kombiniert zwei Betrachtungsweisen. Primär geht er
vom Zielpublikum aus. Dabei ist originellerweise die verwendete Technik (und
damit die Akzeptanz bei einem durchschnittlichen Publikum) ausschlaggebendes
Kriterium: derfilm d'expression unterscheide sich vom wissenschaftlichen Film
durch sauberere Verarbeitung, effektvolleren Schnitt usw. Er unterteilt den
wissenschaftlichen Film weiter in 1. monographischen (Einheit von Personen, Ortund
Zeit), 2. biographischen (Einheit von Personen aber nicht von Ort und Zeit) und
3. komplexen Film, der schon an fiction angrenzt. Relativ selten ist auch sein
weiteres Unterscheidungskriterium, nämlich die beabsichtigte Wirkung eines
Films: 1. militante Propaganda, 2. monographische bzw. biographische Aufzeichnung

und 3. «Realitätskonserven» fürs Archiv.
Als Übung oderGrundlage für Diskussionen können weitere Beispiele zusammengestellt

werden. Oft muss man sie aus dem Kontext eines Aufsatzes oder Interviews
herauslesen. Die Analyse, von welchem Standpunkt aus Definition und Einteilungen
gemacht werden, kann dann im Unterricht als gemeinsame Aufgabe gelöst werden.
Dabei wird auffallen, wie oft der theoretische Standpunkt nicht eindeutig festgelegt
und nicht über alle Aspekte und Definitionskategorien hinweg konsistent ist.

Ist ein Ethno-Film eine filmische Ethnographie?

Das Problem, ob Film interpretierend oder nur illustrierend eingesetzt werden kann,
ob Film also Wissenschaft sein kann, oder nur Kunst bzw. Dokument ist (Koloss
1973: 23-48), wird in Diskussionen immer wieder aufgeworfen. Kann man «nur»
beschreiben oder spielt immer eine mehr oder weniger bewusste Interpretation mit?
Geht die Interpretation dem Filmen voraus, oder kann sie sich im Filmen, in der
Montage artikulieren?

Wegen der grenz- und kulturüberschreitenden Funktion der Ethnologie werden
weitreichende humanistische und politische Forderungen an sie gestellt. «Fremder
Blick», «Teilnehmen», «Verstehen», «Vermitteln» sind Aspekte, die die Ethnologie
viel unmittelbarer betreffen als andere Wissenschaften. Gleichwohl sind es Anfor-

157



derungen, die sich leicht auf das Medium Film übertragen lassen. Filme beruhen auf
Bildern, auf bewegten Bildern. Bilder bewegen und bewegte Bilder haben eine
«starke sinnliche Ausstrahlungskraft, die die Phantasietätigkeit des Publikums
anregt»6. Von daher werden Forderungen verständlich, die von Ethno-Filmen eine
«andere» Darstellungsform verlangen. Anders als die schriftliche Auseinandersetzung,

soll Film unmittelbarer und vielschichtiger «Verstehen» zur Folge haben.
John Berger (1982) schreibt in seinem Buch, Photos hätten als «... quotes from

appearence weak intentionality». Das heisst, sie sind nicht zielgerichtet wie das

Wort, sie sind vieldeutig. Sie vermitteln das Abgebildete vielschichtiger und lassen
dem Betrachter mehr Raum für eigene Gedanken. Seine in Bilderfolgen
aneinandergereihten Photos sollen nicht dokumentieren, sondern eine «gelebte
Erfahrung artikulieren» (Berger 1982:134). Berger grenzt Photographien vom Film
ab, doch viele seiner Überlegungen sind aufden Film übertragbar. Bei einer Bildserie
passiert grundsätzlich dasselbe wie beim Film. John Berger bezieht sich in seinem
Ansatz auf die Montagetechnik von Ejzenstejn. Die Bilder sollen durch ihre Beziehung

zueinander, ihre Gegensätze und Entsprechungen das Spezielle mit dem

Allgemeinen verbinden um «... seek instants of revelation, for it is only such instants
which give full reason to their own capacity to withstand the flow of time» (Berger
1982: 280). Damit meint er eine Erzählform, die der Photographie und dem Film
eigen ist.

Betrachtet man aber die Ethnologie vorwiegend als Wissenschaft, die sich an klare
analytische und interpretative Regeln zu halten hat, können die Ansätze Bergers nur
Verirrungen sein. Koloss (1973,1983) weist scharfsinnig nach, dass nur die Sprache
als Mittel der Verständigung bzw. als Darstellung von Erkenntnis interpretierend
sein kann. Filme können somit nur anschliessend an die Theorienbildung und nur
illustrierend eingesetzt werden, Film bleibe Dokumentation oder Kunst. Im Bereich
des Dokumentarfilmes sei diese Diskussion «old and somewhat clichéd» (Ruby
1975:105), in der Ethnologie bleibt sie jedoch aktuell. Die Aussage von Geertz - jede
Darstellung von Kultur ist Interpretation - kann einen Ansatz bieten, um die Frage
anzugehen. Deutlich sagt es Dan Sperber: «... it is impossible to describe a cultural
phenomenon, an election, a mass, or a football game for instance, without taking into
account the ideas of the participants. However, ideas cannot be observed, but only
intuitively understood; they cannot be described, but only be interpreted» (Sperber
1985: 9).

Falls Ethno-Filme Kulturen, zumindest Kulturelles darstellen, wie steht es dann
mit ihrer Fähigkeit zu interpretieren? Geht tatsächlich jedem Film - bewusste oder
unbewusste - Interpretation voraus, kann sich diese nicht im Filmen, in der Montage
artikulieren?

Dem würde die weitverbreitete Forderung widersprechen, Ethno-Filme seien nie
ohne schriftliches Begleitmaterial in Umlauf zu setzen: «No ethnographic film can
stand by itself. An ethnographic film must be supplemented by written ethnographic
materials» (Heider 1976: 96). Eine solche Forderung bedeutet aber nichts anderes,

6 Wie schon der Bericht der Kommission für lebende Photographie 1907 (Nachdruck 1980:

24) feststellt.

158



als dass Film allein als interprétatives Medium nicht ausreicht, zumindest den
Ansprüchen der Ethnologie nicht entspricht.

Ist Ethnologie nur eine «discipline of words» (Mead 1975) oder, wie Margaret
Mead in demselben Artikel fordert, mehr? Dazu nochmals Jay Ruby: er gesteht, dass
Film als Medium das Potential habe, wissenschaftliche Aussagen zu vermitteln, doch
verlangt er auch, dass sie nach denselben Kriterien wie schriftliche ethnologische
Arbeiten evaluiert werden können. Nach der Evaluation von vier «undoubtedly most
popular ethnographic films» (Ruby 1975: 108)7, kommt er zum Schluss:
«... ethnographic films are descriptive in intent, informed by a theory of culture
which sometimes has been translated into a means of organizing the images, tend not
to reveal methodology, and employ a specialized spoken/written anthropological
lexicon but do not employ a specialized visual anthropological lexicon» (Ruby 1975 :

109). Doch meint er, so müsse es nicht sein. Nach den Worten von MacDougall:
«Anthropology must admit forms ofunderstanding which replace those of the written
word. Film must create forms of expression reflecting anthropological thought»
(1975: 122)8.

Eine Frage, die hier anschliessen kann, betrifft das Problemfeld Wahrheit/Realität.
Wie kann Realität dargestellt werden, wenn jede Darstellung Auswahl, Reduktion
und somit Verzerrung bedeutet? Welche Entscheidungshilfen stehen zur Verfügung?

Berger stellt sich eindeutig aufdie Seite der Betroffenen. Photos, photographische

Serien, haben aufzuzeigen, was die offiziellen Medien, die etablierte Wissenschaft

verschweigt oder übersieht. Er wagt sogar die Behauptung, photographische
Serien sprächen - da am ehesten dem Prozess menschlicher Erinnerung vergleichbar
- eine andere, direktere, weniger kontrollierbare Sprache, sie seien daher geeigneter
für eine Darstellung «von unten». Das sind Probleme, die die Ethnologie schon lange
beschäftigen. Nehmen wir aber an, es sei möglich, mittels filmischer Reduktion der
wahrgenommenen Realität zu entsprechen, so entstehen neue Probleme. Wer
bestimmt, welche Wahrnehmung zu berücksichtigen sei? Falls man sich mit Berger auf
die Seite der Betroffenen, der Gefilmten stellt, wie wären diese dann in den
Produktionsprozess einzubeziehen? Welche Rolle spielt der Ethnologe oder der
Filmer? Jean Rouch hat mit dem Cinéma Vérité einen Weg gesucht, der für viele
Filmer - auch in Afrika - Vorbild ist. Er schreibt dem Filmer die Rolle des Interpreten
und Übersetzers zu, dessen Arbeit selbstverständlich persönlich gefärbt, jedoch
sinnvoll sei, solange sie ehrlich (honnête) ist. Es gebe keinen wahren Film, es gebe
nur ehrliche Filmer.

MacDougall (1984) verweist in diesem Zusammenhang darauf, dass der Filmer als
derjenige, der die Kamera führt, immer «privilegiert» ist, und dass sich dies

7 DeadBirds von Gardener/Heider (1961-63/65), The Hunters vom Ehepaar Marshall (1957/
58), The Feast von Asch/Chagnon (1968/70), The Winter Sea Ice Camp vonBalikci (1963-
65/1969). Rubys Kriterien für einen Ethno-Film: 1. der Ansatz muss holistisch sein, 2. die
Darstellung muss durch eine Theorie der Kultur geordnet sein, 3. die Methodologie muss
offen liegen, 4. es muss eine spezifisch ethnologische Sprache verwendet werden (Ruby
1975: 107).

8 Vergleiche zu dieser Diskussion auch De France (1979), die sich mit dem Verhältnis
zwischen Schrift und Bild in der Ethnologie auseinandersetzt und Rollwangen (1988), der
eine von Ethnologen formulierte, anthropologische Theorie des ethnographischen Filmens
fordert.

159



unmittelbar auf die Darstellungsform auswirkt. Der von ihm geforderte «nichtprivilegierte

Kamerastil» sei zwar keine Ideallösung, doch stelle er einen möglichen
«...Versuch dar, die Distanz zwischen der Person, die den Film macht und jener
Person, die ihn ansieht, zu verringern» (MacDougall 1984:80), indem die Filmemacher

auf jene - vom Spielfilm herrührenden - formalen Privilegien verzichten, auf
denen ihre olympisch allwissende Erzählweise basiert.

Eine weitere Anmerkung: Ob ein Film «schön» ist oder nicht, hängt nicht von der
Erfüllung ethnologischer Leitlinien ab9. Ein Film folgt auch den Gesetzen der
filmischen Sprache; Gesetzen, die sich besonders seit den zwanziger Jahren dieses
Jahrhunderts herausgebildet haben, die aber weder völlig eindeutig noch ewig sind.
Diskussionen über den Ethno-Film ufern oft aus in Diskussionen über Film
überhaupt. Das ist an sich nicht zu bemängeln, es ist sogar sehr wünschenswert. Doch
sollte man sich im klaren sein, dass diese Diskussion sehr breit, die Literatur dazu
sehr umfangreich ist. Es ist Vorsicht am Platz, wenn man sich leichtfertig bedienen
will, um einen bestimmten Aspekt des Ethno-Filmes zu erhellen.

Sind alle Filme ethnologisch?

Die einfachste Definition des Ethno-Films stammt von MacDougall (1982) und
Ketelaar (1983). Sie bezeichnen als «ethnographische Filme» Filme, die eine Kultur
beschreiben. «Anthropologisch» sindFilme, die eine Kultur gemäss anthropologischen
Erkenntnissen analysierend darstellen10.

Diese Definition ist nur aufFilme anwendbar, die in einem akademischen
Zusammenhang nach streng wissenschaftlichen Kriterien" hergestellt und/oder verwendet
werden. Sie kann uns leider bei der Abgrenzung von Ethno-Filmen nicht weiterhelfen.
Die grundsätzlichen Fragen bleiben bestehen: Wie unterscheiden sich ethnographische
bzw. ethnologische Filme von Dokumentarfilmen, die soziologische Probleme
behandeln? Wenn nur die «Fremdheit» der Dargestellten das Unterscheidungskriterium

ist, unterscheiden sie sich dann noch von Dokumentarfilmen über fremde
Länder und fremde Sitten?

Die Fragen können von verschiedenen Gesichtspunkten angegangen werden. Ob
man als Ethnologe im Feld an die filmische Umsetzung von Erkenntnissen, als
Filmer auf Suche nach Themen, als Produzent mit dem einen Auge aufein zahlendes
Publikum und mit dem anderen aufpotentielle Geldgeber schielt, die S icht ist jeweils
unterschiedlich. Voreilige Definitionen und beruhigende Schubladisierungen sind
eher hinderlich.

9 «If film is to be a serious and scientific means of communicating ethnography then
ethnographic filmmakers will have to be more concerned with the development of
anthropological visual codes, and less interested in producing pretty pictures» (Ruby 1975:

110).
10 Die Definition steht parallel zur Definition: Ethnographie interpretiert, Anthropologie

erklärt (vgl. z.B. Sperber 1985).
11 Die Diskussion um wissenschaftliche Kriterien in der Ethnologie kann hier nicht geführt

werden. In Zusammenhang mit Ethno-Film seien zwei Anforderungskataloge erwähnt:
vergleiche Ruby (1975: 107) Fussnote 7 und Heider (1978: 115).

160



In den letzten Jahren wird im Rahmen der zunehmend zu Ansehen gelangenden
«visuellen Anthropologie» jedem Film als Kulturdokument ethnologische Information

zugeschrieben.
Schon Leroi-Gourhan (1948) hatte unter die Kategorie film de milieu auch

kommerzielle Filmproduktionen zusammengefasst, die aus den Ländern stammen, die
diedamaligeEthnologie vorwiegend interessierten. Filme, denen ereine ethnographie
spontanée zuschreibt, die von Ethnologen zu untersuchen seien.

Worth unterscheidet 1980 nur noch zwischen 1. record about culture und 2. record
ofculture.

So gesehen sind alle Filme verwendbar. Der mieseste Hollywood-Streifen,
Massenproduktionen aus Hong Kong oder Indien können als sogenanntes
Kulturdokument ethnologischer Darstellung oder Analyse dienen.

Während des Zweiten Weltkriegs wurden, vorab in den Vereinigten Staaten,
japanische und deutsche Filme für eine study ofculture at a distance (Mead/Métraux
1980) verwendet, um den Volkscharakter dieser Nationen zu erforschen. Bekannt
geworden sind die Analysen von Gregory Bateson über den Film Hitlerjunge Quex
(Bateson 1980). Ruth Benedict verwendete für ihr Buch The Chrysanthemum and the
Sword. Patterns of Japanese Culture12, Margaret Mead analysierte sowjetische
Filme, Weakland analysierte in den sechziger Jahren chinesische Filme (Weakland
1966).

Diese Untersuchungen gehören zweifeisöhne zur Ethnologie, doch sind demzufolge
auch die verwendeten Filme «ethnologisch»? Wenn dem so wäre, wäre jedes

Phänomen, jedes von Ethnologen beachtete und zur Analyse herangezogene Ereignis

Ethnologie. Doch geht es bei der Analyse eines Films primär um die subjektive
Darstellung eines Ereignisses und nicht wie bei Ethno-Filmen und Dokumentarfilmen

primär um eben dieses Ereignis13. Obwohl bei einer Monographie auch das
Umfeld der Entstehung zur Interpretation herangezogen werden sollte, ist nicht
primär der Autor Objekt der Untersuchung.

Film als Arbeitsinstrument in der ethnologischen Forschung

Film wurde schon auf sehr unterschiedliche Art in der Forschung eingesetzt. Im
folgenden seien vier mögliche und oft besprochene Ansätze vorgestellt.

1. Filme werden als Kulturdokumente betrachtet. Sie sollen Aussagen über
Gefilmtes, vor allem aber über die Filmer selber ermöglichen. Es lag daher nahe, die
Herstellung solcher Kulturdokumente gezielt zu fördern. Sol Worth nennt solche
Filme bio-documentary. Er liess Navajo-Leute Filme herstellen, die er anschliessend
in bezug auf ihre Sehgewohnheiten analysierte (Worth/Adair 1972). Die Navajos
lehrte er nur den Umgang mit der Kamera, bewusst nicht die Regeln filmischer
Darstellung. Damit wollte er Rückschlüsse auf eine ihnen eigene Bildsprache und
Erzählweise gewinnen. Die Resultate der Auswertung scheinen eher dürftig, es sind

12 Boston 1946. Das Buch beruht auf einer Auftragsarbeit des Office of War Information.
13 Der Ethno-Film selber kann natürlich wiederum Rohmaterial für ethnologische Untersuchung

sein.

161



mir auch keine Nachfolgeprojekte bekannt14. Das wirft Fragen auf. Sind
Bildvorstellungen in verschiedenen Kulturen gar nicht so unterschiedlich? Stösst man auf
dieselben Schwierigkeiten wie beim Versuch, von sprachlichen Strukturen auf
Denkstrukturen zu schliessen (Sapir/Whorf-Hypothese)? Oder ist die Verwendung
einer bestimmten Technik überdeterminierend, das heisst, kann mit einer Filmkamera

gar nicht so sehr anders umgegangen werden? Es könnte aber auch gefragt werden,
warum solche Projekte wenig Nachahmer fanden. Sind sie etwa nicht gerne gesehen?
Epskamp (1983: 169) z.B. fordert die gezielte Anwendung der Filmsemiotik, um
Filme - erzieherische Filme - für sogenannte Dritte Welt-Länder zu produzieren.
Diese dürften nicht mehr an westlichen Bilderfahrungen orientiert sein, sondern sich
direkt auf die Bilderfahrungen der Empfänger stützen15.

2. Ungeschnittenes Rohmaterial kann als «visuelle Feldnotiz», z.B. für Studien
von Bewegungsabläufen oder bei der Erforschung von Kommunikationsprozessen
verwendet werden (siehe z.B. Lomax 1975 und Prost 1975)16. Auch hier lässt sich ein
früher Vorgänger finden: schon 1900 hatte Régnault das Ziel, mittels Filmen ein
audiovisuelles Museum der Menschheit zusammenzustellen, um z.B. die Physiologie

der Ethnien dieser Welt zu studieren. Falls seine Vorstellungen heute rührselig
anmuten, wie weit unterscheiden sich die Versuche von Lomax und Prost? In solchen
Filmen werden Menschen durch die Isolierung einzelner Handlungen objektiviert.
Ist das ethisch zulässig? Und falls nicht, inwiefern unterscheiden sich dann noch
frühere Filme des IWF oderder S mithsonian Institution17? In welchem Rahmen dürften
diese überhaupt gezeigt werden? Wie steht es mit filmischen Studien von
Tanzbewegungen und Choreographien? WieweitsindhandwerklicheTechniken, filmisch
isoliert untersucht, gerechtfertigt?

3. Filmmaterial kann im übrigen unmittelbar in den ethnologischen Forschungs-
prozesseinbezogen werden. In Anlehnung an Collier 1967), derdies fürPhotographien
vorschlägt, kann auch Film als can opener verwendet werden, um durch den Film-
prozess oder durch bereits vorhandenes Material Gespräche zu provozieren (Collier

14 Dies besonders in Anbetracht der Berühmtheit, die das Experiment erlangt hat: Wieder ein
Beispiel ethnologischer Ikonographie? Die wichtigsten Ergebnisse: Der Erzählstil folgt
mystischen Formen, kulturelle Tabus beeinflussen das visuelle Material und «jump cuts»
werden nicht als störend empfunden. Mindestens letzteres ist ein «Fehler», der Anfängern
jeglichen kulturellen Hintergrunds passieren kann. (Vgl. Epskamp 1983, Gross 1980)

15 Gibt es heutzutage, vor allem im Medium Femsehen und Film, weltweit noch unabhängige
Bildvorstellungen? Mankönnte daran (ver-)zweifeln (Mac Dougall 1988:51), doch der von
Epskamp erwähnte Artikel (Jules-Rosette B., «An Experiment in African Cinema», in:
International Development Review 18 (3), 1976) könnte auch wieder Hoffnung machen.

16 In diesem Rahmen wären auch die humanethologischen Filme zu erwähnen. Ihre
Verwertbarkeit durch die Ethologie beruht auf der Unverrückbarkeit jener Prinzipien, mit
denen sich der Ethno-Film inden letzten Jahren kritisch auseinandersetzt: der «unsichtbaren
Kamera» und der Objektivierung der Menschen. Vergleiche Beitrag Schlumpf «Warum
mich das Graspfeilspiel der Eipos langweilt» in diesem Band S. 205-220.

17 Gemeint sind die «Encyclopaedia Cinematographica» des Instituts für den Wissenschaftlichen

Film, Göttingen und das «National Human Studies Film Center (NHFC)» der
Smithsonian Institution, Washington D.C.

162



1975). Krebs (1975) führt diesen Ansatz weiter mit ihrer elicitation technique. Der
Film soll nicht nur den Einstieg ermöglichen, sondern als eine Art Labor-Realität
genau kontrollierbare Reaktionen bei den Untersuchten auslösen. Szenen aus ihrem
eigenen Leben sollen vorgeführt werden, um Reaktionen zu beobachten und
herauszufinden, wie die sich nun selbst Beobachtenden diese slice of reality für sich selber
strukturieren. Es bleibe dahingestellt, ob den Naturwissenschaften nachempfundene
Laborsituationen ein adéquates Mittel ethnologischer Feldforschung sind. Jedoch
sindFilme und Photos als conversationpieces oderLenkungshilfen bei strukturierten
Interviews bei den Interviewten beliebt und führen zu neuen, sonst schwererhältlichen
Informationen18.

4. Einen Schritt weiter geht Rouch. Er spricht vom Film als Katalysator, der einen
gemeinsamen Erkenntnisprozess aller Beteiligten auslösen soll. DerFilmer müsse so
nah wie möglich am Geschehen bleiben, Zoom-Linsen, Stative sind verpönt. Im
Idealfall «tanze» der Filmer mit und um die Tänzer, den Priester, den Handwerker
in perfektem harmonischen Spiel, derfaena des Torero um den zu erlegenden Stier
vergleichbar19. Der Filmer sei endlich ciné-eye, Vertov's Traum des mechanischen
Auges. Rouch nennt diesen Zustand eine ciné-trance (Rouch 1975: 93f.). Rouch ist
ehrlich genug zuzugeben, dass es ihm bei dieser Art des Filmens vor allem um sich
selber geht (1975: 98). Es ist für ihn ein Weg, mit der Realität umzugehen. Doch
betrachtet er dieparticipant camera, vor allem aber die Verwendung solcherfilms of
man zur möglichst breiten Information, als einen der wichtigsten Beiträge zum
Aufbau einer besseren, toleranteren Welt.

Was für eine technische Ausrüstung solches Filmen voraussetzt, bespricht Rouch
zum Teil selber (1975: 92ff). Doch die Voraussetzungen, die an den Filmer gestellt
werden müssen, damit sein Kampf als Torero nicht einfach ein Schlachtfest wird,
kann er als direkt Betroffener nicht erläutern. Auch fragt es sich, ob Filme tatsächlich
die erwünschte Wirkung haben. Ob solche Filme den Prinzipien für Ethno-Filme
entsprechen, fragt Leacock, der die Filme des cinéma vérité folgendermassen
umschreibt: «aspects of the observer's perception of what happened in the presence of
a camera» (Leacock 1975: 148).

Filme im ethnologischen Unterricht

Gleich wie in der ethnologischen Forschung können Filme auf zwei Arten im
Unterricht verwendet werden. Als «Realitätskonserven» können sie Anschaungs-
material sein. Als ethnographische Methode kann der Film selber Objekt der Analyse
werden.

Asch (Asch 1975: 385-420) setzt Filme im Unterricht von Ethnologen ein. Die
Filme sollen Ethnologie erklären und als eine Art Trockenübung, Feldsituation
nachvollziehen helfen.

Springender Punkt dabei ist die Auswahl der Filme. Asch stützt sich vor allem auf
die beiden Serien der «Documentary Educational Resources»: die IKung des Ehe-

18 Vgl. den Film First Contact (Bob Connolly/1982).
19 Rouch wird allerdings von vielen Afrikanern kritisiert, er filme sie, wie man Insekten filmt.

163



paars Marshall und die Yanomamö von Asch und Chagnon. Über beide Gesellschaften

und über die Filme existiert ausführliches schriftliches Material. Anhand der
Filme soll das theoretische Wissen, das in vorhergehenden Stunden über die
Gesellschaften vermittelt wurde, angewendet werden.

Eine solche Arbeitsweise stellt natürlich den Idealfall dar. Die Yanomamö- Filme
eignen sich bestens, da sie gezielt im Hinblick auf Unterricht und als Erläuterung
einzelner Elemente der entsprechenden monographischen Arbeiten hergestellt wurden.

Aufgrund dieser Filme in Anlehnung z.B. an den Artilkel von Asch (1975) den
Unterricht aufzubauen, ist sehr empfehlenswert.

Die Suggestivkraftkombinierter Filme undTexte hätte eigentlich mehrNachahmer
auf den Plan rufen sollen.

IWF-Filmen, die im deutschsprachigen Raum gerne zu Grundveranstaltungen
gezeigt werden, mangelt diese Suggestivkraft weitgehend. Darauf könnte ein Unterricht

für Fortgeschrittenere aufgebaut werden. Ziel wäre es, die Mängel an Information

über Gefilmte, Filmprozess, Filmer selber usw. im Unterricht aufarbeiten lassen

(vgl. dazu Böhl 1985: Kap. 4).
Collier, der von der Photographie herkommt, spricht enthusiastisch und etwas

arglos dem Film im Unterricht all das zu, was ihm bei Photographien fehlt: «What
happens when the still image begins to move? We asked earlier what would happen
when the anatomical cadaver sat up, flexed his muscles, and communicated with the
medical student. The dead would come to life, and we would see wholly new
relationships in what had been only a frozen model. Film moves realistically
through time with a genuine past and present and a concrete future. The frontier
of film research lies in the emotional and the psychological. The still record holds
psychological data, but film itself is a psychological experience» (Collier 1975:225).
Hauptvorzüge seien die Erfassung und Darstellung von Zeit und dadurch von
Rhythmus (pace), von emotionalen und psychologischen Einsichten. Er meint, Film
könne solche Vorgänge positiv demonstrieren, und führt dazu Beispiele an, in denen
er dieselbe komplexe Gesprächssituation erst anhand von Photographien, dann von
Filmen interpretieren liess. Ein solcher Versuch könnte Diskussionen über den
Unterschied zwischen Photographie und Film auslösen, müsste aber über Colliers
positivistischen Enthusiasmus hinausgehen.

Filme können gezielt daraufhin untersucht werden, wieweit sie im Pro-
duktionsprozess «ethnologischen» Kriterien gerecht werden und wieweit sie als

fertige Produkte beim Betrachter ethnologisch vertretbare messages auslösen.
Das «Ethnologische» kann aufallen Ebenen des Entstehungsprozesses eines Films

eingebrachtwerden. Heiderprägte den Begriffethnographicness, um den Ausschliess-
lichkeitsanspruch der meisten Definitionen zu umgehen. Mehr ethnographicness
besitzt demnach ein Film, der Ansprüchen der Ethnologie genügt (wie «fremder
Blick», ganzheitliche Ausrichtung, zugrunde liegendes, vorzugsweise auf Grund
von Feldforschung erworbenes ethnographisches Wissen, theoretisch abgestützte
Analyse).

Die Liste der Kriterien (Heider 1978: 113) ist sehr hilfreich im Unterricht, doch
wird sich bald zeigen, dass selbst ein so offener Ansatz nicht alle Aspekte des Ethno-
Films abdecken kann. Bei Jean Rouchs Filmen sind Verzerrungen gewollt, die
Interaktion beabsichtigt, da der Filmprozess Teil des Ergebnisses ist. Auch sind die
Dreharbeiten und die dadurch notwendigen Edierungsarbeiten stark vom Verhalten
der Gefilmten abhängig. MacDougalls Filme sind nicht zuletzt dank der Turkana so

164



erfolgreich. Im Gegensatz zu den Yanomamö oder MacDougalls späteren Erlebnissen

in Australien lassen sich ùicTurkana gerne filmen und reden offen und analytisch
über ihr Leben.

Eine Liste von im Medienunterricht hilfreichen Fragen zum Produktionsprozess
stellte auch Böhl (Böhl 1985: 153ff.) mit seinen Studenten auf. Sie untersuchten
Filme über fremde Völker, wie sie am deutschen Fernsehen gezeigt werden. Nach
eingehender Betrachtung und Beurteilung fanden sie von 265 gesichteten Filmen nur
deren sechs für würdig aufbewahrt zu werden (Böhl 1985: 151); ein vernichtendes
Urteil. Wie sähe eine Auswertung der gängigen Sendungen des Schweizer Fernsehens

aus?

Graphische Diskussionshilfen

Um bei einer solchen Übung dem Prokrustesbett gängiger Filmgattungen zu
entkommen, sollte man auf spitzfindige Definitionsfragen verzichten. Trotzdem
kann es in Diskussionen notwendig sein, die Beziehung einzelner Filme zueinander
zu klären, da auch Spielfilme und viele Dokumentarfilme einen mehr oder weniger
hohen Grad an ethnographicness aufweisen können. Die folgende Graphik soll dies
durch optische Lokalisierung ermöglichen.

Im Gespräch kann man versuchen, einen Film an einer bestimmten Stelle der Graphik
zu lokalisieren und somit in Beziehung zu anderen Filmen zu setzen. Die
Eingrenzungen sind dabei nicht absolut, sondern fliessend zu verstehen. Die Definition

der einzelnen Kategorien «Spielfilm», «Nicht-Spielfilm», «Dokumentarfilm»
können selber Diskussionsthema sein.

165



Ein «idealer» Ethno-Film wäre ein Film, der es dem Betrachter ermöglicht, den

gefilmten Teilbereich (das event) als genaue Darstellung der Realität in seinem

gesamten kulturellen Zusammenhang zu erkennen. Der holistische Anspruch der
Ethnologie impliziert, dass sowohl eine geographische, historische, soziokulturelle
und ökonomisch-politische Situierung möglich sein sollte. Ein solcher Film würde
ein Höchstmass an ethnographicness aufweisen. Dieses Ideal als Ziel eines Ethno-
Films kann mit unterschiedlichen Techniken und Verfahren angestrebt werden:
filmischeTechniken (Aufnahme, Objektiv, Einstellungen, Schwenks,Zoom,Schnitt
usw.), wie auch für Kommentar, Untertitel, Begleittexte. Dadurch ergeben sich eine
Reihe von Fragen: Kann man über die verwendete Technik moralisieren? Gibt es

gute oder schlechte Techniken, oder nur im jeweiligen Zusammenhang mehr oder
weniger geeignete Methoden, um ein Thema filmisch zu bearbeiten?

Auch Fragelisten (Böhl 1985) oder Anforderungskataloge (Heider 1978) legen
eine analytische Trennung der einzelnen Stufen des Entstehungsprozesses nahe.

Es gibt viele Möglichkeiten, eine solche graphische Darstellung aufzubauen. Wie
bei den Definitionen kann man z.B. von den Produktionsbedingungen, von einzelnen
Elementen des Films (Bild, Schnitt, Ton, Kommentar, weitere Informationen), vom
Zielpublikum usw. ausgehen. Gefilmte, Filmer, Film, Verarbeiter, Vorführer und
Betrachter, alle beschäftigen sich letztlich mit dem event20. Indem ein Filmer, ein
Ethnologe «oder gar» die Betroffenen selber einen Ausschnitt aus ihrem Leben als
herausragend, darstellungs- und mitteilungswürdig erachten, reissen sie es aus
seinem Alltagskontext, machen es zu einem «Ereignis», das, weil es ein solches ist,
betrachtet und archiviert wird.

Analysieren wir Entstehungsprozess und Interpretation vom event aus, gelingt es

uns, über ein einzelnes, zentrales Thema alle Ebenen miteinzubeziehen.
Der Film-Prozess lässt sich dann, in Anlehnung an das semiotische Modell des

Kommunikationsprozesses durch den Film (Worth 1969) anschaulich darstellen.
Graphik 2 stellt die zwei an der Interpretation des Films beteiligten Akteure dar.

Aufdereinen Seite steht derFilmer (sender), aufder anderen der Betrachter (receiver).
Eine Kommunikation findet nur indirekt via Medium Film (B) statt. Der Filmer hat
implizit oder explizit den Anspruch, das event (A) via den Film (B) dem Zuschauer
so zu vermitteln, dass dessen Vorstellung des events (C), dem realen event (A) (oder
dem, was der Filmer als solches glaubt erkannt zu haben) so nahe wie möglich
kommt.

20 John Marshall und Emily de Brigard (1975) verwenden den Begriff event im Zusammenhang

mit urbanfilms. Mir scheint der Begriff sehr gut ausdehnbar zu sein. Gehen wir nicht
in der ethnologischen Feldforschung meist vom event aus? Wir gestalten das Erlebte zu
kleinen Abschnitten und je nach unserem Wissensstand, Interesse usw. geben wir diesen
Abschnitten einen Wert und schliesslich eine Bedeutung, indem wir sie mit weiteren
Abschnitten verbinden. Ein event kann als eine Einheit interpretierter Beobachtung
definiert werden (vgl. z.B. Sperber 1985: 22).

166



Graphik 2: aus Lüem/Galizia 1987: 31.

Filmemacher

event
(A)

Betrachter



In Lehrveranstaltungen und Diskussionen ist es wichtig, dass sich die Gesprächspartner

immer im klaren darüber sind, auf welchen Punkt im Entstehungsprozess
eines Films sich ihr Einwand bezieht. Erfahrungsgemäss lässt sich dadurch eine
Diskussion systematischer aufbauen und eher gewährleisten, dass sich die
Gesprächsbeiträge auch tatsächlich aufeinander beziehen.

Graphik 3 veranschaulicht die Interpretationsstufen, über die dieser Ver-
mittlungsprozess läuft, detaillierter: Aus einem kulturellen Umfeld bestimmt der
Filmer einen Ausschnitt der Realität - das event - aufgrund seiner selektiven S icht 1 );
entscheidet sich fürbestimmte Einstellungen und filmteinzelne Szenen (2); ediert (3)
sie mit dem Ziel, das reale event wiederzugeben. Der Betrachter sieht den Film
selektiv gemäss seinen Interessen (4) und reinterpretiert (5) daraus auf Grund seiner
eigenen Erfahrungen und Vorurteile das ursprüngliche event.

Dieser Prozess lässt sich in vier Arbeitsschritte auflösen, die in Diskussionen
separat zu behandeln sind:

a) das event
b) die Aufnahme
c) die Edierung
d) die Anwendung, respektive die Rezeption

168



Graphik 3: aus Liiem/Galizia 1987: 32.

Realität Filmemacher Betrachter



Zusammenfassend stellt Graphik 4 mögliche Variablen aufdiesen vier Ebenen dar.
Es ist schwierig, die einzelnen Schritte tatsächlich auseinanderzuhalten. Trotzdem

lohnt sich ein Versuch. Es ist z.B. möglich, den Produktionsprozess eines bestimmten

Films anhand der Graphik nachzuvollziehen. Auch kann man prüfen, an welcher
Stelle eine bestimmte Definition des Ethno-Filmes Probleme aufweist. Im folgenden
einige Problemkreise, die sich einem oder zwei der Ebenen zuordnen lassen.

- Zur Aufnahme:
Eine verbreitete Definition wie die von Goldschmidt im Program in Ethnographie
Film Newsletter der American Anthropological Association 1972 vernachlässigt
den Filmprozess: «Ethnographie film is film which endeavors to interpret the
behaviour of people of one culture to persons of another culture by using shots of
people doing precisely what they would have been doing if the camera were not
there» (in Chiozzi 1984:12). Goldschmidt geht auf sehr abstrakter Ebene von der
Vermittlung aus. Er vernachlässigt, was vermittelt wird (behaviour), wie vermittelt

wird, was während dem Filmen geschieht etc. MacDougall würde eine solche
Haltung «lofty view» (MacDougall 1975: 115) nennen. Er erinnert daran, dass

unintrusives Filmen gar nicht möglich ist. Falls ein Film also den Anschein macht,
es habe kein Eingriff stattgefunden, muss der Eingriff in den Herstellungsprozess
des Films umso nachhaltiger gewesen sein.
Die Produktionsbedingungen, die Finanzen und zunehmend die mit Sponsoring
verbundenen Auflagen schlagen sich alle auf den Produktionsprozess nieder. Wer
sich jedoch real in der Situation befand, ein Filmprojekt finanzieren zu müssen,

mag anders darüberreden. Wie schlimm ist es z.B., wenn man nur ein Auto einer
bestimmten Marke im Film sieht? Beeinträchtigt das die Aussage des Films?

- Zur Anwendung:
Mac Dougall (1984) weist daraufhin, wie stark jeder Film von den Gesetzen des

Spielfilms geprägt wird. Wieweit prägt die Vorstellung eines Zielpublikums, einer
bestimmten Filmgattung, die man erzielen möchte, die Dreh- bzw. Montagearbeiten?

- Zur Edierung:
Die Montage sei alles, sagte Ejzenstejn. Rouch meint, der Cutter, der bewusst bei
den Dreharbeiten nicht dabei sein dürfe, könne unter Umständen Sachen aus dem
Rohmaterial zusammenstellen, die der Filmer selber gar nicht sah. Was ist von
solchen Aussagen zu halten?
Es gibt viele Möglichkeiten, beim Betrachter eine bestimmte Interpretation auszulösen.

Filme können im Extremfall so ediert werden, dass sich dem Betrachter eine

einzige Interpretation aufdrängt, da alles klar und folgerichtig erscheint. Diese
Wirkung kann sogar durch den Kommentar allein erzielt werden.

Dazu eine von Ejzenstejn erzählte Geschichte:
«LarisaRejsner erzählte mir einmal, wie man in Afghanistan amerikanische Filme

vorführt. Sie werden mit Kommentaren eines Erzählers gezeigt. Die Erzählung war
an Stelle der Klavierbegleitung getreten. Der Kommentator erzählte, dass man hier
Europäer vor sich habe, sie seien lächerliche und schlechte Menschen: die Frauen
betrögen ihre Männer, die Männer dächten nur an das Geld, ihre Freunde seien
treulos. Dabei lief der Film, von der Stimme umgedeutet, zusammenmontiert, durch
die Anmerkungen ummontiert» (Slovskij 1977: 193).

170



Graphik 4: nach Lüem/Galizia 1987: 34-35.

|— vorgefunden
Das GEFILMTE ist —L-gestellt

I—erfunden

Die AUFNAHME ist,
bestimmt

-vom Filmer
-von den Gefilmten
-gemeinsam

—geht vom Material aus-i-zufällig
L-nach Auswahl

- nach Drehbuch
auf Grund ethnologischer

Erkennmisse
1—auf Grund einer Story

EDIERT wird als
Footage
Dokument

_
-Lehranstalt

didaktisches Mittel -C-l-nÖffentlichkeit —pFernsehen
' Kino

i- Forschung

VERWENDUNG für -
L Didaktik

r- Material —r- Kulturdokument
1— Microanalyse

- Arbeitsprozess plntegrierend
'-Can Opener

r-Lehranstalt—i— Universität
Schule

-Öffentlichkeit

'—Agitation

171



Mit dem Film EinFilm - drei Texte21 kann dieWirkung des Kommentars eindrücklich
demonstriert werden: Die genau gleichen Bilder, die im Stil eines kurzen
Fernsehberichtes die Insel Puerto Rico darstellen sollen, werden mit drei völlig
unterschiedlichen Kommentaren unterlegt: einen tourismusfördenden, einen
antiamerikanischen, einen antikommunistischen. In allen drei Fällen lässt sich kein
Bruch zwischen Bild und Kommentar feststellen. Diese Stimmigkeit muss Argwohn
erwecken und zu Diskussionen über Manipulation anregen. Möglichkeiten, die z.B.
durch einen Ansatz umgangen werden können, wie es z .B. in einigen der Yanomamö-
Filme versucht wurde. Hier wird klar Kommentar und Film, Rohmaterial und
Edierung getrennt.

Schluss

Ist ein Bild tausend Worte, ein Film tatsächlich tausend Monographien wert? Die
Frage muss in diesem Beitrag offen bleiben, nicht dass sie nicht - persönlich oder von
einem Institut programmatisch - gelöst werden könnte, doch jeder, der sich mit
visueller Ethnologie zu befassen beginnt, muss sich die Fragen von neuem stellen.

Ich hätte mir den Spass machen können, diesen Beitrag nur aus Zitaten zusammenzusetzen.

Das Resultat wäre wohl schwer lesbar gewesen, doch wäre noch klarer zum
Ausdruck gekommen, dass alles schon gesagt, schon diskutiert wurde, dass sich für
jedes Diskussionsthema Ahnen finden lassen. Trotzdem, jeder, der sich mit dem
Ethno-Film - als Konsument oder Produzent - beschäftigt, muss sich mit diesen
Fragen selber auseinandersetzen. Den Fragen entgeht man nicht, doch der Rahmen
kann sich verschieben. In den letzten Jahren hat sich die Debatte vom Ethno-Film im
speziellen, in Richtung «Visuelle Anthropologie» verlagert. Das istbegrüssenswert,
nicht weil sich durch einen neuen Begriff ein neues Studienfeld öffnet (vgl. dazu

Oppitz 1989: 11-36), sondern weil damit die Aufmerksamkeit auf einen eigentlich
selbstverständlichen Teilaspekt der Ethnologie gelenkt wird. Der Debatte über den
Ethno-Film kann es nur dienlich sein, wenn sie aus dem Umfeld der schier uferlosen
Diskussionen überFilm im allgemeinen gezogen und mehr im Rahmen derEthnologie,
speziell der visuellen Anthropologie geführt wird.

Zusammenfassung

Der Beitrag versteht sich als Arbeitsinstrument und Hilfe bei Diskussionen über
Ethno-Filme im Unterricht. Es werden dabei Themen behandelt, die in der Literatur
immer wiederauftauchen und zu Diskussionen Anlass geben. ZuGunsten einer kontroversen

Darstellung wurden auf eine feste Stellungsnahme verzichtet und die Fragen
offen gelassen. Folgende Themenbereiche werden angesprochen: Geschichte des
Ethno-Films und deren Darstellung, Sehgewohnheiten, Einteilungs- und
Abgrenzungsversuche verschiedener Autoren, Forderungen an den Ethno-Film, Wissenschaft

und Bildsprache sowie Anwendungsbereiche des Ethno-Films. Am Schluss
werden einige Graphiken vorgestellt, die als Hilfsmittel zur Strukturierung von
Gesprächen über den Ethno-Film dienen können.

21 Institut für Film und Bild, Grünwald (Farbe, Lichtton, 16mm, 21')

172



Résumé

Cette contribution se veut instrument de travail et grille de discussion pour un
enseignement concernant le film ethnographique. Les thèmes traités apparaissent
souvent dans la littérature et se prêtent au débat Partisan d'une présentation
favorisant la controverse, l'auteur a renoncé à prendre position et ses questions
restent ouvertes. Il aborde les domaines suivants: l'histoire du film ethnographique
et sa représentation, les habitudes visuelles, les essais de classification et de
délimitation tentés par différents auteurs, les exigences du film ethnographique, le
langage de la science et de l'image, les domaines de l'emploi du film ethnographique.
A la fin du texte, quelques graphiques sont présentés qui peuvent servir à structurer
une discussion concernant le film ethnographique.

Literatur

ASCH Timothy
1975. «Using Film in Teaching Anthropology: One Pedagogical Approach», in:

HOCKINGS Paul (ed.), Principles of Visual Anthropology, p. 385-420. The
Hague: Mouton.

ASCH Timothy, John MARSCHALL, Peter SPIER
1973. «Ethnographic Film: Structure and Function». Annual Review of

Anthropology (Paolo Alto) 2, p. 179-187.

BATESON Gregory
1980. «An Analysis of the Nazi Film Hitlerjunge Quex». Studies in Visual

Communication (Philadelphia) 6, p. 20-55.

Bericht der Kommission für «lebende Photographien»
1980. Hamburg (1. Auflage: Hamburg 1907) [Faksimile].

BERGER John und Jean MOHR
1982. Another way of telling. New York: Pantheon.

BÖHL Michael
1985. Entwicklung des ethnographischen Films. Göttingen: Herodot.

BOOGART Nico and Henk KETELAAR (eds.)
1983. Methodology in Anthropological Filmmaking. Göttingen: Herodot.

CHIOZZI Paolo
1984. Antropologia visuale. Firenze: Usher.

COLLIER John
1986. Visual Anthropology: Photography as a Research Method. Albuquerque:

University of New Mexico.

173



COLLIER John
1975. «Photography and Visual Anthropology», in: HOCKINGS Paul (ed.),Principles

of Visual Anthropology, p. 211-230. The Hague: Mouton.

DERENDINGER Franz
1990. «Kino: eine Folge von Bildern». Zoom (Bern, Zürich VKM) 19, S. 22-25.

EPSKAMP Kess
1983. «Film Literacy and Importance in the Production of Instructive Films to be

Used in Third World Countries», in: BOOGART Nico, KETELAAR Henk (eds.),
Methodology in Anthropological Filmmaking, p. 161-176. Göttingen: Herodot.

De FRANCE Claudine
1979. «Corps, matière et rite dans le film ethnographique», in: De FRANCE

Claudine (ed.), Pour une anthropologie visuelle, p. 139-163. Paris: Mouton.

GRIAULE Marcel
1957. Méthode de l'Ethnographie. Paris: presse universitaire de France.

GROSS Larry
1980. «Sol Worth and the Study of Visual Communication». Studies in Visual

Communication (Philadelphia) 6, p. 2-19.

HEIDER Karl
1978. Ethnographic Film. Austin: University of Texas.

KETELAAR Henk
1983. «Methodology in Anthropological Filmmaking - aFilmmaking Anthropologist's

Poltergeist?», in: BOOGART Nico, KETELAAR Henk (eds.), Methodology in
Anthropological Filmmaking, p. 177-186. Göttingen: Herodot.

KREBS Stephanie
1975. «The Film Elicitation Technique», in: HOCKINGS Paul (ed.), Principles of

Visual Anthropology, p. 283-302. The Hague: Mouton.

KOLOSS Hans-Joachim
1973. «Der ethnologische Film als Dokumentationsmittel und Forschungsmethode.

Ein Beitrag zur anthropologischen Methodik». Tribus (Stuttgart) 22, S. 23-48.

LEACOCK Richard
1975. «Ethnographie Observation and the Super-8 Millimeter Camera», in:

HOCKINGS Paul (ed.), Principles of Visual Anthropology, p. 147-150. The
Hague: Mouton.

LEROI-GOURHAN André
1948. «Cinéma et sciences humaines: Le film ethnologique existe-t-il?». Revue de

Géographie Humaine et d'Ethnologie (Paris) 3, p. 42-50.

174



LOMAX Alan
1975. «Audiovisual Tools for the Analysis of Culture Style», in: HOCKINGS Paul

(ed.), Principles of Visual Anthropology, p. 303-322. The Hague: Mouton.

LÜEM Barbara und Michele GALIZIA
1987. «Versuch eineTypologisierung des Ethno-Films»,in:HUSMANRolf(Hrsg.),

Mit der Kamera in fremden Kulturen, S. 23-36. Emsdetten: Andreas Gehling.

MACDOUGALL David
1975. «Beyond Observational Cinema», in: HOCKINGS Paul (ed.), Principles of

Visual Anthropology, p. 109-124. The Hague: Mouton.

MACDOUGALL David
1982. «A Need for Common Terms». Society for the Anthropology of Visual

Communication Newsletter (Philadelphia) 9.

MACDOUGALL David
1984. «Ein nichtprivilegierter Kamerastil», in: FRIEDRICH M. et. al. (Hrsg.), Die

Fremden sehen. Ethnologie im Film, S. 73-84. München: Trickster.

MACDOUGALL David
1988. «Versuche mit dem inneren Kommentar». Trickster (München) 16, S. 46-61

MARSHALL John and Emilie de BRIGARD
1975. «IdeaandEventin Urban Film», in: HOCKINGS Paul (ed.),Principles ofVisual

Anthropology, p. 33-146. The Hague: Mouton.

MEAD Margaret
1975. «Visual Anthropology in a Discipline of Words», in: HOCKINGS Paul (ed.),

Principles ofVisual Anthropology, p. 3-10. The Hague: Mouton.

MEAD Margaret and Rhoda METRAUX
1980. «The Study ofa Culture at a Distance: A Prototype». American Anthropologist

(New York) 82, p. 362-373.

OPPITZ Michael
1989. Kunst der Genauigkeit. München: Trickster.

RÉGNAULT Félix-Louis
1931. «Le rôle du cinéma en ethnographie». La Nature (Paris) 59, p. 304-306.

ROLLWAGEN Jack
1988. «The Role of Anthropological Theory in Ethnographic Filmmaking», in:

ROLLWAGEN Jack R. (ed.), Anthropological Filmmaking, p. 287-315. Chur:
Harwood Academic Publishers.

175



ROUCHJean
1975. «The Camera and the Man», in: HOCKINGS Paul (ed.), Principles of Visual

Anthropology, p. 83-102. The Hague: Mouton.

RUBY Jay
1975. «Is an Ethnographic Film aFilmic Ethnography?». Studies in theAnthropology

of Visual Communication (Philadelphia) 2, p. 104-112.

SKLOVSKIJ Victor
1977. Eijzenstejn. Reinbek bei Hamburg.

SPERBER Dan
1985. On Anthropological Knowledge. Cambridge: University Press.

WEAKLAND John
1966. «Themes in Chinese CommunistFilms». AmericanAnthropologist (New York)

68, p. 477-484.

WEAKLAND John
1975. «Feature Films as Cultural Documents», in: HOCKINGS Paul (ed.), Principles

of Visual Anthropology, p. 231-252. The Hague: Mouton.

WORTH Sol
1969. «The Development of a Semiotic of Film». Independent (London) 7, p. 13-18.

WORTH Sol and John ADAIR
1972. Through Navajos Eyes. An Exploration in Film Communication and

Anthropology. Bloomington: Indiana University Press.

WORTH Sol
1980. «Margeret Mead and the Shiftfrom "Visual Anthropology" to the "Anthropology

of Visual Communication". Studies ofVisual Communication (Philadelphia) 6, p.
15-22.

176


	Ein Film ist 1000 Monographien wert : Ethno-Filme in Diskussion und Unterricht

