
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 13-14 (1989)

Artikel: "Wir Schweizer haben Banken..." : Bilder der Schweiz und
Identitätsbildung bei Schweizer Arbeiterkindern

Autor: Tselikas, Elektra I.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007646

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007646
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elektra I. Tselikas

«Wir Schweizer haben Banken...»
Bilder der Schweiz und Identitätsbildung

bei Schweizer Arbeiterkindern

Einleitung

Im Zusammenhang mit der Frage nach der Konstitution nationaler Identität
wird kaum nach der Rolle gefragt, welche die in der entsprechenden
Gesellschaft lebenden «Fremden», im konkreten Fall die Ausländer, spielen.

Im vorliegenden Beitrag sollen die Interaktionen zwischen «Wir»- und
«Nicht-Wir»-Bildern (Bilder der Schweiz und Bilder des Nicht-Schweizerischen)

aufgezeigt und besprochen werden.
Die Ausführungen beziehen sich auf die Ergebnisse einer Studie, die in den

Zürcher Industriequartieren (vornehmlich Kreis 4,5 und 3) bei Sechstklässlern,
sowohl Schweizern wie Ausländern, die zur sogenannten «Grundschicht»
gehören, durchgeführt wurde1.

In einem ersten Abschnitt sollen theoretische Aspekte der Identitätsbildung
dargestellt und besprochen werden. Gestützt darauf folgt im zweiten Abschnitt
die Präsentation ausgewählter Ergebnisse aus der obenerwähnten Studie. Es
wird hier u.a. versucht aufzuzeigen, wie die Informationen, die über «Wir» und
«die Anderen» diffundiert werden, von den einheimischen Arbeiterkindern
durch die Vermittlung der im ersten Abschnitt vorgestellten
Identitätsmechanismen selegiert und im Zusammenhang des sozialen und nationalen
Identitätsbildungsprozesses verarbeitet werden. Der Einbezug der
Identitätsmechanismen in die Analyse erlaubt es, die Interaktion zwischen Selbstbildern,
Fremdbildern und Bildern der Schweiz und die daraus entstehenden Gestalten
zu verstehen. Der Parameter «nationales Gefühl» erscheint dabei als historisch
gewachsenes integratives Moment, das aber auch unter gewissen Umständen
mit anderen Identitätsparametern wie z.B. der Schichtzugehörigkeit interagiert;
die Strategien der positiven Selbstwahrnehmung, die sich dabei entwickeln,
erlauben es, mit Widersprüchen aus der sozioökonomischen Sphäre
umzugehen.

1 Iis ist zu beachten, dass im Rahmen dieser Studie nur Kinder der sog. «Grundschicht»
berücksichtigt wurden («Arbeiter mit Vorgesetztenfunktion und übrige Arbeiter» - Schichteinteilung

nach den Bildungsstatistischen Berichten der Pädagogischen Abteilung des Kantons
Zürich, Heft 19, 1982: 100 ff). Dem Parameter «Schicht» kommt also in den folgenden
Ausführungen zentrale Bedeutung zu, und die Aussagen beziehen sich einzig auf sog.
«Arbeiterkinder».

Ethnologica Helvetica 13/14, 1989/1990: 185-199 185



Der Prozess der Identitätsbildung2

Sehr einfach ausgedrückt entsteht soziale Identität aus der Interaktion
zwischen Individuum und Gesellschaft; sie ist verbunden mit der spezifischen
Stellung, die ein Individuum als Mitglied sozialer Gruppen innerhalb der
sozialen Struktur innehat, und mit der Art und Weise, wie es mit dieser
Stellung umgeht. M.a.W. stellt soziale Identität den Ort dar, an welchem die
sozialen Erfahrungen organisiert, die soziale Umwelt interpretiert und zu
einem sinnvollen Ganzen transformiert wird (Tselikas 1986: 73). Soziale
Identität nimmt dabei die Form einer komplexen Dramaturgie an, in welcher
das Selbst, der Andere und die Gesellschaft auf der Vorstellungsebene Akteure
und gleichzeitig Zielscheiben der Handlung sind. Ego, Alter und die Gesellschaft

sind also nicht unterschiedliche Problemgebiete, sondern können auf
der phänomenalen Ebene als «interrelated parts of a complex structure»
begriffen werden (Zavalloni 1975:198), der Internen Operanten Umwelt (IOU)
(Zavalloni et Louis-Guérin 1984: Alt). Als konstituierende Bestandteile der
IOU, die als Vermittler zwischen sozialen Makrostrukturen und Bewusstsein
fungieren, erscheinen die Repräsentationen2,. Die Interne Opérante Umwelt ist
also die kognitiv-emotionale Struktur, welche die psychosoziale oder soziale
Identität ausmacht.

Soziale Identität ist untrennbar von der Vorstellung der Zugehörigkeit. In
und durch Gruppenzugehörigkeiten, die ein Differenzierungssystem bilden,
praktiziert das Individuum oder die Gemeinschaft Abgrenzungen. Die
Beziehung zur Welt wird über diese kulturellen und sozialen Zugehörigkeiten
etabliert. Gruppe existiert in diesem Rahmen nicht als konkrete soziale
Kategorie. Sie ist eine abstrakte Entität, eine kognitive Kategorie, und ist in dem
Sinn bloss eine Vorstellung, die aus einem Gedächtnisinhalt gebildet wird, wie
er in Repräsentationen zum Ausdruck kommt. Sie ist aber mehr als ein Objekt
für Einstellungen oder Repräsentationen. Sie ist ein dynamisches Feld, in
welchem die Wünsche, Werte, Strategien und Grenzen des Akteurs sich
ausbreiten und genährt werden. In diesem Prozess wird der Gedächtnis- oder
Repräsentationsinhalt durch das Ich als Realität der Gruppe erfahren, während
er gleichzeitig erkannt wird als individuelles Definitionsmerkmal. Die Realität
der Gruppe koinzidiert auf diese Weise mit der Realität des Selbst.

Zentral bei diesem Prozess ist die Wirkung der Identitätsmechanismen. Diese
werden von Zavalloni und Louis-Guérin (Zavalloni und Louis-Guérin 1984)
wie folgt umschrieben:

2 Es wird im folgenden nicht explizit differenziert zwischen sozialer und nationaler Identität.
Nationale Identität wird als ein Teil der sozialen Identität begriffen.
Aus den folgenden Ausführungen soll sichtbar werden, warum eine solche Differenzierung
der Komplexität der hier stattfindenden Prozesse nicht gerecht werden kann. Ich stütze mich
in diesem Abschnitt auf die Ego-Ökologie Marisa Zavallonis, ausführlich dargestellt und
besprochen in Tselikas 1986.

3 Vereinfacht kann man die Repräsentationen umschreiben als Vorstellungen über Ego, Alter
und die Gesellschaft, und ihre gegenseitigen Interaktionen.

186



Die Reversibilität

Eine gegebene Gruppe wird als Element unserer objektiven Identität mit
wichtigen Attributen unserer personellen Identität belegt. Mit anderen Worten
widerspiegeln die Repräsentationen, die durch die Zugehörigkeitsgruppen
generiert werden, die Repräsentationen über das Selbst und sind eng mit ihnen
verbunden, falls die Zugehörigkeit zu dieser Gruppe ein wichtiges Identitätselement

darstellt. Auf diese Weise werden die Gruppenrepräsentationen
egomorph ausgedrückt, die Repräsentationen über das Selbst soziomorph und
vice versa. Hiermit wäre ein erster fundamentaler Mechanismus bei der
Konstitution der Identität beschrieben, nämlich die Reversibilität. Der
Soziomorphismus des Selbst repräsentiert also gleichzeitig den Egomorphismus
der Gruppe; durch die simultane Konstruktion des Selbst und der Gruppe und
durch die vorhandene Äquivalenz entsteht das Phänomen der Reversibilität
zwischen «Ich» und «Wir»4. So wird das Selbst und das soziale Zugehörigkeitsgefühl

aufgrund soziohistorischer Modelle begründet. Reversibilität bildet so
einen Teil des «Hintergrunddenkens», das im täglichen Erleben unseren
Ansichten einen Realitätssinn gibt. «Ich» und «Wir» werden nicht zufällig
gebraucht, sondern gemäss bestimmten Strategien und Manipulationen, die
sowohl dem kognitiven wie auch dem motivationellen System dienen. So wird
das Ich, das vom Wir gebildet wird, an das Schicksal der Gruppe gebunden
und vice versa.

Das binäre Diffenrenzieningssystem

Identität bildet sich ferner durch Opposition zur Alterität. Jedes egomorphe
Attribut behauptet sich und erhält seinen Sinn durch die Beziehung zu seinem
Gegensatz, der dem Nicht-Selbst attribuiert wird5. Dies impliziert, dass für jede
Identitätsgruppe6, sei sie positiv oder negativ bewertet, ein symmetrischer
Gegensatz in der Alterität existiert, ebenfalls besitzt jede positive oder negative
Charakteristik des Selbst ihren symmetrischen Gegensatz im Nicht-Selbst. Aus
diesem System von Differenzen und Gegensätzen erhält die IOU, bzw. die
psychosoziale Identität, ihre dynamischen Eigenschaften. Ein zweiter
Mechanismus bei der Konstitution der psychosozialen Identität wäre hiermit
beschrieben, nämlich das binäre Differenzierungssystem zwischen Selbst/NichtSelbst

und positiv/negativ.
Die binäre Opposition ist implizit oder explizit in jedem Diskurs gegeben.

Darauf basierende Differenz- und Oppositionsbeziehungen finden sich auch

4 Diese Reversibilität ist nur möglich, weil sich das Selbst und die Gruppe auf der phänomenalen
Ebene als Totalität begründen.

5 Das Konzept der binären Differenzierung ist aus dem linguistischen Strukturalismus
abgeleitet.

6 Identitätsgruppen sind Zugehörigkeitsgruppen, d.h. Gruppen, zu welchen man selbst gehört
(z.B. Geschlecht [Frauen/Männer], Alter [12-jährige], Nationalität [Schweizer], Schicht
[Arbeiterkinder/ Angestelltenkinder] usw.), Alteritätsgruppen sind hingegen Gruppen, zu
denen man nicht selbst gehört, mit welchen man aber in irgendeiner Weise interagiert (z.B.
die Männer für die Frauen, die Erwachsenen für die Kinder, die Ausländer für die Schweizer

usw.).

187



auf dem Niveau der Gruppen und der Charakteristiken, mit welchen diese

Gruppen beschrieben werden. Sie erlauben es, durch Einschlüsse und
Ausschlüsse einerseits die subjektive soziale Identität und andererseits durch
Assimilierungen und Differenzierungen die subjektive personale Identität zu
gründen und zu begründen. In dem Moment, in welchem Individuen positive
Züge ihrer Gruppe beschreiben, aktivieren sie also in ihrem Hintergrunddenken

Gegenwerte der entgegensetzten Gruppe.

Die Gruppenrekodierung durch implizite Referenten

Soziale Identität konstituiert sich schliesslich über die Rekodierung der
Gruppen durch implizite Referenten und prototype Bilder7. Konzentriert sich
die Aufmerksamkeit einer Person auf eine Identitätsgruppe, dann werden
diejenigen Elemente herausgehoben, die im Gedächtnishintergrund auf das

persönliche Projekt (das «Private») verweisen und welche durch die identi-
tiellen Prototype8 vermittelt sind. Ist hingegen die Aufmerksamkeit auf das
Selbst gerichtet, dann sind es die Gruppencharakteristiken, die im Hintergrund
aktiviert werden, und die durch dieselben Prototype vermittelt werden.

Den identitiellen Modellen und Prototypen entgegengesetzt sind die
differenziellen Prototype, die sich als binäre Opposition bilden. Identitielle
Prototype bestehen meistens aus Idealmodellen, hingegen gründen différentielle

Prototype auf gewöhnlichen Personen, die der Alteritätsgruppe
angehören. Hierdurch können rassistische, nationalistische, sexistische und
andere Vorurteile9 erklärt werden.

Die Gesamtheit der identitiellen und differenziellen Prototype ist Teil der
obenerwähnten IOU oder psychosozialen Identität. Sie bilden aber nicht ein
statisches Repertorium von Untergruppen und Referenten; im Gegenteil
unterhalten diese Elemente gegenseitige Abhängigkeitsbeziehungen und sind
gemäss einer eigenen Dynamik organisiert. Der Inhalt dieser Beziehungen, und
zwar so, wie sie von der befragten Person bewertet werden, ist besonders
wichtig für das Verständnis der sozialen und personalen Handlung.

Nachdem soziale Identität über das Zusammenspiel der Repräsentationen
betreffend Identitätsgruppen wie «Nationalität», «Geschlecht», «soziale
Schicht», «Alter», «Konfession» usw. und Alteritätsgruppen wie im
vorliegenden Fall z.B. «Ausländer» konstituiert wird, wird ersichtlich, warum
keine Differenzierung zwischen sozialer und nationaler Identität bei den
vorangehenden Ausführungen vorgenommen wurde. Nicht so sehr eine
Definition und Abgrenzung dieser Komponenten ist hier wichtig, sondern die
Beschreibung ihrer Interaktionen bei der Identitätskonstitution.

7 Implizite Referenten und prototype Bilder sind vereinfacht gesagt Personen oder Erlebnisse,
die die primäre Erfahrung über die Welt vermitteln.

8 Identitielle Prototype sind vereinfacht gesagt Modelle, die sozusagen als Vorbilder empfunden
werden. Différentielle Prototype hingegen sind solche, von welchen man sich differenziert.

9 Stereotype und Vorurteile sind - wie sich aus einer Vielzahl von Interviews zeigt - nicht
«Defekte», sondern inhärente Bestandteile der Identität.

188



Nach der Beschreibung der Identitätsmechanismen und entsprechend der der
Identitätskonstitution zugrundeliegenden Dynamik möchte ich mich dem zu
analysierenden Material zuwenden.

«Wir Schweizer haben Banken...»

In der hier besprochenen Studie wurden bei den befragten Kindern Repräsentationen

generiert über diverse Identitäts- und Alteritätsgruppen10. Die Fragen
zu den Identitätsgruppen wurden wie folgt gestellt: «Wenn Du an die X11

denkst als "Wir", was kommt Dir in den Sinn? Wir die X sind...?» Entsprechend

zu den Alteritätsgruppen: «Wenn Du an die Ausländer denkst, was
kommt Dir in den Sinn? Sie die Ausländer sind...?».

Die Repräsentationen, sowie die Bewertungen und Erklärungen, die die
Kinder dazu geben, lassen tatsächlich eine intensive Bewegung von Identifikationen

und Differenzierungen erkennen, sowohl mit Bezug auf die Identitäts-
wie auch auf die Alteritätsgruppen. Bemerkenswert ist, dass In- und Outgroups
nicht dichotomisch erscheinen; es ist durchaus so, dass Identifizierung und
Differenzierung mit Elementen aus beiden Bereichen stattfinden.

In Bezug auf das uns hier interessierende Moment der nationalen Identifikation

bzw. Differenzierung, scheint der Umstand besonders interessant, dass die
«Nation», die über die Repräsentationen zur Nationalität rekonstruiert werden
konnte, tatsächlich im von Anderson (1983: 15) definierten Sinne als «an
imagined political community - and imagined as both inherently limited and
sovereign» erscheint. Gleichzeitig bildet sich diese nationale Vorstellung durch
Differenzierung und Abgrenzung von einem Nicht-Wir. Die Schweiz wird
positiv und zwar immer im Gegensatz zu einem «Ausland» beschrieben als:

Reich:

«haben genug zu essen gegenüber der 3. Welt»
«hat mehr Geld als andere Länder z.B. Italien hat nicht so viel Geld wie
die Schweiz»
«wir sind verwöhnt, wir haben alles was man braucht andere Länder
haben nichts zu essen z.B. die Flüchtlinge»
«Banken kommen die Leute, die Geld bringen man kann verdienen

man hat nicht Hunger wie die in Afrika oder so...»
«In der Schweiz sieht man nicht sovielArmtum12 wie in Italien oder Frankreich
oder weiss ich wo... in Amerika und...»

10 Für Details betreffend das Instrument der Erhebung und die Auswertung des Materials sei
auf Tselikas 1986 verwiesen.

11 «Die Schweizer», «Die 12-jährigen» usw.
12 Die Zitate werden sprachlich nicht korrigiert, sie erscheinen in der Sprache, wie sie die Kin¬

der benutzen.

189



Neutral und souverän:

«wir sind ein neutraler Staat, und da tun einfach die meisten Länder das Geld
da auf die Banken und so, weil sie keine Angst haben, dass es Krieg gibt, weil
wir ein neutraler Staat sind...»
«dass wir nicht soviel Krieg haben wie z.B. in Iran oder so...»
«wir sind nicht im Krieg Falkland Inseln wir sind nicht im Krieg weil
wir neutral sind»
«wir dürfen in fast alle Länder jetzt die aus der DDR, die können das z.B.
nicht da. Also... aus dem kommunistischen Deutschland, die können nicht
nach Japan und überall hin»
«wohnen in einem neutralen Land hast ja gesehen im 2. Weltkrieg»
«wenn wir jetzt nicht neutral wären wie Amerika, dann käme eben einer von...
der höher oben ist, sagt vielleicht, geht dort und dort hin, und dann ist das
vielleicht der sichere Tod»
«wenn irgendwo Krieg ist, liefern sie beiden Parteien Waffen, oder sie liefern
keiner»
«wir sind neutral... mit Krieg... die anderen müssen kriegen und tot und so... die
Schweiz nicht»
«wir haben viele Möglichkeiten, können den Beruf selbst wählen, die in Italien
nicht»

Haben Alpen:

«wegen dem Krieg wenn... dann müssen die Gegner über die Alpen
hereinkommen zuerst, und dann sind sie müde die Deutschen oder die Italiener»
«Berge hat nicht jeder nur das Viertel da Österreich... Schweiz... da...»

«wenn man da noch in die Höhe geht, da hat es schöne Alpen und so es

ist gut, weil wenn z.B. mal Krieg ist, da können die uns nicht gut angreifen
da müssen sie zuerst über die Alpen rein»

Ein schönes, kleines Land:

«Nicht so wie in Amerika, Wolkenkratzer und... nur Mauer, also nur Beton-
eben Wiesen und Alpen»

Durch Informationen, die über die Schule, die dominierende, homogenisierende

Geschichtsschreibung13 und die Massenmedien14 verbreitet werden, und
unter der Wirkung der Identitätsmechanismen werden Schweizer Arbeiterkinder

in die von bestimmten politischen Prinzipien, vom innenpolitischen
Diskurs und von wirtschaftlichen Strukturen geprägte nationale Kultur der

13 Jost (1987) stellt dar in welcher Weise das Zusammenspiel von nationaler Identität, politi¬
schem Diskurs und dominierendem Geschichtsverständnis bestimmte Interpretationsmuster
produziert, die nicht nur auf die Geschichtsschreibung, sondern auch auf die aktuelle
gesellschafts- und kulturpolititsche Lage bestimmenden Einfluss haben.

14 Die Kinder beziehen sich öfters auf Informationen und Erfahrungen aus der Schule und vor
allem dem Fernsehen.

190



Schweiz eingebunden. Besonders erwähnenswert ist hier der Umstand, dass

diese Aussagen von Arbeiterkindern kommen, welche ihren Alltag in von
Autobahnen umsäumten Quartieren verbringen und selbst wahrscheinlich am
wenigsten an diesem Reichtum teilhaben:

A-.«wenn es so viel Banken hat, dann ist das doch für uns besser, oder?
weil wir dann noch mehr Geld kriegen und dann werden wir noch reicher... ist
doch gut!
F: jetzt findest Du reich sein plötzlich gut?15

A: ja, reich sein finde ich nicht gut, aber ich meine... für mich selber ist reich
sein nicht gut... für... für die Regierung und so ist reich sein schon gut, dann
können sie mehr Sachen bauen...»

Wie hier schon sichtbar wird, ist die Art der Selektion und die Verarbeitung
dieser Informationen wie auch der Differenzierungselemente, wie sie die
Kinder vornehmen, alles andere als konfliktfrei; die Identifikations- und
Differenzierungsmuster verlaufen aber auch nicht bei allen gleich. Die
Repräsentationen über die Schweiz drücken sich über eine Absetzung von den
Ausländern aus, wobei sich zwei Arten von Diskursen herausschälen lassen:
der philanthropische und der xenophobe. Im ersten Fall findet eine blosse

Differenzierung vom «Anderen» statt, im zweiten drückt sich diese Differenzierung

in aggresssiver Gestalt aus. Zentral für diese zwei Arten von Diskursen
scheint die sozioökonomische Position der Eltern und die Beziehungen in der
Familie zu sein, wie sie aus den Repräsentationen der Kinder über die
Schichtposition und die Erwachsenen rekonstruiert werden können. Aus der
Dynamik dieser zwei Diskurse können auch einige Hypothesen über die
Beziehung zwischen Nationalität und Schicht formuliert werden.

Im philanthropischen Diskurs sind die Gefühle der Vorzüglichkeit des

eigenen nationalen Verbandes zwar eindeutig:

«das bedeutet, dass wir höher sind, dass wir besser sind als die anderen»
«andere Länder sind ärmer da fühlen wiruns(...) höher, höhergestellt»
«manchmal bin ich stolz...»

Doch in der Konfrontation mit den «anderen» (Ausländern) werden nicht
so sehr Elemente aus der Schichtposition mobilisiert, sondern die Verarbeitung
geschieht eher über kulturelle Bezüge wie Sprache16 und kulturelle Erfahrungen.

Die Differenzierung, die hier stattfindet, gründet einerseits auf Mitleid,

15 Das Kind hat im Gespräch gesagt, reich sein sei nicht so gut, es bringe nur Schwierigkeiten,
es bringe einem auch nicht Freunde unter anderem, Freundschaft könne man sich ja nicht
kaufen, man müsse nur ständig aufpassen, dass man nicht beklaut werde. Diese negative,
aber im Grunde ambivalente Bewertung des Reichtums mit der Begründung, man werde nur
beklaut, taucht bei einer grossen Anzahl Kinder auf.

16 Über die Bedeutung der Sprache bei der Konstruktion der Nation siehe Seton-Watson 1977:
9 und Anderson 1983: 16ff.

191



ist andererseits ambivalent, und scheint sich eher aufgrund tradierter Bezüge
wie z.B. die «beschränkte Aufnahmefähigkeit der Schweiz» zu vollziehen:

«wir haben mehr Bildung mehr Bildung als zum Teil Ausländer das
hat gute Auswirkungen, sie meinen sich dann gescheit (sc.: die Schweizer), also
man kann dann anderen auch helfen und so...»
«haben es wahrscheinlich besser in der Schweiz (die Flüchtlinge) sie
müssen nicht eingelocht werden es macht mir nichts aus, wenn sie nicht zu
viele sind sonst könnte man das fast nicht mehr als Schweiz bezeichnen...
sonst müssten wir fast auswandern, dass sie reinkommen»
«ich finde nicht grad gut, dass sie ärmer sind... aber es muss nicht grad so sein,
dass die Reichen in der Schweiz Ausländer sind, wie z.B. Turisten...»
«sie sind vielleicht Sprache nicht so gut in der Schule also z.B. ich bin auch
nicht grad hell in dieser Sprache (sc.: Schriftdeutsch)(...) sie geben sich ja Mühe

dass sie sich so wie anpassen ich habe auch ein bisschen Mühe mit
der Sprache»
«sie protzen ein bisschen sozusagen mit ihrer Sprache ich z.B., ich... also
ich em... bin stolz auf meine Sprache und sie auch sie verstehen sich ja...
und dann verstehen wir das nicht wir können uns nicht wehren...»

Da Schweizerkinder in der Schule auch eine Sprache lernen müssen, die
nicht ihre eigentliche Muttersprache ist, scheinen sie sich mit der
entsprechenden Lage der Ausländer zu identifizieren17. Zeichen von Identifikation
werden ausserdem sichtbar, sobald der Ausländer gleich geworden ist wie der
Schweizer:

«ich finde es eigentlich gut, dass sie so sind wie die Schweizer, dass sie sich

anpassen...»
«ich finde es nicht so gut, das sie so sind (sc.: anders sind)... weil... ich finde
es besser, wenn sie gar nicht auffallen, dass sie Ausländer sind, so muss man
es sagen...»
«ich finde es gut, dass man keinen Unterschied merkt».

Der nationalistischen Komponente kommt hier sozusagen selbständige
Bedeutung zu; die historische Fatalität und die vorgestellte Gemeinschaft
finden in der Sprache ihren Ausdruck; die Nation erscheint als gleichzeitig
offenes und geschlossenes System (Anderson 1983: 133)18.

17 Auf die selektive Identifikation mit dem «Anderen» werden wir später eingehen, bei der
Besprechung des transkulturellen Modells.

18 Mit «nationalistisch» ist hier eine historisch entstandene Vorstellung gemeint, die mit dem
Zerfall von drei, die «voraufklärerische» Welt zusammenhaltenden kulturelle Konzeptionen,

zusammenfällt: die Idee der «script-language», die Zugang zu ontologischer Wahrheit
gewährt (im ausgehenden Mittelalter v.a. das Latein als Sprache der Bibel und der
europäischen Intelligentsia), der Glaube an die natürliche Organisation der Gesellschaft um
und unter hohen Zentren (z.B. Monarchien) und schliesslich eine Zeitvorstellung, in der
Kosmologie und Geschichte nicht von einander unterschieden werden. Diese Entwicklung,
die mit dem Wandel der Wirtschaftsordnung zusammenfällt, verlangte nach neuen Wegen,

192



In die «natürliche»19 Gemeinschaft können «andere» aufgenommen werden,
aber nur insofern, als sie nicht mehr «andere» sind. Bemerkenswert ist hier,
wie durch die nationalistische Ideologie und über die Wirkung der
Identitätsmechanismen die Gemeinschaft der «Gleichen» begründet wird, gleichzeitig
aber die Spannungen, die dem Prozess nationaler Konsolidierung aufgrund
seiner inhärenten Widersprüche innewohnen, erhalten und reproduziert
werden20.

Der xenophobe Diskurs präsentiert sich etwas komplexer. Im xenophoben
Diskurs bietet das Feld der nationalen Identifikation die Möglichkeit, mit
erlebten Widersprüchen aus der sozioökonomischen Sphäre umzugehen. Die
Identifikation mit der relativ gut integrierten nationalen Kultur erlaubt es,
Spannungen, welche aus einer relativ unterprivilegierten Position im nationalen
Kontext entstehen21, zu verarbeiten. Bei diesem Prozess fungieren Ausländer
als Differenzierungsreferenten, von welchen Ego in der Bemühung um die
Konsolidierung eines positiven Selbstbildes sich absetzen kann:

«also ßr mich bedeutet das eigentlich noch etwas, Schweizer zu sein. Also...
wenn man sieht, die meisten sind Ausländer... sind meistens nicht so, sind
hauptsächlich Bauarbeiter. Und dann wenn man im eigenen Land ist, dann ist
man... also, dann ist man eher irgendwie... ßhlt man sich irgendwie höher
eingestuft weil das eigene Land... ja... ein bisschen... die Inländer bevorteilt»22

«die Schweiz ist ein grosses Land, vielleicht etwas grösser als Italien»
«reich man kann sich mehr kaufen, mehr als andere, arme Leute,
Ausländer»
«Schweizer sind stolz, dass sie ein reiches Land sind (...)man meint man wäre
besser als andere als Ausländer»a.

um «Brüderschaft», «Herrschaft» und «Zeit» sinnvoll zu verbinden (Anderson 1983: 17ff).
Die Idee der Nation war geboren. Allerdings ist die Rolle, die der nationalistische Staat
übernimmt, nicht unzweideutig: gekoppelt mit der Entwicklung der liberalen Marktwirtschaft
ist die weltweite freie Zirkulation von Gütern und Kapital und eine universalistische Ideologie,

die diese Entwicklung ermöglichen und fördern soll. Zur Integration und Homogenisierung

des nationalen - gesellschaftlichen und politischen Raumes - sind aber partikularisti-
sche, die «anderen» ausschliessende Praktiken notwendig, wodurch die ambivalente, dualistische

Rolle des Nationalstaates begründet wird (Dench 1986: 31ff; s.a. Smith 1983).
19 Interessant ist, dass in verschiedenen Sprachen das Wort «naturalization» für den Begriff

der «Einbürgerung» gebraucht wird.
20 Über die Antworten der Ausländer auf diese Praktiken siehe Tselikas 1986.
21 Diese Position und die damit verbundenen Spannungen werden sichtbar aus den Aussagen

der Kinder zur Identitätsgruppe «Schicht», die Antworten also auf die Frage «wenn Du an
die Angestelltenkinder/ Arbeiterkinder denkst, was kommt Dir in den Sinn? Wir die
Angestelltem/Arbeiterkinder sind...?»

22 Interessant ist, dass dieses Kind die Ausländer u.a. mit «sie nehmen Schweizer Arbeitsplätze
weg» beschreibt und ausführt, dass sein Vater als Gärtner die Stelle verlor, wobei diese von
einem Ausländer besetzt wurde. Der xenophobe Diskurs präsentiert sich relativ wenig
kohärent und widersprüchlich.

23 Der Konjunktiv, der die Aussage relativiert, widerspricht hier der mit positiver Valenz
ausgezeichneten Repräsentation.

193



Bei diesem widersprüchlichen Diskurs, der aus der dualen Bewegung
Identifikation/ Differenzierung zur Konsolidierung des positiven Selbstbildes
entsteht, werden die differentiellen Prototype weniger aus direkten Erfahrungen,

sondern eher aus den Medien geholt und entsprechend interpretiert24:

«wir Angestelltenkinder25 wohnen meistens sauber. Wir haben keine
Sauordnung. Z.B. es gibt Ausländer, die haben Bierflaschen und Zigaretten in der

ganzen Wohnung herum es gibt solche Ausländer, die kommen nicht
zurecht in der Schweiz, die trinken dann und rauchen, und wir leben meistens
nicht mit solchen, wirgehen nicht zu ihnen und machen etwas selbst habe
ich es nicht gesehen, aber im Femsehen in einer Baubaracke in Zürich
kommt es vielleicht nicht vor, weil da kommt vielleicht Besuch und sagt,
räumen Sie diese Sauordnung mal auf! aber auf dem Land glaube ich kommt
es schon vor».

Auch die Vorstellungen über die Flüchtlinge sind interessant:

«die von Pakistan, die sind vielleicht Flüchtlinge (sc.: sie flüchten) weil sie
irgendwas gemacht haben, oder wenn die sie aus dem Land irgendwie
rauswerfen wollen, oder so... wenn er z.B. in einem Haus wohnt und dann
nicht die Steuern zahlt ich habe es mal im Femsehen gesehen».

Der Prozess der Informationsdiffusion entwickelt sich im breiteren Rahmen
der Medienzivilisation und verbreitet sich durch die Produktion und das

Angebot von Botschaften, die an die Angehörigen der Gemeinschaft gerichtet
sind (Eco 1984: 33). Es lässt sich somit annehmen, dass er sich in eine breitere
nationalistische Tendenz einfügt. Es bedarf also einer Strukturanalyse dieser
Botschaften, die - wie Eco anmerkt - nicht bei der Form der Botschaften
verweilen darf; wie stark die Form von den objektiven Bedingungen der
Sendung determiniert ist, und welche unterschiedlichen Rezeptionsweisen je
nach den historischen oder soziologischen Gegebenheiten und der Situation
des Publikums vorhanden sind, sind Fragen, die auch einer Klärung bedürfen
(Eco 1984: 33ff). Die obigen Zitate zeigen eindrücklich, wie die Informationen
unter der Wirkung der Identitätsmechanismen selegiert, interpretiert und
verarbeitet werden; sie lassen eine Struktur in der Beziehung «nationalistische
Tendenz - Botschaft - Empfänger - nationalistische Tendenz» vermuten.

Während nun der philanthropische Diskurs inbezug auf die Ausländer von
einem Unterton des «es interessiert mich eigentlich nicht» durchzogen ist,
drückt der xenophobe Diskurs Gefühle der Angst und Bedrohung aus:

«einer von unserer Klasse, der sagt immer, die Schweizer sind geizig und so. Die
Schweiz ist so klein, die kann manfortwerfen und so bei den Angebern und

24 Interessanterweise sind die Bezüge auf direkte Erfahrungen mit ausländischen Kindern sehr
oft positiv konnotiert.

25 Die Kinder mussten selbst den Beruf Vaters/der Mutter einordnen als «Angestellter»,
«Arbeiter» oder «Selbständiger».

194



Schlägertypen ßhle ich mich als Zielscheibe»
«sie (sc.: die Ausländer) kommen sich besser vor als wir»
«sie fiihlen sich grösser als die Schweizer sie wollen angeben und sind
manchmal böse»

Interessant ist, dass bei diesen Kindern nicht nur eine unterprivilegierte
sozioökonomische Position zum Ausdruck kommt, sondern auch eine Situation
der Unterordnung und Ohnmacht in der Familie:

«die Erwachsenen sind MACHTIGER26, sie sind grösser, sie wollen über uns
regieren»
«sie besitzen mehr als wir Kinder sie besitzen die Wohnung die Wohnung
gehört ihnen, und die ganzen Möbel, alles gehört ihnen. Schlecht ist es, weil sie
manchmal mit uns teilen sollten»
«also, wir dürfen einfach nicht sagen, was wir machen wollen, also wir dürfen
das vielleicht schon sagen, aber wir dürfen das dann nicht machen... die
Erwachsenen die sagen einfach way wir jetzt machen müssen ich finde es

gut, sie sorgen ja für uns, und bestrafen uns, wenn wir etwas falsch machen»

Xenophobie scheint also gekoppelt zu sein mit Unterordnung und Ohnmacht
in weitreichenden Bereichen des sozialen und persönlichen Lebens. Nationalismus

ist andererseits kaum ein Gefühl oder eine Tendenz, die aus einer
solchen Situation heraus entsteht, bzw. mobilisiert wird, auch nicht ein
«Defekt», der mit einer autoritären Persönlichkeit zusammenhängt (s.a. Forbes
1985). Wie bereits notiert, ist er eine historisch gewachsene Vorstellung, welche

die in der zerfallenden alten Ordnung unwirksam werdenden gesellschaftlichen

Integrationsprinzipien ersetzen sollte. Durch die Wirkung der
Identitätsmechanismen wird das nationale Gefühl zum Bestandteil der psychosozialen
Identität des modernen Menschen; als solches kann es mit anderen Bestandteilen

dieser Identität interagieren - z.B. die Schichtposition - und diverse
Gestalten annehmen. Die bei den einheimischen städtischen Unterschichten
gehäuft auftretenden xenophoben Reaktionen würden danach weniger mit der
«Proximität» der betroffenen Bevölkerungsgruppen (Häufung von Ausländern
in den Industriequartieren) oder mit der Wirkung von Vorurteilen27
zusammenhängen; sie wären eher als Identitätsstrategie im Umgang mit Spannungen,
die aus der eigenen sozioökonomischen Position entstehen, zu sehen.

Das transkulturelle Modell

Besonders interessant im obigen Material sind die Ausführungen der Kinder,
die sich auf positive oder aber auch ambivalente Zusammenhänge beziehen.
Diese Bezüge bzw. Repräsentationen scheinen entstanden zu sein aus der
direkten Erfahrung mit ausländischen Kindern vor allem im Klassenzimmer.

26 Die Grossbuchstaben stammen vom Kind selbst.
27 Wie bereits angemerkt sind Vorurteile und Stereotype jedem Diskurs inhärent.

195



Sowohl im xenophoben Diskurs wie auch im philanthropischen tauchen
Aussagen auf, die auf Neid hindeuten inbezug auf Fähigkeiten und Möglichkeiten,

die die Ausländer haben, doch den Schweizerkindern verwehrt bleiben.
In solchen Zusammenhängen werden vor allem Sprachfähigkeiten und
Erlebnisse im Heimatland (Ferien) genannt:

«ich finde es schlecht, dass sie mit ihrer Sprache protzen weil wir es nicht
verstehen... zwar, ich selber mache das auch... ich tu ja selber auch reden, und
die verstehen das nicht... manchmal mache ich etwas selber und finde es von
den anderen doof, wenn sie das auch tun...»
«dass sie vielleicht sich jetzt besonders vorkommen, wenn sie anders sind
dass sie besser sind als wir dass sie brauner sind weil sie nach Italien
in die Ferien gehen oder, dass sie eine andere Sprache haben sie sagen
sie können auch noch eine andere Sprache, und dann reden sie einfach eine
andere Sprache, dass wir sie nicht verstehen»
«dass sie anderswohin in die Ferien gehen, nach Italien, wenn sie von Italien
kommen, und einfach dort wo sie herkommen, dass sie dann dorthin gehen in
die Ferien ich würde auch mal gerne nach Italien gehen, um zu schauen
wie es dort ist»
«sie haben andere Sitten sie essen vielleicht etwas anderes und das ist
schlecht. Gut ist, dass man erfahren kann, was sie essen, wie sie denken
ich war beim Pedro, da hat er mir Paella gegeben, und das hat mir gefallen»

Der Prozess der Identität erscheint als Prozess der Suche nach dem
«gleichen»; in der Beziehung mit dem Anderen werden Elemente der Identität
von Alter gesucht und integriert, die kompatibel sind mit Elementen des
Selbst. Während das Selbst sich dadurch erhält und reproduziert, verwandelt
es sich gleichzeitig. Diese Prozesse sind im Rahmen des transkulturellen
Modells (Ollivier 1984; van Schendel 1987) angesprochen; dieses unterscheidet
sich vom multikulturellen genau an diesem Punkt: Die multikulturelle Strategie
begnügt sich mit der Anerkennung und Toleranz der kulturellen Unterschiede,
während die transkulturelle die Elemente des Anderen selegiert und integriert,
die mit den Elementen des Selbst kompatibel sind.

Das hier vorgestellte Material und der für die Analyse angewandte Ansatz
liefern Anhaltspunkte für die Gültigkeit der Annahmen des transkulturellen
Modells. Wie sich jedoch v.a. auf Grund der zuletzt zitierten Äusserungen
zeigt, findet der Integrationsprozess der Elemente des Anderen nicht
konfliktfrei statt, nachdem sich die Beziehungen zwischen sozialen Gruppen
auf dem Hintergrund der dualistischen Natur des Nationalstaates entwickeln.

Betrachtet man die Tendenzen in der heutigen Welt und insbesondere in
Europa, so muss man einerseits aufgrund der vermehrten, z.T. explosiven
Spannungen und andererseits im Hinblick auf das «neue Europa» (EG)
annehmen, dass die Integrationsprinzipien, wie sie bis heute auf dem Niveau
des Nationalen galten, an Kraft verlieren. Die Notwendigkeit nach der Suche
anderer Integrationsstrategien drängt sich auf, wobei Tendenzen wie die oben
aufgezeigten wichtige Hinweise im Hinblick auf neue Orientierungen geben
können.

196



Soziale Identität erschien durch die Identitätsmechanismen als Strategie der
Integration widersprüchlicher Inhalte, die aus den konfliktiven Beziehungen
zwischen sozialen Gruppen herrühren. Mit dem nationalistischen Modell wird
unterstellt, dass auch moderne Gesellschaften ihre Einheit noch in Form von
Weltbildern konstituieren, die eine gemeinsame, kollektive Identität inhaltlich
festschreiben. Diese Art der Integration scheint aber aufgrund des hier
besprochenen Materials sowie der immer mehr aufkommenden regiona-
listischen und ethnischen Bewegungen eher brüchig. Vielmehr scheint es nach
Habermas (1974: 51f), dass eine kollektive Identität heute allenfalls in den
formalen Bedingungen verankert gesehen werden muss, «unter denen
Identitätsprojektionen erzeugt und verändert werden. Ihre kollektive Identität steht
den einzelnen nicht mehr als ein Traditionsinhalt gegenüber, an dem die
eigene Identität wie an einem feststehenden Objektiven gebildet werden kann;
vielmehr beteiligen sich die Individuen selbst an dem Bildungs- und Willens-
bildungsprozess einer gemeinsam erst zu entwerfenden Identität. Die Vernünftigkeit

der Identitätsinhalte bemisst sich dann allein an der Struktur dieses

Erzeugungsprozesses, d.h. an den formalen Bedingungen des Zustandekommens

und der Uberprüfung einer flexiblen Identität, in der sich alle
Gesellschaftsmitglieder wiedererkennen und reziprok anerkennen, d.h. achten
können»28.

Das hier vorgestellte Material zeigt, dass im Prozess der Identitätsbildung bei
den befragten Kindern einerseits eine traditionsgebundene Identifikation
stattfindet, die weitgehend in der Übernahme vorgefertigter Bilder besteht,
andererseits zeigen sich in der positiven Aufnahme von Elementen des
Anderen Momente einer neuen, wenn auch noch konfliktbehafteten Strategie.
Die kollektive Identität scheint demnach in reflexiver Gestalt denkbar, d.h. so,
«dass sie im Bewusstsein allgemeiner und gleicher Chancen der Teilnahme aus
solchen Kommunikationsprozessen begründet ist, in denen Identitätsbildung als
kontinuierlicher Lemprozess stattfindet» (Habermas 1974: 6Ö)29.

Die Erfahrungen, die Schweizer Kinder im direkten Kontakt mit Ausländerkindern

machen, könnten auf einem solchen Hintergrund so verarbeitet
werden, das bereichernde identitätsbildende Lernprozesse daraus entstehen.
Die in einer ambivalenten nationalen Umwelt sich entwickelnden ambivalenten
Strategien würden in einem solchen Rahmen durch transkulturelle Strategien
ersetzt - Strategien, wie sie den Erfordernissen der Integration komplexer
zeitgenössischer Gesellschaften entsprechen.

28 Hervorhebung im Original.
29 Hervorhebung im Original.

197



Zusammenfassung

Der vorliegende Beitrag bezieht sich auf die Ergebnisse einer Studie, die in
den Zürcher Industriequartieren (vornehmlich Kreis 4, 5 und 3) bei Sechst-
klässlern Schweizer und Ausländern, die zur sogenannten "Grundschicht"
gehören, durchgeführt wurde.

In einem ersten Abschnitt werden theoretische Aspekte der Identitätsbildung
dargestellt und besprochen. Gestützt darauf folgt im zweiten Abschnitt die
Präsentation ausgewählter Ergebnisse aus der obenerwähnten Studie. Es wird
hier u.a. versucht aufzuzeigen, wie die Informationen, die über "Wir" und "die
Anderen" diffundiert werden, von den einheimischen Arbeiterkindern durch die
Vermittlung der im ersten Abschnitt vorgestellten Identitätsmechanismen
selegiert und im Zusammenhang des sozialen und nationalen Identitäts-
bildungsprozesses verarbeitet werden. Der Einbezug der Identitätsmechanismen

in die Analyse erlaubt es, die Interaktion zwischen Selbstbildern,
Fremdbildern und Bildern der Schweiz und die daraus entstehenden Gestalten
zu verstehen. Der Parameter "nationales Gefühl" erscheint dabei als historisch
gewachsenes integratives Moment, das aber auch unter gewissen Umständen
mit anderen Identitätsparametern wie z.B. der Schichtzugehörigkeit interagiert;
die Strategien der positiven Selbstwahrnehmung die sich dabei entwickeln,
erlauben es, mit Widersprüchen aus der sozioökonomischen Sphäre
umzugehen.

Résumé

La présente contribution se rapporte aux résultats d'une recherche qui a été
menée dans des quartiers industriels zurichois auprès d'élèves de sixième
année, tant suisses qu'étrangers, et qui appartiennent à ce qu'on appelle les
classes sociales défavorisées.

Dans une première partie, l'auteur présente en les commentant les aspects
théoriques de la formation de l'identité. Dans la seconde, elle propose une
discussion à partir de matériaux extraits de l'étude précitée.

A travers les mécanismes identitaires présentés dans la première partie et
en rapport avec le processus de construction de l'identité sociale et nationale,
l'auteur tente de montrer comment les informations qui différencient les

«nous» des «autres» sont sélectionnées par les enfants des travailleurs suisses.

L'analyse des mécanismes de construction de l'identité permet de comprendre
l'interaction entre les images de soi, les images des autres, les images de la
Suisse et ce qui naît de cet ensemble d'images. Le paramètre «sentiment
national» apparaît comme un moment intégratif qui a grandi historiquement
mais qui peut, selon certaines circonstances, interagir avec d'autres paramètres
identitaires comme par exemple l'origine sociale; les stratégies liées à une
reconnaissance positive de soi qui se développent par là, permettent de faire
abstraction des contradictions provenant de la sphère socio-économique.

198



Literaturverzeichnis

Anderson Benedict
1983. Imagined Communities. Reflections on the Origin and Spread of

Nationalism. London: Verso.

Dench Geoff
1986. Minorities in the Open Society. Prisoners of Ambivalence. London:

Routledge and Kegan Paul.

ECO Umberto
1984. Apokalyptiker und Integrierte. Zur kritischen Kritik der Massenkultur.

Frankfurt/M: S. Fischer.

Forbes H. D.
1985. Nationalism, Ethnocentrism and Personality. Chicago: The University of

Chicago Press.

Habermas Jürgen
1974. «Können komplexe Gesellschaften eine vernünftige Identität ausbilden?»

In: Habermas J. und D. Henrich, Zwei Reden. Aus Anlass des Hegel-
Preises, S. 24-84. Frankfurt/M: Suhrkamp.

JOST Hans-Ulrich
1987. «Identität und nationale Geschichte». Widerspruch 13, S. 7-20.

Ollivier E.
1984. «Quatre thèses sur la transculture». Cahiers de Recherche Sociologique

2, S. 75-90.

Seton-Watson Hugh
1977. Nations and States. An Inquiry into the Origins ofNations and the Politics

of Nationalism. London: Methuen.

SMITH Anthony D.
1983. Theories of Nationalism. New York: Holmes & Meier Publ.

TSELIKAS Elektra I.
1986. Minderheit und soziale Identität. Soziale Wahrnehmung und Realitäts-

konstmktion bei Schweizer und Ausländerkindem. Königstein: Hain.

Van Schendel Nicolas
1987. «Identité en devenir et relations ethniques». En Piste 10/2, S. 87-97.

Zavalloni Marisa
1975. «Social Identity and the Recoding of Reality: Its Relevance for Cross-

Cultural Psychology». International Journal of Psychology 10/3, S. 197-217.

Zavalloni Marisa et Christiane Louis-Guérin
1984. Identité sociale et conscience. Introduction à l'égo-écologie. Montréal:

Presses de l'Université de Montréal.

199




	"Wir Schweizer haben Banken..." : Bilder der Schweiz und Identitätsbildung bei Schweizer Arbeiterkindern

