Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 13-14 (1989)

Artikel: Schweizerische Identitat: ein Phantombild : die Wurzeln der
sozialwissenschaftlich definierten Identitét

Autor: Knecht, Susanne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007635

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007635
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Susanne Knecht

Schweizerische Identitit: ein Phantombild
Die Wurzeln der sozialwissenschaftlich definierten Identitéit

Identitat - ein Plastikwort

«Weltoffenheit mit Scheuklappen» titelte die achtbare Frankfurter Aligemeine
Zeitung im Februar 1989 eine ganzseitige Analyse der Schweiz und ihrer
Bewohner. Unausweichlich war auch von der schweizerischen Identitit die
Rede. Sie sei das, was unser Land aus seiner Geschichte in die Gegenwart
heriibergerettet habe. In dhnlicher Weise unscharf definiert laut Ausfithrungs-
plan das Nationale Forschungsprogramm 21 «Kulturelle Vielfalt und Nationale
Identitdt» den nebelverhiillten Identitatsbegriff: «Bezogen auf die Schweiz
handelt es sich um das Bewusstein einer Gemeinsamkeit iiber alle politischen,
regionalen, sprachlichen, konfessionellen und sozialen Unterschiede hinweg.
Daran sind verschiedene Bewusstseinsinhalte beteiligt, die durch gemeinsames
geschichtliches Erleben, durch die Anerkennung gleicher Werte, durch
gemeinsame Erfahrungen und Interessen im sozialen und wirtschaftlichen
Bereich zustande gekommen sind und noch zustande kommen werden.»

Identitit erscheint hier als Synonym fiir jenen Typus von Solidaritat, wie ihn
Friedrich Schiller im Wilhelm Tell idealisierte. Unser Land hatte das Gliick,
seit der Entstehungszeit dieses Dramas vor bald 200 Jahren keinen Krieg
gegen einen Angreifer fithren zu miissen. Das Verschontbleiben verleitet zur
Verklarung. Schillers Idealismus wird zum Modell fiir die heutige Zeit. Bloss
tritt der Solidarititsgedanke jetzt im Modegewand der Identitit auf die Biithne.

Die Herausgeber dieses Bandes verzichteten im Titel auf das Wort Identitét
als scheinbar verbindenden Zusammenbhalt der helvetischen Vielfalt. Diese
Preisgabe ist Programm. Zwar soll ethnologisches Denken unbedingt dazu
fithren, «herauszufinden, inwieweit das Verstindnis engbegrenzter Bereiche
zum Verstandis umfassenderer Bereiche beizutragen vermag» (Geertz 1988:
12). Auf die vorliegende Publikation bezogen heisst das: Die Images de la
Suisse wollen durchaus das Bewusstsein vertiefen, dass die kulturelle
Buntscheckigkeit der Schweiz auch Ziige iiberregionaler Verbundenheit
aufweist. Diese Verbundenheit jedoch mit der Bezeichnung Identitit zu
verschen, ist fragwiirdig, weil damit ein Modewort in den Rang der wissen-
schaftlichen Terminologie erhoben wird. Wer immer von nationaler, kollektiver
oder sozio-kultureller Identitit spricht, benutzt den Ausdruck so, als wire er
wissenschaftlich tiberpriifbar.

Der Sprachkritiker Uwe Porksen warnt in seiner Publikation Plastikwérter:
die Sprache einer intemationalen Diktatur eindringlich vor dem Gebrauch
pseudowissenschaftlicher Leerformeln. Auch Identitidt steht auf Porksens

Ethnologica Helvetica 13/14, 1989/1990: 7-22 7



schwarzer Liste. Er erarbeitete eine Klassifikation im Sinne eines linguistischen
Phantombildes, um «die bis anhin mehr geahnte als definierte Klasse der
Plastikworter erkennbar zu machen» (Porksen 1988: 41). Einige der insgesamt
30 Kriterien, die ein Wort zur blossen Worthiilse degradieren, seien hier
angefiihrt:

- Plastikworter werden nicht in den jeweiligen Zusammenhidngen nuanciert
und festgelegt; dem Sprecher fehlt die Definitionsmacht,

- Plastikworter sind dusserlich den Termini der Wissenschaft verwandt, haben
freilich nicht deren prazis definierte, von einem Assoziationshof freie
Bedeutung.

- Plastikworter haben einen sehr weiten Anwendungsbereich.

- Plastikworter sind ausgebettet aus der Geschichte.

- Der Gebrauch von Plastikwortern hebt das Prestige.

- Plastikworter sind ein flexibles Instrument in der Hand von Experten.

- Plastikworter hierarchisieren und kolonisieren die Sprache.

(Porksen 1988: 37/8)

Was den heute inflationdren Gebrauch des Wortes Identitit in Geschichte
und Sozialwissenschaften betrifft, so tritt das «Fehlen der Definitionsmacht»
(Porksen 1988: 37) besonders klar zutage. Kaum ein anderes Plastikwort
erweist sich als derart «ausgebettet aus der Geschichte» (Porksen 1988: 37).
In der Literatur findet sich kaum je ein Zusammenhang zur Herkunft des
Begriffs. Sogar als Claude Lévi-Strauss 1974/5 ein interdisziplinires Seminar
durchfithrte zum Thema «L’identité», unterblieb eine grundsitzliche Diskus-
sion dariiber, was denn mit dem Begriff gemeint sei. Jedenfalls fehlt in der
vollumfanglichen Dokumentation iiber das Seminar, erschienen 1977 unter dem
Titel L’identité, jeglicher Hinweis auf einen allfalligen Versuch, das Allerwelts-
wort zu konturieren. In unserer Welt des raschen kulturellen Wandels erweist
sich die Vokabel Identitat zunehmend als Beschworungsformel fiir imaginére
Werte. Deutlich sagt dies der Philosoph Odo Marquard (1979: 352): «Wo
immer weniger identisch bleibt, rufen immer mehr immer haufiger nach
Identitdt.»

Dieser willkiirliche Gebrauch der Vokabel Identitét assoziiert ein gleichsam
unverbriichliches we-feeling im Sinne einer verzweifelten Hoffnung auf
menschlichen Gemeinsinn. Aber die Herauslosung der sozialwissenschaftlich
definierten Identitét aus ihrer historischen Verwurzelung zeigt im Gegenteil,
dass sie nichts anderes ist als ein Kraftakt des autonomen Ich - vollbracht in
komplex verlaufenden Interaktionsprozessen mit anderen Individuen. Identitat
griindet auf dem Bewusstsein des Einzelnen, dass er eine von vielen mdglichen
Rollen spiele und dass er sich wendig in der immer schwerer durchschaubaren
Welt behaupten miisse. Identitat - eingebettet in die Geschichte - ist das
Synonym fiir den Durchsetzungswillen des Individuums in unserer westlichen
Industriegesellschaft.



Problemlage des Ausdrucks Identitit

«Identitatsdiskussionen werden - mit erhohtem Kollisionsrisiko - zum Blind-
flug», klagt Odo Marquard (1979: 347). Die Kollisionen sind unvermeidlich,
weil sich das Wort Identitit der leichtfertigen Konturierung entzieht und von
drei verschiedenen Richtungen her definiert werden kann: 1. formallogisch,
d.h. mathematisch; 2. philosophisch; 3. sozialpsychologisch. Trotz den drei
unterschiedlichen Ausgangspositionen ergeben sich leicht Uberschneidungen
und deshalb heillose Verwirrungen. Ich bemiihe mich im folgenden um die
Ausgrenzung der sozialpsychologischen Identitit.

Dennoch drohen auch innerhalb dieses Feldes Konfusionen. In den
Sozialwissenschaften ist Identitat kein iibergeordneter Begriff, sondern lediglich
ein Strang neben drei anderen, gleichwertigen Stréangen: Person, Ich und Rolle.
In historischer Verflechtung fithren diese vier Strange schliesslich zu einem
abendlandisch verstandenen Ich-Bewusstsein, das die Autonomie des Indivi-
duums zum Grundsatz erklart und ihm Identitét letztlich ermoglicht. Die
Waurzeln von Person, Ich, Rolle und Identitét sollen nun freigelegt werden.

Person

Der Ausdruck persona ist in der Antike verwurzelt. Das lateinische, aus dem
Etruskischen iibernommene Wort bedeutet einerseits Maske des Schauspielers,
andererseits die Rolle, die er verkorpert. Ciceros Prozessreden belegen jedoch,
dass persona = Rolle nicht aufs Theater beschrankt blieb, sondern ebenso das
soziale Rollenspiel bezeichnete. Anwélte und Richter waren personae, ebenso
die Amtstrager auf der politischen Bithne Roms. Persona definiert generell den
sozialen Status innerhalb der Gesellschaft, aber nicht den individualpsycholo-
gischen Aspekt eines Menschen.

Das édnderte sich mit der Verbreitung des Christentums, dort hat persona
schon frith einen ganz anderen Inhalt. Die Trinitétslehre bezeichnet Gott,
Christus und den Heiligen Geist als personae. Der Mensch, nach Gottes
Ebenbild geschaffen, ist gleichfalls persona, d.h. er stellt sich mit der Trinitét
auf dieselbe Stufe. Dieser neugedeutete persona-Begriff signalisiert die Wende:
Das Christentum wendet sich ab von der lateinischen Rollenwelt. Die
christliche Gesellschaft der gottgleichen personae iibernimmt die Fithrung.

Die wichtigste und folgenreichste Errungenschalt des Christentums im
sozialpsychologischen Bereich ist der Glaube an die Einmaligkeit des
Individuums und der sich daraus ergebende Glaube an eine individuelle
Unsterblichkeit. Der Theologe Wolfhart Pannenberg (1979: 408) sieht in der
Gottgebundenheit des Individuums den tieferen Sinn des christlich interpre-
tierten Wortes Person: «Seinen tieferen Sinn gewann das Wort im Zusammen-
hang mit der christlichen Uberzeugung von der unendlichen Bedeutung und
Wichtigkeit des einzelnen Menschen.» Pannenberg (1979: 409) geht so weit,
den Bogen von der frithchristlichen Auferstehungslehre bis in unsere Zeit zu
spannen: «Von der christlichen Auszeichnung der menschlichen Individualitat



fithrt iiber die Vorstellung der individuellen Unsterblichkeit ein Weg zur
Ausbildung des modernen Gedankens der Subjektivitit des Menschen.» Die
Ich-Betonung des westlichen Menschen hitte demnach in der individuellen
Beziehung des Einzelnen zu seinem Gott ihre Wurzel.

Eine entscheidend wichtige Etappe auf diesem Weg ist die Reformation.
Dazu Pannenberg (1979: 412): «Das absolute Subjekt ist welthistorisch erst das
Resultat der Kirchenspaltung, in deren Gefolge die Religion zur Privatsache
erklart und damit in das Belieben des Subjekts gestellt wurde.» Erst die
Reformation also offnete der christichen persona die Tiir zur Autonomie des
Ich. Ohne die Loslosung vom Papsttum konnte der Gedanke der freien
Selbstbestimmung des Individuums nicht reifen.

In grober Verkiirzung der geistesgeschichtlichen Entwicklungen in England
und Frankreich im 17. und 18. Jahrhundert erinnere ich hier stellvertretend an
Voltaire, der dem vernunftbegabten Menschen einen neuen Platz in der
Geschichte zuwies. Konsequent brach Voltaire mit der Vorstellung, dass Gott
das Movens der Geschichte sei. An die Stelle der Geschichtstheologie setzte
er die Geschichtsphilosophie und anerkannte als Motor des Geschehens einzig
den Menschen. Damit war die «Privatisierung» der Religion vollzogen. Von
nun an war der menschengesteuerte Fortschritt die Bewegungsrichtung der
Geschichte. Der Mensch hatte sich von Gott emanzipiert. Der Boden fiir die
«Sékularisation» des Ich war vorbereitet.

Die Loslosung der Aufklarer von der theologisch gedeuteten Geschichtsauf-
fassung geschah jedoch mit sublimer Taktik, namlich iiber die Stufe der von
Leibniz so benannten Theodizee. «Unter einer Theodizee versteht man die
Verteidigung der hochsten Weisheit des Welturhebers gegen die Anklage,
welche die Vernunft aus dem Zweckwidrigen in der Welt gegen jene erhebt»
(Kant, Band 11, 1977: 105).

Was heisst das genau? An Gottes Stelle tragt nun der Mensch die Verant-
wortung fiir irdische Belange: «Nicht Gott ist verantwortlich fiir die schlimme
Welt, denn nicht er lenkt und macht sie, sondern ein anderer: namlich der
Mensch oder (...) das Ich» (Marquard 1982: 59). Die Theodizee verteidigt
gleichzeitig die Autonomieposition des Menschen und auch Gott als an solcher
Autonomie Schuldlosen. Dieses Konstrukt ist ein gedankliches Schelmenstiick:
Der Mensch spricht Gott frei von allen menschlichen Untaten und ermutigt
sich selbst zum ungebundenen Schalten und Walten, ohne dass er aber das
Band zum Jenseits, zur individuellen Erlosung ganz durchzuschneiden braucht
und damit Gottes Liebe entsagen muss.

Auf dem Weg iiber die Reformation, Theodizee und Geschichtsphilosophie
kann sich der Mensch nun am Anfang des 19. Jahrhunderts getrost und ohne
Skrupel der Entdeckung des eigenen Selbst hingeben.

10



Ich

Auguste Comte (1798-1857), einstmaliger Sekretir von Claude-Henri de Saint-
Simon (1760-1825), gehort an den Startpunkt der Ich-Untersuchung, wie sie
spater dann vor allem die angelsachsische Sozialpsychologie des 19. Jahrhun-
derts praktizierte. Comte begriindete seinen philosophisch-politischen Positivis-
mus als foi nouvelle. Es ging ihm darum, «a fonder une autorité théorique
vraiment digne de diriger 'entiere régéneration des opinions et des moeurs,
en remplacant définitivement le monothéisme épuisé» (Comte 1929: 2).

Comtes Fortschrittsglaube an den pragenden Einfluss des Menschen auf die
Gestaltung der Welt beurteilt Jirgen Habermas (1973: 88) mit knapper
Prignanz: «Der Positivismus bezeichnet das Ende der Erkenntnistheorie. An
deren Stelle tritt eine Theorie der Wissenschaften.» Von nun an kommt dem
autonomen, von erkenntnistheoretischen Zweifeln nicht mehr geplagten Subjet
bedeutende Sicherheit zu dank «dem szientistischen Glauben der Wissenschaf-
ten an sich selber» (Habermas 1973: 93). Laut Habermas (1973: 93) hat diese
Wissenschaftsglaubigkeit ihren Anfang bei Comte und dessen «Konstruktion
der Gattungsgeschichte als Geschichte des Durchbruchs des positiven Geistes».

Comtes foi nouvelle vergottlicht das subjektive, systematische Vorgehen des
Forschers oder — anders gesagt — die Erfahrung der Wirklichkeit einzig durch
das forschende Subjekt. Die logische Konsequenz dieser Forschungsweise: Im
Positivismus wurde die Frage nach dem Ich und dem Selbst erstmals
wissenschaftstheoretisch und nicht mehr erkenntnistheoretisch gestellt. An
diesem Wendepunkt beginnt die Ich-Kultur als dominante Ausprigung des
abendlandischen Bewusstseins.

Wie aber lasst sich die wissenschaftstheoretisch begriindete Beziehung
zwischen dem Ich und dem Selbst in wenigen Worten beschreiben? Ich
versuche die Vereinfachung: In systematischer Beobachtung versucht das Ich
als Subjekt mit sich selbst als Objekt zu kommunizieren, d. h. das forschende
Ich nimmt sich selbst als Objekt wahr. Zwischen Ich-Subjekt und Ich-Objekt
liegt ein Spannungsfeld, das mit methodischer Akribie analysiert und gepriift
wird. Auf dieser Grundlage fusst die Sozialpsychologie. Wichtige Vertreter des
Fachs im 19. Jahrhundert waren William James und George Herbert Mead,
beide Amerikaner.

Werfen wir zuerst einen Blick auf William James (1842-1910). Er gilt als
«the originator of the modern concept of identity» (Levita 1965: 29). James
geht in seinem Werk Principles of Psychology (erstmals erschienen 1890) davon
aus, dass sich ein Individuum aus vier verschiedenen selfs konstituiere:

— empirical self
- material self
— social self

— spiritual self

Das spiritual self kann als Kommandostelle bezeichnet werden. Es ermoglicht
dem Subjekt die Reflexion iiber die drei anderen selfs und erlaubt, «to think
ourselves as thinkers» (James 1901: 296). Das spirituelle Selbst steuert den

11



Willen und trifft Entscheidungen, aber nur unter Beriicksichtigung der von den
drei iibrigen selfs eingebrachten Ratschlige. Nun kommt ein wichtiger Punkt
in James’ Konzept: Das spirituelle Selbst sollte bemiiht sein, die Entscheidun-
gen im besten Fall so zu treffen, dass mit den restlichen selfs ein Gleichklang
entsteht. Diesen Gleichklang nennt James (1901: 331) «personal identity» oder
«consciousness of personal sameness». Damit taucht das spiter so oft
misshandelte Wort Identitdt zum ersten Mal in der sozialwissenschaftlichen
Literatur auf.

George Herbert Mead (1836-1931) baute auf James’ Differenzierung des self
auf, ging aber in eine andere Richtung und entwarf eine Theorie des Selbst,
das sich vor allem in der sozialen Interaktion konstituiert. Mead hat die
Ergebnisse seiner Forschung nicht personlich niedergeschrieben. Sein
Hauptwerk Mind, Self and Society (in der deutschen Ubersetzung unbegreifli-
cherweise als Geist, Identitdt und Gesellschaft wiedergegeben) stammt aus der
Feder seiner Schiiler, die Meads Vorlesungen aufschrieben. Aus dieser Form
der Publikation aus zweiter Hand ergeben sich notwendigerweise Ungereimt-
heiten, die eine kurze Zusammenfassung von Meads Gedanken erschweren.
Generell lésst sich sagen, dass Meads Forschung die Beweisfilhrung zum Ziel
hat, dass sich sowohl der menschliche Geist (phylogenetisch) als auch das
Selbst (ontogenetisch) einzig im sozialen Kontext entwickeln konnen und sich
nur innerhalb dieses Kontextes beurteilen lassen. Geist und Selbst entfalten
sichim Zusammenahng mit gesellschaftlicher Erfahrung, Der individualpsycho-
logxsche Aspekt von William James fallt bei Mead weltgehend weg. Neu bei
Mead ist dic Uberlegung, dass der Mensch imstande sei, durch die Fihigkeit
zur Ubernahme verschiedener Rollen sich selbst zum Objckt zu werden; d.h.
Mead ist der Ansicht, dass interagierende Subjekte die Haltung des jcweiligen
Interaktionspartners antizipieren und sich selbst aus dessen Perspektive wahr-
nehmen konnen.

Ein Schliisselsatz von Mead (1973: 180) lautet: «Der einzelne erfihrt sich -
nicht direkt, sondern nur indirekt - aus der besonderen Sicht anderer
Mitglieder der gleichen gesellschaftlichen Gruppe als ganzer, zu der er
gehort». Daraus wird klar, dass sich der Mensch in die verschiedensten Selbste
aufspalten kann, dass er eine mehrschichtige Personlichkeit ist. Es leuchtet ein,
dass Mead die Basis schuf fiir die spiter entwickelten Rollentheorien.

Entscheidende Lernprozesse fiir das Aneignen von Rollen sind laut Mead
Spiel und Wettkampf. Das Kind lernt im Entwicklungsprozess beim organisier-
ten Spiel gleichzeitig das Rollenverhalten und damit die Teilhabe an der
Gesellschaft, d.h. «<an der Organisation der besonderen Haltungen der anderen
ihm selbst gegeniiber» (Mead 1973: 200). Eine Stufe hoher als das Spiel
bewertet Mead den Wettkampf. Dort wird verlangt, dass der Kimpfer die
Rollen der anderen Beteiligten nicht nur dusserlich wahrnimmt, sondern sie
vollig internalisiert haben muss. Mead (1973: 196) erlautert das am Beispiel
eines Baseballspielers: «Jede seiner eigenen Handlungen wird von den
Annahmen iiber die voraussichtlichen Handlungen der anderen Spieler
bestimmt. Sein Tun und Lassen wird durch den Umstand kontrolliert, dass er

12



gleichzeitig auch jedes andere Mitglied der Mannschaft ist, zumindest insoweit,
als diese Haltungen seine eigenen spezifischen Haltungen beeinflussen».
Mit dem Baseballspieler in der Wettkampfsituation fithrt Mead (1973: 197)
einen neuen sozialpsychologischen Terminus ein: das verallgemeinerte Andere.
Es bedeutet das «Hereinholen des jeweiligen gesellschaftlichen Ganzen in den
Erfahrungsbereich eines jeden in dieses Ganze eingeschlossenen Individuums».

Spiel und Wettkampf sind fiir Mead gleichbedeutend mit zwei Formen des

menschlichen Bewusstseins. Er nennt sie auch:
I = handelndes Subjekt
Me = gesellschaftliches Ich, die Haltungen der andern reflektierend.

Im Grunde schuf Mead mit / und Me nichts anderes als eine wissenschafts-
theoretisch erforschte Beziehung zwischen dem Ich und dem Selbst. Dem
geschichtsphilosophisch begriindeten Fortschrittsgedanken verhaftet, erhofft
sich Mead in der wechselseitigen Befruchtung von I als handelndem Subjekt
und dem die Gesellschaft reflektierenden Me ein prozesshaftes Fortschreiten
der Menschheit. Eines fernen Tages — so Mead (1973: 211) - wird der begabte
Einzelspieler stiarker sein als die Gruppe und so die «Gesten der Gemein-
schaft» verdndern. Stets in Richtung Perfektionismus. Das positivistisch
verstandene Ich als foi nouvelle, als Heilserwartung beherrscht Meads
Gedankenwelt. Sowohl James als auch Mead wurzeln in der Uberzeugung,
dass das Spannungsfeld zwischen dem Ich als Subjekt und dem von diesem
scharf beobachteten Ich als Objekt wissenschaftlich erforschbar und deshalb
zu steuern sei. Diese Hoffnung fehlt der soziologischen Rollenbetrachtung,
obwohl sie ohne die Sozialpsychologie des 19. Jahrhunderts nicht denkbar ist.

Rolle

Die Diskussion um Rolle und Rollenproblematik ist jung. Sie begann erst nach
dem zweiten Weltkrieg, d. h. in einer Zeit, als bis dahin giiltige Wertvorstellun-
gen der Uberpriifung nicht mehr standhlelten Der Soziologe Dieter Claessens
(1968: 10) sagt dazu: «Die Rollenproblematik tritt auf, wenn die Rollenselbst-
verstandlichkeit vorbei ist.» Endgiiltig vorbei ist diese Rollenselbstverstandlich-
keit dann, wenn das Verhéltnis zwischen Individuum und Gesellschaft gestort
ist und viele ihren Platz in der Gruppe gar nicht mehr zu definieren wissen.

Im Begriff Rolle, so wie er heute in den Sozialwissenschaften definiert wird,
stecken psychologische, historische und soziale Komponenten. Diese Vielfalt
erlaubt keine eindeutige Begriffsdefinition. In Widerspriiche verstrickt erweist
sich auch die Fachliteratur. Als Nicht-Soziologin liegt mir einzig daran, die
heutige Rollenvorstellung historisch nach Person und Ich, aber vor Identitét
einzubetten.

Dem amerikanischen Anthropologen Ralph Linton (1883-1953) kommt das
Verdienst zu, den modernen Rollenbegriff als erster erwahnt zu haben. In
seinem Buch Study of Man, erschienen 1936, definiert er «status and role» des
Individuums in der Gesellschaft. Linton (1936: 114) betrachtet die Rolle als

13



Identitédt, Kraftakt des autonomen Ich

14



dynamischen Aspekt des Status und das Rollenspiel des einzelnen folglich als
individuelle Ausformulierung seines unverbriichlichen Status. Rolle und Status
sind eins «and the discussion between them is only of academic interest».

Diese im eigentlichen Sinne funktionalistische Rollendefinition wire hier
unerheblich, hitte Linton nicht 1945 seine Gedanken iiberpriift. Im Buch
Cultural Background of Personality steht ein Satz, der mit Blickrichtung auf die
heutige Rollendiskussion von grosser Weitsicht zeugt: «In order to function
successfully as a unit in society, the individual must assume certain stereotyped
forms of behavior, that is culture patterns. A great many of these culture
patterns are oriented toward the maintenance of society rather than the
satisfaction of individual needs» (Linton 1945: 33). Er ahnte, dass das
Rollenverhalten in der Gesellschaft die psychische Zerstorung des Einzelnen
zur Folge haben kann. Diese Vorahnung fithrt nahtlos ins Jahr 1958, als die
erste Fassung von Ralf Dahrendorfs Text Homo Sociologicus erschien. «Im
Anschluss an diesen Aufsatz entflammte im deutschen Sprachraum die
Diskussion um Begriff und Theorie der Rolle» (Claessens 1968: 19).

Dahrendorf (1973: 43) stellt die provokative Frage: Wer ist die Gesellschaft?
und antwortet: «Die Gesellschaft ist die entfremdete Gestalt des Einzelnen,
homo sociologicus ein Schatten, der seinem Urheber davongelaufen ist, um als
sein Herr zuriickzukehren.» D.h. der rollenspielende homo sociologicus ist der
entfremdete Mensch auf der Biihne der Gesellschaft. Sozialisierung ist - nach
Dahrendorf - einzig in der zwangsweisen Vereinnahmung via Rolle mdglich.
Sie ist ein «Prozess der Entpersonlichung, in dem die absolute Individualitat
und Freiheit des Einzelnen in der Kontrolle und Allgemeinheit sozialer Rollen
aufgehoben wird. Der zum homo sociologicus gewordene Mensch ist den
Gesetzen der Gesellschaft (...) schutzlos ausgeliefert» (Dahrendorf 1974: 58).
Rollenerwartungen miissen notwendigerweise zu Verdrangungen fithren und
enden in Konfliktsituationen. Dahrendorf weist hin auf das Aergernis, das die
Gesellschalft fiir den Einzelnen bedeute, und geht soweit zu sagen, dass unsere
Welt des gesellschaftlichen Rollenzwangs eine Brave New World sei, worin
jedes menschliche Verhalten zum voraus berechenbar und steter Kontrolle
unterworfen erscheine. Als Ausweg aus dem Dilemma ruft Dahrendorf auf
zum moralischen Protest, weil einzig die moralische Qualitit den Menschen
in eine prinzipielle Distanz zu allen Anspriichen der Gesellschaft bringen
konne. Dahrendorf trennt also streng zwischen Individuum und Rolle. Wird
das Individuum von der Rolle erstickt, kann es keine Moral entfalten. Anders
gesagt: Das Individuum kann nur dann moralisch handeln, wenn es stark genug
ist, seine soziale Rolle auch zu verweigern. Gerade das aber scheint in den
zunehmend komplexen Industriegesellschaften immer schwieriger, weil die
Rollenabhéngigkeit oft gar nicht mehr ins Bewusstsein dringt und die
Steuerung des Einzelnen durch politische und 6konomische Institutionen wenig
Freiraum ldsst. Freiraum im Rollendickicht ist die Voraussetzung fir die
Konstituierung von Identitit.

15



Identitat

Identitdt - sozialwissenschaftlich definiert - ist herausgewachsen 1. aus der
christlichen Auffassung von der unendlichen Wichtigkeit der einzelnen Person;
2. aus der wissenschaftstheoretischen Interpretation des Ich im 19. Jahrhun-
dert; 3. aus der Diskussion um die Rollenproblematik nach dem zweiten
Weltkrieg. Dies muss bei aller Verwirrung um den Begriff festgehalten werden.
Leider aber bietet die historische Entflechtung keinen Schutz gegen den
willkiirlichen Gebrauch des Wortes. Die Vokabel steht fiir den leichtfertigen
Gebrauch zur Verfiigung, und die Beniitzer ersparen sich exakte Analysen
gesellschaftlicher Zusammenhinge. Dazu ein Beispiel:

1982 fand in Uppsala ein vornehmlich ethnologisches Symposium statt iiber
das Thema Identity: personal and socio-cultural. Die Referate wurden 1983 als
Buch desselben Titels publiziert. Im Register findet sich das Wort identity in
neunundneunzig Kombinationen von (alphabetisch geordnet) identity-
achievement bis identity-world view model. Neunundneunzig Formen der
Identitat beweisen das Fehlen einer konzeptuellen Grundvorstellung.

Fiir Missverstindnisse im ethnologischen Bereich sorgte vor allem der
Psychoanalytiker Erik Erikson mit seiner Unterscheidung zwischen Ich-
Identitat und kollektiver Identitit. Auf den psychoanalytischen Ansatz der
Definition von Eriksons Ich-Identitit gehe ich nicht ndher ein. Von Bedeutung
sind hier einzig seine Gedanken zur kollektiven Identitat. Unbekiimmert um
den Ausgangspunkt von Eriksons Forschung wird némlich sein Terminus
kollektive Identitit meist aus dem Zusammenhang gerissen und iiberall dort
plaziert, wo eine exakte Definition zu aufwendig wire.

1937 lebte Erikson fiir einige Monate im Pine Ridge-Reservat der Sioux in
Siid-Dakota, um anhand der indianischen Kindererziehung spiteres Gruppen-
verhalten zu studieren. Er stellte dabei fest, dass die Sioux trotz dem Zwang
zur Sesshaftigkeit in den zwanziger Jahren ihre Kinder immer noch nach den
alten Anpassungsregeln an den «Lebensplan» der Biiffeljager erzogen. Diese
Erziehung kollidierte mit dem Dasein im Reservat, dem Geduldetsein im
amerikanischen Staat, der Hoffnung dieses Staates, die Indianerkinder im
Schulsystem integrieren zu konnen. Als Folge dieser Kollision konstatierte
Erikson verbreitete Apathie, Anfilligkeit fir Krankheiten, Alkoholismus.
Daraus folgert der Psychoanalytiker Erikson, dass das Festhalten am
Lebensplan oder an der kollektiven Identitit - wie er das nennt - die
Entwicklung von Adaptationsmechanismen an die fremde Kultur verhindere.
Er sucht in der kollektiven Identitdt Griinde fiir kollektiv auftretendes Fehlver-
halten.

Dieser Exkurs schien mir nétig, um Missverstindnisse aus dem Weg zu
raumen. Eriksons Forschungshypothese macht deutlich, dass der von ihm
geschaffene Terminus der kollektiven Identitit nicht beliebig auf irgendwelche
Gruppenbefindlichkeiten iibertragen werden kann.

Fiir meine Aufgabe, den sozialwissenschaftlich definierten Identitatsbegriff
auszuleuchten, bediente ich mich hauptsichlich des Buches Soziologische
Dimensionen der Identitdt, geschrieben vom Soziologen Lothar Krappmann. Er

16



versucht, heute auftretende Fragen zum Thema Identitit aus der Sicht der
neueren Forschung zu beantworten. Krappman (1971: 8-9) schreibt: «Die
vom Individuum fiir die Beteiligung an Kommunikation und gemeinsamem
Handeln zu erbringende Leistung (Hervorhebung SK) soll mit der Kategorie
Identitit bezeichnet werden. Damit das Individuum mit anderen in Beziehung
treten kann, muss es sich in seiner Identitat prasentieren; durch sie zeigt es,
wer es ist»

Identitit aus sozialwissenschaftlicher Sicht signalisert also die Besonderheit
des Einzelindividuums. Sie konstituiert sich in der Interaktion mit anderen
Individuen unter Auswertung samtlicher moglicher Kommunikationsformen auf
gestischer, sprachlicher, Erfahrungs- und Bewusstseinsebene. Aber: «Nicht
jedes wechselseitige Handeln hilft, Identitat zu etablieren, weil nicht in jedem
Prozess wechselseitigen Handelns jeder Partner zur Definition der Identitat
beitragen kann» (Krappman 1971: 35). Das bedeutet, dass interagierende
Partner von einem gemeinsamen Konsens ihrer Erwartungen ausgehen miissen,
um Identitidt zu demonstrieren. Ich konstruiere ein Beispiel:

Wenn der Delegierte des Bundesrates fiir das Fliichtlingswesen mit einem
Asylanten spricht, kann er von diesem nicht interagierend erfahren, wer er ist,
weil der Asylant ihm keine spontane Antwort zu erteilen weiss. Es fehlt der
gemeinsame Konsens der Erwartungen. Ebensowenig gelingt es - laut
Krappmann - prazisen Symbolen, Identitat zu schaffen. Uniformen, Abzeichen,
eindeutige Gesten lassen hochstens stereotype Erwartungen zu. Folglich wird
ein Polizist, sucht er Identitit zu etablieren, den begrenzten Raum von
Erwartungen sprengen miissen, den seine Uniform weckt, und sich ganz
bewusst in einer anderen, nicht stereotypen Weise darstellen.

Beide Beispiele, der Delegierte fiir das Fliichtlingswesen und der Polizist,
zeigen auf verschiedene Weise, dass es zur Identititsbildung autonom
interagicrende Partner braucht. Identitit ist sozusagen die Ratifizierung
gegenseitiger Erwartungen, die sich auf der Basis der personlichen Unabhén-
gigkeit entwickelt haben.

Identitat lasst sich aber auch gegen den Erwartungsdruck behaupten. Diese
hohe Form der Interaktion beweist, dass die interagierenden Partner sogar
noch wihrend des Rollenspiels Identitéit entwickeln konnen. Der seine Rolle
Interpretierende ist dann in der Lage deutlich zu machen, «dass er je nach
Interaktion verschieden auftreten kann und dass seine Identitit widerspriichli-
che, logisch oft nicht miteinander zu vereinbarende Elemente enthilt»
(Krappmann 1971: 48). Identitit, behauptet in derart komplex verlaufenden
Interaktionsprozessen, ist ein Kraftakt des autonomen Ich: «Der Eindruck,
den das Individuum in seinen Anstrengungen, Identitit zu behaupten,
vermittelt, ist der eines standig jonglierenden und balancierenden Artisten,
eines Schauspielers, der in jedem Augenblick das gesamte Geschehen auf der
Bithne beherrscht und sich dann leise wieder davonstiehlt, eines geschickten
Hiandlers, der seine Vertrige mit Vorbehaltsklauseln in jeder Hinsicht
absichert und dann doch alles auf eine Karte setzt, fast eines Scharlatans, der
sich in seinen vielseitigen Aeusserungen letztlich auf nichts festlegen ldsst»
(Krappmann 1971: 56).

17



Es stellt sich die Frage, weshalb ein Mensch solche Anstrengungen immer
wieder auf sich nimmt. Krappmanns (1971: 57) Antwort lautet: «Das
Individuum ist gezwungen, sich in dieser Weise zu verhalten, um sich
iiberhaupt die Beteiligung an Interaktionsprozessen und iiber sie die Teilhabe
an den Giitern und Werten einer sozialen Welt zu sichern.» Diese Interpreta-
tion von Identitdt beweist nicht nur, dass sie jeder Stabilitat entbehrt, sondern
zeigt auch deutlich, dass die Konstituierung von Identitit ein Privileg ist. Sie
bedeutet in gewissem Sinne Macht.

Einer Mehrzahl von Menschen in unseren hochspezialisierten Industriegesell-
schaften fehlt aber das ausgeprigte Bewusstsein, dass sie Rollenhandelnde
sind. Es mangelt ihnen die kritische Distanz zur eigenen Rolle. Sie sind
ausserstande, iiber eine Vielzahl von Rollen in iiberlegener Weise zu verfiigen,
sic auszuwihlen, zu interpretiecren und gegebenenfalls auch abzulehnen.
Konstituierung und Behauptung von Identitdt liegt nicht im Bereich ihrer
Moglichkeiten, sie leiden unter einem Identitatsdefizit. Dieses Defizit wird
kompensiert mit dem Ausweichen in Scheinidentititen, von denen eine ganze
Palette zur Disposition steht: Konsum in jeder Form; die Zuflucht zum Auto
als einer Ersatz-Identitit; von den Massenmedien vermittelte Schein-Wirklich-
keiten; die Illusion der Verfiigbarkeit idealisierter Werte.

Schweizer Phantom-Identitat

Nationale Identitit — wie lasst sich die wohlklingende Wortkombination iiber-
haupt definieren? Vor einer Definition muss die Frage beantwortet werden,
welchem Umfeld das Wortpaar seinen Ursprung verdankt. Blenden wir zuriick
in die frithen sechziger Jahre. Damals hatte die sogenannte humanistische
Psychologie in den USA zu einer Art Massenbewegung der Selbstverwirkli-
chung gefiihrt. Um die Zauberformel Selbstverwirklichung ging es auch in der
Diskussion um die Situation ethnischer Minderheiten und vor allem um die
Stellung der Schwarzen. Aus der politischen Betroffenheit einer Reihe von
amerikanischen Intellektuellen, vornehmlich der Ostkiiste, erwuchs die Frage
nach der ethnischen Identitdt bislang unterdriickter Gruppen. Von der
ethnischen Identitit - einem Ausdruck, der damals gepragt wurde - ist es nur
ein kleiner Schritt zur nationalen Identitdt. In dieselbe Zeit namlich ficlen
weltweit die Unabhingigkeitsbestrebungen ehemaliger Kolonialgebiete. Nicht
nur die USA, auch die «neuen» Nationen standen vor der Aufgabe, unter-
schiedliche Ethnien, Staimme, Sprachen, Religionen zu integrieren, ohne aber
deren Eigenstindigkeit zu verletzen. Neben der ethnischen Identitat wiinschte
man sich folglich eine zusitzliche, iibergeordnete, nationale Identitit, die den
noch ungewohnten Zusammenhalt garantieren sollte. Die Wortverbindung
national und Identitit entstand im Zusammenhang mit der Staatenbildung
ehemals kolonisierter Territorien.

Sowohl der Begriff ethnische Identitét als auch der Begriff nationale Identitét
wurzeln in Erik Eriksons Idee der kollektiven Identitit. Was nun die nationale
Identitét betrifft, ist das Fehlen von Eriksons Forschungsgrundlage storend: der

18



Ausdruck ist zum Plastikwort degradiert. Auch das nationale Forschungspro-
gramm 21 definiert «ein Bewusstsein der Gemeinsamkeit iiber alle politischen,
regionalen, sprachlichen, konfessionellen und sozialen Unterschiede hinweg»
kurzerhand als nationale Identitit. So gesehen, bezeichnet Identitit den wenig
dynamischen Zustand einer kantonsiibergreifenden, Stadt und Land, Arm und
Reich, Alt und Jung einigenden Solidaritat, die ich mit dem Namen Phantom-
Identitit versechen mochte. Dies vor allem deshalb, weil ausschliesslich
stereotype Erwartungen formuliert sind und dem FEinzelnen gar nicht
zugemutet wird, dass er diese Erwartungen sprenge und damit Identitét erst
konstituiere. Die Phantom-Identitét schliesst auch die kritische Rollendistanz
aus und damit die Moglichkeit der Verweigerung der Gemeinsamkeitsrolle.
Diese sogenannte nationale Identitét ist meilenweit entfernt von Identitét im
Sinne einer Ratifizierung gegenseitiger Erwartungen, die sich auf der Basis von
personlicher Unabhingigkeit enwickelt haben. Die Wortkombination nationale
Identitat impliziert einen die subjektive Entscheidungsfreiheit des Einzelnen
missachtenden Gruppenkonsens, den es in den heutigen technologie-
beherrschten Industriegesellschaften nicht gibt, und den es aus Griinden der
historisch gewachsenen Subjektivitit des Menschen in der abendliandischen
Kultur auch gar nicht geben kann. )

Spitestens an diesem Punkt meiner Uberlegungen muss ich mit dem
Befremden einiger Leser rechnen gegeniiber meinem Eifer, einen zwar
zugegebenermassen falsch gebrauchten, aber dennoch liebgewordenen
Ausdruck minutids zu zergliedern. Denjenigen, die mich der Begriffsklauberei
bezichtigen, antworte ich mit der Argumentation des Sprachkritikers Uwe
Porksen (1988: 67 und 120): «Die neuen Worter strahlen in die verschie-
densten Sektoren aus und verdndern das Gesicht der Welt. Seitdem sie durch
die Wissenschaft hindurchgewandert sind, eignen sie sich fiir Entwiirfe, werden
zu Bauelementen von Modellen. (...) Wie aus der Retorte lassen sich mit ihnen
Wirklichkeitsmodelle hervorzaubern. (...) Die Plastikworter iibertragen, statt
einer jederzeit assoziierbaren satzmassigen Definiton, die Autoritdt der
Wissenschaft in die Umgangssprache: sie bringen zum Schweigen» (Hervorhe-
bung S. K.).

Das «hervorgezauberte Wirklichkeitsmodell» der nationalen Identitit
vermittelt die beruhigende Illusion, dass eine Gruppe von anndhernd sechs
Millionen Schweizer Biirgern unterschiedlicher Sprache und Kultur sich geeint
fithle durch ein Band allen gemeinsamer Erfahrungen, Wertvorstellungen und
Bewusstseinsinhalte. Die Illusion weckt die Vorstellung, dass sechs Millionen
Menschen im Schutz einer von den Landesgrenzen abgeschirmten Geborgen-
heit leben und werken. Die Wirklichkeit sieht jedoch anders aus. Als
Industriestaat ist die Schweiz ein Teil der anonymen, verwalteten, technisierten
und fiir alle eng gewordenen Welt. Berufliche und gesellschaftliche Zwiange
verhindern bei vielen Schweizerinnen und Schweizern die kritische Distanz zur
eigenen Rolle; es fehlt das Privileg der Konstituierung von Identitit. Umso
verlockender ist die Vorstellung der Verfiigbarkeit idealisierter Werte als
Kompensation des Identitatdefizits. Diese Illusion wird aber dann zur Gefahr,
wenn sie als Phantom-Identitit Abwehrreaktionen bewirkt: Fremdenhass,

19



Abkapselung, Uberheblichkeit, Intoleranz. Schutzsuche innerhalb einer Gruppe
ist Grundbestandteil menschlicher Existenz. Wer jedoch fiir diese Schutzsuche
im staatlichen Bereich den Ausdruck nationale Identitit verwendet und damit
den Identitatsbegriff grundsatzlich positiv konnotiert als ein Gefiihl wohliger
Geborgenheit innerhalb einer unverbriichlichen Treuegenossenschaft, der
verkennt, dass jedes Bediirfnis nach Schutz aus der Angst entsteht. Fir die
Mehrzahl der Menschen in unseren technisierten und verwalteten Nationen ist
Identitit im Sinne eines Beweises fir die Autonomie des Ich unerreichbar
geworden. Deshalb wichst auch ihre Angst und parallel dazu ihre Aggression
gegen alles, was fremd oder unvertraut erscheint.

Zusammcnfassung

Unserer heutigen Zivilisation steht eine Reihe von wissenschaftlich anmuten-
den Wortern zur Verfiigung, um kaum oder schwer definierbaren Phinomenen
einen Namen zu geben. Was benannt werden kann, scheint kontrollierbar.
Identitat ist solch ein Wort, vor allem in der Kombination mit national. Aber
die Hypothese des gesicherten Konsenses innerhalb der Nation verkennt
gefdhrliche und gefdhrdende Gruppenreaktionen, die gerade deshalb entstehen,
weil die Konstituierung von Identitat schwierig geworden ist.

Mein Aufsatz versucht zu zeigen, dass die sozialwissenschaftlich definierte
Identitdt unabdingbar verflochten ist mit der aus der abendlindischen
Tradition herausgewachsenen Einmaligkeit des Individuums. Identitét ist ein
Kraftakt des autonomen Ich. Weil aber die Autonomie des Einzelnen in
unseren hochspezialisierten Industriegesellschaften bedroht ist, droht auch der
Verlust der Identitét.

Résumé

Notre société dispose d’une série de dénominations & consonnance scientifique
pour désigner des phénoménes difficiles a définir. En effet, tout ce qui porte
un nom semble plus facile a cerner. «Identité» est I'un de ces mots-clé, surtout
en combinaison avec le qualificatif «national». Mais I'hypothése d’un réel
consensus au sein de la nation ne tient pas compte des dangereuses réactions
de groupes, qui se produisent précisément parce que la constitution de
Pidentité est devenue difficile.

Mon exposé tente de démontrer que la notion d’identité, telle qu’elle est
définie par les sciences sociales, est intimement liée a celle, issue de la
tradition occidentale, de Punité de 'individu. L’identité est un acte de force du
Moi autonome. Mais parce que 'autonomie de I'individu est menacée dans
nos sociétés industrielles hautement spécialisées, nous courons le risque de la
perte d’identité.

20



Literaturverzeichnis

CLAESSENS Dieter
1968. Rolle und Macht. Miinchen: Juventa Verlag.

COMTE Auguste

1929. Systéme de politique positive. Paris: Librairie Scientifique-Industrielle de
L. Mathias.

DAHRENDORF Ralf
1974. Homo Sociologicus. Opladen: Westdeutscher Verlag.

ERIKSON Erik

1958. «Die Kindheit in zwei amerikanischen Indianerstammen». Int. Bibliothek
fiir Psychologie und Soziologie (Ziirich) 15, S. 85-162.

GEERTZ Clifford
1988. Religidse Entwicklungen im Islam. Frankfurt a. Main: Suhrkamp.

HABERMAS Jiirgen
1973. Erkenntnis und Interesse. Frankfurt a. Main: stw.

JAMES William
1901. The principles of psychology. London: Macmillan.

KANT Immanuel

1977. Uber das Misslingen aller philosophischen Versuche der Theodizee, Band
11. Ziirich: Ex Libris.

KRAPPMANN Lothar
1971. Soziologische Dimensionen der Identitdt. Stuttgart: Ernst Klett Verlag.

LEVI-STRAUSS Claude (éd.)
1977. L’identité: séminaire interdisciplinaire 1974-1975. Paris: Grasset.

LEVITA David Joel
1965. The concept of identity. Den Haag: Mouton.

LINTON Ralph

1936. The study of man. New York: Appleton-Century Company.

1945. The cultural background of personality. New York: Appleton-Century
Company.

MARQUARD Odo

1979. «Identitat: Schwundtelos und Mini-Essenz: Bemerkungen zur Genealogie
ciner aktuellen Diskussion». Poetik und Hermeneutik (Miinchen) Band VIII,
S. 347-369.

1982. Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie. Frankfurt a. Main: stw.

21



MEAD George Herbert
1973. Geist, Identitit und Gesellschaft. Frankfurt a. Main: stw.

PANNENBERG Wolfhart

1979. «Person und Subjekt». Poetik und Hermeneutik (Miinchen) Band VIII,
S. 407-434.

POERKSEN Uwe

1988. Plastikworter: die Sprache einer internationalen Diktatur. Stuttgart: Klett
Cotta.

22



	Schweizerische Identität: ein Phantombild : die Wurzeln der sozialwissenschaftlich definierten Identität

