
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 13-14 (1989)

Artikel: Schweizerische Identität: ein Phantombild : die Wurzeln der
sozialwissenschaftlich definierten Identität

Autor: Knecht, Susanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007635

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007635
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Susanne Knecht

Schweizerische Identität: ein Phantombild
Die Wurzeln der sozialwissenschaftlich definierten Identität

Identität - ein Plastikwort

«Weltoffenheit mit Scheuklappen» titelte die achtbare FrankfurterAllgemeine
Zeitung im Februar 1989 eine ganzseitige Analyse der Schweiz und ihrer
Bewohner. Unausweichlich war auch von der schweizerischen Identität die
Rede. Sie sei das, was unser Land aus seiner Geschichte in die Gegenwart
herübergerettet habe. In ähnlicher Weise unscharf definiert laut Ausführungsplan

das Nationale Forschungsprogramm 21 «Kulturelle Vielfalt und Nationale
Identität» den nebelverhüllten Identitätsbegriff: «Bezogen auf die Schweiz
handelt es sich um das Bewusstein einer Gemeinsamkeit über alle politischen,
regionalen, sprachlichen, konfessionellen und sozialen Unterschiede hinweg.
Daran sind verschiedene Bewusstseinsinhalte beteiligt, die durch gemeinsames
geschichtliches Erleben, durch die Anerkennung gleicher Werte, durch
gemeinsame Erfahrungen und Interessen im sozialen und wirtschaftlichen
Bereich zustande gekommen sind und noch zustande kommen werden.»

Identität erscheint hier als Synonym für jenen Typus von Solidarität, wie ihn
Friedrich Schiller im Wilhelm Teil idealisierte. Unser Land hatte das Glück,
seit der Entstehungszeit dieses Dramas vor bald 200 Jahren keinen Krieg
gegen einen Angreifer führen zu müssen. Das Verschontbleiben verleitet zur
Verklärung. Schillers Idealismus wird zum Modell für die heutige Zeit. Bloss
tritt der Solidaritätsgedanke jetzt im Modegewand der Identität auf die Bühne.

Die Herausgeber dieses Bandes verzichteten im Titel auf das Wort Identität
als scheinbar verbindenden Zusammenhalt der helvetischen Vielfalt. Diese
Preisgabe ist Programm. Zwar soll ethnologisches Denken unbedingt dazu
führen, «herauszufinden, inwieweit das Verständnis engbegrenzter Bereiche
zum Verständis umfassenderer Bereiche beizutragen vermag» (Geertz 1988:

12). Auf die vorliegende Publikation bezogen heisst das: Die Images de la
Suisse wollen durchaus das Bewusstsein vertiefen, dass die kulturelle
Buntscheckigkeit der Schweiz auch Züge überregionaler Verbundenheit
aufweist. Diese Verbundenheit jedoch mit der Bezeichnung Identität zu
versehen, ist fragwürdig, weil damit ein Modewort in den Rang der
wissenschaftlichen Terminologie erhoben wird. Wer immer von nationaler, kollektiver
oder sozio-kultureller Identität spricht, benutzt den Ausdruck so, als wäre er
wissenschaftlich überprüfbar.

Der Sprachkritiker Uwe Pörksen warnt in seiner Publikation Plastikwörter:
die Sprache einer internationalen Diktatur eindringlich vor dem Gebrauch
pseudowissenschaftlicher Leerformeln. Auch Identität steht auf Pörksens

Etlmologica Helvetica 13/14, 1989/1990: 7-22 7



schwarzer Liste. Er erarbeitete eine Klassifikation im Sinne eines linguistischen
Phantombildes, um «die bis anhin mehr geahnte als definierte Klasse der
Plastikwörter erkennbar zu machen» (Pörksen 1988: 41). Einige der insgesamt
30 Kriterien, die ein Wort zur blossen Worthülse degradieren, seien hier
angeführt:

- Plastikwörter werden nicht in den jeweiligen Zusammenhängen nuanciert
und festgelegt; dem Sprecher fehlt die Definitionsmacht.

- Plastikwörter sind äusserlich den Termini der Wissenschaft verwandt, haben
freilich nicht deren präzis definierte, von einem Assoziationshof freie
Bedeutung.

- Plastikwörter haben einen sehr weiten Anwendungsbereich.
- Plastikwörter sind ausgebettet aus der Geschichte.

- Der Gebrauch von Plastikwörtern hebt das Prestige.
- Plastikwörter sind ein flexibles Instrument in der Hand von Experten.
- Plastikwörter hierarchisieren und kolonisieren die Sprache.

(Pörksen 1988: 37/8)

Was den heute inflationären Gebrauch des Wortes Identität in Geschichte
und Sozialwissenschaften betrifft, so tritt das «Fehlen der Definitionsmacht»
(Pörksen 1988: 37) besonders klar zutage. Kaum ein anderes Plastikwort
erweist sich als derart «ausgebettet aus der Geschichte» (Pörksen 1988: 37).
In der Literatur findet sich kaum je ein Zusammenhang zur Herkunft des

Begriffs. Sogar als Claude Lévi-Strauss 1974/5 ein interdisziplinäres Seminar
durchführte zum Thema «L'identité», unterblieb eine grundsätzliche Diskussion

darüber, was denn mit dem Begriff gemeint sei. Jedenfalls fehlt in der
vollumfänglichen Dokumentation über das Seminar, erschienen 1977 unter dem
Titel L'identité, jeglicher Hinweis auf einen allfälligen Versuch, das Allerweltswort

zu konturieren. In unserer Welt des raschen kulturellen Wandels erweist
sich die Vokabel Identität zunehmend als Beschwörungsformel für imaginäre
Werte. Deutlich sagt dies der Philosoph Odo Marquard (1979: 352): «Wo
immer weniger identisch bleibt, rufen immer mehr immer häufiger nach
Identität.»

Dieser willkürliche Gebrauch der Vokabel Identität assoziiert ein gleichsam
unverbrüchliches we-feeling im Sinne einer verzweifelten Hoffnung auf
menschlichen Gemeinsinn. Aber die Herauslösung der sozialwissenschaftlich
definierten Identität aus ihrer historischen Verwurzelung zeigt im Gegenteil,
dass sie nichts anderes ist als ein Kraftakt des autonomen Ich - vollbracht in
komplex verlaufenden Interaktionsprozessen mit anderen Individuen. Identität
gründet auf dem Bewusstsein des Einzelnen, dass er eine von vielen möglichen
Rollen spiele und dass er sich wendig in der immer schwerer durchschaubaren
Welt behaupten müsse. Identität - eingebettet in die Geschichte - ist das

Synonym für den Durchsetzungswillen des Individuums in unserer westlichen
Industriegesellschaft.

8



Problemlage des Ausdrucks Identität

«Identitätsdiskussionen werden - mit erhöhtem Kollisionsrisiko - zum Blindflug»,

klagt Odo Marquard (1979: 347). Die Kollisionen sind unvermeidlich,
weil sich das Wort Identität der leichtfertigen Konturierung entzieht und von
drei verschiedenen Richtungen her definiert werden kann: 1. formallogisch,
d.h. mathematisch; 2. philosophisch; 3. sozialpsychologisch. Trotz den drei
unterschiedlichen Ausgangspositionen ergeben sich leicht Überschneidungen
und deshalb heillose Verwirrungen. Ich bemühe mich im folgenden um die
Ausgrenzung der sozialpsychologischen Identität.

Dennoch drohen auch innerhalb dieses Feldes Konfusionen. In den
Sozialwissenschaften ist Identität kein übergeordneter Begriff, sondern lediglich
ein Strang neben drei anderen, gleichwertigen Strängen: Person, Ich und Rolle.
In historischer Verflechtung führen diese vier Stränge schliesslich zu einem
abendländisch verstandenen Ich-Bewusstsein, das die Autonomie des
Individuums zum Grundsatz erklärt und ihm Identität letztlich ermöglicht. Die
Wurzeln von Person, Ich, Rolle und Identität sollen nun freigelegt werden.

Person

Der Ausdruck persona ist in der Antike verwurzelt. Das lateinische, aus dem
Etruskischen übernommene Wort bedeutet einerseits Maske des Schauspielers,
andererseits die Rolle, die er verkörpert. Ciceros Prozessreden belegen jedoch,
dass persona Rolle nicht aufs Theater beschränkt blieb, sondern ebenso das
soziale Rollenspiel bezeichnete. Anwälte und Richter waren personae, ebenso
die Amtsträger auf der politischen Bühne Roms. Persona definiert generell den
sozialen Status innerhalb der Gesellschaft, aber nicht den individualpsychologischen

Aspekt eines Menschen.
Das änderte sich mit der Verbreitung des Christentums, dort hat persona

schon früh einen ganz anderen Inhalt. Die Trinitätslehre bezeichnet Gott,
Christus und den Heiligen Geist als personae. Der Mensch, nach Gottes
Ebenbild geschaffen, ist gleichfalls persona, d.h. er stellt sich mit der Trinität
auf dieselbe Stufe. Dieser neugedeutetepersona-ft&gnii signalisiert die Wende:
Das Christentum wendet sich ab von der lateinischen Rollenwelt. Die
christliche Gesellschaft der gottgleichen personae übernimmt die Führung.

Die wichtigste und folgenreichste Errungenschaft des Christentums im
sozialpsychologischen Bereich ist der Glaube an die Einmaligkeit des
Individuums und der sich daraus ergebende Glaube an eine individuelle
Unsterblichkeit. Der Theologe Wolfhart Pannenberg (1979: 408) sieht in der
Gottgebundenheit des Individuums den tieferen Sinn des christlich interpretierten

Wortes Person: «Seinen tieferen Sinn gewann das Wort im Zusammenhang

mit der christlichen Überzeugung von der unendlichen Bedeutung und
Wichtigkeit des einzelnen Menschen.» Pannenberg (1979: 409) geht so weit,
den Bogen von der frühchristlichen Auferstehungslehre bis in unsere Zeit zu
spannen: «Von der christlichen Auszeichnung der menschlichen Individualität

9



führt über die Vorstellung der individuellen Unsterblichkeit ein Weg zur
Ausbildung des modernen Gedankens der Subjektivität des Menschen.» Die
Ich-Betonung des westlichen Menschen hätte demnach in der individuellen
Beziehung des Einzelnen zu seinem Gott ihre Wurzel.

Eine entscheidend wichtige Etappe auf diesem Weg ist die Reformation.
Dazu Pannenberg (1979:412): «Das absolute Subjekt ist welthistorisch erst das

Resultat der Kirchenspaltung, in deren Gefolge die Religion zur Privatsache
erklärt und damit in das Belieben des Subjekts gestellt wurde.» Erst die
Reformation also öffnete der christichen persona die Tür zur Autonomie des

Ich. Ohne die Loslösung vom Papsttum konnte der Gedanke der freien
Selbstbestimmung des Individuums nicht reifen.

In grober Verkürzung der geistesgeschichtlichen Entwicklungen in England
und Frankreich im 17. und 18. Jahrhundert erinnere ich hier stellvertretend an
Voltaire, der dem vernunftbegabten Menschen einen neuen Platz in der
Geschichte zuwies. Konsequent brach Voltaire mit der Vorstellung, dass Gott
das Movens der Geschichte sei. An die Stelle der Geschichtstheologie setzte
er die Geschichtsphilosophie und anerkannte als Motor des Geschehens einzig
den Menschen. Damit war die «Privatisierung» der Religion vollzogen. Von
nun an war der menschengesteuerte Fortschritt die Bewegungsrichtung der
Geschichte. Der Mensch hatte sich von Gott emanzipiert. Der Boden für die
«Säkularisation» des Ich war vorbereitet.

Die Loslösung der Aufklärer von der theologisch gedeuteten Geschichtsauffassung

geschah jedoch mit sublimer Taktik, nämlich über die Stufe der von
Leibniz so benannten Theodizee. «Unter einer Theodizee versteht man die

Verteidigung der höchsten Weisheit des Welturhebers gegen die Anklage,
welche die Vernunft aus dem Zweckwidrigen in der Welt gegen jene erhebt»
(Kant, Band 11, 1977: 105).

Was heisst das genau? An Gottes Stelle trägt nun der Mensch die
Verantwortung für irdische Belange: «Nicht Gott ist verantwortlich für die schlimme
Welt, denn nicht er lenkt und macht sie, sondern ein anderer: nämlich der
Mensch oder das Ich» (Marquard 1982: 59). Die Theodizee verteidigt
gleichzeitig die Autonomieposition des Menschen und auch Gott als an solcher
Autonomie Schuldlosen. Dieses Konstrukt ist ein gedankliches Schelmenstück:
Der Mensch spricht Gott frei von allen menschlichen Untaten und ermutigt
sich selbst zum ungebundenen Schalten und Walten, ohne dass er aber das

Band zum Jenseits, zur individuellen Erlösung ganz durchzuschneiden braucht
und damit Gottes Liebe entsagen muss.

Auf dem Weg über die Reformation, Theodizee und Geschichtsphilosophie
kann sich der Mensch nun am Anfang des 19. Jahrhunderts getrost und ohne
Skrupel der Entdeckung des eigenen Selbst hingeben.

10



Ich

Auguste Comte (1798-1857), einstmaliger Sekretär von Claude-Henri de Saint-
Simon (1760-1825), gehört an den Startpunkt der Ich-Untersuchung, wie sie

später dann vor allem die angelsächsische Sozialpsychologie des 19. Jahrhunderts

praktizierte. Comte begründete seinen philosophisch-politischen Positivismus

als foi nouvelle. Es ging ihm darum, «à fonder une autorité théorique
vraiment digne de diriger l'entière régénération des opinions et des moeurs,
en remplaçant définitivement le monothéisme épuisé» (Comte 1929: 2).

Comtes Fortschrittsglaube an den prägenden Einfluss des Menschen auf die
Gestaltung der Welt beurteilt Jürgen Habermas (1973: 88) mit knapper
Prägnanz: «Der Positivismus bezeichnet das Ende der Erkenntnistheorie. An
deren Stelle tritt eine Theorie der Wissenschaften.» Von nun an kommt dem
autonomen, von erkenntnistheoretischen Zweifeln nicht mehr geplagten Subjet
bedeutende Sicherheit zu dank «dem szientistischen Glauben der Wissenschaften

an sich selber» (Habermas 1973: 93). Laut Habermas (1973: 93) hat diese
Wissenschaftsgläubigkeit ihren Anfang bei Comte und dessen «Konstruktion
der Gattungsgeschichte als Geschichte des Durchbruchs des positiven Geistes».

Comtes foi nouvelle vergöttlicht das subjektive, systematische Vorgehen des
Forschers oder - anders gesagt - die Erfahrung der Wirklichkeit einzig durch
das forschende Subjekt. Die logische Konsequenz dieser Forschungsweise: Im
Positivismus wurde die Frage nach dem Ich und dem Selbst erstmals
wissenschaftstheoretisch und nicht mehr erkenntnistheoretisch gestellt. An
diesem Wendepunkt beginnt die Ich-Kultur als dominante Ausprägung des
abendländischen Bewusstseins.

Wie aber lässt sich die wissenschaftstheoretisch begründete Beziehung
zwischen dem Ich und dem Selbst in wenigen Worten beschreiben? Ich
versuche die Vereinfachung: In systematischer Beobachtung versucht das Ich
als Subjekt mit sich selbst als Objekt zu kommunizieren, d. h. das forschende
Ich nimmt sich selbst als Objekt wahr. Zwischen Ich-Subjekt und Ich-Objekt
liegt ein Spannungsfeld, das mit methodischer Akribie analysiert und geprüft
wird. Auf dieser Grundlage fusst die Sozialpsychologie. Wichtige Vertreter des
Fachs im 19. Jahrhundert waren William James und George Herbert Mead,
beide Amerikaner.

Werfen wir zuerst einen Blick auf William James (1842-1910). Er gilt als
«the originator of the modern concept of identity» (Levita 1965: 29). James
geht in seinem Werk Principles ofPsychology (erstmals erschienen 1890) davon
aus, dass sich ein Individuum aus vier verschiedenen selfs konstituiere:

- empirical self
- material self
- social self
- spiritual self

Das spiritual selfkann als Kommandostelle bezeichnet werden. Es ermöglicht
dem Subjekt die Reflexion über die drei anderen selfs und erlaubt, «to think
ourselves as thinkers» (James 1901: 296). Das spirituelle Selbst steuert den

11



Willen und trifft Entscheidungen, aber nur unter Berücksichtigung der von den
drei übrigen selfs eingebrachten Ratschläge. Nun kommt ein wichtiger Punkt
in James' Konzept: Das spirituelle Selbst sollte bemüht sein, die Entscheidungen

im besten Fall so zu treffen, dass mit den restlichen selfs ein Gleichklang
entsteht. Diesen Gleichklang nennt James (1901: 331) «personal identity» oder
«consciousness of personal sameness». Damit taucht das später so oft
misshandelte Wort Identität zum ersten Mal in der sozialwissenschaftlichen
Literatur auf.

George Herbert Mead (1836-1931) baute auf James' Differenzierung des seif
auf, ging aber in eine andere Richtung und entwarf eine Theorie des Selbst,
das sich vor allem in der sozialen Interaktion konstituiert. Mead hat die

Ergebnisse seiner Forschung nicht persönlich niedergeschrieben. Sein
Hauptwerk Mind, Self and Society (in der deutschen Übersetzung unbegreiflicherweise

als Geist, Identität und Gesellschaft wiedergegeben) stammt aus der
Feder seiner Schüler, die Meads Vorlesungen aufschrieben. Aus dieser Form
der Publikation aus zweiter Hand ergeben sich notwendigerweise Ungereimtheiten,

die eine kurze Zusammenfassung von Meads Gedanken erschweren.
Generell lässt sich sagen, dass Meads Forschung die Beweisführung zum Ziel
hat, dass sich sowohl der menschliche Geist (phylogenetisch) als auch das

Selbst (ontogenetisch) einzig im sozialen Kontext entwickeln können und sich

nur innerhalb dieses Kontextes beurteilen lassen. Geist und Selbst entfalten
sich im Zusammenahng mit gesellschaftlicher Erfahrung. Der individualpsychologische

Aspekt von William James fällt bei Mead weitgehend weg. Neu bei
Mead ist die Überlegung, dass der Mensch imstande sei, durch die Fähigkeit
zur Übernahme verschiedener Rollen sich selbst zum Objekt zu werden; d.h.
Mead ist der Ansicht, dass interagierende Subjekte die Haltung des jeweiligen
Interaktionspartners antizipieren und sich selbst aus dessen Perspektive
wahrnehmen können.

Ein Schlüsselsatz von Mead (1973: 180) lautet: «Der einzelne erfährt sich -
nicht direkt, sondern nur indirekt - aus der besonderen Sicht anderer
Mitglieder der gleichen gesellschaftlichen Gruppe als ganzer, zu der er
gehört». Daraus wird klar, dass sich der Mensch in die verschiedensten Selbste
aufspalten kann, dass er eine mehrschichtige Persönlichkeit ist. Es leuchtet ein,
dass Mead die Basis schuf für die später entwickelten Rollentheorien.

Entscheidende Lernprozesse für das Aneignen von Rollen sind laut Mead
Spiel und Wettkampf. Das Kind lernt im Entwicklungsprozess beim organisierten

Spiel gleichzeitig das Rollenverhalten und damit die Teilhabe an der
Gesellschaft, d.h. «an der Organisation der besonderen Haltungen der anderen
ihm selbst gegenüber» (Mead 1973: 200). Eine Stufe höher als das Spiel
bewertet Mead den Wettkampf. Dort wird verlangt, dass der Kämpfer die
Rollen der anderen Beteiligten nicht nur äusserlich wahrnimmt, sondern sie

völlig internalisiert haben muss. Mead (1973: 196) erläutert das am Beispiel
eines Baseballspielers: «Jede seiner eigenen Handlungen wird von den
Annahmen über die voraussichtlichen Handlungen der anderen Spieler
bestimmt. Sein Tun und Lassen wird durch den Umstand kontrolliert, dass er

12



gleichzeitig auch jedes andere Mitglied der Mannschaft ist, zumindest insoweit,
als diese Haltungen seine eigenen spezifischen Haltungen beeinflussen».

Mit dem Baseballspieler in der Wettkampfsituation führt Mead (1973: 197)
einen neuen sozialpsychologischen Terminus ein: das verallgemeinerte Andere.
Es bedeutet das «Hereinholen des jeweiligen gesellschaftlichen Ganzen in den
Erfahrungsbereich eines jeden in dieses Ganze eingeschlossenen Individuums».

Spiel und Wettkampf sind für Mead gleichbedeutend mit zwei Formen des
menschlichen Bewusstseins. Er nennt sie auch:

/ handelndes Subjekt
Me gesellschaftliches Ich, die Haltungen der andern reflektierend.

Im Grunde schuf Mead mit I und Me nichts anderes als eine wissenschaftstheoretisch

erforschte Beziehung zwischen dem Ich und dem Selbst. Dem
geschichtsphilosophisch begründeten Fortschrittsgedanken verhaftet, erhofft
sich Mead in der wechselseitigen Befruchtung von I als handelndem Subjekt
und dem die Gesellschaft reflektierenden Me ein prozesshaftes Fortschreiten
der Menschheit. Eines fernen Tages - so Mead (1973: 211) - wird der begabte
Einzelspieler stärker sein als die Gruppe und so die «Gesten der Gemeinschaft»

verändern. Stets in Richtung Perfektionismus. Das positivistisch
verstandene Ich als foi nouvelle, als Heilserwartung beherrscht Meads
Gedankenwelt. Sowohl James als auch Mead wurzeln in der Überzeugung,
dass das Spannungsfeld zwischen dem Ich als Subjekt und dem von diesem
scharf beobachteten Ich als Objekt wissenschaftlich erforschbar und deshalb
zu steuern sei. Diese Hoffnung fehlt der soziologischen Rollenbetrachtung,
obwohl sie ohne die Sozialpsychologie des 19. Jahrhunderts nicht denkbar ist.

Rolle

Die Diskussion um Rolle und Rollenproblematik ist jung. Sie begann erst nach
dem zweiten Weltkrieg, d. h. in einer Zeit, als bis dahin gültige Wertvorstellungen

der Überprüfung nicht mehr standhielten. Der Soziologe Dieter Ciaessens
(1968: 10) sagt dazu: «Die Rollenproblematik tritt auf, wenn die
Rollenselbstverständlichkeit vorbei ist.» Endgültig vorbei ist diese Rollenselbstverständlichkeit

dann, wenn das Verhältnis zwischen Individuum und Gesellschaft gestört
ist und viele ihren Platz in der Gruppe gar nicht mehr zu definieren wissen.

Im Begriff Rolle, so wie er heute in den Sozialwissenschaften definiert wird,
stecken psychologische, historische und soziale Komponenten. Diese Vielfalt
erlaubt keine eindeutige Begriffsdefinition. In Widersprüche verstrickt erweist
sich auch die Fachliteratur. Als Nicht-Soziologin liegt mir einzig daran, die
heutige Rollenvorstellung historisch nach Person und Ich, aber vor Identität
einzubetten.

Dem amerikanischen Anthropologen Ralph Linton (1883-1953) kommt das
Verdienst zu, den modernen Rollenbegriff als erster erwähnt zu haben. In
seinem Buch Study ofMan, erschienen 1936, definiert er «status and role» des
Individuums in der Gesellschaft. Linton (1936: 114) betrachtet die Rolle als

13





dynamischen Aspekt des Status und das Rollenspiel des einzelnen folglich als
individuelle Ausformulierung seines unverbrüchlichen Status. Rolle und Status
sind eins «and the discussion between them is only of academic interest».

Diese im eigentlichen Sinne funktionalistische Rollendefinition wäre hier
unerheblich, hätte Linton nicht 1945 seine Gedanken überprüft. Im Buch
Cultural Background ofPersonality steht ein Satz, der mit Blickrichtung auf die
heutige Rollendiskussion von grosser Weitsicht zeugt: «In order to function
successfully as a unit in society, the individual must assume certain stereotyped
forms of behavior, that is culture patterns. A great many of these culture
patterns are oriented toward the maintenance of society rather than the
satisfaction of individual needs» (Linton 1945: 33). Er ahnte, dass das
Rollenverhalten in der Gesellschaft die psychische Zerstörung des Einzelnen
zur Folge haben kann. Diese Vorahnung führt nahtlos ins Jahr 1958, als die
erste Fassung von Ralf Dahrendorfs Text Homo Sociologicus erschien. «Im
Anschluss an diesen Aufsatz entflammte im deutschen Sprachraum die
Diskussion um Begriff und Theorie der Rolle» (Ciaessens 1968: 19).

Dahrendorf (1973: 43) stellt die provokative Frage: Wer ist die Gesellschaft?
und antwortet: «Die Gesellschaft ist die entfremdete Gestalt des Einzelnen,
homo sociologicus ein Schatten, der seinem Urheber davongelaufen ist, um als
sein Herr zurückzukehren.» D.h. der rollenspielende homo sociologicus ist der
entfremdete Mensch auf der Bühne der Gesellschaft. Sozialisierung ist - nach
Dahrendorf - einzig in der zwangsweisen Vereinnahmung via Rolle möglich.
Sie ist ein «Prozess der Entpersönlichung, in dem die absolute Individualität
und Freiheit des Einzelnen in der Kontrolle und Allgemeinheit sozialer Rollen
aufgehoben wird. Der zum homo sociologicus gewordene Mensch ist den
Gesetzen der Gesellschaft schutzlos ausgeliefert» (Dahrendorf 1974: 58).
Rollenerwartungen müssen notwendigerweise zu Verdrängungen führen und
enden in Konfliktsituationen. Dahrendorf weist hin auf das Aergernis, das die
Gesellschaft für den Einzelnen bedeute, und geht soweit zu sagen, dass unsere
Welt des gesellschaftlichen Rollenzwangs eine Brave New World sei, worin
jedes menschliche Verhalten zum voraus berechenbar und steter Kontrolle
unterworfen erscheine. Als Ausweg aus dem Dilemma ruft Dahrendorf auf
zum moralischen Protest, weil einzig die moralische Qualität den Menschen
in eine prinzipielle Distanz zu allen Ansprüchen der Gesellschaft bringen
könne. Dahrendorf trennt also streng zwischen Individuum und Rolle. Wird
das Individuum von der Rolle erstickt, kann es keine Moral entfalten. Anders
gesagt: Das Individuum kann nur dann moralisch handeln, wenn es stark genug
ist, seine soziale Rolle auch zu verweigern. Gerade das aber scheint in den
zunehmend komplexen Industriegesellschaften immer schwieriger, weil die
Rollenabhängigkeit oft gar nicht mehr ins Bewusstsein dringt und die
Steuerung des Einzelnen durch politische und ökonomische Institutionen wenig
Freiraum lässt. Freiraum im Rollendickicht ist die Voraussetzung für die
Konstituierung von Identität.

15



Identität

Identität - sozialwissenschaftlich definiert - ist herausgewachsen 1. aus der
christlichen Auffassung von der unendlichen Wichtigkeit der einzelnen Person;
2. aus der wissenschaftstheoretischen Interpretation des Ich im 19. Jahrhundert;

3. aus der Diskussion um die Rollenproblematik nach dem zweiten
Weltkrieg. Dies muss bei aller Verwirrung um den Begriff festgehalten werden.
Leider aber bietet die historische Entflechtung keinen Schutz gegen den
willkürlichen Gebrauch des Wortes. Die Vokabel steht für den leichtfertigen
Gebrauch zur Verfügung, und die Benützer ersparen sich exakte Analysen
gesellschaftlicher Zusammenhänge. Dazu ein Beispiel:

1982 fand in Uppsala ein vornehmlich ethnologisches Symposium statt über
das Thema Identity: personal and socio-cultural. Die Referate wurden 1983 als
Buch desselben Titels publiziert. Im Register fmdet sich das Wort identity in
neunundneunzig Kombinationen von (alphabetisch geordnet) identity-
achievement bis identity-world view model. Neunundneunzig Formen der
Identität beweisen das Fehlen einer konzeptuellen Grundvorstellung.

Für Missverständnisse im ethnologischen Bereich sorgte vor allem der
Psychoanalytiker Erik Erikson mit seiner Unterscheidung zwischen Ich-
Identität und kollektiver Identität. Auf den psychoanalytischen Ansatz der
Definition von Eriksons Ich-Identität gehe ich nicht näher ein. Von Bedeutung
sind hier einzig seine Gedanken zur kollektiven Identität. Unbekümmert um
den Ausgangspunkt von Eriksons Forschung wird nämlich sein Terminus
kollektive Identität meist aus dem Zusammenhang gerissen und überall dort
plaziert, wo eine exakte Definition zu aufwendig wäre.

1937 lebte Erikson für einige Monate im Pine Ridge-Reservat der Sioux in
Süd-Dakota, um anhand der indianischen Kindererziehung späteres Gruppenverhalten

zu studieren. Er stellte dabei fest, dass die Sioux trotz dem Zwang
zur Sesshaftigkeit in den zwanziger Jahren ihre Kinder immer noch nach den
alten Anpassungsregeln an den «Lebensplan» der Büffeljäger erzogen. Diese
Erziehung kollidierte mit dem Dasein im Reservat, dem Geduldetsein im
amerikanischen Staat, der Hoffnung dieses Staates, die Indianerkinder im
Schulsystem integrieren zu können. Als Folge dieser Kollision konstatierte
Erikson verbreitete Apathie, Anfälligkeit für Krankheiten, Alkoholismus.
Daraus folgert der Psychoanalytiker Erikson, dass das Festhalten am
Lebensplan oder an der kollektiven Identität - wie er das nennt - die
Entwicklung von Adaptationsmechanismen an die fremde Kultur verhindere.
Er sucht in der kollektiven Identität Gründe für kollektiv auftretendes Fehlverhalten.

Dieser Exkurs schien mir nötig, um Missverständnisse aus dem Weg zu
räumen. Eriksons Forschungshypothese macht deutlich, dass der von ihm
geschaffene Terminus der kollektiven Identität nicht beliebig auf irgendwelche
Gruppenbefindlichkeiten übertragen werden kann.

Für meine Aufgabe, den sozialwissenschaftlich definierten Identitätsbegriff
auszuleuchten, bediente ich mich hauptsächlich des Buches Soziologische
Dimensionen der Identität, geschrieben vom Soziologen Lothar Krappmann. Er

16



versucht, heute auftretende Fragen zum Thema Identität aus der Sicht der
neueren Forschung zu beantworten. Krappman (1971: 8-9) schreibt: «Die
vom Individuum für die Beteiligung an Kommunikation und gemeinsamem
Handeln zu erbringende Leistung (Hervorhebung SK) soll mit der Kategorie
Identität bezeichnet werden. Damit das Individuum mit anderen in Beziehung
treten kann, muss es sich in seiner Identität präsentieren; durch sie zeigt es,

wer es ist.»
Identität aus sozialwissenschaftlicher Sicht signalisert also die Besonderheit

des Einzelindividuums. Sie konstituiert sich in der Interaktion mit anderen
Individuen unter Auswertung sämtlicher möglicher Kommunikationsformen auf
gestischer, sprachlicher, Erfahrungs- und Bewusstseinsebene. Aber: «Nicht
jedes wechselseitige Handeln hilft, Identität zu etablieren, weil nicht in jedem
Prozess wechselseitigen Handelns jeder Partner zur Definition der Identität
beitragen kann» (Krappman 1971: 35). Das bedeutet, dass interagierende
Partner von einem gemeinsamen Konsens ihrer Erwartungen ausgehen müssen,
um Identität zu demonstrieren. Ich konstruiere ein Beispiel:

Wenn der Delegierte des Bundesrates für das Flüchtlingswesen mit einem
Asylanten spricht, kann er von diesem nicht interagierend erfahren, wer er ist,
weil der Asylant ihm keine spontane Antwort zu erteilen weiss. Es fehlt der
gemeinsame Konsens der Erwartungen. Ebensowenig gelingt es - laut
Krappmann - präzisen Symbolen, Identität zu schaffen. Uniformen, Abzeichen,
eindeutige Gesten lassen höchstens stereotype Erwartungen zu. Folglich wird
ein Polizist, sucht er Identität zu etablieren, den begrenzten Raum von
Erwartungen sprengen müssen, den seine Uniform weckt, und sich ganz
bewusst in einer anderen, nicht stereotypen Weise darstellen.

Beide Beispiele, der Delegierte für das Flüchtlingswesen und der Polizist,
zeigen auf verschiedene Weise, dass es zur Identitätsbildung autonom
interagierende Partner braucht. Identität ist sozusagen die Ratifizierung
gegenseitiger Erwartungen, die sich auf der Basis der persönlichen Unabhängigkeit

entwickelt haben.
Identität lässt sich aber auch gegen den Erwartungsdruck behaupten. Diese

hohe Form der Interaktion beweist, dass die interagierenden Partner sogar
noch während des Rollenspiels Identität entwickeln können. Der seine Rolle
Interpretierende ist dann in der Lage deutlich zu machen, «dass er je nach
Interaktion verschieden auftreten kann und dass seine Identität widersprüchliche,

logisch oft nicht miteinander zu vereinbarende Elemente enthält»
(Krappmann 1971: 48). Identität, behauptet in derart komplex verlaufenden
Interaktionsprozessen, ist ein Kraftakt des autonomen Ich: «Der Eindruck,
den das Individuum in seinen Anstrengungen, Identität zu behaupten,
vermittelt, ist der eines ständig jonglierenden und balancierenden Artisten,
eines Schauspielers, der in jedem Augenblick das gesamte Geschehen auf der
Bühne beherrscht und sich dann leise wieder davonstiehlt, eines geschickten
Händlers, der seine Verträge mit Vorbehaltsklauseln in jeder Hinsicht
absichert und dann doch alles auf eine Karte setzt, fast eines Scharlatans, der
sich in seinen vielseitigen Aeusserungen letztlich auf nichts festlegen lässt»

(Krappmann 1971: 56).

17



Es stellt sich die Frage, weshalb ein Mensch solche Anstrengungen immer
wieder auf sich nimmt. Krappmanns (1971: 57) Antwort lautet: «Das
Individuum ist gezwungen, sich in dieser Weise zu verhalten, um sich
überhaupt die Beteiligung an Interaktionsprozessen und über sie die Teilhabe
an den Gütern und Werten einer sozialen Welt zu sichern.» Diese Interpretation

von Identität beweist nicht nur, dass sie jeder Stabilität entbehrt, sondern
zeigt auch deutlich, dass die Konstituierung von Identität ein Privileg ist. Sie
bedeutet in gewissem Sinne Macht.

Einer Mehrzahl von Menschen in unseren hochspezialisierten Industriegesellschaften

fehlt aber das ausgeprägte Bewusstsein, dass sie Rollenhandelnde
sind. Es mangelt ihnen die kritische Distanz zur eigenen Rolle. Sie sind
ausserstande, über eine Vielzahl von Rollen in überlegener Weise zu verfügen,
sie auszuwählen, zu interpretieren und gegebenenfalls auch abzulehnen.
Konstituierung und Behauptung von Identität liegt nicht im Bereich ihrer
Möglichkeiten, sie leiden unter einem Identitätsdefizit. Dieses Defizit wird
kompensiert mit dem Ausweichen in Scheinidentitäten, von denen eine ganze
Palette zur Disposition steht: Konsum in jeder Form; die Zuflucht zum Auto
als einer Ersatz-Identität; von den Massenmedien vermittelte Schein-Wirklichkeiten;

die Illusion der Verfügbarkeit idealisierter Werte.

Schweizer Phantom-Identität

Nationale Identität - wie lässt sich die wohlklingende Wortkombination
überhaupt definieren? Vor einer Definition muss die Frage beantwortet werden,
welchem Umfeld das Wortpaar seinen Ursprung verdankt. Blenden wir zurück
in die frühen sechziger Jahre. Damals hatte die sogenannte humanistische
Psychologie in den USA zu einer Art Massenbewegung der Selbstverwirklichung

geführt. Um die Zauberformel Selbstverwirklichung ging es auch in der
Diskussion um die Situation ethnischer Minderheiten und vor allem um die
Stellung der Schwarzen. Aus der politischen Betroffenheit einer Reihe von
amerikanischen Intellektuellen, vornehmlich der Ostküste, erwuchs die Frage
nach der ethnischen Identität bislang unterdrückter Gruppen. Von der
ethnischen Identität - einem Ausdruck, der damals geprägt wurde - ist es nur
ein kleiner Schritt zur nationalen Identität. In dieselbe Zeit nämlich fielen
weltweit die Unabhängigkeitsbestrebungen ehemaliger Kolonialgebiete. Nicht
nur die USA, auch die «neuen» Nationen standen vor der Aufgabe,
unterschiedliche Ethnien, Stämme, Sprachen, Religionen zu integrieren, ohne aber
deren Eigenständigkeit zu verletzen. Neben der ethnischen Identität wünschte
man sich folglich eine zusätzliche, übergeordnete, nationale Identität, die den
noch ungewohnten Zusammenhalt garantieren sollte. Die Wortverbindung
national und Identität entstand im Zusammenhang mit der Staatenbildung
ehemals kolonisierter Territorien.

Sowohl der Begriff ethnische Identität als auch der Begriff nationale Identität
wurzeln in Erik Eriksons Idee der kollektiven Identität. Was nun die nationale
Identität betrifft, ist das Fehlen von Eriksons Forschungsgrundlage störend: der

18



Ausdruck ist zum Plastikwort degradiert. Auch das nationale Forschungsprogramm

21 definiert «ein Bewusstsein der Gemeinsamkeit über alle politischen,
regionalen, sprachlichen, konfessionellen und sozialen Unterschiede hinweg»
kurzerhand als nationale Identität. So gesehen, bezeichnet Identität den wenig
dynamischen Zustand einer kantonsübergreifenden, Stadt und Land, Arm und
Reich, Alt und Jung einigenden Solidarität, die ich mit dem Namen Phantom-
Identität versehen möchte. Dies vor allem deshalb, weil ausschliesslich

stereotype Erwartungen formuliert sind und dem Einzelnen gar nicht
zugemutet wird, dass er diese Erwartungen sprenge und damit Identität erst
konstituiere. Die Phantom-Identität schliesst auch die kritische Rollendistanz
aus und damit die Möglichkeit der Verweigerung der Gemeinsamkeitsrolle.
Diese sogenannte nationale Identität ist meilenweit entfernt von Identität im
Sinne einer Ratifizierung gegenseitiger Erwartungen, die sich auf der Basis von
persönlicher Unabhängigkeit enwickelt haben. Die Wortkombination nationale
Identität impliziert einen die subjektive Entscheidungsfreiheit des Einzelnen
missachtenden Gruppenkonsens, den es in den heutigen
technologiebeherrschten Industriegesellschaften nicht gibt, und den es aus Gründen der
historisch gewachsenen Subjektivität des Menschen in der abendländischen
Kultur auch gar nicht geben kann.

Spätestens an diesem Punkt meiner Überlegungen muss ich mit dem
Befremden einiger Leser rechnen gegenüber meinem Eifer, einen zwar
zugegebenermassen falsch gebrauchten, aber dennoch liebgewordenen
Ausdruck minutiös zu zergliedern. Denjenigen, die mich der Begriffsklauberei
bezichtigen, antworte ich mit der Argumentation des Sprachkritikers Uwe
Pörksen (1988: 67 und 120): «Die neuen Wörter strahlen in die verschiedensten

Sektoren aus und verändern das Gesicht der Welt. Seitdem sie durch
die Wissenschaft hindurchgewandert sind, eignen sie sich für Entwürfe, werden
zu Bauelementen von Modellen. Wie aus der Retorte lassen sich mit ihnen
Wirklichkeitsmodelle hervorzaubern. Die Plastikwörter übertragen, statt
einer jederzeit assoziierbaren satzmässigen Definiton, die Autorität der
Wissenschaft in die Umgangssprache: sie bringen zum Schweigen» (Hervorhebung

S. K.).
Das «hervorgezauberte Wirklichkeitsmodell» der nationalen Identität

vermittelt die beruhigende Illusion, dass eine Gruppe von annähernd sechs
Millionen Schweizer Bürgern unterschiedlicher Sprache und Kultur sich geeint
fühle durch ein Band allen gemeinsamer Erfahrungen, Wertvorstellungen und
Bewusstseinsinhalte. Die Illusion weckt die Vorstellung, dass sechs Millionen
Menschen im Schutz einer von den Landesgrenzen abgeschirmten Geborgenheit

leben und werken. Die Wirklichkeit sieht jedoch anders aus. Als
Industriestaat ist die Schweiz ein Teil der anonymen, verwalteten, technisierten
und für alle eng gewordenen Welt. Berufliche und gesellschaftliche Zwänge
verhindern bei vielen Schweizerinnen und Schweizern die kritische Distanz zur
eigenen Rolle; es fehlt das Privileg der Konstituierung von Identität. Umso
verlockender ist die Vorstellung der Verfügbarkeit idealisierter Werte als
Kompensation des Identitätdefizits. Diese Illusion wird aber dann zur Gefahr,
wenn sie als Phantom-Identität Abwehrreaktionen bewirkt: Fremdenhass,

19



Abkapselung, Überheblichkeit, Intoleranz. Schutzsuche innerhalb einer Gruppe
ist Grundbestandteil menschlicher Existenz. Wer jedoch für diese Schutzsuche
im staatlichen Bereich den Ausdruck nationale Identität verwendet und damit
den Identitätsbegriff grundsätzlich positiv konnotiert als ein Gefühl wohliger
Geborgenheit innerhalb einer unverbrüchlichen Treuegenossenschaft, der
verkennt, dass jedes Bedürfnis nach Schutz aus der Angst entsteht. Für die
Mehrzahl der Menschen in unseren technisierten und verwalteten Nationen ist
Identität im Sinne eines Beweises für die Autonomie des Ich unerreichbar
geworden. Deshalb wächst auch ihre Angst und parallel dazu ihre Aggression
gegen alles, was fremd oder unvertraut erscheint.

Zusammenfassung

Unserer heutigen Zivilisation steht eine Reihe von wissenschaftlich anmutenden

Wörtern zur Verfügung, um kaum oder schwer definierbaren Phänomenen
einen Namen zu geben. Was benannt werden kann, scheint kontrollierbar.
Identität ist solch ein Wort, vor allem in der Kombination mit national. Aber
die Hypothese des gesicherten Konsenses innerhalb der Nation verkennt
gefährliche und gefährdende Gruppenreaktionen, diegerade deshalb entstehen,
weil die Konstituierung von Identität schwierig geworden ist.

Mein Aufsatz versucht zu zeigen, dass die sozialwissenschaftlich definierte
Identität unabdingbar verflochten ist mit der aus der abendländischen
Tradition herausgewachsenen Einmaligkeit des Individuums. Identität ist ein
Kraftakt des autonomen Ich. Weil aber die Autonomie des Einzelnen in
unseren hochspezialisierten Industriegesellschaften bedroht ist, droht auch der
Verlust der Identität.

Résumé

Notre société dispose d'une série de dénominations à consonnance scientifique
pour désigner des phénomènes difficiles à définir. En effet, tout ce qui porte
un nom semble plus facile à cerner. «Identité» est l'un de ces mots-clé, surtout
en combinaison avec le qualificatif «national». Mais l'hypothèse d'un réel
consensus au sein de la nation ne tient pas compte des dangereuses réactions
de groupes, qui se produisent précisément parce que la constitution de
l'identité est devenue difficile.

Mon exposé tente de démontrer que la notion d'identité, telle qu'elle est
définie par les sciences sociales, est intimement liée à celle, issue de la
tradition occidentale, de l'unité de l'individu. L'identité est un acte de force du
Moi autonome. Mais parce que l'autonomie de l'individu est menacée dans

nos sociétés industrielles hautement spécialisées, nous courons le risque de la

perte d'identité.

20



Literaturverzeichnis

Claessens Dieter
1968. Rolle und Macht. München: Juventa Verlag.

Comte Auguste
1929. Système de politique positive. Paris: Librairie Scientifique-Industrielle de

L. Mathias.

Dahrendorf Ralf
1974. Homo Sociologicus. Opladen: Westdeutscher Verlag.

ERIKSON Erik
1958. «Die Kindheit in zwei amerikanischen Indianerstämmen». Int. Bibliothek
für Psychologie und Soziologie (Zürich) 15, S. 85-162.

GEERTZ Clifford
1988. Religiöse Entwicklungen im Islam. Frankfurt a. Main: Suhrkamp.

Habermas Jürgen
1973. Erkenntnis und Interesse. Frankfurt a. Main: stw.

James William
1901. The principles ofpsychology. London: Macmillan.

KANT Immanuel
1977. Über das Misslingen allerphilosophischen Versuche der Theodizee, Band

11. Zürich: Ex Libris.

Krappmann Lothar
1971. Soziologische Dimensionen der Identität. Stuttgart: Ernst Klett Verlag.

Lévi-Strauss Claude (éd.)
1977. L'identité: séminaire interdisciplinaire 1974-1975. Paris: Grasset.

Levita David Joel
1965. The concept of identity. Den Haag: Mouton.

Linton Ralph
1936. The study of man. New York: Appleton-Century Company.
1945. The cultural background of personality. New York: Appleton-Century

Company.

MARQUARD Odo
1979. «Identität: Schwundtelos und Mini-Essenz: Bemerkungen zur Genealogie

einer aktuellen Diskussion». Poetik und Hermeneutik (München) Band VIII,
S. 347-369.

1982. Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie. Frankfurt a. Main: stw.

21



MEAD George Herbert
1973. Geist, Identität und Gesellschaft. Frankfurt a. Main: stw.

Pannenberg Wolfhart
1979. «Person und Subjekt». Poetik und Hermeneutik (München) Band VIII,

S. 407-434.

POERKSEN Uwe
1988. Plastikwörter: die Sprache einer internationalen Diktatur. Stuttgart: Klett

Cotta.

22


	Schweizerische Identität: ein Phantombild : die Wurzeln der sozialwissenschaftlich definierten Identität

