
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 12 (1988)

Artikel: Culture, résistance et luttes des peuples indiens de la Sierra Nevada,
en Colombie

Autor: Correa, Alfredo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007596

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alfredo Correa

Culture, résistance et luttes des peuples indiens
de la Sierra Nevada, en Colombie

Dans ce cri douloureux et colérique des Indiens d'aujourd'hui, proféré
contre l'hécatombe que représenta la colonisation ibérique pour les
peuples amérindiens, se cache ce qu'lbn Khaldoun appelait déjà au XIVe

siècle le «sentiment du groupe» ou la «solidarité tribale»1, noyau dans lequel
les peuples vaincus vont forger les instruments pour se défendre contre
l'oppresseur, développer les stratégies de résistance et ainsi refaire leur
culture morcelée. Le cas des Indiens habitant la Sierra Nevada de Santa
Marta, en Colombie, est là pour le démontrer une fois de plus.

La Sierra Nevada de Santa Marta2 est située au nord de la Colombie, sur le

littoral de la mer des Caraïbes, entre le 10° et le 12° de latitude Nord, à

seulement 50 km à vol d'oiseau de la côte. Vu les singularités écologiques,
la Sierra Nevada fut déclarée en 1964 «Réserve de la biosphère» par

1 Ibn Khaldoun (1332-1406), célèbre penseur et historien d'Afrique du Nord, considéré comme le

précurseur de l'ethnologie contemporaine. Consulter: Lacoste Yves. 1966. Ibn Khaldoun.
Naissance de l'Histoire. Passé du Tiers-Monde. Paris: F. Maspero/Fondations, 270 p. Cf. Le devenir
de l'Etat, p. 123-157.

2 Les informations relatives à la géologie, météorologie, flore et faune de la Sierra Nevada de Santa
Marta sont tirées des œuvres suivantes: Instituto GeograficoAgusf/'n Codazzi. 1973. Monografia
del Departamento del Magdalena. Bogota: Instituto Geogràfico Agustin Codazzi. 163 p. Inderena
(Instituto Nacional de los Recursos Naturales Renovables y del Ambiente). 1986. Colombia,
Parques Nacionales. Bogota Gréficas Ltda. 363 p. Cf. Provincia del Caribeydelmacizo de Santa
Marta, p. 23-45.

El gobierno nacional célébra el «Dia de la Raza»

para recordar la llegada del espanol.
Pero para el indigena colombiano
este fue un momento de horror,
de desolaciôn y de violencia.
Eso fue una atarraya que nos ha atarrayado
a todos los indigenas por completo.
Fiesta de la raza,
fiesta de la destrucciôn,

fiesta de luto,
fiesta de derrotaciôn,
fiesta de oscuridad,
^es ésta una fiesta?

(Indigena Arhuaco en el III Congreso
de la ANUC -
Asociacion nacional
de usuarios campesinos - 1974)

La Sierra Nevada de Santa Marta:
les hommes et leur milieu naturel

Ethnologica Helvetica 12, 1988 257



l'UNESCO. Depuis lors elle est considérée officiellement comme un
«patrimoine de l'Humanité». La Sierra Nevada a une formation du type pyramidal
avec une base triangulaire. Quand à la géologie, le massif est formé de
roches jurassiques qui datent de 162 à 177 millions d'années. Sa superficie
s'étend sur 16 400 km2.

Dans la Sierra on trouve tous les climats existants en Colombie: chaud,
de 0 à 1 000 m d'altitude, température moyenne 24-30°C, tempéré: de
1000 à 2000 m d'altitude, température moyenne 17,5-24°C, froid: de 2000
à 3000 m d'altitude, température moyenne, 12-17,5°C, paramos: de 3000
à 4800 m d'altitude et 0-12°C, neiges éternelles: de 4800 à 5775 m et
température au-dessous de 0°C. La Sierra Nevada de Santa Marta est le

massif du littoral le plus haut du monde, puisque les sommets jumeaux
Simon Bolivar et Cristobal Colon (appelés par les Indiens Chundüa) culminent

à 5775 m au-dessus du niveau de la mer. Ces sommets donnent
naissance à de nombreux torrents et rivières qui déversent une masse
d'eau estimée à 10 millions de m3, formant de très beaux lacs, dont le

principal, Anti-Naboba, a une valeur sacrée pour les Indiens. Les flancs de la

Sierra sont recouverts d'une flore et d'une faune rares, et ils abritent des
ruines précolombiennes d'un grand intérêt archéologique. Aujourd'hui
encore, quelques peuples indigènes vivent dans ce cadre naturel
incomparable.

Pourtant, le recul dramatique des glaciers préoccupe la population
indigène. En 1957 les neiges descendaient jusqu'à 4200 m et occupaient une
extension de 105 km2. En 1981, la zone nivale se trouvait à 5000 m d'altitude

et ne recouvrait plus qu'une superficie de 35 km2. Les deux principales
causes de cette régression: la déforestation inconsidérée et les changements

climatiques à l'échelle mondiale. Les précipitations fluctuent entre
3000 et 4000 mm par année. Le régime des pluies est semblable au reste
du pays, c'est-à-dire une saison pluvieuse modérée de juillet à août, et une
saison pluvieuse intense d'octobre à novembre.

Parmi la flore la plus caractéristique de la Sierra Nevada de Santa Marta,
ces plantes méritent d'être mentionnées: le fraitejôn arborescent (Libano-
thamnus glossophyllus), l'escrofulariâcea (Aragoa kogiorum), un arbuste à

fleurs blanches; la Hinterhubera nevadensis, fleur composée; les palmiers
Dictyocaryum schultzei et Ceroxylon schultzei; le manzano (Lucuma ar-
guacoensium) cultivé pour ses fruits; la composée arborescente (Paragy-
noxys undulata); le tachuelo (Berberis nevadensis), les melastomacées
(Chaetolepis santamartensis), (Monochaetum magdalenensies) et (Graf-
fenrieda santamartensis), entre autres.

En ce qui concerne la faune, et plus précisément les oiseaux, la Sierra est
un vrai paradis. En voici un échantillon: gallineta de monte (Tinamus mayor
zuliensis), soisola ou perdrix (Crypturellus soui mustelinus), le condor (VuI-
turgryphus), le rey golero ou a/guac//(Sarcoramphus papa), l'aigle copetona

258



(Oroaetus isidori), le paujH (Crax alberti) et les pavas (Penelope purpuras-
cents brunnescens et Chamaepetes goudotti santaemarthae) ainsi que
plusieurs espèces et sous-espèces de colibries ou oiseaux-mouches,
perruches, des faux pics et des merles aquatiques. Dans la zone délimitée par
le parc naturel on a recensé autour de 70 espèces et sous-espèces
d'oiseaux. A 2000 m on trouve des mammifères comme la danta (Tapirus
terrestris colombianus), considérée par quelques Indiens comme un animal
totémique, le chevreuil de pâramo (Mazama americana carrikeri), le léon
Colorado (Felis concolor bangsi), le jaguar (Leo onca centralis) et la nutria
(Lutra longi caudis annectens). Par contre, il y a très peu de poissons dans
les lacs et les rivières.

Dans ce somptueux cadre naturel résident trois peuples autochtones,
dont les origines remontent à l'époque précolombienne: les Kogi, les Ar-
huacos ou Ijcas et les Arsario ou Kansâ3. Des études comparatives
d'archéologie, de linguistique et d'ethnologie réalisées dans la région démontrent

que les Kogi, habitant aujourd'hui le nord-ouest de la Sierra Nevada de
Santa Marta, sont bel et bien les héritiers des Tairona4. Les Kogi occupent
les vallées formées par les fleuves Palomino, San Miguel et Ancho, entre
1000 et 2000 m d'altitude. Autour de 1875 une forte migration s'est
produite vers cette zone, due en partie aux pressions religieuses et en partie
pour échapper aux guerres civiles de l'époque. Il y a aussi des groupes
importants sur les rivières Sevilla, Riofrio, Tucurinca et dans les populations
de Chendûkua, San José et Donachui. En réalité les Kogi ne se groupent pas
en hameaux mais ils vivent éparpillés dans les deux ou trois lopins de terre
que chaque famille possède dans des endroits et climats différents, où ils se
déplacent au gré des récoltes. De cette façon ils assurent leur subsistance
pendant toute l'année.

Durant longtemps les Kogi restèrent à l'écart des Blancs, refusant le

contact avec le «monde civilisé». Cet isolement a contribué à maintenir leurs
traditions dans un état de «pureté» relative, comparé aux autres «gardiens»
de la Sierra Nevada (Arhuaco et Arsario). Ils sont très conscients et fiers de
cette situation. Par ailleurs, dans la langue chibcha5 le mot kogi veut dire

3 Quant aux premiers l'étude la plus complète a été réalisée par: Reichel-Dolmatoff Gerardo. 1951.
Los Kogi. Una tribu de la Sierra Nevada de Santa Marta. Colombia. Bogota: Edit. Iqueima. 2 vol.
Cf. du même auteur: 1951. Datos histôrico-culturaies sobre las tribus de la antigua Gobernaciôn
de Santa Marta. Instituto Etnolôgico del Magdalena, Santa Marta. Bogota: Imprenta del Banco de
la Republics.
A propos des Ikas, Ijcas ou Arhuacos, consulter: Chaves Mendoza Alvaro et Lucia de Francisco
Zea. 1977. Los Ijcas. Resena etnogrâfica. Bogota: Instituto Colombiano de Cultura. 218 p.
D'autre part, j'ai utilisé mes propres Notes de voyage et observations sur le terrain. Nabusimake,
Capitale des Arhuaco. Sierra Nevada de Santa Marta (juillet, 1984).

4 Etudes faites par Gerardo Reichel-Dolmatoff entre 1950 et 1978. Cf. op. cit. plus loin, nous ferons
référence aux Tairona.

5 Chibcha: civilisation située au centre de l'actuel territoire colombien, peut-être la plus avancée
des temps précolombiens. La langue chibcha est d'origine maya, rien d'étonnant puisque le
territoire colombien était le chemin obligé, le carrefour des peuples amérindiens.

259



«des gens», terme qui servait à les différencier des nani ou «petits-frères», ce
dernier vocable sert aujourd'hui à nommer les représentants de la «civilisation

occidentale». A cause de l'isolement social, renforcé par l'environnement

naturel, les Kogi ont préservé leur culture grâce aux prêtres ou Mama,
authentiques dépositaires du savoir matériel et spirituel de leur peuple. Le
Mama (ou Bama, en langue kogi: grand-père) est l'autorité politique et
religieuse incontestée. Pour se préparer à cette tâche, le Marna doit suivre
une longue et pénible initiation pendant 18 ans d'affiliée, parsemée de
jeûnes, pénitences, épreuves, rites et cérémonies incantatoires et divinatoires.

Les Marna jouissent du respect unanime des Indiens, et leur réputation

comme médecins, conseillers, hommes de justice et guides spirituels
déborde souvent les frontières communautaires. Il va sans dire que les Kogi
sont un peuple attaché profondément aux valeurs religieuses. Nous reviendrons

plus loin sur cet aspect.

Selon la tradition, les Kogi (clan Kaggaba) et les Arhuaco (clan Vintukua)
ont vécu autrefois ensemble. En tout cas, leurs cultures respectives
présentent des ressemblances éclatantes. Les Arhuaco se différenciaient
toutefois des autres peuples endogames de la Sierra par la pratique des
mariages exogames. Pour le reste, il y a beaucoup d'affinités entre ces deux
peuples, autant dans leurs conceptions du monde et croyances religieuses
que dans le rythme de vie et dans les pratiques quotidiennes. Les Arhuaco
occupent le versant sud-est de la Sierra. Ils possèdent deux ou trois
maisons entourées de jardins, dans lesquels ils cultivent selon l'altitude:
pomme de terre, yucca, malanga, perico, haricot noir, quelques légumes,
coca, banane, plâtano verde, ceboHin, canne à sucre, café. Que les
maisons soient rondes, rectangulaires ou carrées, les Indiens les construisent
sur des bases de pierres. Les murs sont faits en torchis, et les toits sont
généralement recouverts de paille (ico). Chaque habitation se trouve près
d'une rivière ou d'une source d'eau. Elle n'a qu'une seule porte, localisée
de préférence du côté sud-est, mais il n'y a pas de fenêtre. Sur le toit on peut
distinguer une claire-voie qui permet le passage de la fumée.

Les Indiens passent une grande partie de la journée paisiblement dans
cet espace fermé. Les femmes initient leurs filles, autour du foyer, aux
activités domestiques: préparer les repas, s'occuper des petits enfants,
apprendre la tradition orale de la communauté. Les femmes filent aussi la

laine des moutons pour confectionner les célèbres sacs, mochilas ou tutus,
considérés comme les véritables emblèmes culturels des habitants de la

Sierra. Les dessins géométriques des tutus symbolisent les animaux toté-
miques: crapaux, serpents, hiboux, araignées ainsi que montagnes,
chemins, lacs et arbres sacrés. Par contre, le métier à tisser est le domaine
réservé aux hommes. Là, ils confectionnent leurs habits comme un rite
sacré, sorte de communication de l'être humain avec les forces cosmiques.

260



18 Ethnologica



A l'extérieur de la maison, les hommes enseignent aux garçons les
pratiques agricoles et les techniques de chasse.

Les Arhuaco respectent scrupuleusement le prêtre ou Mama, chef spirituel

et politique de la communauté. Il existe une hiérarchie rigoureuse entre
eux, selon le degré de sagesse et de connaissances religieuses ou
profanes qu'ils possèdent. A vrai dire, ces deux éléments sont indissociables
dans la mentalité indienne. Il y a les Mama mayor et les Marna menor;
ceux-là connaissent toute la tradition et les sciences occultes; ceux-ci sont
plus «spécialisés»: l'un préside les danses cérémonielles, l'autre sert de
médecin ou de guérisseur, le troisième connaît l'art et les secrets de la

chasse, le quatrième est qualifié pour les pratiques rituelles propres à la

naissance ou à la disparition d'un membre de la communauté. Le centre
cérémoniel s'appelle Kankûrua. Le temple est un vaste édifice circulaire
dont le toit conique est recouvert de paille et descend jusqu'au sol. Il y a une
Kankûrua destinée aux hommes et une autre aux femmes.

Le troisième groupe d'habitants de la Sierra sont les Arsario ou Malayo,
minorité très active culturellement et dont la tradition est similaire aux deux
peuples déjà mentionnés. Voilà pourquoi nous parlerons très peu d'eux par
la suite. Une question vient à l'esprit maintenant: d'où proviennent ces
Indiens? Quel est leur passé, leur histoire?

Ethno-histoire des Tairona et des Kogi

Avant l'arrivée des conquérants, les Tairona, une des civilisations des plus
prestigieuses des Amériques, habitaient la Sierra Nevada de Santa Marta.
D'après Reichel-Dolmatoff6, les Tairona étaient intégrés à une fédération de
peuples. Ils avaient une organisation sociale complexe avec des castes,
dont faisaient partie les gouverneurs civils, les militaires et les prêtres. Un

réseau commercial servait à échanger les poissons de la côte atlantique
contre le maïs des régions andines. Les Tairona le cultivaient grâce au
système de canaux, digues et terrasses bien entretenus dans toute la

Sierra. Pour faciliter le commerce, ils avaient construit des chemins pavés
de dales de granit, dont quelques tronçons subsistent encore aujourd'hui.
L'architecture n'était pas démunie d'une certaine grandeur7. Les pièces de

6 Cité par: Friedemann S. Nina et Jaime Arocha. 1982. Herederos del Jaguar y la Anaconda.
Bogota: Valencia Editores, p. 259-288.

7 Dans une campagne gouvernementale contre la culture de la marijuana (août 1984), on a

découvert une cité perdue des Tairona considérée comme la plus grande découverte archéologique

en Colombie durant les dernières années. Voir aussi: Valderrama Andrade Bernardo. 1984.
Taironaca. Una historia de ciudades perdidas, colonos, guaqueros, indigenas y marimberos en la
Sierra Nevada de Santa Marta. Bogota: El Ancora Editores. 194 p.

262



263



céramique et d'orfèvrerie, conservées dans les musées, témoignent des
connaissances techniques très développées ainsi que d'un grand raffinement.

Le système économique Tairona permettait de produire et de conserver
les surplus agricoles ce qui les amena, pendant la colonisation espagnole, à

un modus vivendi avec les Européens. Ceux-ci recevaient des vivres à

condition qu'ils respectent la vie, les biens et les traditions indigènes. Il ne
faut pas interpréter cette attitude des Tairona comme un signe de lâcheté,
mais comme une manifestation de sagesse et une stratégie de résistance.
En effet, les Tairona étaient conscients de la force des conquérants mais
aussi des pillages, des exactions et des destructions perpétrés par les
Blancs. Nonobstant, l'apparente docilité setranformaiten rébellion ouverte
quand les Espagnols attaquaient leurs champs, manquaient de respect à

leurs traditions ou méprisaient les autorités indiennes.
Tout le XVIe siècle est ponctué de soulèvements meurtriers: en 1530 ils

se révoltèrent contre le gouverneur Garcia de Lerma. En 1 550 contre Luis
de Monjarrés qui voulait faire revivre la encomienda8 et bâtir les villages
espagnols au nord de la Sierra. L'organisation et l'efficacité guerrière des
Tairona causèrent de telles pertes chez les conquérants ibériques que
ceux-ci élevèrent la forteresse de Bonda, ce qui provoqua une nouvelle
rébellion. En 1599 il y eut de nouveaux soulèvements des peuples indiens
contre la encomienda que les Espagnols essayaient de rétablir sur les
versants nord et est de la Sierra. Cette fois, les chefs de l'armée espagnole,
cantonnés dans la capitale de la province, Santa Marta, durent demander
des renforts à Cartagena, Valledupar, Sevilla et Cordoba pour mater
l'insurrection. La répression coloniale fut brutale et définitive: brûlant les villages
qui fournissaient le poisson ainsi que les champs de maïs, les colonisateurs
assénèrent un coup mortel aux Tairona. Les massacres se généralisèrent
impitoyablement. Aux rescapés Indiens, les Espagnols arrachaient lèvres et
oreilles. Le gouverneur Juan Guiral Velon ordonna de capturer les derniers
chefs, de les mutiler et de les exhiber ensuite dans des cages, «pour
l'exemple». Tout ceci explique pourquoi les quelques survivants se sont
réfugiés dans les endroits les plus inaccessibles de la Sierra Nevada.
Traqués, dispersés, affaiblis, les Tairona tombèrent lentement dans la
déchéance et l'oubli, eux qui étaient jadis une brillante et puissante civilisation.
Le déclin et la mort s'installèrent chez les redoutables guerriers9.

8 La encomienda: institution socio-économique d'inspiration médiévale, établie dans les colonies
du Nouveau Monde. Par ordonnance royaie on distribuait des Indiens et des terres à un colon
espagnol. Les Indiens devaient cultiver ces terres expropriées au profit des colons, en échange
des «bienfaits du christianisme».

9 De main de maître, l'écrivain Eduardo Galeano retrace ainsi les derniers combats des Tairona:
1599 Santa Marta. Ils font la guerre pour faire l'amour.
La révolte éclate sur les côtes caraïbes et le tonnerre ébranle la Sierra Nevada. Les Indiens se
soulèvent pour défendre la liberté d'aimer.

264



La lutte des peuples indiens de la Sierra Nevada de Santa Marta, malgré
la terrible défaite, continua tout au long des siècles. Un cas exemplaire est
celui des Kogi ou les «gardiens du monde», raconté par Jaime Arocha10. Le

célèbre Mama Javier Auigui incarne, pendant la première moitié du XXe

siècle, l'attachement du peuple Kogi à ses valeurs séculaires. A la suite
d'une initiation qui se prolongea durant 1 8 ans, ce Mama put manifester sa
perspicacité politique, son talent de réformateur et surtout sa volonté de
résistance active face à l'arrogance du monde dit «civilisé». Dès l'âge de
trois mois, Javier reçut une éducation particulière de son père Hatei. En voici
les traits principaux, déroutants pour des yeux occidentaux: s'habituer à

dormir le jour, à veiller la nuit et s'entraîner à maîtriser ses fonctions
physiologiques. Arrivé à ce stade, Javier entra à la Maison Cérémonielle et fut
baptisé Ignacio. Son entourage l'appelait Kuivi ou «celui qui ne peut pas

A la fête de la pleine lune, les dieux dansent à travers le corps du Chef Cuchacique et donnent à

ses bras leur magie. Partis des villages de Jeriboca, et de Bonda, les cris de guerre réveillent tout
le territoire des Indiens taïrona et agitent Masinga et Masinguilla, Zaca et Mamazaca, Mendi-
guaca et Rotama, Buritaca et Tairama, Maroma, Taironaca, Guachaca, Chonea, Cinto et Na-
huanje, Mamatoco, Ciénaga, Dursino et Gairaca, Origua et Durama, Dibocaca, Daona, Chengue
et Masaca, Daodama, Sacasa, Cominca, Guarinea, Mauracataca, Choquenca et Masanga.
Le chef Cuchacique a revêtu la peau du jaguar. Flèches qui sifflent, flèches qui brûlent, flèches
qui empoisonnent: les Taïronas incendient des chapelles, brisent des croix et trucident des
moines, se battant contre ce dieu qui leur interdit de rester fidèles à leurs coutumes.
Sur ces terres, depuis les temps les plus lointains, divorçait qui voulait, et frères et sœurs faisaient
l'amour entre eux s'ils avaient envie, et la femme avec l'homme ou l'homme avec l'homme ou la
femme avec la femme. Cela jusqu'au jour où ces hommes endeuillés et ces hommes d'acier
étaient arrivés, livrant aux crocs des chiens ceux qui aiment comme aimaient leurs ancêtres.
Les Taïronas célèbrent les premières victoires. Dans leurs temples, que l'ennemi appelle
maisons du Diable, ils jouent de la flûte dans les os des vaincus, boivent de l'eau-de-vie de maïs et
dansent au son des tambours et des trompettes de coquillages. Les guerriers ont coupé tous les
chemins menant à Santa Marta et se préparent à donner l'assaut final.
1600 Santa Marta. Ils avalent une patrie.
Le feu tarde à brûler. Comme il brûle lentement.
Des bruits defer, un va-et-vient d'armures. L'attaque de Santa Marta a échoué et le gouverneur a
ordonné la dévastation. Armes et soldats sont arrivés de Carthagène-des-lndes au moment
propice et les Taïronas, épuisés par tant d'années d'impôts et de servitudes, se débandent.
L'extermination par le feu. Les villages brûlent, et aussi les plantations, les champs de maïs et de
coton, de manioc et de pommes de terre, les vergers chargés de fruits.Brûlent les rigoles
d'irrigation et les champs ensemencés qui réjouissaient la vue et qui alimentaient les terres
labourées où les Taïronas faisaient l'amour en plein jour, car les enfants engendrés dans
l'obscurité naissaient aveugles.
Ces incendies, combien de mondes embrasent-ils? Celui qui existait et qu'on voyait, celui qui
existait et qu'on ne voyait pas
Chassés au bout de soixante-quinze ans d'insoumission, les Taïronas fuient à travers les
montagnes vers les recoins les plus arides et les plus lointains, où il n'y a ni poisson ni maïs. Vers ces
sommets, on les expulse pour les déposséder de leur terre et de leur mémoire: pour les isoler et
qu'ils oublient dans leur solitude les chants de l'époque où ils vivaient, réunis en une fédération
de peuples libres, avec des colliers d'or et de pierres scintillantes, oui, pour qu'ils oublient à tout
jamais que leurs ancêtres avaient été des jaguars.
Ils laissent derrière eux ruines et sépultures.
Le vent souffle, les âmes en peine soufflent, et le feu s'éloigne en dansant.
Tiré de: Galeano Eduardo. 1985. Mémoire du Feu. Les Naissances. Paris: Pion, p. 223-225.

10 Friedemann S. Nina et Jaime Arocha. Op. cit., p. 277-286.

265



manger de tout». Nourriture interdite parce que n'appartenant pas aux
anciens: sel, banane plâtano verde, canne à sucre, oignons, poules et
viande de bœuf. Par contre il pouvait se nourrir de maïs, de yucca, de
malanga, de gibier, d'escargots, de sardines, de vers blancs et de champignons.

Il devait aussi subir des pénitences: filer la laine à genoux pendant la

nuit et supporter de lourdes charges, les mains tendues.
Ignacio apprit le teiju ou langue tairona pour la transmettre à son peuple,

ainsi que l'Histoire des Anciens. A sept ans il reçu les premières marques
distinctives de son rang: tunique ample et blanche, colliers, bracelets et
autres objets. Il s'occupait déjà à frapper le rythme pour les danses céré-
monielles et à tailler les masques de bois. Il lui était interdit de jouer, par
contre il devait consacrer du temps à l'apprentissage de la «Loi de la Mère»

ou Haba. A dix ans, et à la suite de longs jeûnes, il savait tisser ses propres
habits et fabriquer la céramique rituelle. Commença alors la deuxième
étape de son éducation qui dura neuf ans! A douze ans il reçut le poporo11
qui symbolise l'utérus de Haba, la Mère, et qui devait l'accompagner
jusqu'à sa mort. Devenue Marna très jeune, et comme son père, Marna
prestigieux, qui vivait encore, il décida de voyager et de connaître d'autres
Marnas, ainsi que les sept centres cérémoniels des Kogi, dont les principaux

étaient à l'époque: San José, San Andrés et Mamorongo, le dernier
fondé au XIXe siècle. Mais Ignacio était consterné par la dégradation de ces
centres et l'oubli des «Lois de la Mère».

A la mort de son père et quand le Marna Ignacio comptait à peine 35 ans,
il prit en charge Mamarongo. C'est ici que commence la lutte acharnée de
ce Marna singulier. Il ordonna la reconstruction de Mamarongo, assignant
l'emplacement adéquat de chaque maison, déterminé par des cérémonies
divinatoires. Il surveilla la coupe des arbres afin de préserver la flore. Il

réhabilita la construction traditionnelle: maisons avec des toits de paille et
des murs ronds en terre battue. Il interdit l'emploi de tout matériel provenant
des Blancs, comme le fil de fer et les clous. Le Mama Ignacio organisa le

stockage collectif des produits agricoles et surveilla leur distribution. Il

interdit formellement de consommer du sel, de la viande, des cigares et des
cigarettes, de boire du rhum ainsi que d'apprendre et de parler l'espagnol. Il

ordonna de construire un deuxième Mamarongo pour embrouiller le chemin
des Blancs, évitant ainsi qu'ils entrent dans le Mamarongo authentique. Le

nouveau village devint centre social, tandis que l'ancien fut réservé aux
cérémonies. Il entreprit la réparation des chemins, des ponts et des puits
dont beaucoup provenaient de l'époque des Tairona. Il était défendu aux
Kogis de visiter les villages colombiens et de prendre contact avec les métis
et les colons. Le Mama Ignacio ordonna de condamner les chemins

11 Le poporo est une calebasse ou récipient dans lequel on conserve la poudre extraite des
coquillages, utilisée comme alcaloïde pour mâcher et sucer la coca.

266



267



d'accès facile en laissant ouverts les plus longs ressemblant à des
labyrinthes. Mais les indéniables succès obtenus à Mamarongo n'allaient pas
sans peine. La préoccupation d'établir des bases solides dans le domaine
religieux fit délaisser le travail agricole. Les famines étaient fréquentes. En

1946, un tournant héroïque fut pris: les habitants de San Andrés vendirent
leurs biens et fondèrent Ulneiji, selon les normes imparties par le Marna
Ignacio.

La profonde action réformatrice et de résistance pour freiner l'influence
des Blancs, amorcée par le Mama Ignacio, éveilla la fierté des indiens et
provoqua la renaissance de la culture Kogi. C'est un cas exemplaire dans
l'histoire de la Sierra Nevada dont les répercussions positives se font
encore sentir aujourd'hui, comme nous le verrons plus loin. Certes, les
menaces qui viennent de l'extérieur se précisent de jour en jour. A partir des
années 70 un nouveau danger pointe à l'horizon des indigènes de la Sierra
Nevada. Il s'agit de la violence déchaînée par les trafiquants de coca et de
marijuana, sans parler des pilleurs clandestins des lieux sacrés et de la

vente illégale des trésors archéologiques12.

Processus de déculturation et de résistance chez les Arhuaco

Au XVIe siècle le capitaine Luis Tapias fonda San Sebastian de Taironaca,
probablement dans l'emplacement actuel de San Sebastian de Rébago.
Deux siècles plus tard, la colonisation et l'évangélisation sont consolidées.
C'est aussi l'époque de l'introduction de la canne à sucre, du blé, du

plâtano verde et des oignons. Par le fait d'habiter à une altitude plus basse
que les Kogi et surtout plus accessible, les Arhuaco étaient directement
exposés à l'influence culturelle européenne13. Cette situation se prolongea
tout au long du XIXe siècle. Le phénomène d'acculturation14 chez les
Arhuaco subit trois influences: l'action des missionnaires qui fondent des
chapelles et enseignent la religion catholique, l'arrivée des colons créoles
qui s'établissent dans la zone de la Sierra Nevada, et, finalement, les réfugiés

politiques ainsi que les fugitifs de la violence officielle colombienne
(1948-1958) qui trouvèrent dans ces régions lointaines une demeure
paisible et sûre15. Nous nous limiterons ici à traiter la première influence, en
esquissant les moments les plus marquants de la résistance indienne

12 Cf. Valderrama Andrade Bernardo. Op. cit.
13 Cf. Chaves Mendoza Alvaro et Lucia de Francisco Zea. Op. cit.
14 Selon le Dictionnaire de l'Ethnoiogie de Michel Panoff et Michel Perrin, le terme acculturation

s'applique au contact culturel particulier de deux sociétés de force inégale, où la société
dominante, plus nombreuse ou technologiquement mieux équipée, finit par s'imposer directement ou
indirectement sur la culture dominée.

15 Cf. Guzman Campos German. 1968. La Violencia en Colombia. Parte descriptiva. Cali: Edit.
Progreso. 509 p.

268



contre la pénétration des missionnaires. Dans cette tâche, l'Indien arhuaco
VivencioTorrez Marquez sera notre guide autorisé, puisqu'il a été témoin de
ces événements16.

En 1916 les chefs indiens de San Sebastian de Râbago se sont réunis
pour traiter du problème éducatif de la communauté. Les quelques instituteurs

indigènes ne se trouvaient pas en mesure de contrecarrer l'action
des Blancs et des Métis de Valledupar, chef-lieu du département. Tous
s'acharnaient à tromper les Indiens, à dérober le bétail et les maigres
récoltes. Les autorités arhuaco décidèrent d'envoyer une délégation de six
représentants auprès du Président de la République, à Bogota. Le chef de la

délégation, Juan Bautista Villafane s'exprima ainsi devant le Président de
l'époque, José Vicente Concha:

Nous te demandons un maître d'école, mais qu'il soit technicien (un civil, A.C.) et
qu'il respecte la loi indienne. Qu'il nous enseigne aussi votre loi ainsi que la langue
espagnole, pour que nos garçons et nos filles puissent apprendre les lettres et
sachent comprendre à l'avenir comment faire les comptes pour que les Vallenatos
(les habitants de Valledupar, A.C.) et les habitants de la province, les civilisés, ne
nous trompent plus ni ne nous volent nos produits. Mais il doit respecter nos
vêtements et nos costumes, c'est-à-dire les corchas ou mantas, et ne pas couper les
cheveux de nos enfants. Le maître nous instruira pendant six ans, temps suffisant
pour que nos garçons et nos filles puissent être aptes à assumer les charges de
notre communauté17.

Le Président promit de répondre favorablement à la requête des Indiens, et
ceux-ci rentrèrent satisfaits dans leur communauté. Mais leur satisfaction
fut de courte durée. Quelques mois après arrivèrent les deux instituteurs
envoyés par le gouvernement, non pas deux instituteurs civils, laïques,
comme c'était le désir des Arhuacos, mais deux missionnaires capucins
espagnols, le Père Pastor et Fray Esteban. La présence des capucins
inspira les plus vives craintes chez les Indiens. Les soutanes obscures
réveillèrent de tristes souvenirs de l'époque coloniale. Beaucoup d'indigènes

assuraient que les prêtres espagnols ne méritaient pas de s'établir
dans les terres sacrées de la Sierra Nevada de Santa Marta. Malgré la

méfiance générale, les Arhuaco décidèrent de les accepter pour six ans,
tenant compte de l'engagement pris devant le Président de la République.
Une fois installés, les missionnaires se donnèrent à la tâche évangélisatrice
qui était en opposition flagrante avec les promesses données: l'évêque de
Riohacha fit parvenir des habits «civilisés» pour les enfants, les prêtres se
mirent à couper les cheveux des écoliers, désormais la langue indigène
était interdite.

16 Torres Marquez Vivencio. 1978. Los indigenas Arhuacos y «la vida de la civilizaciôn». Bogota.
Edit. America Latina. 130 p.

17 Gonzales Uribe Guillermo, 1983. La guerra de los Dioses. Informe de El Espectador. Magazine
Dominical. N° 21 (agosto 7), p. 5-10.

269

19 Ethnologica



L'escalade continua: les capucins installèrent un «orphelinat» où ils
faisaient entrer les enfants de force. Dans les archives des capucins de San
Sebastian de Râbago on peut lire ce témoignage accablant qui date de
1918 «(...) Le travail dans ce centre sera décisif durant l'année en cours:
nous allons garder les enfants dans l'orphelinat, ce qui suppose un coup
mortel contre la sauvagerie de ces Indiens»18. En réalité, le projet des
capucins ne se limita pas à six ans mais à vingt, et comportait les «objectifs
suivants»:
1. Effacer de la mémoire des enfants les origines indiennes, c'est-à-dire

l'appartenance à des tribus ou clans.
2. Les séparer des parents en les transférant dans des régions éloignées.
3. Faire disparaître la langue, coutumes et croyances religieuses des Ar-

huaco.
4. Eliminer progressivement les vieux de la communauté, en les écartant du

contact avec les nouvelles générations.
5. Engager les jeunes dans le service militaire et ainsi les «civiliser».
6. Marier les jeunes avec des femmes étrangères à la communauté et ainsi

effacer peu à peu leur identité. En d'autres termes, faire disparaître la

culture arhuaco. Telle était la politique ethnocide des missionnaires
capucins19.

Vu l'action dévastatrice et la stratégie de déculturation20 entreprise
par les missionnaires, et devant l'inutilité des nombreuses protestations
adressées aux autorités religieuses et civiles, les Arhuaco commencèrent
le long et pénible chemin de la résistance. Voici les étapes les plus mémorables:

- Actes et rites de purification: Pour les Indiens arhuaco, tout malheur
physique ou spirituel - maladies, chagrins, sécheresses, mauvaises
récoltes, mort de personnes ou d'animaux - est associé à la notion de
«péché», pas dans le sens chrétien mais comme résultat de l'oubli ou
non-respect des «Lois» ou traditions. En l'occurence, il fallait rétablir l'ordre
perdu. Dans ce but, une délégation de cinq personnes fut envoyée chez les
Kogi, détenteurs des «Lois» ancestrales, parce que non contaminés par la

culture occidentale. Des jeûnes prolongés et des prières aux dieux com-

18 Gonzales Uribe Guillermo. Op. cit.
19 A l'autre extrême du pays, dans le territoire du Putumayo, et à la même époque, les capucins

étaient en train «d'êvangéliser» «civiliser» les Ingas et les Putumayos, appliquant des méthodes
similaires. Lire à ce propos: Bonilla Sandoval Victor Daniel. 1969. Siervos de Dios y amos de
Indios. El Estado y la misiôn capuchina. Bogota: Editado por el autor. 336 p.

20 Par déculturation, nous entendons - avec Moreno Fraginals - le processus conscient par lequel
on opère, à des fins d'exploitation économique, le déracinement culturel d'un groupe humain
pour faciliter l'exploitation des richesses naturelles du territoire où ce groupe est établi, et/ou pour
l'utiliser comme main-d'œuvre non qualifiée à bon marché. Le processus de déculturation est
inhérent à toute forme d'exploitation coloniale ou néo-coloniale.

270



271



mencèrent. Pour se racheter, il était nécessaire de restituer les valeurs
anciennes et de les faire vivre. La résistance s'amorça en janvier de l'année
1934.

- Réflexion et analyse du passé le plus immédiat: Une année plus tard,
une deuxième rencontre eut lieu à Cherûa. Cette fois il y avait douze chefs
de la communauté arhuaco21. Après l'examen de deux décennies de
«grande tromperie» sous la férule des missionnaires, la stratégie à suivre fut
définie.

- Convocation du premier Congrès indien, adressée à tous les habitants
de la Sierra Nevada de Santa Marta pour défendre la culture arhuaca: C'est
à partir de ce Congrès de 1936 que la lutte indienne s'organisa
véritablement. Le journal Unidad Indigena nous permet de retracer les
multiples actions des dernières années22. Au début de 1975, les
enseignants Arhuaco fixent leur position sur les aspects suivants: priorité
accordée aux instituteurs indigènes, respect des autorités de la communauté,

punitions infligées aux transgresseurs, statut des locaux scolaires
fonctionnant en territoire indien et droit de regard sur le paiement des
enseignants.

- Processus unitaire: Durant la même année, un grand pas a été réalisé
en direction de l'unité des trois peuples «gardiens de la Sierra Nevada de
Santa Marta». En effet, les Kogi et les Arsario se sont solidarisés activement
avec la lutte des Arhuaco. Le processus d'unification se consolida en 1983
avec la naissance de la Confederaciôn Indigena Tairona (C.I.T.), dont les
buts sont les suivants: «Renforcer les liens entre toutes les communautés
de la Sierra, stimuler la reconnaissance des valeurs culturelles, encourager
la culture indigène des terres limitrophes avec celles des colons, sauvegarder

les formes de production traditionnelles, préserver les ressources
naturelles, récupérer l'histoire indienne et maintenir le contact avec les autres
communautés pour échanger des expériences»23.

Moreno Fraginals Manuel. 1984. L'Afrique en Amérique Latine. Paris: L'Unesco, p. 10.
21 Etaient présents les chefs de: Takina, Makotama, Seikaino, Caiquial, Palomino, Sulivaka, Rosario,

San Francisco, Don Diego, Novaka et Mamorongo. Cf. Torres Marquez, Vivencio. Op. cit.
22 Consulter pour plus de détails le journal Unidad Indigena, Nos 2. Cuitura y educaciôn en ta Sierra

Nevada (febrero 1975), p. 9. - 3. Radio Sutatenza intenta dividir la Communidad en la Sierra
Nevada (marzo 1975), p. 5. - 4. Los Arhuacos exigen et retiro del Insituto Lingüistico de Verano
(abril 1975), p. 8. - 5. Denuncia delà Sierra Nevada (mayo 1975), p. 10. - 7. Las Comunidades de
la Sierra Nevada denuncian de nuevo politica del gobierno (julio 1975), p. 11. - 9. Carta de los
companeros Arhuacos (contra Incora) (septiembre 1975), p. 10. - 14. A los maestros indigenasy
blancos de la Comunidad arhuaca (junio 1976), p. 9. - 56. Mafiosos y colonos contra las
comunidades indigenas de la Sierra (mayo 1982), p. 3. - 58. No aceptamos mâs atropellos en
nombre de Jesucristo. Se acabô la paciencia (septiembre 1982). p. 2-3. - 60. Ano nuevo en
Nabusimake (diciembre 1982), p. 5. - 65. Sierra Nevada, Nuestra lengua hay que defenderla.
Comisiôn arhuaca en Bogotâ (noviembre 1983), p. 12. - 73. Comision arhuaca en Bogotâ (junio
1985), p. 6. - 75. Los Arhuacos ante el présidente (noviembre 1985), p. 6.

23 Unidad indigena. CIT. «Confederaciôn Indigena Tairona». Unidad Indigena. 10Anos. N° especial
(febrero 1986), p. 16-17.

272



273



A dire vrai, dès le début de ce siècle les Arhuaco n'ont pas connu de

repos. Ils se sont battus contre les ennemis internes et externes de la

communauté: contre les institutions officielles, telles l'Incora (Instituto de
reforma agraria), pour défendre les terres ancestrales; contre le Bureau des
affaires indiennes qui les a négligés et les a méprisés; contre les politiciens
de tous bords qui veulent les diviser pour s'approprier les biens et le travail
des indigènes; contre le projet de routes envisagé par les colons et les métis
pour mieux les exploiter; contre la désinformation d'une station de radio
catholique de grande audience chez les paysans (Radio Sutatenza),
intéressée à discréditer la lutte des Arhuaco; contre les maffiosi de la drogue et
les pilleurs de trésors archéologiques; enfin, contre l'ingérence des sectes
protestantes venues des Etats-Unis, infiltrées à travers le néfaste Institut
linguistique d'été (I.L.V.). Bref, une lutte acharnée et titanesque s'amorça,
étant donné la disproportion des forces en présence.

Une victoire décisive

Le 7 août 1982 est une date historique pour tous les Indiens de la Sierra
Nevada de Santa Marta. Ce jour-là, la résistance indienne expulsait les
missionnaires de la Sierra Nevada. En effet, à l'issue de six jours de discussion,

la récupération pacifique des bâtiments que les missionnaires
occupaient fut décidée à l'unanimité. Pendant deux semaines, jour et nuit, une
barrière humaine solidaire, inébranlable s'érigea à travers les montagnes,
les rivières et les chemins de la Sierra, pour empêcher tout contact des
Blancs de l'extérieur (autorités religieuses, civiles et militaires) avec les
missionnaires. Durant quinze jours, les Indiens occupèrent pacifiquement
l'orphelinat et les installations que les religieux s'étaient abusivement
appropriés. Et on put assister au spectacle étonnant de tout un peuple
célébrant dans ces lieux les rites, danses et chants traditionnels, dans la joie et
la dignité retrouvées. Devant la détermination inflexible des Arhuaco, les
missionnaires durent capituler. Un hélicoptère arriva pour emmener les
conquistadores-encomenderos anachroniques vers leur monde «civilisé».

Le chef arhuaco Bernardo Affaro fait ainsi la synthèse de soixante-six ans
d'humiliations:

Les missionnaires ont détruit nos croyances et la tradition de nos ancêtres. Toute la

savane de San Andrés était entre leurs mains. C'étaient eux qui profitaient de notre
travail et de nos récoltes. Tout était pour eux, pendant que nous restions dans la
situation la plus triste Et cela se prolongea durant les années 30, 40, 50, 60 Il

vécurent parmi nous pendant soixante-six ans et ils ne furent même pas capables de
former un seul professionnel indigène. Nous étions comme des marionnettes entre
leurs mains. Ils nous parlaient de pauvreté et d'humilité et ils s'enrichissaient sur
notre dos. Dès que les enfants arrivaient dans l'orphelinat, ils les dépossédaient de
leurs costumes traditionnels, leur coupaient les cheveux et leur interdisaient de

274



parler leur langue. Je fus un de ceux-là. Et si nous parlions notre langue, ils nous
fouettaient. En réalité, ils ne nous enseignaient rien. Ils nous faisaient seulement
travailler24.

Et le maître arhuaco Victor Sebastian Torres, de compléter: «Bien que nous
ayons nos parents, les capucins nous obligeaient à entrer dans leur 'orphelinat'

dès l'âge de deux ou trois ans, et nous sortions de là à onze ans, la

culture arhuaco complètement détruite. Nous devions toujours travailler
dans 'leurs' jardins potagers. Ce qu'ils nous donnaient à manger nous
empêchait de mourir de faim. Les légumes, la viande, le lait, les œufs, tout

était pour eux»25. Depuis leur libération, les Arhuaco s'organisent de
manière autonome, avec des succès non négligeables (schéma). Voici le

Schéma de l'organisation civile que les Arhuaco se sont donnée. (Source: UnidadIndigena. 10 Anos.
N° especial (febrero 1986), p. 17).

dernier en date. Une information de source arhuaco a fait part de l'ouverture
de la première école secondaire en pays indien, au début de l'année 1987.
A partir du 7 août 1982 une nouvelle aurore pointe sur les montagnes
majestueuses de la Sierra Nevada de Santa Marta. La capitale, jadis nommée

San Sebastian de Rabago, a retrouvé une appellation indienne, NABU-
SIMAKE, ce qui veut dire: «l'endroit où le Soleil est apparu»: tout un symbole
rempli d'espérance pour les peuples de la Sierra Nevada de Santa Marta.

24 Gonzales Uribe, Guillermo. Op. cit., p.7.
25 Ibidem., p. 7.

275



La vision du monde des Arhuaco

Tant d'ardeur, d'acharnement et de patience manifestés à travers les
siècles par les Indiens de la Sierra Nevada de Santa Marta, en vue de préserver
le patrimoine culturel, forcent notre respect et gagnent notre admiration.
Nous voudrions clore ce parcours épique chez les habitants les plus démunis

de la Colombie, en laissant la parole aux Indiens eux-mêmes, dans
l'espoir que par le truchement de quelques citations, nous saisissions un
peu mieux leur pensée, leurs préoccupations et leurs ambitions ainsi que
leur sagesse millénaire.

Cosmologie

«... Aux débuts des temps, Kaku Serankua créa la terre, la rendit fertile et
l'aima comme son épouse. Le monde est soutenu par quatre fils d'or qui
s'entrecroisent et reposent sur les quatre points cardinaux. Le croisement
de ces quatre fils constitue le cœur du monde - qui est la Sierra Nevada -,
lequel est délimité par la Ligne Noire. Ici habite Kaku Serankua, d'où il

protège la création. Ainsi comme il créa le monde, Kaku Serankua créa les
eaux qui, à la manière des artères par lesquelles coule le sang des hommes,
nourrissent la terre. Il créa aussi les étoiles, le soleil et la lune. En créant les
êtres vivants, il dicta les «Lois» à tous les hommes ...»

«... Nous savons que notre vie est la vraie parce qu'elle nous enseigne
à vivre en paix avec l'humanité, avec la nature et avec tout ce qu'elle
contient.»

Histoire

«Nous avons vu qu'il existe toujours deux lumières, le Soleil et la Lune, qui
éclairent tous les êtres vivants du monde de la même manière. Il y a

plusieurs siècles arriva l'Espagnol, méconnaissant les Droits de la

Communauté et de l'Indien. Il affirma qu'il avait inventé la Loi, le Gouvernement
et que sa religion et ses coutumes étaient les bonnes. Mais nous devons
chercher la vérité plus profondément.»

«Notre histoire, notre science traditionnelle, nos Mamas, nos Cabildos et
Comisarios26, notre langue, notre musique qui jaillit du roseau, du tambour
et des maracas, notre territoire ne sont pas respectés par les BONACHIS
(les non-indigènes). Ils oublient que nous fûmes les premiers hommes à

peupler ces terres.»

26 Mamos ou Mamas: autorités religieuses. Cabildos et Comisarios: autorités civiles.

276



Les hommes

«Nous IKA ou ARHUACO, nous sommes une communauté indigène qui
depuis des temps anciens, en compagnie de nos frères KOGI et MALAYO
habitons notre maison sacrée: LA SIERRA NEVADA DE SANTA MARTA.»

«Nous avons une autre certitude: Nous connaissons tous les problèmes
dont nous souffrons, et nous sommes en mesure de les résoudre nous-
mêmes, non le gouvernement avec ses hauts fonctionnaires qui ne
connaissent rien de nous.»

La terre, le travail

«SEINEKAN, la terre, est notre mère. Les Mamas nous protègent, nous
appellent car avec eux, nous accomplissons les pagamentos (offrandes)
pour que les plantes et les animaux vivent, pour construire nos maisons,
pour cuisiner, pour tisser notre manta (habit traditionnel), pour semer l'ayu
(coca), le maïs, les haricots et le manioc, pour vivre en bonne santé et sans
maladies.»

«Nous devons beaucoup travailler à Chiquingama, Rio Piedra, Chin-
chorro, Galaxia, Chinchikua, Serankua, en construisant des maisons, en
défrichant, en semant la nourriture pour que les colons n'occupent plus nos
terres.»

«Pour cela nous devons travailler, toute la communauté ensemble, pour
défendre notre terre et notre culture.»

«Après des années de terribles luttes, nous Arhuaco avons réussi à ce
qu'on nous laisse une partie de nos terres. On nous attribua une réserve. A
nos frères KOGI et SANKA on aménagea leur terre en resguardo. Tout est
resté sur le papier. Nos meilleures terres se trouvent envahies par les colons
ou se trouvent entre les mains des propriétaires fonciers.»

«La Terre est notre Mère. Chacun de nous aime sa mère, de la même
manière que nous aimons et respectons la Terre.»

«Perdre la Terre c'est perdre la vie.»

Instruction

«Nous avons besoin de nous instruire et de nous qualifier. Mais cela doit se
faire en accord avec nos croyances et nos valeurs: il faut faire connaître
notre histoire et notre culture.»

«Nous voulons une instruction bilingue, espagnol-IKA, nous voulons que
nos enfants apprennent l'histoire de la Colombie et du monde, ainsi que les
mathématiques et toutes les sciences. Nous voulons que l'école nous

277



appuie dans l'apprentissage de la collaboration et de l'entraide, sans
égoïsme entre frères.»

«Que nos enfants soient éduqués par nous! La culture arhuaco est nôtre
et elle se trouve sur tous les chemins de la Sierra.»

«Fierté tribale»

«Nous devons être fiers parce qu'en Colombie nous pouvons avoir une
science et une culture propres. Si nous continuons à défendre cette culture,
elle appartiendra à tous les Colombiens, et pas seulement a nous.»

«Le jour où le peuple colombien voudra retrouver les racines de sa propre
nationalité, il devra les chercher dans son passé indien.»

Sources: Yavi-Mural N° 6 (marzo-abril) 1983. Marna Arhuaco. Francisco
Mora Villate. Angel Maria Torres (Bankua Nabi).

Résumé

Après une synthèse ethno-historique, l'auteur nous présente les septante
dernières années de lutte pour le respect des coutumes, de la langue et de
leurreligion chez les Indiens Kogi, Arhuaco et Arsario de la Sierra Nevada de
Santa Marta en Colombie. Pour ce faire, il nous décrit le combat des Kogis à

travers un Mama (prêtre ou chef spirituel et politique) qui exerça une
profonde influence sur son peuple dans le but de promouvoir la résistance
contre l'action des «Blancs civilisés». Cette lutte se poursuivit chez les
Arhuacos face aux missionnaires capucins, et provoqua leur départ en
1982.

Un travail sur le terrain (juillet 1984), l'étude de la littérature ethnographique

et des publications indiennes permettent à l'auteur de nous
présenter une vision claire et précise de ces peuples. Des morceaux choisis
de discours indiens complètent cet aperçu.

(de un à cinq mois) avec les habitants de la région. Par ailleurs, ceux-ci
pouvaient penser que ces réponses correspondaient à mes attentes;
l'étranger étant généralement aillié à des idées productivistes ou à des
réminiscences d'exploitation.

278



Bibliographie

BONILLA SANDOVAL, Victor Daniel, 1969. Siervos de Diosyamos de Indios. El Estado y
la misiôn capuchina. Editado por el autor, Bogota.

CORREA, Alfredo, 1984. Notes de voyage et observations sur le terrain. Nabusimake,
capitale des Arhuacos. La Sierra Nevada de Santa Marta (2-22 juillet).

CHAVES MENDOZA, Alvaro y ZEA DE FRANCISCO Lucia, 1977. Los Ijca. Instituto
Colombiano de Cultura, Bogota.

FRIEDEMANN Nina S. y AROCHA Jaime, 1982. Herederos del jaguar y la anaconda.
Carlos Valencia Editores, Bogota.

GALEANO, Eduardo, 1985. Mémoire du Feu. Les Naissances. Pion, Paris.

GONZALES URIBE, Guillermo, 1983. «La guerra de los Dioses». Informe de El Especta-
dor. Magazine Dominical N° 21 (agosto 7).

GUZMAN CAMPOS, German, 1968. La Violencia en Colombia. Parte Descriptiva. Edi-
ciones progreso, Cali.

INDERENA (Instituto nacional de los recursos naturales renovables y del ambiente).
1986. Colombia Parques Nacionales. Grâficas Ltda., Bogota.

INSTITUTO GEOGRAFICO AGUSTIN CODAZZI, 1973. Monografia delDepartamento del
Magdalena. Instituto Geogrâfico Agustin Codazzi, Bogota.

LACOSTE, Yves, 1966. Ibn Khaldoun. Naissance de l'Histoire. Passé du Tiers-Monde.
F. Maspero. Coll. Fondations, Paris.

MORENO FRAGINALS, Manuel, 1984 .L'Afrique en Amérique Latine. L'UNESCO, Paris.

PANOFF Michel et PERRIN Michel, 1973. Dictionnaire de l'Ethnologie. Payot. Petite
Bibliothèque Payot, Paris.

REICHEL-DOLMATOFF, Gerardo, 1950. «Los Kogi. Una tribu de la Sierra Nevada de
Santa Marta Colombia». Revista del Instituto Etnolôgico Nacional. Tomos I y II, Bogota.

- 1951. Datos histôrico-culturales sobre las Tribus de la antigua Gobernaciôn de Santa
Marta. Instituto Etnolôgico del Magdalena, Santa Marta. Imprenta del Banco de la

Repûblica, Bogotâ.
TORRES MARQUEZ, Vivencio (Indigena arhuaco), 1978. Los indigenas arhuacos y «la

vida de la civilizaciôn». Edit. América Latina, Bogota.
UNIDAD INDIGENA. Unidad, tierra y cultura. Periôdico de la Organizaciôn Indigena de

Colombia, ONIC. Apartado Aéreo 32395. Cf. N°s 2, 3, 4, 5, 7, 9, 14, 56, 58, 60, 65, 73,
75, Bogotâ.

VALDERRAMA ANDRADE, Bernardo, 1984. Taironaca. Una historia de ciudades perdi-
das, colonos, guaqueros, indigenas, y marimberos en la Sierra Nevada de Santa Marta.
El Ancora Editores, Bogota.

279




	Culture, résistance et luttes des peuples indiens de la Sierra Nevada, en Colombie

