Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 12 (1988)

Artikel: Culture, résistance et luttes des peuples indiens de la Sierra Nevada,
en Colombie

Autor: Correa, Alfredo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007596

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Alfredo Correa

Culture, résistance et luttes des peuples indiens
de la Sierra Nevada, en Colombie

El gobierno nacional celebra el «Dia de la Raza» fiesta de luto,

para recordar la llegada del espanol. fiesta de derrotacion,

Pero para el indigena colombiano fiesta de oscuridad,

este fue un momento de horror, Z€es ésta una fiesta?

de desolacion y de violencia.

Eso fue una atarraya que nos ha atarrayado (Indigena Arhuaco en el Ill Congreso
a todos los indigenas por completo. de la ANUC -

Fiesta de la raza, Asociacion nacional

fiesta de la destruccion, de usuarios campesinos — 1974)

Dans ce cri douloureux et colérique des Indiens d'aujourd’hui, proféré
contre I'hécatombe que représenta la colonisation ibérique pour les
peuples amérindiens, se cache ce qu'lbn Khaldoun appelait déja au XIVe
siécle le «sentiment du groupe» ou la «solidarité tribale»', noyau dans lequel
les peuples vaincus vont forger les instruments pour se défendre contre
I'oppresseur, développer les stratégies de résistance et ainsi refaire leur
culture morcelée. Le cas des Indiens habitant la Sierra Nevada de Santa
Marta, en Colombie, est |a pour le démontrer une fois de plus.

La Sierra Nevada de Santa Marta:
les hommes et leur milieu naturel

La Sierra Nevada de Santa Marta? est située au nord de la Colombie, sur le
littoral de la mer des Caraibes, entre le 10° et le 12° de latitude Nord, a
seulement 50 km a vol d'oiseau de la cbte. Vu les singularités écologiques,
la Sierra Nevada fut déclarée en 1964 «Réserve de la biosphere» par

1 Ibn Khaldoun (1332-1406), célébre penseur et historien d'Afrique du Nord, considéré comme le
précurseur de I'ethnologie contemporaine. Consulter: Lacoste Yves. 1966. /bn Khaldoun. Nais-
sance de I'Histoire. Passé du Tiers-Monde. Paris: F. Maspero/Fondations, 270 p. Cf. Le devenir
de I'Etat, p.123-1567.

2 Lesinformations relatives a la géologie, météorologie, flore et faune de la Sierra Nevada de Santa
Marta sont tirées des ceuvres suivantes: Instituto Geografico Agustin Codazzi. 1973. Monografia
del Departamento del Magdalena. Bogota: Instituto Geografico Agustin Codazzi. 163 p. Inderena
(Instituto Nacional de los Recursos Naturales Renovables y del Ambiente). 1986. Colombia,
Parques Nacionales. Bogota Gréficas Ltda. 363 p. Cf. Provincia del Caribe y del macizo de Santa
Marta, p. 23-45.

Ethnologica Helvetica 12, 1988 257



I'UNESCO. Depuis lors elle est considérée officiellement comme un «patri-
moine de I'Humanité». La Sierra Nevada a une formation du type pyramidal
avec une base triangulaire. Quand a la géologie, le massif est formé de
roches jurassiques quidatentde 162 a 177 millions d'années. Sa superficie
s'étend sur 16400 km?2.

Dans la Sierra on trouve tous les climats existants en Colombie: chaud,
de 0 & 1000 m d'altitude, température moyenne 24-30°C, tempéré: de
1000 a 2000 m d'altitude, température moyenne 17,5-24 °C, froid: de 2000
a 3000 m d'altitude, température moyenne, 12-17,5°C, paramos: de 3000
a 4800 m d'altitude et 0-12°C, neiges éternelles: de 4800 a 5775 m et
température au-dessous de 0°C. La Sierra Nevada de Santa Marta est le
massif du littoral le plus haut du monde, puisque les sommets jumeaux
Simon Bolivar et Cristdbal Coldn (appelés par les Indiens Chundia) culmi-
nent @ 5775 m au-dessus du niveau de la mer. Ces sommets donnent
naissance a de nombreux torrents et rivieres qui déversent une masse
d’eau estimée a 10 millions de m3, formant de trés beaux lacs, dont le
principal, Anti-Naboba, a une valeur sacrée pour les Indiens. Les flancs de la
Sierra sont recouverts d'une flore et d'une faune rares, et ils abritent des
ruines précolombiennes d'un grand intérét archéologique. Aujourd’hui
encore, quelgques peuples indigénes vivent dans ce cadre naturel incom-
parable.

Pourtant, le recul dramatique des glaciers préoccupe la population indi-
gene. En 1957 les neiges descendaient jusqu’'a 4200 m et occupaient une
extension de 105 km2. En 1981, la zone nivale se trouvait a 5000 m d'alti-
tude et ne recouvrait plus qu’une superficie de 35 km?2. Les deux principales
causes de cette régression: la déforestation inconsidérée et les change-
ments climatiques a I'échelle mondiale. Les précipitations fluctuent entre
3000 et 4000 mm par année. Le régime des pluies est semblable au reste
du pays, c'est-a-dire une saison pluvieuse modérée de juillet a aolt, et une
saison pluvieuse intense d’octobre a novembre.

Parmi la flore la plus caractéristique de la Sierra Nevada de Santa Marta,
ces plantes méritent d'étre mentionnées: le frailejon arborescent (Libano-
thamnus glossophyllus), /'escrofulariacea (Aragoa kogiorum), un arbuste a
fleurs blanches; la Hinterhubera nevadensis, fleur composée; les palmiers
Dictyocaryum schultzei et Ceroxylon schultzei; le manzano (Lucuma ar-
guacoensium) cultivé pour ses fruits; la composée arborescente (Paragy-
noxys undulata); le tachuelo (Berberis nevadensis), les melastomacées
(Chaetolepis santamartensis), (Monochaetum magdalenensies) et (Graf-
fenrieda santamartensis), entre autres.

En ce qui concerne la faune, et plus précisément les oiseaux, la Sierra est
un vrai paradis. En voici un échantillon: gallineta de monte (Tinamus mayor
zuliensis), soisola ou perdrix (Crypturellus soui mustelinus), le céndor (Vul-
turgryphus), le rey golero ou alguacil (Sarcoramphus papa), |'aigle copetona

258



(Oroaetus isidori), le paujil (Crax alberti) et les pavas (Penelope purpuras-
cents brunnescens et Chamaepetes goudotti santaemarthae) ainsi que
plusieurs espéces et sous-especes de colibries ou oiseaux-mouches, per-
ruches, des faux pics et des merles aquatiques. Dans la zone délimitée par
le parc naturel on a recensé autour de 70 espéces et sous-espéces d’oi-
seaux. A 2000 m on trouve des mammiféres comme la danta (Tapirus
terrestris colombianus), considérée par quelques Indiens comme un animal
totémique, le chevreuil de paramo (Mazama americana carrikeri), le /éon
colorado (Felis concolor bangsi), le jaguar (Leo onca centralis) et la nutria
(Lutra longi caudis annectens). Par contre, il y a trés peu de poissons dans
les lacs et les rivieres.

Dans ce somptueux cadre naturel résident trois peuples autochtones,
dont les origines remontent & I'époque précolombienne: les Kogi, les Ar-
huacos ou ljicas et les Arsario ou Kansa?®. Des études comparatives d'ar-
chéologie, de linguistique et d’ethnologie réalisées dans la région démon-
trent que les Kogi, habitant aujourd’hui le nord-ouest de la Sierra Nevada de
Santa Marta, sont bel et bien les héritiers des Tairona*. Les Kogi occupent
les vallées formées par les fleuves Palomino, San Miguel et Ancho, entre
1000 et 2000 m d'altitude. Autour de 1875 une forte migration s’est pro-
duite vers cette zone, due en partie aux pressions religieuses et en partie
pour échapper aux guerres civiles de I'époque. Il y a aussi des groupes
importants sur les rivieres Sevilla, Riofrio, Tucurinca et dans les populations
de Chendukua, San José et Donachui. En réalité les Kogi ne se groupent pas
en hameaux mais ils vivent éparpillés dans les deux ou trois lopins de terre
gue chaque famille posséde dans des endroits et climats différents, ol ils se
déplacent au gré des récoltes. De cette facon ils assurent leur subsistance
pendant toute I'année.

Durant longtemps les Kogi restérent a I'écart des Blancs, refusant le
contact avec le «monde civilisé». Cet isolement a contribué a maintenir leurs
traditions dans un état de «pureté» relative, comparé aux autres «gardiens»
de la Sierra Nevada (Arhuaco et Arsario). lls sont trés conscients et fiers de
cette situation. Par ailleurs, dans la langue chibcha® le mot kogi veut dire

3 Quant aux premiers I'étude la plus compléte a été réalisée par: Reichel-Dolmatoff Gerardo. 19561.
Los Kogi. Una tribu de la Sierra Nevada de Santa Marta. Colombia. Bogoté: Edit. lqueima. 2 vol.
Cf. du méme auteur: 1951. Datos histdrico-culturales sobre las tribus de la antigua Gobernacién
de Santa Marta. Instituto Etnolégico del Magdalena, Santa Marta. Bogota: Imprenta del Banco de
la Republica.

A propos des lkas, ljcas ou Arhuacos, consulter: Chaves Mendoza Alvaro et Lucia de Francisco
Zea. 1977. Los ljcas. Resena etnografica. Bogota: Instituto Colombiano de Cultura. 218 p.
D'autre part, j"ai utilisé mes propres Notes de voyage et observations sur le terrain. Nabusimake,
Capitale des Arhuaco. Sierra Nevada de Santa Marta (juillet, 1984).

4 Etudes faites par Gerardo Reichel-Dolmatoff entre 1950 et 1978. Cf. op. cit. plus loin, nous ferons
référence aux Tairona.

5 Chibcha: civilisation située au centre de |'actuel territoire colombien, peut-étre la plus avancée
des temps précolombiens. La langue chibcha est d'origine maya, rien d’étonnant puisque le

- territoire colombien était le chemin obligé, le carrefour des peuples amérindiens.

259



«des gens», terme qui servait a les différencier des nani ou «petits-freres», ce
dernier vocable sert aujourd’hui @ nommer les représentants de la «civilisa-
tion occidentale». A cause de I'isolement social, renforcé par I'environne-
ment naturel, les Kogi ont préservé leur culture grace aux prétres ou Mama,
authentiques dépositaires du savoir matériel et spirituel de leur peuple. Le
Mama (ou Bama, en langue kogi: grand-pére) est I'autorité politique et
religieuse incontestée. Pour se préparer a cette tache, le Mama doit suivre
une longue et pénible initiation pendant 18 ans d'affiliée, parsemée de
jelnes, pénitences, épreuves, rites et cérémonies incantatoires et divina-
toires. Les Mama jouissent du respect unanime des Indiens, et leur réputa-
tion comme médecins, conseillers, hommes de justice et guides spirituels
déborde souvent les frontieres communautaires. |l va sans dire que les Kogi
sont un peuple attaché profondément aux valeurs religieuses. Nous revien-
drons plus loin sur cet aspect.

Selon la tradition, les Kogi (clan Kaggaba) et les Arhuaco (clan Vintukua)
ont vécu autrefois ensemble. En tout cas, leurs cultures respectives pré-
sentent des ressemblances éclatantes. Les Arhuaco se différenciaient tou-
tefois des autres peuples endogames de la Sierra par la pratique des
mariages exogames. Pour le reste, il y a beaucoup d'affinités entre ces deux
peuples, autant dans leurs conceptions du monde et croyances religieuses
gue dans le rythme de vie et dans les pratiques quotidiennes. Les Arhuaco
occupent le versant sud-est de la Sierra. lls possédent deux ou trois mai-
sons entourées de jardins, dans lesquels ils cultivent selon ['altitude:
pomme de terre, yucca, malanga, perico, haricot noir, quelques légumes,
coca, banane, platano verde, cebollin, canne a sucre, café. Que les mai-
sons soient rondes, rectangulaires ou carrées, les Indiens les construisent
sur des bases de pierres. Les murs sont faits en torchis, et les toits sont
généralement recouverts de paille (ico). Chaque habitation se trouve prés
d'une riviere ou d'une source d'eau. Elle n'a gu'une seule porte, localisée
de préférence du coté sud-est, maisil n'y a pas de fenétre. Sur le toit on peut
distinguer une claire-voie qui permet le passage de la fumée.

Les Indiens passent une grande partie de la journée paisiblement dans
cet espace fermé. Les femmes initient leurs filles, autour du foyer, aux
activités domestiques: préparer les repas, s'occuper des petits enfants,
apprendre la tradition orale de la communauté. Les femmes filent aussi la
laine des moutons pour confectionner les célébres sacs, mochilas ou tutus,
considérés comme les véritables emblémes culturels des habitants de la
Sierra. Les dessins géométriques des tutus symbolisent les animaux toté-
miques: crapaux, serpents, hiboux, araignées ainsi que montagnes, che-
mins, lacs et arbres sacrés. Par contre, le métier a tisser est le domaine
réservé aux hommes. L3, ils confectionnent leurs habits comme un rite
sacré, sorte de communication de |'étre humain avec les forces cosmiques.

260



261

18 Ethnologica



A |'extérieur de la maison, les hommes enseignent aux garcons les pra-
tiques agricoles et les techniques de chasse.

Les Arhuaco respectent scrupuleusement le prétre ou Mama, chef spiri-
tuel et politique de la communauté. |l existe une hiérarchie rigoureuse entre
eux, selon le degré de sagesse et de connaissances religieuses ou pro-
fanes gu'ils possédent. A vrai dire, ces deux éléments sont indissociables
dans la mentalité indienne. |l y a les Mama mayor et les Mama menor;
ceux-la connaissent toute la tradition et les sciences occultes; ceux-ci sont
plus «spécialisés»: I'un préside les danses cérémonielles, I'autre sert de
médecin ou de guérisseur, le troisieme connait I'art et les secrets de la
chasse, le quatriéme est qualifié pour les pratiques rituelles propres a la
naissance ou a la disparition d'un membre de la communauté. Le centre
cérémoniel s'appelle Kankurua. Le temple est un vaste édifice circulaire
dont le toit conique est recouvert de paille et descend jusqu’au sol. lly a une
Kankurua destinée aux hommes et une autre aux femmes.

Le troisieme groupe d'habitants de la Sierra sont les Arsario ou Malayo,
minorité trés active culturellement et dont la tradition est similaire aux deux
peuples déja mentionnés. Voila pourquoi nous parlerons trés peu d'eux par
la suite. Une question vient a I'esprit maintenant. d'ou proviennent ces
Indiens? Quel est leur passé, leur histoire?

Ethno-histoire des Tairona et des Kogi

Avant ['arrivée des conquérants, les Tairona, une des civilisations des plus
prestigieuses des Amériques, habitaient la Sierra Nevada de Santa Marta.
D'aprés Reichel-Dolmatoff®, les Tairona étaient intégrés a une fédération de
peuples. lls avaient une organisation sociale complexe avec des castes,
dont faisaient partie les gouverneurs civils, les militaires et les prétres. Un
réseau commercial servait a échanger les poissons de la cote atlantique
contre le mais des régions andines. Les Tairona le cultivaient grace au
systéme de canaux, digues et terrasses bien entretenus dans toute la
Sierra. Pour faciliter le commerce, ils avaient construit des chemins paveés
de dales de granit, dont quelques troncons subsistent encore aujourd’hui.
L'architecture n'était pas démunie d'une certaine grandeur’. Les piéces de

6 Cité par: Friedemann S. Nina et Jaime Arocha. 1982. Herederos del Jaguar y la Anaconda.
Bogota: Valencia Editores. p. 259-288.

7 Dans une campagne gouvernementale contre la culture de la marijuana (aoGt 1984), on a
découvert une cité perdue des Tairona considérée comme la plus grande découverte archéolo-
gique en Colombie durant les derniéres années. Voir aussi: Valderrama Andrade Bernardo. 1984.
Taironaca. Una historia de ciudades perdidas, colonos, guaqueros, indigenas y marimberos en la
Sierra Nevada de Santa Marta. Bogota: El Ancora Editores. 194 p.

202






céramique et d'orfévrerie, conservées dans les musées, témoignent des
connaissances techniques tres développées ainsi que d'un grand raffine-
ment.

Le systéme économique Tairona permettait de produire et de conserver
les surplus agricoles ce qui les amena, pendant la colonisation espagnole, a
un modus vivendi avec les Européens. Ceux-ci recevaient des vivres a
condition qu'ils respectent la vie, les biens et les traditions indigénes. Il ne
faut pas interpréter cette attitude des Tairona comme un signe de lacheté,
mais comme une manifestation de sagesse et une stratégie de résistance.
En effet, les Tairona étaient conscients de la force des conguérants mais
aussi des pillages, des exactions et des destructions perpetrés par les
Blancs. Nonobstant, I'apparente docilité se tranformait en rébellion ouverte
qguand les Espagnols attaquaient leurs champs, manquaient de respect a
leurs traditions ou méprisaient les autorités indiennes.

Tout le XVI¢ siécle est ponctué de soulévements meurtriers: en 1530 ils
se révolterent contre le gouverneur Garcia de Lerma. En 1550 contre Luis
de Monjarrés qui voulait faire revivre la encomienda® et batir les villages
espagnols au nord de la Sierra. L'organisation et I'efficacité guerriére des
Tairona causérent de telles pertes chez les conquérants ibériques que
ceux-ci élevérent la forteresse de Bonda, ce qui provoqua une nouvelle
rébellion. En 1599 il y eut de nouveaux soulévements des peuples indiens
contre la encomienda que les Espagnols essayaient de rétablir sur les
versants nord et est de la Sierra. Cette fois, les chefs de |'armée espagnole,
cantonnés dans la capitale de la province, Santa Marta, durent demander
des renforts a Cartagena, Valledupar, Sevilla et Cordoba pour mater I'insur-
rection. La répression coloniale fut brutale et définitive: brdlant les villages
qui fournissaient le poisson ainsi que les champs de mais, les colonisateurs
assénérent un coup mortel aux Tairona. Les massacres se généralisérent
impitoyablement. Aux rescapés Indiens, les Espagnols arrachaient |évres et
oreilles. Le gouverneur Juan Guiral Velon ordonna de capturer les derniers
chefs, de les mutiler et de les exhiber ensuite dans des cages, «pour
I'exemple». Tout ceci explique pourquoi les quelques survivants se sont
réfugiés dans les endroits les plus inaccessibles de la Sierra Nevada. Tra-
qués, dispersés, affaiblis, les Tairona tombérent lentement dans la dé-
chéance et |'oubli, eux qui étaient jadis une brillante et puissante civilisation.
Le déclin et la mort s’installérent chez les redoutables guerriers®.

8 La encomienda: institution socio-économique d’inspiration médiévale, établie dans les colonies
du Nouveau Monde. Par ordonnance royale on distribuait des Indiens et des terres a un colon
espagnol. Les Indiens devaient cultiver ces terres expropriées au profit des colons, en échange
des «bienfaits du christianismen».

9 De main de maitre, |'écrivain Eduardo Galeano retrace ainsi les derniers combats des Tairona:
1599 Santa Marta. lls font la guerre pour faire I'amour.

La révolte éclate sur les cétes caraibes et le tonnerre ébranle la Sierra Nevada. Les Indiens se
soulévent pour défendre la liberté d'aimer.

264



La lutte des peuples indiens de la Sierra Nevada de Santa Marta, malgré
la terrible défaite, continua tout au long des siecles. Un cas exemplaire est
celui des Kogi ou les «gardiens du monde», raconté par Jaime Arocha'®. Le
célebre Mama Javier Auigui incarne, pendant la premiére moitié du XX®
siécle, I'attachement du peuple Kogi a ses valeurs séculaires. A la suite
d'une initiation qui se prolongea durant 18 ans, ce Mama put manifester sa
perspicacité politique, son talent de réformateur et surtout sa volonté de
résistance active face a I'arrogance du monde dit «civilisé». Dés |'age de
trois mois, Javier recut une éducation particuliére de son pére Hatei. En voici
les traits principaux, déroutants pour des yeux occidentaux: s'habituer a
dormir le jour, a veiller la nuit et s’entrainer & maitriser ses fonctions physio-
logiques. Arrivé a ce stade, Javier entra a la Maison Cérémonielle et fut
baptisé Ignacio. Son entourage |'appelait Kuivi ou «celui qui ne peut pas

A la féte de la pleine lune, les dieux dansent a travers le corps du Chef Cuchacique et donnent a
ses bras leur magie. Partis des villages de Jeriboca, et de Bonda, les cris de guerre réveillent tout
le territoire des Indiens tairona et agitent Masinga et Masinguilla, Zaca et Mamazaca, Mendi-
guaca et Rotama, Buritaca et Tairama, Maroma, Taironaca, Guachaca, Chonea, Cinto et Na-
huanje, Mamatoco, Ciénaga, Dursino et Gairaca, Origua et Durama, Dibocaca, Daona, Chengue
et Masaca, Daodama, Sacasa, Cominca, Guarinea, Mauracataca, Choquenca et Masanga.
Le chef Cuchacigue a revétu la peau du jaguar. Fleches qui sifflent, fleches qui brdlent, fleches
qui empoisonnent: les Taironas incendient des chapelles, brisent des croix et trucident des
moines, se battant contre ce dieu qui leur interdit de rester fideles a leurs coutumes.
Sur ces terres, depuis les temps les plus lointains, divorcait qui voulait, et fréres et sceurs faisaient
I’'amour entre eux s'ils avaient envie, et la femme avec 'homme ou I'homme avec 'homme ou la
femme avec la femme. Cela jusqu’au jour ou ces hommes endeuillés et ces hommes d’acier
étaient arrivés, livrant aux crocs des chiens ceux qui aiment comme aimaient leurs ancétres.
Les Taironas célébrent les premiéres victoires. Dans leurs temples, que I'ennemi appelle mai-
sons du Diable, ils jouent de la flite dans les os des vaincus, boivent de I'eau-de-vie de mais et
dansent au son des tambours et des trompettes de coquillages. Les guerriers ont coupé tous les
chemins menant a Santa Marta et se préparent a donner I'assaut final.
1600 Santa Marta. lls avaient une patrie.
Le feu tarde a braler. Comme il br(le lentement.
Des bruits de fer, un va-et-vient d'armures. L'attaque de Santa Marta a échoué et le gouverneur a
ordonné la dévastation. Armes et soldats sont arrivés de Carthagéne-des-Indes au moment
propice et les Taironas, épuisés par tant d'années d'impdts et de servitudes, se débandent.
L'extermination par le feu. Les villages brdlent, et aussi les plantations, les champs de mais et de
coton, de manioc et de pommes de terre, les vergers chargés de fruits.Brllent les rigoles
d'irrigation et les champs ensemencés qui réjouissaient la vue et qui alimentaient les terres
labourées ou les Taironas faisaient I'amour en plein jour, car les enfants engendrés dans |'obs-
curité naissaient aveugles.
Ces incendies, combien de mondes embrasent-ils? Celui qui existait et qu'on voyait, celui qui
existait et qu'on ne voyait pas ...
Chassés au bout de soixante-quinze ans d’insoumission, les Taironas fuient a travers les mon-
tagnes vers les recoins les plus arides et les plus lointains, ou il n'y a ni poisson ni mais. Vers ces
sommets, on les expulse pour les déposséder de leur terre et de leur mémoire: pour les isoler et
qu'ils oublient dans leur solitude les chants de I'époque ou ils vivaient, réunis en une fédération
de peuples libres, avec des colliers d'or et de pierres scintillantes, oui, pour gqu’ils oublient a tout
jamais que leurs ancétres avaient été des jaguars.
lls laissent derriére eux ruines et sépultures.
Le vent souffle, les &mes en peine soufflent, et le feu s'éloigne en dansant.
Tiré de: Galeano Eduardo. 1985. Mémoire du Feu. Les Naissances. Paris: Plon, p. 223-225.
10 Friedemann S. Nina et Jaime Arocha. Op. cit., p. 277-286.

265



manger de tout». Nourriture interdite parce que n'appartenant pas aux
anciens: sel, banane platano verde, canne a sucre, oignons, poules et
viande de beeuf. Par contre il pouvait se nourrir de mais, de yucca, de
malanga, de gibier, d'escargots, de sardines, de vers blancs et de champi-
gnons. |l devait aussi subir des pénitences: filer la laine a genoux pendant la
nuit et supporter de lourdes charges, les mains tendues.

Ignacio apprit le tejju ou langue tairona pour la transmettre a son peuple,
ainsi que |'Histoire des Anciens. A sept ans il recu les premieres marques
distinctives de son rang: tunique ample et blanche, colliers, bracelets et
autres objets. Il s'occupait déja a frapper le rythme pour les danses céré-
monielles et a tailler les masques de bois. |l lui était interdit de jouer, par
contre il devait consacrer du temps a I'apprentissage de la «Loi de la Mére»
ou Haba. A dix ans, et a la suite de longs jednes, il savait tisser ses propres
habits et fabriquer la céramique rituelle. Commenca alors la deuxiéme
étape de son éducation qui dura neuf ans! A douze ans il recut le poporo'
qui symbolise I'uterus de Haba, la Mére, et qui devait I'accompagner jus-
gu'a sa mort. Devenue Mama tres jeune, et comme son pere, Mama pres-
tigieux, qui vivait encore, il décida de voyager et de connaitre d'autres
Mamas, ainsi que les sept centres cérémoniels des Kogi, dont les princi-
paux étaient a I'époque: San José, San Andrés et Mamorongo, le dernier
fondé au XIX® siécle. Mais Ignacio était consterné par la dégradation de ces
centres et I'oubli des «Lois de la Mére».

A la mort de son pere et quand le Mama Ignacio comptait a peine 35 ans,
il prit en charge Mamarongo. C'est ici que commence la lutte acharnée de
ce Mama singulier. |l ordonna la reconstruction de Mamarongo, assignant
I'emplacement adéquat de chague maison, déterminé par des cérémonies
divinatoires. Il surveilla la coupe des arbres afin de préserver la flore. I
réhabilita la construction traditionnelle: maisons avec des toits de paille et
des murs ronds en terre battue. Il interdit I'emploi de tout matériel provenant
des Blancs, comme le fil de fer et les clous. Le Mama Ignacio organisa le
stockage collectif des produits agricoles et surveilla leur distribution. I
interdit formellement de consommer du sel, de la viande, des cigares et des
cigarettes, de boire du rhum ainsi que d'apprendre et de parler I'espagnol. |l
ordonna de construire un deuxieme Mamarongo pour embrouiller le chemin
des Blancs, évitant ainsi qu'ils entrent dans le Mamarongo authentique. Le
nouveau village devint centre social, tandis que I'ancien fut réservé aux
cérémonies. |l entreprit la réparation des chemins, des ponts et des puits
dont beaucoup provenaient de I'époque des Tairona. Il était défendu aux
Kogis de visiter les villages colombiens et de prendre contact avec les métis
et les colons. Le Mama Ignacio ordonna de condamner les chemins

11 Le poporo est une calebasse ou récipient dans lequel on conserve la poudre extraite des
coquillages, utilisée comme alcalocide pour macher et sucer la coca.

266






d'accés facile en laissant ouverts les plus longs ressemblant & des laby-
rinthes. Mais les indéniables succes obtenus a Mamarongo n'allaient pas
sans peine. La préoccupation d'établir des bases solides dans le domaine
religieux fit délaisser le travail agricole. Les famines étaient fréquentes. En
1946, un tournant héroique fut pris: les habitants de San Andrés vendirent
leurs biens et fondérent Ulneiji, selon les normes imparties par le Mama
Ignacio.

La profonde action réformatrice et de résistance pour freiner I'influence
des Blancs, amorcée par le Mama Ignacio, éveilla la fierté des Indiens et
provoqua la renaissance de la culture Kogi. C'est un cas exemplaire dans
I'histoire de la Sierra Nevada dont les répercussions positives se font en-
core sentir aujourd’hui, comme nous le verrons plus loin. Certes, les me-
naces qui viennent de I'extérieur se précisent de jour en jour. A partir des
années 70 un nouveau danger pointe & I'horizon des indigénes de la Sierra
Nevada. Il s'agit de la violence déchainée par les trafiquants de coca et de
marijuana, sans parler des pilleurs clandestins des lieux sacrés et de la
vente illégale des trésors archéologiques'?.

Processus de déculturation et de résistance chez les Arhuaco

Au XVI¢ siécle le capitaine Luis Tapias fonda San Sebastian de Taironaca,
probablement dans I'emplacement actuel de San Sebastian de Rabago.
Deux siecles plus tard, la colonisation et I'évangélisation sont consolidées.
C'est aussi I'époque de l'introduction de la canne a sucre, du blé, du
platano verde et des oignons. Par le fait d’habiter a une altitude plus basse
que les Kogi et surtout plus accessible, les Arhuaco étaient directement
exposés a l'influence culturelle européenne'3. Cette situation se prolongea
tout au long du XIXe siécle. Le phénoméne d’acculturation'* chez les Ar-
huaco subit trois influences: 'action des missionnaires qui fondent des
chapelles et enseignent la religion catholique, |'arrivée des colons créoles
qui s'établissent dans la zone de la Sierra Nevada, et, finalement, les réfu-
giés politiques ainsi que les fugitifs de la violence officielle colombienne
(1948-1958) qui trouverent dans ces régions lointaines une demeure pai-
sible et sGre'®. Nous nous limiterons ici a traiter la premiére influence, en
esquissant les moments les plus marquants de la résistance indienne

12 Cf. Valderrama Andrade Bernardo. Op. cit.

13 Cf. Chaves Mendoza Alvaro et Lucia de Francisco Zea. Op. cit.

14 Selon le Dictionnaire de I'Ethnologie de Michel Panoff et Michel Perrin, le terme acculturation
s'applique au contact culturel particulier de deux sociétés de force inégale, ou la société domi-
nante, plus nombreuse ou technologiqguement mieux équipée, finit par s'imposer directement ou
indirectement sur la culture dominée.

15 Cf. Guzman Campos German. 1968. La Violencia en Colombia. Parte descriptiva. Cali: Edit.
Progreso. 509 p.

268



contre la pénétration des missionnaires. Dans cette tache, I'Indien arhuaco
Vivencio Torrez Marquez sera notre guide autorisé, puisqu'il a été témoin de
ces événements'®,

En 1916 les chefs indiens de San Sebastidn de Rdbago se sont réunis
pour traiter du probléme éducatif de lacommunauté. Les quelques institu-
teurs indigénes ne se trouvaient pas en mesure de contrecarrer |'action
des Blancs et des Métis de Valledupar, chef-lieu du département. Tous
s'acharnaient a tromper les Indiens, a dérober le bétail et les maigres
récoltes. Les autorités arhuaco décidérent d'envoyer une délégation de six
représentants aupres du Président de la République, a Bogota. Le chefdela
délégation, Juan Bautista Villafafe s'exprima ainsi devant le Président de
I'époque, José Vicente Concha:

Nous te demandons un maitre d'école, mais qu'il soit technicien (un civil, A.C.) et
gu'il respecte la loi indienne. Qu'il nous enseigne aussi votre loi ainsi que la langue
espagnole, pour que nos garcons et nos filles puissent apprendre les lettres et
sachent comprendre a |'avenir comment faire les comptes pour que les Vallenatos
(les habitants de Valledupar, A.C.) et les habitants de la province, les civilisés, ne
nous trompent plus ni ne nous volent nos produits. Mais il doit respecter nos
vétements et nos costumes, c’est-a-direles corchas ou mantas, et ne pas couper les
cheveux de nos enfants. Le maitre nous instruira pendant six ans, temps suffisant
pour que nos garcons et nos filles puissent étre aptes a assumer les charges de
notre communauté'’.

Le Président promit de répondre favorablement a la requéte des Indiens, et
ceux-ci rentrérent satisfaits dans leur communauté. Mais leur satisfaction
fut de courte durée. Quelgues mois aprés arrivérent les deux instituteurs
envoyés par le gouvernement, non pas deux instituteurs civils, laiques,
comme c'était le désir des Arhuacos, mais deux ... missionnaires capucins
espagnols, le Pere Pastor et Fray Esteban. La présence des capucins
inspira les plus vives craintes chez les Indiens. Les soutanes obscures
réveillerent de tristes souvenirs de I'époque coloniale. Beaucoup d'indi-
génes assuraient que les prétres espagnols ne méritaient pas de s’établir
dans les terres sacrées de la Sierra Nevada de Santa Marta. Malgré la
meéfiance générale, les Arhuaco décidérent de les accepter pour six ans,
tenant compte de I'engagement pris devant le Président de la République.
Une fois installés, les missionnaires se donnerent a la tache évangélisatrice
qui était en opposition flagrante avec les promesses données: I'évéque de
Riohacha fit parvenir des habits «civilisés» pour les enfants, les prétres se
mirent & couper les cheveux des écoliers, désormais la langue indigéne
était interdite.

16 Torres Marquez Vivencio. 1978. Los indigenas Arhuacos y «la vida de la civilizacion». Bogota.
Edit. America Latina. 130 p.

17 Gonzales Uribe Guillermo, 1983. La guerra de los Dioses. Informe de E/ Espectador. Magazine
Dominical. N° 21 (agosto 7), p. 5-10.

269

19 Ethnologica



L'escalade continua: les capucins installerent un «orphelinat» ou ils fai-
saient entrer les enfants de force. Dans les archives des capucins de San
Sebastian de Rabago on peut lire ce témoignage accablant qui date de
1918 «(...) Le travail dans ce centre sera décisif durant I'année en cours:
nous allons garder les enfants dans I'orphelinat, ce qui suppose un coup
mortel contre la sauvagerie de ces Indiens»'®. En réalité, le projet des
capucins ne se limita pas a six ans mais a vingt, et comportait les «objectifs
suivants»:

1. Effacer de la mémoire des enfants les origines indiennes, c'est-a-dire

I’appartenance a des tribus ou clans.

2. Les séparer des parents en les transferant dans des régions €loignées.

3. Faire disparaitre la langue, coutumes et croyances religieuses des Ar-

huaco.

4. Eliminer progressivement les vieux de la communauté, en les écartant du
contact avec les nouvelles générations.

. Engager les jeunes dans le service militaire et ainsi les «civiliser».

. Marier les jeunes avec des femmes étrangéres a la communauté et ainsi
effacer peu a peu leur identité. En d'autres termes, faire disparaitre la
culture arhuaco. Telle était la politique ethnocide des missionnaires ca-
pucins’®.

o O

Vu l'action dévastatrice et la stratégie de déculturation?® entreprise
par les missionnaires, et devant l'inutilité des nombreuses protestations
adressées aux autorités religieuses et civiles, les Arhuaco commenceérent
le long et pénible chemin de la résistance. Voici les étapes les plus mémo-
rables:

— Actes et rites de purification: Pour les Indiens arhuaco, tout malheur
physique ou spirituel — maladies, chagrins, sécheresses, mauvaises ré-
coltes, mort de personnes ou d'animaux — est associé a la notion de
«péché», pas dans le sens chrétien mais comme résultat de |'oubli ou
non-respect des «Lois» ou traditions. En I'occurence, il fallait rétablir I'ordre
perdu. Dans ce but, une délégation de cing personnes fut envoyée chez les
Kogi, détenteurs des «Lo/s» ancestrales, parce que non contaminés par la
culture occidentale. Des jelnes prolongés et des prieres aux dieux com-

18 Gonzales Uribe Guillermo. Op. cit.

19 A l'autre extréme du pays, dans le territoire du Putumayo, et a la méme époque, les capucins
étaient en train «d'évangélisem = «civiliser les Ingas et les Putumayos, appliquant des méthodes
similaires. Lire & ce propos: Bonilla Sandoval Victor Daniel. 1969. Siervos de Dios y amos de
Indios. El Estado y la misién capuchina. Bogota: Editado por el autor. 336 p.

20 Par déculturation, nous entendons — avec Moreno Fraginals — le processus conscient par lequel
on opére, a des fins d'exploitation économique, le déracinement culturel d'un groupe humain
pour faciliter I'exploitation des richesses naturelles du territoire ol ce groupe est établi, et/ou pour
I'utiliser comme main-d'ceuvre non qualifiée @ bon marché. Le processus de déculturation est
inhérent a toute forme d'exploitation coloniale ou néo-coloniale.

270



271



mencérent. Pour se racheter, il était nécessaire de restituer les valeurs
anciennes et de les faire vivre. La résistance s'amorca en janvier de I'année
1934.

— Réflexion et analyse du passé le plus immédiat: Une année plus tard,
une deuxieme rencontre eut lieu a Cherda. Cette fois il y avait douze chefs
de la communauté arhuaco?'. Aprés I'examen de deux décennies de
«grande tromperie» sous la férule des missionnaires, la stratégie a suivre fut
définie.

— Convocation du premier Congreés indien, adressée a tous les habitants
de la Sierra Nevada de Santa Marta pour défendre la culture arhuaca: C'est
a partir de ce Congrés de 1936 que la lutte indienne s'organisa véri-
tablement. Le journal Unidad Indigena nous permet de retracer les
multiples actions des derniéres années??, Au début de 1975, les ensei-
gnants Arhuaco fixent leur position sur les aspects suivants: priorité
accordée aux instituteurs indigénes, respect des autorités de la commu-
nauté, punitions infligées aux transgresseurs, statut des locaux scolaires
fonctionnant en territoire indien et droit de regard sur le paiement des
enseignants.

— Processus unitaire: Durant la méme année, un grand pas a été réalisé
en direction de 'unité des trois peuples «gardiens de la Sierra Nevada de
Santa Marta». En effet, les Kogi et les Arsario se sont solidarisés activement
avec la lutte des Arhuaco. Le processus d’unification se consolida en 1983
avec la naissance de la Confederacion Indigena Tairona (C.I.T.), dont les
buts sont les suivants: «Renforcer les liens entre toutes les communautés
de la Sierra, stimuler la reconnaissance des valeurs culturelles, encourager
la culture indigéne des terres limitrophes avec celles des colons, sauvegar-
der les formes de production traditionnelles, préserver les ressources natu-
relles, récupérer I'histoire indienne et maintenir le contact avec les autres
communautés pour échanger des expériences»?3,

Moreno Fraginals Manuel. 1984. L’Afrique en Amérique Latine. Paris: L'Unesco, p.10.

21 Etaient présents les chefs de: Takina, Makotama, Seikaino, Caiquial, Palomino, Sulivaka, Rosario,
San Francisco, Don Diego, Novaka et Mamorongo. Cf. Torres Marquez, Vivencio. Op. cit.

22 Consulter pour plus de détails le journal Unidad Indigena, N°¢ 2. Cultura y educacion en la Sierra
Nevada (febrero 1975), p. 9. — 3. Radio Sutatenza intenta dividir la Communidad en la Sierra
Nevada (marzo 1975), p. 5. — 4. Los Arhuacos exigen el retiro del Insituto Linglistico de Verano
(abril 1975), p. 8. = b. Denuncia de la Sierra Nevada (mayo 1975), p. 10. - 7. Las Comunidades de
la Sierra Nevada denuncian de nuevo politica del gobierno (julio 1975), p.11. = 9. Carta de los
companeros Arhuacos (contra Incora) (septiembre 1975), p. 10. — 14. A los maestros indigenas y
blancos de la Comunidad arhuaca (junio 1976), p. 9. — 56. Mafiosos y colonos contra las
comunidades indigenas de la Sierra (mayo 1982), p. 3. — 58. No aceptamos mas atropellos en
nombre de Jesucristo. Se acabé la paciencia (septiembre 1982). p. 2-3. — 60. Afio nuevo en
Nabusimake (diciembre 1982), p. 5. — 65. Sierra Nevada, Nuestra lengua hay que defenderla.
Comisidon arhuaca en Bogotéa (noviembre 1983), p.12. — 73. Comision arhuaca en Bogota (junio
19856), p. 6. — 75. Los Arhuacos ante el presidente (noviembre 1985), p. 6.

23 Unidad indigena. C.I.T. «Confederacién Indigena Tairona». Unidad Indigena. 10 Afos. N° especial
(febrero 1986), p. 16-17.

272






A dire vrai, dés le début de ce siécle les Arhuaco n'ont pas connu de
repos. lls se sont battus contre les ennemis internes et externes de la
communauté: contre les institutions officielles, telles I'lncora (/nstituto de
reforma agraria), pour défendre les terres ancestrales; contre le Bureau des
affaires indiennes qui les a négligés et les a méprisés; contre les politiciens
de tous bords qui veulent les diviser pour s'approprier les biens et |le travail
desindigénes; contre le projet de routes envisagé par les colons et les métis
pour mieux les exploiter; contre la désinformation d'une station de radio
catholique de grande audience chez les paysans (Radio Sutatenza), inté-
ressée a discréditer la lutte des Arhuaco; contre les maffiosi de la drogue et
les pilleurs de trésors archéologiques; enfin, contre |'ingérence des sectes
protestantes venues des Etats-Unis, infiltrées a travers le néfaste Institut
linguistique d'été (I.L.V.). Bref, une lutte acharnée et titanesque s'amorca,
étant donné la disproportion des forces en présence.

Une victoire décisive

Le 7 ao(t 1982 est une date historique pour tous les Indiens de la Sierra
Nevada de Santa Marta. Ce jour-la, la résistance indienne expulsait les
missionnaires de la Sierra Nevada. En effet, a I'issue de six jours de discus-
sion, la récupération pacifique des batiments que les missionnaires occu-
paient fut décidée a I'unanimité. Pendant deux semaines, jour et nuit, une
barriere humaine solidaire, inébranlable s'érigea a travers les montagnes,
les riviéres et les chemins de la Sierra, pour empécher tout contact des
Blancs de I'extérieur (autorités religieuses, civiles et militaires) avec les
missionnaires. Durant quinze jours, les Indiens occupérent pacifiquement
I'orphelinat et les installations que les religieux s'étaient abusivement ap-
propriés. Et on put assister au spectacle étonnant de tout un peuple célé-
brant dans ces lieux les rites, danses et chants traditionnels, dans la joie et
la dignité retrouvées. Devant la détermination inflexible des Arhuaco, les
missionnaires durent capituler. Un hélicoptére arriva pour emmener les
conquistadores-encomenderos anachroniques vers leur monde «civilisé».

Le chef arhuaco Bernardo Affaro fait ainsi la synthése de soixante-six ans
d'humiliations:

Les missionnaires ont détruit nos croyances et la tradition de nos ancétres. Toute la
savane de San Andrés était entre leurs mains. C’'étaient eux qui profitaient de notre
travail et de nos récoltes. Tout était pour eux, pendant que nous restions dans la
situation la plus triste ... Et cela se prolongea durant les années 30, 40, 50, 60 ... ||
vécurent parmi nous pendant soixante-six ans et ils ne furent méme pas capables de
former un seul professionnel indigéne. Nous étions comme des marionnettes entre
leurs mains. lls nous parlaient de pauvreté et d’humilité et ils s'enrichissaient sur
notre dos. Dés que les enfants arrivaient dans I'orphelinat, ils les dépossédaient de
leurs costumes traditionnels, leur coupaient les cheveux et leur interdisaient de

274



parler leur langue. Je fus un de ceux-la. Et si nous parlions notre langue, ils nous
fouettaient. En réalité, ils ne nous enseignaient rien. lls nous faisaient seulement
travailler2?.

Et le maitre arhuaco Victor Sebastian Torres, de compléter: «Bien que nous
ayons nos parents, les capucins nous obligeaient a entrer dans leur ‘orphe-
linat’ dés I'dge de deux ou trois ans, et nous sortions de la a onze ans, la
culture arhuaco complétement détruite. Nous devions toujours travailler
dans ‘leurs’ jardins potagers. Ce qu'ils nous donnaient & manger nous
empéchait de mourir de faim. Les légumes, la viande, le lait, les ceufs, tout

. était pour eux»?5. Depuis leur libération, les Arhuaco s'organisent de
maniére autonome, avec des succes non négligeables (schéma). Voici le

Organizacién Gobierno Civil

Mamu
Maxima Autoridad

Asamblea General
(Toda la comunidad, se reune cada ario)

Junta Directiva Central Inspeccidén de Policia
(Cabildo Gobernador, Secretario General, | Indigena de Nabusimake
Fiscal, Tesorero) (Un miembro de la comunidad —
Supervisa los trabajos, traza politica interna depende de la Alcaldia de Valledupar)

Comisario y Cabildos centrales PR
Comisarios y Cabildos de las Salufl: oE:llltji:.cién
diferentes parcialidades : :
(Autoridades civiles — Resuelven
los problemas - Justicia interna)

Produccion, Historia
(Equipo de trabajo para mejorar)

Schéma de I'organisation civile que les Arhuaco se sont donnée. (Source: Unidad Indigena. 10 Afios.
Ne° especial (febrero 1986), p. 17).

dernier en date. Une information de source arhuaco a fait part de I'ouverture
de la premiére école secondaire en pays indien, au début de I'année 1987.
A partir du 7 aolt 1982 une nouvelle aurore pointe sur les montagnes
majestueuses de la Sierra Nevada de Santa Marta. La capitale, jadis nom-
mée San Sebastian de Rabago, a retrouvé une appellation indienne, NABU-
SIMAKE, ce qui veut dire: «’endroit ou le Soleil est apparu»: tout un symbole
rempli d’espérance pour les peuples de la Sierra Nevada de Santa Marta.

24 Gonzales Uribe, Guillermo. Op. cit., p.7.
25 |bidem., p.7.

275



La vision du monde des Arhuaco

Tant d’ardeur, d'acharnement et de patience manifestés a travers les siée-
cles par les Indiens de la Sierra Nevada de Santa Marta, en vue de préserver
le patrimoine culturel, forcent notre respect et gagnent notre admiration.
Nous voudrions clore ce parcours épique chez les habitants les plus dému-
nis de la Colombie, en laissant la parole aux Indiens eux-mémes, dans
I'espoir que par le truchement de quelgues citations, nous saisissions un
peu mieux leur pensée, leurs préoccupations et leurs ambitions ainsi que
leur sagesse millénaire.

Cosmologie

«.. Aux débuts des temps, Kaku Serankua créa la terre, la rendit fertile et
I'aima comme son épouse. Le monde est soutenu par quatre fils d'or qui
s'entrecroisent et reposent sur les quatre points cardinaux. Le croisement
de ces quatre fils constitue le coeur du monde — qui est la Sierra Nevada —,
lequel est délimité par la Ligne Noire. Ici habite Kaku Serankua, d'ou il
protege la création. Ainsi comme il créa le monde, Kaku Serankua créa les
eaux qui, a la maniere des arteres par lesquelles coule le sang des hommes,
nourrissent la terre. Il créa aussi les étoiles, le soleil et la lune. En créant les
étres vivants, il dicta les «Lois» a tous les hommes ...»

«... Nous savons gue notre vie est la vraie parce gqu’elle nous enseigne
a vivre en paix avec I'humanité, avec la nature et avec tout ce qu'elle
contient.»

Histoire

«Nous avons vu qu'il existe toujours deux lumiéres, le Soleil et la Lune, qui
éclairent tous les étres vivants du monde de la méme maniere. Il y a
plusieurs siécles arriva I'Espagnol, méconnaissant les Droits de la Com-
munauté et de I'Indien. Il affirma qu'il avait inventé la Loi, le Gouvernement
et que sa religion et ses coutumes étaient les bonnes. Mais nous devons
chercher la vérité plus profondément.»

«Notre histoire, notre science traditionnelle, nos Mamas, nos Cabildos et
Comisarios?®, notre langue, notre musique qui jaillit du roseau, du tambour
et des maracas, notre territoire ne sont pas respectés par les BONACHIS
(les non-indigénes). lls oublient que nous fimes les premiers hommes a
peupler ces terres.»

26 Mamos ou Mamas: autorités religieuses. Cabildos et Comisarios: autorités civiles.

276



Les hommes

«Nous IKA ou ARHUACO, nous sommes une communauté indigéne qui
depuis des temps anciens, en compagnie de nos freres KOGI et MALAYO
habitons notre maison sacrée: LA SIERRA NEVADA DE SANTA MARTA.»

«Nous avons une autre certitude: Nous connaissons tous les problémes
dont nous souffrons, et nous sommes en mesure de les résoudre nous-
mémes, non le gouvernement avec ses hauts fonctionnaires qui ne con-
naissent rien de nous.»

La terre, le travail

«SEINEKAN, la terre, est notre mere. Les Mamas nous protegent, nous
appellent car avec eux, nous accomplissons les pagamentos (offrandes)
pour que les plantes et les animaux vivent, pour construire nos maisons,
pour cuisiner, pour tisser notre manta (habit traditionnel), pour semer /'ayu
(coca), le mais, les haricots et le manioc, pour vivre en bonne santé et sans
maladies.»

«Nous devons beaucoup travailler & Chiquingama, Rio Piedra, Chin-
chorro, Galaxia, Chinchikua, Serankua, en construisant des maisons, en
défrichant, en semant la nourriture pour que les colons n'occupent plus nos
terres.»

«Pour cela nous devons travailler, toute la communauté ensemble, pour
défendre notre terre et notre culture.»

«Aprés des années de terribles luttes, nous Arhuaco avons réussi a ce
gu’on nous laisse une partie de nos terres. On nous attribua une réserve. A
nos fréres KOGl et SANKA on aménagea leur terre en resguardo. Tout est
resté sur le papier. Nos meilleures terres se trouvent envahies parles colons
ou se trouvent entre les mains des propriétaires fonciers.»

«La Terre est notre Mére. Chacun de nous aime sa mére, de la méme
maniére que nous aimons et respectons la Terre.»

«Perdre la Terre c'est perdre la vie.»

Instruction

«Nous avons besoin de nous instruire et de nous qualifier. Mais cela doit se
faire en accord avec nos croyances et nos valeurs: il faut faire connaitre
notre histoire et notre culture.»

«Nous voulons une instruction bilingue, espagnol-IKA, nous voulons que
nos enfants apprennent I'histoire de la Colombie et du monde, ainsi que les
mathématiques et toutes les sciences. Nous voulons que I'école nous

277



appuie dans |'apprentissage de la collaboration et de I'entraide, sans
égoisme entre freres.»

«Que nos enfants soient éduqués par nous! La culture arhuaco est nétre
et elle se trouve sur tous les chemins de la Sierra.»

«Fierté tribale»

«Nous devons étre fiers parce qu'en Colombie nous pouvons avoir une
science et une culture propres. Si nous continuons a défendre cette culture,
elle appartiendra a tous les Colombiens, et pas seulement a nous.»

«Le jour ou le peuple colombien voudra retrouver les racines de sa propre
nationalité, il devra les chercher dans son passé indien.»

Sources: Yavi-Mural N° 6 (marzo-abril) 1983. Mama Arhuaco. Francisco
Mora Villate. Angel Maria Torres (Bankua Nabi).

Résumé

Apres une synthése ethno-historique, I'auteur nous présente les septante
derniéres années de lutte pour le respect des coutumes, de la langue et de
leur religion chez les Indiens Kogi, Arhuaco et Arsario de la Sierra Nevada de
Santa Marta en Colombie. Pour ce faire, il nous décrit le combat des Kogis a
travers un Mama (prétre ou chef spirituel et politique) qui exerca une pro-
fonde influence sur son peuple dans le but de promouvoir la résistance
contre I'action des «Blancs civilisés». Cette lutte se poursuivit chez les
Arhuacos face aux missionnaires capucins, et provoqua leur départ en
1982.

Un travail sur le terrain (juillet 1984), I'étude de la littérature ethnogra-
phigue et des publications indiennes permettent a |I'auteur de nous pré-
senter une vision claire et précise de ces peuples. Des morceaux choisis
de discours indiens complétent cet apercu.

(de un a cing mois) avec les habitants de la région. Par ailleurs, ceux-ci
pouvaient penser que ces réponses correspondaient a mes attentes;
I'étranger étant généralement aillié a des idées productivistes ou a des
réminiscences d’exploitation.

278



Bibliographie

BONILLA SANDOVAL, Victor Daniel, 1969. Siervos de Dios y amos de Indios. El Estado y
la mision capuchina. Editado por el autor, Bogota.

CORREA, Alfredo, 1984. Notes de voyage et observations sur le terrain. Nabusimake,
capitale des Arhuacos. La Sierra Nevada de Santa Marta (2-22 juillet).

CHAVES MENDOZA, Alvaro y ZEA DE FRANCISCO Lucia, 1977. Los ljca. Instituto
Colombiano de Cultura, Bogota.

FRIEDEMANN Nina S. y AROCHA Jaime, 1982. Herederos del jaguar y la anaconda.
Carlos Valencia Editores, Bogota.

GALEANO, Eduardo, 1985. Mémoire du Feu. Les Naissances. Plon, Paris.

GONZALES URIBE, Guillermo, 1983. «La guerra de los Dioses». Informe de E/ Especta-
dor. Magazine Dominical N° 21 (agosto 7).

GUZMAN CAMPOS, German, 1968. La Violencia en Colombia. Parte Descriptiva. Edi-
ciones progreso, Cali.

INDERENA (Instituto nacional de los recursos naturales renovables y del ambiente).
1986. Colombia Parques Nacionales. Gréficas Ltda., Bogota.

INSTITUTO GEOGRAFICO AGUSTIN CODAZZI, 1973. Monografia del Departamento del
Magdalena. Instituto Geografico Agustin Codazzi, Bogota.

LACOSTE, Yves, 1966. /bn Khaldoun. Naissance de I'Histoire. Passé du Tiers-Monde.
F. Maspero. Coll. Fondations, Paris.

MORENQO FRAGINALS, Manuel, 1984. L 'Afrique en Amérique Latine. L'UNESCO, Paris.

PANOFF Michel et PERRIN Michel, 1973. Dictionnaire de I'Ethnologie. Payot. Petite
Bibliothéque Payot, Paris.

REICHEL-DOLMATOFF, Gerardo, 1950. «Los Kogi. Una tribu de la Sierra Nevada de
Santa Marta Colombia». Revista del Instituto Etnolégico Nacional. Tomos | y Il, Bogota.

— 1951. Datos histérico-culturales sobre las Tribus de la antigua Gobernacion de Santa
Marta. Instituto Etnolégico del Magdalena, Santa Marta. Imprenta del Banco de la
Republica, Bogota.

TORRES MARQUEZ, Vivencio (Indigena arhuaco), 1978. Los indigenas arhuacos y «la
vida de la civilizacién». Edit. América Latina, Bogota.

UNIDAD INDIGENA. Unidad, tierra y cultura. Periédico de la Organizacion Indigena de
Colombia, ONIC. Apartado Aéreo 32395.Cf. N°¢ 2, 3,4,5,7,9, 14, 56, 68, 60, 65, 73,
75, Bogota.

VALDERRAMA ANDRADE, Bernardo, 1984. Taironaca. Una historia de ciudades perdi-
das, colonos, guaqueros, indigenas, y marimberos en la Sierra Nevada de Santa Marta.
El Ancora Editores, Bogota.

279






	Culture, résistance et luttes des peuples indiens de la Sierra Nevada, en Colombie

