
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 12 (1988)

Artikel: Der Tourismus am oberen Amazonas und seine Wirkung auf die
einheimische Bevölkerung

Autor: Seiler-Baldinger, Annemarie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007594

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007594
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Annemarie Seiler-Baldinger

Der Tourismus am oberen Amazonas und seine
Wirkung auf die einheimische Bevölkerung

Einleitung

Der Tourismus ist nur ein Phänomen unter vielen, mit denen sich die
einheimische indianische Bevölkerung Amazoniens konfrontiert sieht. Er ist
allerdings, im Gegensatz etwa zur Mission, zur extraktiven und zur Pionierfront1,

eine jüngere Erscheinung, die gerade in jenem Gebiet noch kaum
untersucht worden ist.

Im folgenden soll, hauptsächlich am Beispiel der Yagua und Tukuna,
gezeigt werden, wie und unter welchen Bedingungen sich am oberen
Amazonas der Tourismus entwickeln konnte und wie er sich auf die Betroffenen,

deren Lebensweise und Kultur auswirkt.
Tourismus setzt als elementarste Bedingungen voraus, dass 1. derZielort

von natürlicher oder «kultürlicher» Attraktivität, 2. leicht erreichbar und 3.

eine minimale Infrastruktur (Unterkunfts- und Verpflegungsmöglichkeit,
medizinische Versorgung) vorhanden ist. Alle drei Voraussetzungen sind
am oberen Amazonas gegeben.

Das Reiseziel bietet als natürlichen Anziehungspunkt einen der gewaltigsten

Ströme unserer Erde und den vermeintlichen «Urwald»2, der, je nach
Zielpublikum der Reiseveranstalter als «grüne Hölle» oder «Paradies der
Pflanzen- und Tierwelt» apostrophiert wird. Inbegriffen in diesen Exotica
sind auch die dort lebenden oder zu touristischen Zwecken angesiedelten
Indianer. «Bei den Angeboten sind selbstverständlich Ausflüge zu
abgelegenen Indiosiedlungen eingeschlossen» (Sindbad Reiseforum 84/85:
14). Gute Verkehrsbedingungen sind gewährleistet durch tägliche
Flugverbindungen von Lima nach Iquitos (Peru), Bogota nach Leticia (Kolumbien)
und zweimal wöchentlich von Manaus via Tabatinga (Brasilien) nach Iquitos.

Der touristische Schiffsverkehr zwischen diesen Amazonasstädten ist
Ende 1984, nach zehnjähriger Stagnation3, ebenfalls wieder aufgenommen
worden. Das Strassennetz ist allerdings minim und - noch - ohne Verbin-

1 Zur Interaktion dieser Fronten cf. Aspelin 1975, Seiler-Baldinger 1980.
2 Seit der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts gibt es entlang des Amazonas und seiner grossen

Nebenflüsse keinen Primärwald mehr (Seiler-Baldinger 1979: 57).
3 Der Recreo zwischen Leticia und Manaus war 1974 eingestellt worden. 1981 wurde ein

Luxusdampfer für 50 Passagiere gebaut, der seit 1984 wöchentlich zwischen Leticia und Iquitos kreuzt.
Auch die, für den Fitzcarraldo-Film, von Herzog renovierte Narino, steht heute im Dienste des
Tourismus.

Ethnologica Helvetica 12, 1988 217



dung zum entsprechenden Hinterland4. Für die touristische Infrastruktur
sorgen die beiden, nach Manaus, grössten Amazonasstädte Iquitos und
Leticia, in deren Umfeld u.a. die Yagua und Tunkuna siedeln. Die Städte
verfügen über Hotels, Pensionen, Restaurants, Souvenirläden, Reisebüros,
Urwald-Lodges, Touristenboote und -busse.

Die Voraussetzungen zum Ausbau des Urlaubs-, Bildungs- und
Abenteuertourismus sind am oberen Amazonas also vorhanden.

Zur Geschichte des Tourismus zwischen Iquitos und Leticia

Die Geschichte des Tourismus am oberen Amazonas hängt eng mit der
Entwicklung der Dampfschiffahrt (ab 1853) und mit der Internationalisierung
des Amazonas (1866) zusammen. Damals dauerte eine Amazonasreise
allerdings mehrere Monate und eigentliche Touristen, d.h. Abenteuer-Reisende

(von Erholungsurlaub kann nicht die Rede sein) waren eher selten.
Bei den Europäern und Amerikanern, welche die Dampfschiffe benutzten,
handelte es sich vorwiegend um Naturforscher, Marine-Ingenieure oder
Angehörige von Grenzkommissionen. Ihre damaligen Berichte legten schon
die zukünftigen touristischen Attraktivitäten dar, indem die Schönheiten der
Natur und die Gebräuche der Indianer beschrieben wurden. Zu Ehren
solcher Besucher wurde die einheimische Bevölkerung dazu angehalten,
Tänze und Rituale aufzuführen. So notierte z.B. Leutnant Herndon von der
U.S.-Marine in seinem Tagebuch aus dem Yagua-Dorf San José am
15.11.1851 : «The Indians went back with us to the convento, and
entertained us with music whilst we breakfasted On Monday we visited the
houses of the Indians to see what curiosities we would get» (1853: 225).
Heute klingt dies kaum anders: «Después del desayuno haremos una visita
a los primitivos Indios 'Yaguas'» oder «Después del almuerzo nuestro viaje
nos llevarâ a la aldea de los Indios «Tucunas» de Arara Ud. podrâ observar
la elaboraciön de sus artesanias ...» (Turamazonas Prospekt Leticia 1984).

Damals fielen allerdings solche Besuche kaum ins Gewicht, auch wenn
sie den Betroffenen so lästig waren wie heute (cf. S. 225). Erst mit dem
Gummiboom (1853-191 1)5 setzte ein umfangmässig bescheidener, aber
um so exklusiver Geschäfts- und Urlaubstourismus ein. Zumindest ein Teil
der ungeheuren Gewinne, welche die Gummibarone auf Kosten (Leben und
Gesundheit) der indianischen und sertanistischen Seringueiros machten,

4 Von Leticia aus gibt es eine 6 km lange Strasse nach Tabatinga und die 1933 angefangene
Strasse nach Tarapacâ, die aber vorläufig erst 23 km lang ist. Die Perimetral do Norte existiert
bisher nur auf dem Plan, obwohl der Brückenkopf in Tabatinga seit 1976 fertiggestellt ist. Das
Strassennetz von Iquitos ist entsprechend ausgedehnter.

5 Die Literatur zum Gummiboom ist sehr umfangreich. Hinweise finden sich bei Seiler-Baldinger
(1979: 55 Anm. 10).

218





wurden in den Ausbau der Infrastruktur von Manaus und Iquitos gesteckt.
1903 zählte Iquitos6 14000 Einwohner und verfügte über mindestens drei
Hotels, eine Stadteisenbahn und ein Kleintheater (Rumrill 1983: 55). Leticia7
allerdings war damals eine bescheidene peruanische Zollstation, eine
fcaduanilla que sirve los intereses comerciales del Yavari» (Fuentes II, 1908:
150) mit ca. 50 Einwohnern.

DerTourismus war also urbaner Art und beschränkte sich auf Iquitos. Für
die indianische Bevölkerung fiel er kaum ins Gewicht, zumal diese ganz
andere Sorgen hatte (Zwangsarbeit, Deportation). Mit dem Ende des
Gummibooms wurde auch der Tourismus hinfällig. Es folgte eine lange Zeit der
wirtschaftlichen Stagnation. Weder die beiden Weltkriege, noch die dazwischen

liegende Weltwirtschaftskrise und die bewaffnete Auseinandersetzung

um das, 1902 zu Kolumbien geschlagene, Leticia von 1932/338 waren
dem Tourismus förderlich. Noch 1950 gab es in Leticia kein einziges Hotel
und nur ein Restaurant, weil «visitors were rare». Die ein Mal monatliche
Landung eines Flugzeuges aus Bogotä bedeute stets «a great event» (Phi-
lipson 1952: 191 ff.).

Eine Änderung der Lage zeichnete sich, sowohl für Iquitos, besonders
aber für Leticia, erst in den 60er Jahren, derZeit weltweiter Hochkonjunktur,
ab. Regelmässige Flugverbindungen, moderne Hotels, aber auch
preisgünstigere Pensionen zogen die ersten Touristen an. Die Entwicklung des
Tourismus verlief jedoch keineswegs linear. Leider fehlen dazu statistische
Untersuchungen oder sie sind sehr unzuverlässig9.

Für Leticia z.B. begann derTourismus ca. 1965, erlebte einen Höhepunkt
zwischen 1969-1976, einen plötzlichen Rückgang nach 1978 und eine
Wiederbelebung seit 198410. Prognosen für die Zukunft sind, wegen der
unstabilen Lage im Dreiländereck, äusserst schwierig. Die Entwicklung im

6 Iquitos geht indirekt auf jesuitische Reduktionsgründungen zwischen 1729-1736 am unteren
Itaya zurück. 1897 wurde sie Hauptstadt des Dep. Loreto und zählte 10000 Einwohner.

7 Als offizielles Gründungsdatum gilt 1867 (eigentlich 1864), als der peruanische Offizier Busta-
mante mit dem Bau des Forts Mariscal CastiHa beauftragt wurde. Mit den Bauarbeiten begann
man aber erst Ende Januar 1868, wobei auch eine Rodung für das zukünftige Dorf San Antonio de
la Frontera angelegt wurde (Raimondi in: Larrabure i Cornea 7, 1965: 347ff.).

8 Zur Geschichte des conflicto um das sog. trapecio amazônico cf. Seiler-Baldinger (1981: 278ff.;
286 footnotes 6-7).

9 PRORADAM gibt z.B. für Leticia für 1978 eine offizielle Zahl von 12 000 Touristen an, die jedoch
völlig irrelevant ist, da sich Geschäftsleute (und das sind seit jener Zeit hauptsächlich im Drogenhandel

Tätige) ebenfalls als Touristen ausgeben.
10 Ich beziehe mich dabei auf eigene regelmässige Beobachtungen seit 1973, sowie die Informa¬

tionen von Hotelbesitzern, Touristenführern und Einwohnern der Stadt. Es gibt dabei noch zu
untersuchende interessante Parallelen und Querverbindungen zum Fell- bzw. Tierhandel einerseits

und zum Drogenhandel andrerseits. Der Tourismusboom deckt sich mit derZeit der
Grossausfuhr an lebenden Tieren, kostbaren Fellen und Häuten (Ozelot, Jaguar, Nutria, Kaiman). Die
Hauptexporteure waren damals auch die Besitzer der besten Hotels der Stadt mit eigenen
Touristenagenturen. Das gleiche gilt seit 1978 auch für die Drogenhändler, allerdings mit negativem

Effekt auf den wirklichen Urlaubs-Tourismus. Es war z.B. 1981 ausserordentlich schwierig
für mich, eine Unterkunft zu finden, aus dem einfachen Grund, dass die meisten Hotelzimmer an

220



gut 10 mal grösseren Iquitos (ca. 350000 Einwohner oder mehr) nahm
einen konstanteren Verlauf. Eine gewisse Infrastruktur war seit dem
Gummiboom vorhanden und musste nur wieder aktiviert werden. 1965 wurde
die erste Jungle Lodge in Yanamono in Betrieb genommen (Prospekt Explo-
rama Tours Iquitos). 1976 gab es fünf Unternehmen, die sich auf
Urwaldausflüge spezialisiert hatten, wovon vier Veranstalter die Yagua im

Besichtigungsprogramm eingeschlossen hatten (Trocha Turistica 11 [7], Iquitos
1976). Der Aufschwung steht auch in gewisser Beziehung zu den erfolgreichen

Erdölfunden von 1971-1976 am Rio Corrientes (einem Nebenfluss
des R. Tigre11), die dazu führten, dass 1978 Erdöl exportiert werden konnte.
Nach 1981 setzt auch in Iquitos eine bis heute anhaltende rückläufige
Tendenz ein, was sich z.B. an der Schliessung einiger Souvenirläden und in

den Klagen der Tourismus-Unternehmer kundtut. Auch hier ist die zukünftige

Entwicklung nicht offensichtlich. Fest steht lediglich, dass die
Amazonaspaktländer (Peru, Brasilien, Kolumbien, Bolivien, Ecuador, Venezuela,
Surinam, Guayana) die Entwicklung des Amazonas-Tourismus fest im Auge
haben (Article XIII), und dass ORDELORETO12 in Peru einen Plan zur
touristischen Erschliessung der Region Yavari-Caballo Cocha entworfen hat
[Plan de Desaro/Io microregional eje Yavari-Caballo Cocha, Iquitos 1981),
wohl nicht zuletzt, weil die Gegend bis anhin mehr von kolumbianischen
Unternehmen wahrgenommen und touristisch genutzt wurde.

Indianer als Showbusiness

Kluge Unternehmer, die Tourismus zu ihrem Haupt- oder Nebengeschäft
gemacht hatten, gingen von Anfang an, d.h. ab 1965, dazu über, Besuche
bei Indianern in ihr Tourenangebot einzuplanen. Auf der Suche nach
möglichst exotischen Indianern fiel die Wahl nicht schwer, gab es doch, unter
der zahlreichen indianischen Bevölkerung, nur noch eine Ethnie im Umfeld
der beiden Städte, die nicht durchwegs westlich gekleidet einherging: die
Yagua. Ihnen wurde ihre malerische Tracht (cf. Abb. S. 223), die sie etwa
seit der Jahrhundertwende in dieser Form tragen, zum Verhängnis13. Es gibt
kaum einen Reiseprospekt, noch einen Amazonas-Bildband, der nicht mit
Yagua-Photos für Amazonasreisende wirbt (es sind meist die gleichen
Leute abgelichtet). Das Problem bestand nun allerdings darin, dass von den

Geschäftsleute dauervermietet waren (auch wenn sie wöchentlich oder monatlich nur kurzfristig
belegt wurden!). Bezeichnenderweise verhielt es sich 1984 nach der Ermordung des Kolumbianischen

Justizministers im April durch die Mafia und die von Präsident Betancour (unter US-Druck)
angedrohten Sanktionen umgekehrt, da sich die Koka-Könige nach Panama abgesetzt hatten
oder sich ruhig verhielten. Über die neuste Entwicklung orientieren Duzan/Manrique (1985: 3).

11 1977 zählte Iquitos 25 Hotels mit einer Kapazität von 1442 Betten (Villarejo et al. 1979: 290ff.j.
12 Aus ORDELORETO wurde 1985 CORDELOR (Corporaciön Regional de Desarollo de Loreto).
13 Zur Geschichte dieser Tracht cf. Seiler-Baldinger 1988.

221



ca. 3300 Yagua, die noch traditionell gekleideten eher im Hinterland siedelten

und für den eiligen Touristen nicht so schnell erreichbar waren14.
In den Anfängen der Tourismus-Euphorie war es üblich, von Leticia aus,

ausgedehnte Touren ins Hinterland (z.B. Mittellauf der Flüsse Atacuari,
Loreto Yacu, ja sogar Cotuhé - letzterer per Wasserflugzeug!) zu organisieren.

Vielerlei Misserfolge, wie die Schwierigkeiten mit dem ständig
wechselnden Wasserstand der kleineren Flüsse, die grossen Distanzen,
Bootsunfälle, sowie auch die Tatsache, dass sich mit dem Aufschwung des
Tourismus in den 70ger Jahren die Struktur der Reisenden veränderte (mehr
Urlaubs-Schnell-, als Langzeit-Abenteuer- oder Bildungstouristen), schoben

glücklicherweise der Heimsuchung der Gruppen im Hinterland einen
Riegel vor. Heute zählen diese Art Ausflüge zu den Ausnahmen und sind
aus dem Programm der Reiseveranstalter verschwunden.

Die Folge davon war allerdings, dass man dazu überging, einzelne
Indianerfamilien oder gar ganze Lokalgruppen um- bzw. in Amazonas- und
Stadtnähe anzusiedeln und gleich daneben eine jungle-lodge zu bauen.
Dies gilt sowohl für die sechs heute in Iquitos operierenden Unternehmer,
als auch denjenigen von Leticia, der seine Leute aus dem benachbarten
Peru (oberer Loreto Yacu) nach Kolumbien an die Q. Tucuchira, vis-à-vis von
Sta. Sofia oder Isla de los micos holte (cf. Seiler-Baldinger 1980: 247, 984).

Dass es sich dabei um Zwangsumsiedlungen handelte, wie sie in
Amazonien traurige Tradition sind15, geht aus den Aussagen der Betroffenen
hervor. Dazu kommt oft noch eine unglückliche Verquickung von Umständen

(Krankheit, Tod, Schuldsklaverei), die eine indianische Gemeinschaft
zwingen, dem Patron, in diesem Falle dem Touristik-Unternehmer, an den
gewünschten Ort zu folgen. Der Yagua Antonio Cahuachi Mozombite
drückt sich sehr deutlich aus: «ahora que supuestamente estamos «civili-

zados», nos quieren matar en vida, llevândonos a los albergues turlsticos
para obligarnos a trabajar por sueldos miserables y obligândonos muchas
veces a hacer actos contra la moral para lo cual nos dan de tomar licores, a

fin de satisfacer al turista» (1984: 258). Er nennt dabei konkrete Fälle und
kommt zum Schluss: «Para nosotros como nativos los llamados albergues
turlsticos no se diferencian de una carcel, ya que nos tienen controlados

nos sentimos como esclavos prisioneros ...» (263) «Pedimos a las auto-
ridades püblicas que prohiban el traslado de familias de nuestras comuni-

14 Die Aufenthaltsdauer für den Durchschnittstouristen am Amazonas beträgt 2-7 Tage. Über die
Zusammensetzung der Touristen liegt nur für Iquitos Material vor. So machte der Binnentourismus

1977 60,8% aus, gefolgt von europäischen Touristen (19,13%) und US-Bürgern (14,2%).
Nur 3,1% der Touristen stammten aus dem restlichen Südamerika. Die übrigen 2,77% verteilten
sich auf Asien, Afrika, Ozeanien und Mittelamerika (Villarejo et al. 1979: 289). 1980 betrug der
Anteil Peruaner noch immer 59% (Baca 1981: 28).

15 Die Praxis wurde am oberen Amazonas durch die Mission (Jesuiten- und Karmeliterreduktionen)
eingeführt und von den späteren patrones aufgegriffen und im System der Schuldsklaverei
perpetuiert.

222



223



dades a los albergues turïsticos y que se castigue a los que realizan esta
actividad» (266). Die Sicht der Touristen und Journalisten könnte man als
zynisch bezeichnen, wüsste man nicht um ihre absolute Naivität und
Unwissenheit. «These Yaguas had asked to become a tourist attraction it
became clear that they enjoyed the job A group of Jivaros has also
expressed interest in moving in (Rio Momon) to become a tourist attraction»
(Rhodes 1983: 14, 22).

Für den Einflussbereich Iquitos hat Baca (1981) eine Tabelle zusammengestellt

(siehe dazu auch Chaumeil 1984: 26), der zu entnehmen ist, dass
46% der Touristenattraktionen Yagua sind16. Nebst Angaben zu den
Gründungsdaten der verschiedenen Lodges, der Herkunft und Zusammensetzung

der Indianer, erfahren wir auch etwas über deren Versorgung und
Entlohnung. Zur Versorgung gehört eine minimale medizinische Betreuung
durch das Touristikunternehmen und eventuelle Transporterleichterungen.
Der Monatslohn, der in der Regel familienweise für die Show ausgerichtet
wird, liegt dabei im Durchschnitt 40% unter dem Lohnminimum eines
Arbeiters in Iquitos. Es wirkt wie ein Hohn, wenn ein Reisejournalist schreibt:
«We had been warned not to give the Yagua money because the government

does not want them to enter the money economy where they could
easily be victimized» (Mahoney 1976: 44).

Dem gegenüber steht die Forderung der betroffenen indianischen
Gemeinschaften vom 22./23. Juni 1984, in Urco Mirano, nach einer «gerechten
Bezahlung» (Cahuachi Mozombite 1984: 266).

In Kolumbien ist die Lage der ca. 15 Yagua-Familien der Q. Tucuchira
fataler, da sie von ihren Angehörigen in Peru völlig isoliert leben, noch
schlechter bezahlt sind und seit Jahren vor sich hin vegetieren (siehe
Seiler-Baldinger 1980: 245, Martinez Munoz 1981, Alvar 1977: 349ff.).

Etwas anders ist die Situation der Tukuna, deren Siedlungen ebenfalls
von Touristen heimgesucht werden. Es handelt sich dabei nicht um künstlich

angelegte Dörfer, sondern um langjährige Niederlassungen am
Amazonas und seinen Zuflüssen17. Die Tukuna waren wegen ihrer westlichen
Erscheinung und ihrer scheinbar stärkeren Akkulturation weniger attraktiv.
Zudem hatten sie früher gelernt, sich gegen die Touristik-Unternehmer zur
Wehr zu setzen, wobei der Umstand, dass die FUNAI im Reservat von
Umariacu18, wenn auch nicht immer zu aller Zufriedenheit, aberwenigstens
präsent ist, mit dazu beigetragen hat. Zumindest wurde der von Leticia aus
organisierte Besuch der Mädchen-Initiationsfeiern (sog. Pelazön - Haar-
ausreissen) im brasilianischen Gebiet erfolgreich unterbunden (Seiler-Bal-

16 Der Rest setzt sich aus Bora, Huitoto und wenigen Jivaro zusammen.
17 Ursprünglich ebenfalls Hinterland - Terra Firme - Bewohner, wie die Yagua, zahlenmässig aber

bedeutend stärker (ca. 20 000) und so mehr ins Gewicht fallend, siedeln sie heute hauptsächlich
in Amazonas-Nähe zwischen Caballo Cocha (Peru) und Tonantins (Brasilien).

18 Zu Umariacu cf. Cardoso de Oliveira (1960: 91; 1977: 148ff.).

224



dinger 1980: 246, 1985). In Kolumbien (meist besuchtes Dorf: Arara, ca.
290 Einwohner)19 und Peru (meist besuchtes Dorf: Bella Vista am R. Cayaru)
haben sich die Tukuna ebenfalls zu wehren begonnen. Dies gilt besonders
für Arara, das, durch lange Tourismus-Erfahrung gewitzigt, diese Angelegenheit

selbst an die Hand genommen hat. Seit 1981 bewacht ein Tukuna
den Cano Arara, der den Hauptzugang zum Dorf bildet. Der Eintrittspreis
wurde inzwischen von 20 (1981 1 US$) auf 50 pesos pro Person angehoben,

und man versuchte die Besichtigungstage auf Dienstag, Freitag und
das Wochenende zu beschränken. Photographieren ist, falls überhaupt, nur
gegen Bezahlung gestattet. Die Eigenständigkeit der Tukuna von Arara,
deren Dorfvorsteher in Sutatenza (Boyaca, cf. Anm. 19) ausgebildet und
dessen Projekte von der Direcciön de Asuntos Indigenas und Digidec (Di-
recciön de Integraciön y Desarrollo de la Comunidad, Ministerio de Go-
bierno) finanziell unterstützt werden, kontrastiert mit der Abhängigkeit der
Touristen-Yagua im Umkreis von Leticia und Iquitos, aber auch anderer
Tukuna-Dörfer, wie z.B. Puerto Narino (Kolumbien), wo 1985 das erste
Hotel errichtet wurde.

Im Gegensatz zu jenen, von den patrones gezwungenen Indianern,
weigern sich z.B. die Tukuna von Umariacu oder Arara, irgendwelche Tänze
oder Zeremonien zur Unterhaltung von Fremden aufzuführen. Sollte man
sich zufällig in den betreffenden Dörfern aufhalten, wenn Vorbereitungen zu
einem Fest oder einer Initiation getroffen werden, wird man höflich, aber
unmissverständlich zur Abreise gebeten, es sei denn, man gehöre zu den
geladenen Gästen. Dass unentwegte Touristen dennoch bleiben, kommt
leider immer noch vor, wie das Beispiel eines mexikanischen Intellektuellen
namens Ludlow in Umariacu von 1983 zeigt: «Los indigenas, en general
hospitalarios y corteses, vieron con desgrado la presencia de un bianco en
su fiesta, y mäs los frecuentes clics de la cämara fotogräfica; sin embargo el

ingeniero mexicano logro tomar algunas instantäneas al las chicas ...»

(Tibon 1984: 288).
Dass sich die Betroffenen nicht massiver gegen solche Taktlosigkeiten

zur Wehr setzen, hat seine Gründe in der langen Unterdrückungs- und
Einschüchterungspolitik ihrer Herren. Vor etwas mehr als 100 Jahren, am
29.1 1.1881, unterbrach der US-Marine Offizier Herndon in Caballo Cocha,
zusammen mit dem Dorfpfarrer, eine schamanistische Sitzung der Tukuna.
Seine Beobachtung darüber spricht für sich: «The young man turned his
face to the wall with a sullen look, and although the old man smiled when he
was patted on the head and desired to proceed with his music, yet it was
with a smile that had no mirth or satisfaction in it, and that showed plainly
that he was annoyed, and would have expressed his annoyance had he
dared» (1853: 236).

19 Zu Arara cf. Staehle (1972: 408ff.), Martinez Munoz (1981: 7).

225



Indianershows

Die Schaustellung indianischer Gebräuche auf Befehl hat ihre Vorläufer im
16. Jahrhundert, als z.B. am Hof von Rouen die Tupinambas fiktive Kriege
und Feste inszenieren mussten (Bitterli 1982:181). Später war es, vor allem
seit Beginn des 19. Jahrhunderts, üblich, dass die evolutionistischen
Naturforscher- und Amazonasreisenden, sich Tänze und Darbietungen bei
den Indianern bestellten, um sich anschliessend oft in ihren Urteilen bestätigt

zu sehen. Als ein Beispiel unter vielen seien hier die Naturforscher Spix
und Martius zitiert: «Unser Soldat erhielt auf sein Versprechen, sie (gemeint
sind die Coroados, 1818) mit Mandioca, Mais und Branntwein zu bewirten,
die Zusage, dass sie an den folgenden Tagen in grosser Anzahl erscheinen
würden, um vor uns einen festlichen Tanz aufzuführen (1966: 37)... Für die
Abende veranlassten wir einen Tanz dieser Juris (am 1.1.1820) Dieser
Tanz vereinigte die gesammte wilde und furchtbare Plastik, welche der rohe
Naturmensch America's an seinem gedrungenen Körper darstellt... welch
ein grässliches Bild der Roheit!» (op. cit.: 1226, 1228f.).

Weit gefehlt zu glauben, dass derartige Methoden und Reaktionen der
Vergangenheit angehören.

Nach wie vor schenkt man den Indianern reichlich Schnaps aus, um sie
gefügig zu machen. Die Yagua der Q. Tucuchira z.B. sind dermassen
alkoholisiert, dass sich die benachbarten Tukuna über ihr Verhalten schon 1975
bitter bei uns beklagten, und die Touristen wiederum sicher sein können,
«los primitivos Indios Yaguas» (Turamazonas-Prospekt Leticia 1984) gesehen

zu haben. In den Touristendörfern läuft die Show überall ähnlich ab: Vor
Ankunft der Fremden ziehen die Indianer ihre westliche Kleidung ab, bemalen

sich und schlüpfen in ihre Kostüme, die oft noch photogen-phantastisch
ausgeschmückt werden. «As we approached shore, we saw an Indian jump
out of his jeans and into a grass skirt... Everyone was standing in a door or at
a window, dangling necklaces made of feathers, nuts and bones before our
eyes. Though they could somehow convert dollars into Brazilian cruzeiros
and Colombian pesos our guide was expert at bargaining the indians
down He even persuaded an Indian to blow his dart», so der New Yorker
Jet-Setter Bob Colacellos 1981 über seinen Blitzbesuch bei den Yagua der
Q. Tucuchira (Interview, New York, 1981: 60).

In der Nähe von Iquitos, wo die Szene etwas belebter ist, posieren Frauen
und Mädchen beim Herstellen von Palmfasergarn, Taschen und Tragnetzen.

Für die hastig und entsprechend unsorgfältig angefertigten Handarbeiten

erhalten sie billigen Tand. Auch bizarr aufgezogene Halsketten und
schnell zusammengebastelte Panflöten werden so getauscht. Dann reihen
sich die Männer zum obligaten Blasrohrschiessen auf, spielen auf der
Panflöte, schlagen die Handtrommel und gehen im Kreise. Dazu klicken die
Kameras und surren die Filrmapparate. Aus prominentem Mund hört sich

226



das so an: «What the tour guides do is take all the Indian's clothes off and
put there little doordads on them, hand them a spear which they hand back
at the end. The Indians do a little dance around you» (Mick Jagger in einem
Interview mit Andy Warhol im August 1981, Interview, New York 1981:
28)20.

Wenn es stimmt, dass im Schnitt 1000 Touristen per Monat die Lodges
um Iquitos aufsuchen (Rhodes 1983: 24), so übersteigt dies sogar die Zahl
der dort angesiedelten 910 Indianer (nach Baca 1981) und bedeutet für
diese eine echte Belastung. Die Betroffenen klagen denn auch zu Recht: «...

nuestros hermanos son exhibidos como animates a los turistas, no pueden
hacer sus chacras en cualquier parte y tienen que dedicarse a estar al lado
del turista para que los saquen fotos y a trabajar para que la empresa
turistica venda a los turistas» (Cahuachi Mozombite 1984: 258). Eine weitere

Art von Show besteht darin, eine Gruppe von Indianern aus der näheren
Umgebung der Stadt in's Stammhotel zu holen und dort Tänze aufführen zu
lassen. Am 7.8.1981 war ich in Leticia Zeuge einer solch entwürdigenden
Veranstaltung. Das Touristik-Unternehmen hatte die Huitoto, die entlang
der Strasse nach Tarapacä siedeln21 (km 11), aufgefordert im Hof seines
Hotels traditionelle Tänze aufzuführen. Dazu mussten die Frauen, die
normalerweise bekleidet einhergehen, ihre Oberkörper entblössen, während
die Männer Shorts anzuziehen und Federkronen aufzusetzen hatten. Die
jungen Mädchen genierten sich offensichtlich, die älteren Frauen und
Männer verhielten sich verschlossen und weigerten sich schliesslich
aufzutreten. Es entspann sich eine heftige, aber leise geführte Diskussion
zwischen dem Animator und dem Huitoto-Sprecher. Erst nach reichlicher
Verabreichung von aguardiente zeigten sie sich, leicht beschwipst, zur
Vorführung bereit. Sie tanzten lustlos und mit gesenkten Blicken. Dass der
Vertreter von Asuntos Indigenas um die Farce wissend und von meiner
Anwesenheit peinlich berührt, nachher zu einer Diskussion über die
Vorstellung einlud, machte die Sache keineswegs wieder gut22. Was die so
gedemütigten Indianer darüber denken, äussert stellvertretend Cahuachi
Mozombite: «los duenos de la empresa les obligan a realizar bailes
cualquier dia, yendo contra nuestras costumbres ya que para nosotros
cada baile tenemos en una fecha diferente del aho, la que es feriada para
nosotros Pedimos a las autoridades püblicas, que se prohiba la utiliza-
ciön de nuestros hermanos como objetos de exhibiciön ...» (1984: 258,
266).

20 Jagger weilte in Iquitos, weil er in Herzogs Fitzcarraldo eine Rolle hatte, die in der endgültigen
Fassung allerdings entfiel.

21 Es leben dort ca. 25 Huitoto, ehemalige Nachfahren oder Flüchtlinge vom Putumayo-Gebiet aus
der Zeit des Gummi-Booms.

22 An diesem Artikel schreibend, bereue ich heute, um der Information willen, mich der Diskussion
verweigert zu haben.

227



Von den autoridades pûblicas darf allerdings nicht allzuviel erwartet werden,

bieten doch gerade auch sie die Indianer zu solchen folkloristischen
Darbietungen an ferias (Messen) in Iquitos (z.B. 1980) oder gar in Bogota
(z.B. 1971) auf.

Betrüger und Betrogene

Für Amazonien, wie für andere, nicht industrialisierte Länder gilt, was der
Anthropologe Dumont am Fall der Philippinen dargelegt hat: «The tourist
can only find what is presented to him He is not only a consumer of what
is produced for him but an active producer of what he consumes» (1984:
140). Banalerweise führt der direkte Kontakt von Touristen und Indianern,
wie andernorts auch, kaum je zur gegenseitigen Verständigung, sondern
zur Zementierung und Perpetuierung von Vorurteilen auf beiden Seiten23.
Wie man dabei den Touristen definiert - die Übergänge zwischen den
Reisenden früherer Tage, den Photo-Journalisten, Abenteurern etc. bis hin
zum Anthropologen sind ohnehin fliessend - ist für die Indianer eine müssige

Frage. Für sie gibt es, abgesehen von den Missionaren, nur zwei
Klassen von Besuchern, die patrones und regatones oder die gringos
Touristen. Bezeichnenderweise wurden wir bei den Yagua des Hinterlandes
in die erste Klasse eingeordnet (Dumont erging es z.B. ähnlich, 1984:
141 ff.), während wir am Unterlauf des selben Flusses mit dem Terminus
tourist belegt und entsprechend angebettelt wurden. Dies ist eine unmittelbare

Folge der «direct tourist front» (Aspelin 1975) der 60er Jahre, als diese
Indianer in ihrem Wohngebiet heimgesucht und u.a. aus touristischen
Erwägungen zum Siedeln an den Unterlauf animiert wurden.

Zwar brachte die Verlagerung vom Amazonas-Individual- in Richtung
Gruppen-Lodge-Tourismus für die wenigen Hinterlandbewohner Ruhe, dafür

ist der Druck auf die in Amazonasnähe siedelnden Indianer um so
grösser geworden. Ein vielfach beobachtetes Phänomen ist der schlechte
moralische (apathische bis depressive) und gesundheitliche Zustand der
Betroffenen (Tuberkulose, Alkoholismus). Als Folge davon sind soziale
Desintegration und eine Vernachlässigung der Subsistenzwirtschaft fest-

23 Wenn ein cleveres Reiseunternehmen in Ecuador mit dem Jet-Set Auca-Quechua Indianer Sann
Padilla als Führer zu seinen isolierten Stammesangehörigen mit folgender Begründung wirbt, soll
dabei wohl eher Sam's schlechtes, aber geschäftstüchtiges Gewissen beruhigt werden: «Samuel
is deeply concerned that oil explotation will soon reach the Auca homeland and alter their lives
drastically and forever. For that reason he has decided to bring in small groups of outsiders for
short periods, to prepare his people for the inevitable changes they will soon experience»
(Wilderness Travel-Prospekt 1984: 13). Gerade die Touristen, die sich einen solch exklusiven Trip
(Kosten in Ecuador: 1050$) leisten können, sind atypische Vertreter der Gesellschaft, mit denen
sich die Einheimischen über kurz oder lang konfrontiert sehen. Zum Abenteuer-Tourismus (cf.
Wahrlich 1984: 9f.).

228



zustellen. Letzteres kommt dem Touristik-Unternehmen entgegen, indem
es eine völlige Abhängigkeit von jenem mit sich bringt. Diese wird ansonsten

auch dadurch gefördert, dass den Betroffenen entweder keine Zeit
zum Jagen, Fischen und zum Bestellen der Pflanzungen gelassen wird, da
sie sich touristisch produzieren müssen oder/und weil die Gebiete überjagt
und überfischt sind (nicht zuletzt auch wegen der Anwesenheit der Touristen)

und das zur Verfügung stehende Gelände für den traditionellen
Brandrodungsfeldbau ungeeignet oder zu klein ist. Die Grundnahrungsmittel

müssen also vom Unternehmer teuer eingekauft werden, wobei das
Angebot qualitativ schlechter und unausgewogener ist, was zu Fehlernährung

führen kann (viel stärkehaltige Produkte gegenüber wenigen Proteinen
und Vitaminen). Gleichzeitig fällt es gerade diesen Indianern noch schwerer,
als es ohnehin schon ist, für das Land, auf dem sie leben, Rechtstitel zu
bekommen (cf. Chaumeil 1984: 52ff gehört es doch in der Regel dem
Touristik-Unternehmer. Diese allerdings haben keine Mühe, es relativ billig
zu erwerben. So kaufte z.B. 1981 ein Belgier 11 acre für weniger als 1000
US$ am Rio Momon (Peru, Rhodes 1983: 22). Kürzlich (1983?) wurden
offensichtlich Explorama Tours von Iquitos Landtitel über 2500 ha an der
Mündung der Q. Sucusari (Peru) überlassen, wogegen im Juni 1984 die
Indianer beim Ministerio de Agricultura protestierten (Cahuachi Mozombite
1984: 265), wohl vergeblich. Cahuachi Mozombite schildert sogar den Fall
einer Gruppe Yagua vom unteren Napo, die Land, für das sie Titel besassen,
auf Druck eines Touristik-Unternehmers verliessen, um seine Lodge zu
bevölkern (op. cit: 258). Land- und Reservatsprobleme, wobei der
seminomadischen Lebensweise gewisser Gruppen Rechnung getragen werden
sollte, sind unabhängig vom Tourismus, für die Indianer existentiell, wie das
neueste Massaker vom 28. 3. 88 an den Tukuna vom Reservat Säo Leo-
poldo (Brasilien) zeigt24.

Weniger augenfällig und schlechter dokumentiert sind die Auswirkungen
der «indirect tourist front» (Aspelin 1975), bei der Touristen und Einheimische

nicht direkt aufeinandertreffen. Es geht dabei hauptsächlich um die
Vermarktung handwerlicher Erzeugnisse durch einen tfpico- oder artesa-
nfa-FHändler. Dieser kann unabhängig von den lokalen Touristik-Agenturen
operieren oder aber mit diesen - in einem Patron-Verhältnis - liiert sein.
Vielfach besitzen auch die Unternehmer eigene Läden in der Stadt, in denen
die Produkte der Lodges verkauft werden. Es versteht sich von selbst, dass
in einem dermassen von der Schuldsklaverei dominierten sozialen Umfeld
der Patron und nicht der Hersteller den Preis der Ware bestimmt. Das
Preisgefälle sieht entsprechend aus. Inder Umgebung von Leticia z.B. hatte

24 Cf. dazu F. Kassebeer: «Massaker an Amazonas-Indianern». Süddeutsche Zeitungvom 2./3V4.4.
88, ferner «Colonos brasileiros asesinan indigenas en la frontera Amazönica». El Tiempo 7.4.88
und «Wieder Indianermorde in Nordbrasilien», NZZ 14. 4. 88.

229

16 Ethnologica



sich in 10 Jahren (1974-84) an der Bezahlung der indianischen Produzenten
durch den Patron praktisch nichts geändert (nur wenige Pesos), während
die Zwischenhändler in der Stadt gewaltige Gewinne machten (700-
1500°/o)25, die sie selbstverständlich der Teuerung anpassten.

Die miserable Entlohnung für Handarbeiten wie Taschen, Tragnetze,
Hängematten, Körbe, Rindenbastmalereien, Schmuck, Schnitzkunst etc.,
sowie die Beschleunigung der Herstellungsprozesse durch die Unternehmer

und die totale Unkenntnis der Käufer hat zu einem bemerkenswerten
Qualitätsverlust geführt. Der Palmfaserfaden für Taschen und Hängematten

ist doppelt so grob, wie derjenige für den Eigengebrauch. Statt
Naturfarben werden, wenn überhaupt, Kunststoffarben verwendet. Technische
Variationen und Musterung sind auf ein Minimum beschränkt. Details wie
die Befestigung der Tragbänder an den Frauentragnetzen oder deren
Randabschlüsse werden vernachlässigt - all dies, wie mir einmal eine
Yagua-Frau lakonisch bestätigte «porque esa gente no sabe». Die Tukuna,
für ihre Korbwaren und Schnitzereien berühmt, färben mittlerweile die
Flechtstreifen nicht mehr vorher ein, sondern malen die Muster auf den
fertigen Korb. Geschnitzt wird nicht mehr mit schwerem, dunkelroten Edelholz,

das rar geworden ist, sondern in leichtem Balsa. An den Geschmack
der Agenten und Touristen müssen ebenfalls Konzessionen gemacht werden.

So bestellte der grösste Ladenbesitzer Leticias bei den Yagua vom
Loreto Yacu eine Serie nackter, grossbusiger Frauenfiguren und von den
Tukuna und Huitoto groteske Masken. Auf dem, von ORDELORETO! (heute
CORDELOR, cf. Anm. 12) unterstützten Mercado Artesanal de San Juan bei

Iquitos kann man die phantasievollsten Speere und Pfeile erstehen, die
nicht das Geringste mit indianischer Kultur zu tun haben.

Dem Transportmittel der Reisenden angepasst hat man sich auf Miniaturen

von Blasrohren, Kanus, Paddel, Maniokpressen und -Sieben umgestellt.
Auch das Format der Rindenbaststoffe ist auf bürgerliche Bildermasse
handlicher Rechtecke geschrumpft. Diese Beispiele lassen sich beliebig
erweitern. Sie haben nichts mit «tourist art» im positiven Sinne (z. B. bei den
Shipibo, cf. Lathrap in Graburn 1976) zu tun, die auf eigenem «Boden

gewachsen» ist26. Ganz im Gegenteil ist es den Yagua, Tukuna und anderen
in ähnlicher Situation bewusst, wie sehr sie fremdbestimmt sind und wie
wenig sie zu diesen Erzeugnissen stehen und sich mit ihnen identifizieren
können. In ihrer Würde als Menschen und als Angehörige einer Minderheit
fühlen sie sich denn gerade auch vom Tourismus tief verletzt: «Para noso-
tros como nativos la promociön turistica significa la comercializaciön de
nuestros costumbres y lo que es mâs la violaciön de nuestros derechos

25 Leider liegt weder für Iquitos noch für Leticia statistisches Material vor. Ich beziehe mich auf
eigene Beobachtungen und regelmässig durchgeführte Stichproben.

26 Zur Bedeutung des traditionellen Handwerks im Zusammenhang mit dem Tourismus siehe
Seiler-Baldinger 1985, ferner Viokers 1983: 38f.).

230



ciudadanos ...» (Cahuachi Mozombite 1984: 257). «Nosotros los nativos,
vemos como nuestras artesanias se estan comercializando al extremo... La
orientaciôn de la Promociön Turistica en la region, para nosotros los nativos,

solamente es con lafinalidad decomercializary mas noasi para valorar
nuestras costumbres ...» (op. cit: 263).

Sie fordern denn auch: «Debe orientarse realmente a valorar nuestra
cultura y no a comercializarla. Debe respetar nuestras tradiciones y no
utilizarnos como animales o Cosas raras. La Promociön Turistica de nuestra
cultura tiene que ser realizada por nosotros mismos y no por ninguna
empresa o persona extrana. Debe consultarse a nosotros como nativos
sobre la Promociön Turistica de nuestra cultura, ya que nosotros entende-
mos que no puede haber Promiciön Turistica de nuestra cultura, mientras
no exista una valorizaciön de la misma y mientras la sociedad Nacional y
principalmente el Estado no nos respeta y nos quiera seguir utilizando como
si fueramos animales y no personas humanas» (op. cit: 261 f.). Damit in

Zukunft solche Wünsche respektiert und befolgt werden, braucht es
allerdings mündige, emanzipierte Touristen27, deren Bewusstsein sich nicht an
Illusionen, sondern an den Realitäten orientiert.

Zusammenfassung

Seit der Ratifizierung des Amazonaspaktes am 3. Juli 1978 in Brasilia soll
auch die touristische Erschliessung Amazoniens vermehrt staatlich gefördert

werden. Zu den touristischen Attraktivitäten zählen, nebst der Natur,
die dort lebenden indianischen Gemeinschaften. Am Beispiel der Yagua
und Tukuna im kolumbianisch-peruanisch-brasilianischen Grenzgebiet und
im Umkreis der Urbanen Zentren Iquitos (Peru) und Leticia (Kolumbien) wird
die von den Betroffenen als negativ beurteilte Wirkung des Tourismus auf
die einheimische Bevölkerung dargestellt. Diese ist besonders verheerend,
wenn das Verhältnis zwischen Unternehmern und den Zur-Schau-Gestell-
ten dem alten Muster der Schuldsklaverei folgt und wenn erstere, auf
welchen Wegen auch immer, zu den Landtiteln gelangen, welche die comuni-
dades nativas dringendst zum Überleben benötigen.

27 Siehe dazu auch Gasché 1986 und Maeder 1987 sowie den kritisch-ausgewogenen Artikel von
G. Aigner in der Süddeutschen Zeitung vom 26.1.1988, Nr. 20: 31, der am Beispiel der Touri-
sten-Yagua von Iquitos bemerkt: «Nun könnte man sagen, die Touristen wollten solche Lügen-
Shows, doch sie verursachen schwierige soziale Probleme. Die sich derart prostituierenden
Indios werden von anderen Angehörigen ihres Stammes verachtet, sie sind aus der Gemeinschaft

ausgeschlossen. Ein Exhibisten-Dorf, das ohne Kontakt weiterleben muss, dazu
verdammt, entweder zu verhungern oder sich weiterhin für Geld und für den Tourismus zu entblös-
sen.»

231



Bibliographie

ALVAR, M., 1977. Leticia. Institute Caro y Cuervo XL III, Bogota.

ASPELIN, P.L., 1975. External articulation and Domestic production: the artefact trade of
the Mamaindê of Northwestern Mato Grosso, Brazil. Thesis Cornell Univ.

BACA, A., 1981. El Turismo y las Poblaciones Nativas. Iquitos ORDELORETO.

BITTERLI, U., 1982. Die Wilden und die Zivilisierten. München.

CAHUACHI MOZOMBITE, A., 1984. «Promociön turistica y organizaciön nativa» in: Shu-
pihui IX (30), 257-267, Iquitos.

CHAUMEIL, J. P., 1984. Between Zoo and Slavery: the Yagua of Eastern Peru in their
present situation. IWGIA Document 49, Copenhagen.

CARDOSO DE OLIVEIRA, R., 1960. «The Role of Indian Posts in the Process of Assimilation

- 2 case studies». In: Am. Indigena 20, Mexico.

- 1964. 0 Indio e o Mundo dos Brancos. Säo Paulo.

- 1977. «Posibilidad de una antropologia de acciön entre los tukuna». In: Am. Indigena
XXXVII, 1, Mexico.

DUMONT, J. P., 1984. «A matter of touristic 'indifférence'». In: American Ethnologist 11

(1), 139-151.
DUZAN, M. J. e J. MANRIQUE. «Victimasdel colonoy del narcotréficante». In: ElEspecta-

dor, Bogota, 27.3.1985: 3.

FUENTES, H., 1968. Loreto: apuntes geogrâficos, histôricos, estadist/cos, politicos y
sociales. Lima.

GASCHÉ, J., 1986. «Turistas, Empresas y Nativos: Determinaciôn y Dominaciön de la
relaciön mercantil genérica». Am. Indigena 6 (11): 7-16. Lima.

GORMSEN, E., 1983. «Der internationale Tourismus, eine neue «Pionierfront» in Ländern
der dritten Welt». In: Geographische Zeitschrift 71, (3).

GRABURN, N. H. H. (ed.), 1976. «Introduction: Art of the Fourth World». In: Ethnic and
Tourist Arts. Cultural Expressions from the Fourth World 1 -32. Berkeley.

FIERNDON, W. L. and L. GIBBON, 1853. Exploration of the Amazon. Washington.
LARRABURE I CORREA, C., 1905. Colecciôn de Leyes, décrétas, resoluciones y otros

documentas oficiales referentes al Departamento de Loreto. Vol. 7, Lima.

LATFIRAP, D., 1976. «Shipibo Tourist Art». In: Graburn (ed). Berkeley.

MAEDER, U., 1987. Vom Kolonialismus zum Tourismus - von der Freizeit zur Freiheit.
Zürich.

MAFIONEY, L., 1976. «La Selva: Peru's Jungleland». In: Travel, Jan. 1976.

MARTINEZ MUNOZ, E., 1981. «LosYaguas: Titeresdel turismo, LosTicunas: Modelode
progreso indigena». In: El Campesino 27.8.1981, Bogota.

ORDELORETO, 1981. Oficina Regional de Planificaciön: Diagnöstico Socio-Econömico
de la Sub-Zona Caballo Cocha 3, Version preliminar. Manus. Iquitos.

PEARCE, D., 1981. Tourist development. London.

PHILIPSON, W. R., 1952. The immaculate forest. London.

PORADAM, 1979. Proyecto Radargramétrico delAmazonas. La Amazonia Colombianay
sus recursos. 1979, Vol. 1, Bogota.

RFIODES, A., 1983. «Amazon Allegro». In: Ka'na'ta: The Magazine of CP Air, Toronto.

RUMRILL, R., 1983. Iquitos, Capital de la Amazonia Peruana, Iquitos.

232



SEILER-BALDINGER, A., 1979. «Indianerschicksale am oberen Amazonas» In: Indianer
Heute, Ethnologica Helvetica I, 51-88, Bern.

- 1980. «Indians and the Pioneer-Front in the North-West Amazon». In: Barbira-Scazzoc-
chio, F. (ed.) Land, People and Planning In Contemporary Amazonia 244-248,
Cambridge - 1981. «Boundaries, peoples and the cultural landscape on the upper Amazon».

In: Regio Basiliensis 2/3, 277-290, Basel.

- 1985. «Some impact of tourism on traditional Yagua and Ticuna culture». In: Mainzer
Geographische Studien 26: 78-90.

- 1988. «Modelaunen am Amazonas». In: Tracht und Schmuck, Basel.

SPIX, J. B. und C. F. MARTIUS, 1966. Reise in Brasilien (1817-1820), Stuttgart.
STÄPILE, V. D., 1974. «Medien des sozialen Wandels bei Tikunaindianern im Kolumbianischen

Amazonasgebiet - Schule, Landfunk und Tourismus». Atti del Contreso Int. d.

Americanist! Mol. 2, 1972: 399-412, Roma/Genova.

TIBON, G., 1984. Los ritos màgicos y trâgicos de la pubertad femenina. Mexico.

VICKERS, W. T., 1983. «Development and Amazonian Indians: The Aguarico Case and
some general principles». In: Moran, E. (ed.) The Dilemma ofAmazonian Development
25-50. Boulder, Colorado.

VILLAREJO, A. et al., 1979. Asi es la selva. Estudio monogr. de la Amazonia Peruana.
Lima.

WAHRLICFI, Fl., 1984. Tourismus - eine Herausforderung für Ethnologen. Berlin.

233




	Der Tourismus am oberen Amazonas und seine Wirkung auf die einheimische Bevölkerung

