
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 12 (1988)

Artikel: Subsistenzorientierte Entwicklung am Beispiel der Pa-Tavyterã in
Ostparaguay

Autor: Wicker, Hans-Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007591

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans-Rudolf Wicker

Subsistenzorientierte Entwicklung am Beispiel
der Paï-Tavyterâ in Ostparaguay

1. Einleitung

Als Rosa Luxemburg zu Beginn dieses Jahrhunderts in ihrer glänzenden
Analyse dermarxschen Reproduktionsschemata nachweisen konnte, dass
die kapitalistische Produktionsweise zur Mehrwertrealisierung einen
systemimmanenten Expansionstrieb in nichtkapitalistische, naturwirtschaftlich

orientierte Produktionssphären beinhaltet, besiegelte sie damit -
wenigstens theoretisch - das Schicksal der Gesellschaften mit vorwiegender
Subsistenzproduktion (Luxemburg 1913: 393-395). Nichtsdestoweniger
und obwohl die weltwirtschaftliche Entwicklung der vergangenen
Jahrzehnte die These von Rosa Luxemburg auf erschreckende Weise bestätigte,

beschäftigt sich die Ethnologie mehr denn je mit der Analyse von
Subsistenzgesellschaften, wenn auch zunehmend auf einer abstrakten,
vielfach sterilen Ebene. Dies mag auf der einen Seite wohl daran liegen,
dass unberührte Subsistenzgesellschaften heute nicht mehr existieren und
deshalb das Studium solcher Gruppen mehr und mehr in den Bereich der
Ethnohistorie rückt. Auf der anderen Seite jedoch fehlt dem Ethnologen
nicht selten der Mut, sich mit Subsistenzgesellschaften auseinanderzusetzen,

die sich im Kampf mit anderen, meist kapitalistischen, Wirtschaftsformen

sehen. Das Forschungsfeld wird dann lieber dem Entwicklungssoziologen
überlassen.

Der vorliegende Artikel soll aufzeigen, dass
a) es für die Aufrechterhaltung der Ethnologie als Wissenschaft weder

notwendig noch dienlich ist, auf dem Papier das Forschungsobjekt in

künstlicher Entfernung von den Einflüssen der westlichen Welt zu halten, da
gerade der Konflikt zwischen Subsistenz- und Warenproduktion in seinen
verschiedensten Formen die Existenz solcher Gesellschaften in der heutigen

Zeit grundlegend prägt. Ich habe schon früher gezeigt (Wicker 1974)
und werde auch hier wiederzeigen, dass Auseinandersetzungen dieser Art
nicht geradlinig und unbedingt zur Zerstörung von Subsistenzgesellschaften

führen müssen, sondern dass von den Betroffenen her strukturelle
Prozesse der Abwehr in Gang gesetzt werden, deren Erfassung nur auf
Basis eines grundlegenden Verständnisses von Subsistenzstrukturen

Ethnologica Helvetica 12, 1988 157



möglich ist. In diesem Sinn bleibt der ethnologische Ansatz zur Analyse
solcher Prozesse wichtig.

b) der Entwicklungsbegriff nicht gleichgesetzt werden darf mit steigender
Warenproduktion. Gängige Entwicklungsmodelle orientieren sich, auch
wenn sie noch so durchdrungen sind von (basis-)demokratischen und
befreiungsideologischen Kräften, an Entwicklungskonzepten der Industriegesellschaft.

Anstelle von Entwicklung bringen sie den Subsistenzgesell-
schaften meistens Abhängigkeit (Bremen 1987). Subsistenzorientierte
Gesellschaften sind aber in der Lage, eigene Entwicklungsmodelle zu entwerfen

und diese in die Praxis umzusetzen, falls ihnen der notwendige Raum
dazu zugestanden wird.

Das traditionelle Siedlungsgebiet der PaT-Tavyterä liegt im Norden
Ostparaguays, in der Grenzregion zu Brasilien, und greift über in den südlichen
Matto Grosso (Wicker 1982). Nach einer vom paraguayischen Instituto
Nacional del Indigena im Jahre 1982 durchgeführten Zählung leben in Paraguay

um die 5000 PaT-Tavyterä. Nach inoffiziellen Schätzungen sind es um
die 8000 (Misiön de Amistad 1977). Zusammen mit den Mbyä-Apytere und
den Ava-Guaranf (Chiripä) bilden die PaT die grossen, brandrodungsfeld-
bautreibenden Guaranf-Gruppen Paraguays.

Nach den vorhandenen schriftlichen Quellen ist zu vermuten, dass die
PaT-Tavyterä, deren Vorfahren unter dem Namen Itatin bekannt waren (Me-
liä 1976: 155-164), die Kolonialzeit - im Gegensatz zu den Mbyä und den
Ava-Guaranf - relativ unbeschadet überstanden haben. Die räumliche
Distanz zu den grossen Kolonisationszentren Asuncion, Säo Paulo und Santa
Cruz schützte sie bis ins 19. Jahrhundert hinein vor allzu stürmischen
Unterwerfungsversuchen. So finden sich unter den PaT auch keine Überreste

des für das östliche Paraguay typischen Encomiendasystems der
Yanacona- und Mitayosiedlungen (Azara 1847, I: 252-254; Wicker 1982:
108). Auch der missionarische Einfluss seitens der Jesuiten und Franziskaner

war beschränkt, da die dem PaT-Gebiet am nächsten liegenden Reduktionen

erst sehr spät gegründet wurden (Belém 1740, San Joaquin 1746,
San Estanisiao 1749) und die Missionsorden schon 1767 auf Betreiben der
weltlichen Kolonialherren die spanischen Kolonien verlassen mussten.
Elemente der damals begonnenen Missionierung sind heute noch in einigen
christlichen Symbolen zu finden, die von den PaT zwar aufgenommen, im
Laufe derZeit jedoch in die eigene Religion eingebaut und damit reguarani-
siert wurden (Cadogan 1968; Meliä 1976: 160-164).

Die Expansion der damals noch vorwiegend extraktiven Wirtschaft in

bisher wenig genutzte Zonen im 19. Jahrhundert brachte die PaT vermehrt in

Kontakt mit der kriollischen - ebenfalls Guarani sprechenden - Bevölkerung
und deren Zivilisation. Ein tiefer Einschnitt in die Lebensweise der PaT

bahnte sich jedoch erst an, als der paraguayische Staat im Jahre 1888 einen

158



'BELLA
VISTA

Pyoyry
(1*311).

/>tJ (1*978) 1

Cerro ïkangue

Ndyvaa
(549),

Itaypavusu
(3oo) à

Pirary
(24oo).

Sanguina

Yvypyte
(11'313;

îïuopy (25o3)

Mba'e
Marangatu
(2'52o)/

Tavyterî
(5o3) -

Piraymi
k (1941)

(5oo) A
YvytymirT

Parird

Pypuku
(1*421/

guyogue *
(666) I

i PEDRO

\ JUAN

irity ^CABALLERO
4K73L

Panam^y
Tavanboa ' e / A

A |(203)<' Ymorotï „Itaguasu (311) ] / (3o6) // A Rechtlich abgesicherte
/# Kolonien der Pai-TavyterS

A Pal-Gemeinschaft ohneÄ Landverncsaung

I Städte / Dörfer
ThJy Name der Indianerkolonie
(650)Fläche der Kolonie in

Hektaren

#CAPITAN
'BADO

Siedlungsgebiet der PaT-Tavyterä im Norden Ostparaguays.

159



Grossteil des traditionellen Siedlungsgebietes der Païan das anglo-argenti-
nische Grossunternehmen La Industrial Paraguaya verkaufte. Obwohl die
Industrial, wie sie im Volksmund bis heute genannt wird, ihre 2,7 Millionen
Hektaren Land vorerst nur sehr extensiv nutzte, brachte sie neue Akzente in

die Region (Schuster 1929: 488). Ab 1950 tauchten im Siedlungsgebiet der
Paï noch andere Grossgrundbesitzer auf, die teils Land von der Industrial,
teils auch vom Staat kauften. Es waren dies Paraguayer, Brasilianer,
Nordamerikaner und Europäer. Das Departement Amambay wurde langsam
wirtschaftlich bedeutend, Urwälder wurden gerodet, die Landwirtschaft
intensiviert, billige Arbeitskräfte waren gefragt und zunehmend wurden die
Paï zu Objekten der Interessen der Grossgrundbesitzer. Bis zu Beginn der
siebziger Jahre hatten die Indianer jenen Zustand erreicht, wie er von Rosa
Luxemburg so anschaulich beschrieben worden ist: sie waren rechtlos im

Hinblick auf ihr wichtigstes Produktionsmittel (Land), frei als Arbeitskraft
und gesucht als Abnehmer von billigen Industrieprodukten. Dazu waren sie
unterernährt und krank, das traditionelle Gemeinschafts- und Sozialsystem
war in Auflösung begriffen.

In dieser Situation erfolgte für die Paï die zweite bedeutende Zäsur. 1973
wurde mit internationaler Hilfe ein Entwicklungsprojekt in Gang gesetzt, das
als wichtigstes Ziel die Absicherung der traditionell besiedelten Gemein-
schaftsländereien der Paï anstrebte. Heute - 14 Jahre später - leben um die
95% der Paï in vermessenen und rechtlich abgesicherten Ländereien,
sogenannten Colonias Nacionales Indlgenas, deren kleinste 73 Hektaren und
deren grösste 11313 Hektaren umfasst. Gesamthaft sind es 28 Kolonien
(siehe Karte).

2. Paî-rekoha

Das soziale und ökonomische Leben der Paï ist durchgehend vom
Gebrauchswert und nicht vom Warenwert bestimmt. Dementsprechend
geformt und strukturiert sind ihre Beziehungen untereinander und zu den
materiellen Dingen des Gebrauchs, zum Beispiel zu dem von ihnen
besiedelten und genutzten Land. Genauso wie die Menschen wurde auch das
Land - und im weiteren Sinn die Erde - von iïane ramoï geschaffen und den
Paï zur Nutzniessung zur Verfügung gestellt. Alles was von nane ramoTund
anderen Göttern und Heroen erschaffen wurde, darf zwar von den
Menschen genutzt, aber nicht als Eigentum besessen werden. So existiert im
Guaranidialekt der Paï zwar der Begriff nande yvy (unser Land) aber nicht
der Begriff xeyvy (mein Land, meine Parzelle) wie bei den kriollischen
Paraguayern. Erst durch die Nutzung und solange diese anhält, geht ein Gegenstand

über in den Besitzeines Paï. So spricht er von xekokue (mein Feld),xe
kokuere (mein brachliegendes Feld), xe roga (mein Haus) usw. Ein Feld
bleibt denn auch nur so lange in seinem Besitz, wie er es innerhalb der

160



Normen des Brandrodungsfeldbaus nutzt. Darauffällt es wieder in die
Gemeinschaft zurück.

Gewichtigster Faktor ordnungspolitischer Art innerhalb der PaT-Gesell-
schaft ist die tekoha. Die tekoha - der Ort des Seins - symbolisiert den
Perimeter, innerhalb dessen eine PaT-Gemeinschaft lebt und arbeitet. Sie
enthält Bäche und Flüsse (Fischfang), Wald (Jagd, Sammeltätigkeit) und
fruchtbaren Boden für den Ackerbau. In mythischer Zeit war es nande ru,
der, von anderen Göttern beauftragt, die Region der PaT (paTretä) ordnete
und die verschiedenen tekoha absteckte (Meliä 1976: 218-220).

In einer tekoha leben durchschnittlich zwischen dreissig und fünfzig
Familien und zwar in Streuung über das gesamte Territorium. Dorfsiedlungen
sind den PaT unbekannt. Die tekoha zeichnet in ihrem semi-autonomen
Status verantwortlich für sämtliche sozialen, religiösen und ökonomischen
Belange. Da sie von Göttern geschaffen wurde, wird sie auch von einem
religiösen Repräsentanten, dem tekoaruvixa, geleitet. Als Weiser und als
Kenner der Mythen und der Schöpfungsgesänge der PaT organisiert er
jährlich das avatikyry und alle vier bis fünf Jahre das mitä pepy, das
Initiationsfest der Knaben. Als mitä kutuha durchsticht der tekoaruvixa am Ende
des mitä pepy den Knaben die Unterlippe und setzt den kleinen Lippenpflock

ein. Als religiöser Pädagoge ist der tekoaruvixa dazu berufen, die PaT

vom guten Sein (tekoporä) zum religiösen Sein (teko marangatu) und von da
zum wirklichen Sein (teko katu) zu führen.

Dem tekoaruvixa kommt in der Erfüllung seiner religiös-pädagogischen
Funktionen ein wichtiges Attribut zu: er darf sich nicht erzürnen (können).
Um nun trotzdem die politische Führung der tekoha sicherzustellen,
ernennt er einen mburuvixa, manchmal auch avaete genannt. Es ist dies eine
Person, die Führungs- und Organisationsqualitäten aufweisen soll und die
auch in der Lage ist, die innere Ordnung der Gemeinschaft aufrechtzuerhalten

und die tekoha gegen aussen zu verteidigen. Im Gegensatz zum
tekoaruvixa muss sich der mburuvixa erzürnen können (ipoxykuaa). Es liegt
auf der Fland, dass der mburuvixa in Versuchung geraten kann, die ihm
anvertraute Macht zu missbrauchen. Darin ist wohl der Grund zu sehen,
weshalb der tekoaruvixa seine Funktion bis zum Lebensende ausführen,
der mburuvixa jedoch jederzeit durch Druck der Gemeinde vom tekoaruvixa
abgesetzt und durch einen anderen ersetzt werden kann.

Der zunehmende Zerfall der über dreissig tekoha der PaT bis zu Beginn der
siebziger Jahre zeigte sich sowohl auf der ökonomischen als auch auf der
sozialen Ebene. Der Landverlust brachte eine grosse Unsicherheit bezüglich

der Zukunft als ethnische Gruppe und liess die Subsistenzproduktion
auf ein Minimum sinken. Oft hatten PaT-Familien überhaupt keine Felder
mehr oder aber nur noch gerade eine kleine Maniokpflanzung. Die Jagd
wurde durch das Abholzen der Wälder in bestimmten Gebieten immer
prekärer und die Sammeltätigkeit nahm ebenfalls ab. Viele PaT verbrachten

161



dagegen Wochen oder gar Monate auf den Estancias und Granjas der
mbairy (Kurzform für mba'e vaijary- die Besitzer des Schlechten, gemeint
sind Paraguayer und andere Weisse) und leisteten für geringsten Lohn
Schwerstarbeit für den Patron.

Der Zerfall der Subsistenzproduktion ging einher mit einem sozialen Zerfall

der Gemeinschaften. In vielen tekoha war die Führungsstruktur gestört,
so dass in einigen Gruppen politische Führer effektiv ihre Machtstellung auf
eine Weise ausbauen konnten, dass sie unter den herrschenden
Bedingungen nicht mehr absetzbar waren. In anderen Gruppen existierte
überhaupt keine politische Führung mehr und die tekoaruvixa lenkten die
Geschicke ihrer Gemeinschaften alleine. In dieser Krisensituation zeigten
gerade die religiösen Führer eindrückliche Standfestigkeit. Durch ihr Wissen
und ihre rhetorischen Fähigkeiten hielten sie das paT reko (Sein der Pal)

aufrecht und trugen wesentlich dazu bei, einem Identitätsverlust entgegenzuwirken.

Sie waren es, die bis zuletzt das Konzept der gottgegebenen
tekoha bewahrten und die sich auch kaum jemals von den Grossgrundbesitzern

vertreiben Hessen.

3. Sozio-politische Implikationen von Landvermessungen
auf die tekoha

Die erste Vermessung zur Absicherung von Land für die Paï ging auf die
Initiative des späteren Verteidigungsministers Marcial Samaniego zurück.
1954 Hess er durch Militärs am Oberlauf des Ypaneflusses eine Fläche von
mehr als 13 000 Hektaren für die Colonia Nacionat Yvypyte vermessen.
Yvypyte (Kurzform füryt/y mby ete - das wirkliche Zentrum der Erde) Hegt in

der mythologisch wichtigen Region des Cerro guazü (grosser Berg) - von
den PaT jasukâ vendâ karavie guazü genannt - dem Ort des weltlichen
Ursprungs überhaupt (Cadogan 1962: 52). Die Kolonie Yvypyte, die
übrigens 1974 durch eine zweite Vermessung auf 11313 Hektaren reduziert
wurde, war als grosses Reservat konzipiert, das allen übrigen, auf Privatland
lebenden, PaT-Gruppen eine Zufluchtsmöglichkeit bieten sollte. Diese
Funktion konnte jedoch Yvypyte nie erfüllen, da die ausserhalb der Kolonie
lebenden PaT auf ihren eigenen tekoha beharrten und sich weder durch
blosses Zureden noch durch Drohungen dazu bewegen Hessen, in die
Kolonie zu ziehen.

Die späteren, zwischen 1973 und 1986 durchgeführten Landvermessungen

gingen von einem anderen methodischen Ansatz aus. Angestrebt
wurde nicht mehr die Schaffung von wenigen grossen Reservaten, in die die
PaT überführt werden sollten, sondern die rechtliche Absicherung des Landes,

auf dem die PaT seit alters her gelebt hatten. So entstanden in dieser
Zeit auf einer Fläche, die fast derjenigen der Schweiz entspricht, 28 Kolo-

162



nien verschiedener Grösse, von denen jede eine eigene Geschichte im
Hinblick auf den bestandenen Landkampf hat.

Es ist aus Platzgründen nicht möglich, an dieser Stelle auf die spezifische
Problematik der Landkonflikte einzugehen. Die Auseinandersetzungen mit
dem Staat und mit Grossgrundbesitzern zogen sich oft über Jahre hin und
für einige Gruppen ist der Landkampf bis heute nicht beendet. Von seiten
der Landbesitzer wurden zum Teil äusserst brutale Mittel angewendet, um
einem drohenden Landverlust vorzubeugen, so dass es sowohl von den Paï
als auch von den darin involvierten weissen Begleitpersonen (Anwälte,
Ethnologen) grosses Geschick erforderte, um die gesteckten Ziele zu erreichen
(Misiön de Amistad 1977; Wicker 1982: 163-173). Die Geschichte des
Landkampfes der Paï muss allerdings erst noch niedergeschrieben werden.

Bezüglich der neuen Landsituation, der sich die Paï nun gegenübersahen,

sind zwei Punkte von Bedeutung:

a) Die Landvermessungen für die einzelnen Gemeinschaften entsprechen

von den abgesicherten Flächen her auch nicht annähernd den Grössen

der ursprünglichen tekoha. Um überhaupt nach den juristischen Kriterien

des paraguayischen Agrargesetzes eigenes Land zu haben, mussten
die Paï von ihren Vorstellungen abrücken, dass die tekoha als Ganzes - und
damit die Nation PaTmit einem zusammenhängenden Territorium - gerettet
werden könnten.

b) Gerade die Einschränkung des traditionellen Siedlungsgebietes auf
klar abgegrenzte, leicht überschaubare und damit auch besser zu verteidigende

Landflächen führte bei den Paï zu wirklichkeitsnaheren
Identifikationsmöglichkeiten mit der neuen tekoha. Wenn sie vor der Landvermessung

ihre Besitzansprüche auf die schon grösstenteils von Weissen
besiedelten traditionellen tekoha mit einer mythologisch ausgerichteten
Argumentation geltend zu machen suchten, so nahmen sie nach der
Landvermessung konkreten Besitz vom Land und verwalteten dieses nach ihren
Vorstellungen, nach den Vorstellungen des PaTreko, des Seins der PaT.

In der Denkweise der Paï war es nie eine Frage, in welcher Form die
Beziehung zu Grund und Boden geordnet sein soll. Es galt seit jeher als
ausgeschlossen, dass Land als menschliches Eigentum gehandhabt werden

darf. Das yvykytT (schneiden oder vermessen der Erde) und der Kauf
und Verkauf von Land wird als grober Verstoss gegenüber der göttlichen
Ordnung betrachtet und in diesem Sinne als zugehörig zum mbairy reko
(Sein der Weissen) gesehen. Mit der Möglichkeit der Landabsicherung auf
Gemeindeebene wurde die Frage nun von der religiös-ideologischen auf die
praktische Ebene transponiert und erhielt dadurch eine brisante politische
Bedeutung. Dies um so mehr, als die paraguayische Agrargesetzgebung -
wie in westlichen Ländern allgemein üblich - vorwiegend den individuali-

163



sierten Privatbesitz fördert und für Gemeinbesitz kaum rechtliche Grundlagen

zur Verfügung stellt. Bis zu Beginn der siebziger Jahre war es denn auch
weder für die PaT, noch für andere Indianergruppen ersichtlich, auf welche
Weise Land abgesichert werden könnte, ohne dabei die gravierende
Konzession einer allgemeinen Landparzellierung und Kopfzuteilung von
Landfraktionen in Kauf nehmen zu müssen. Zwei der aktivsten politischen Führer
der PaT hatten zu dieser Zeit sogar schon vom Institute/ de Bienestar Rural,
dem zuständigen Ministerium für Landreform, kleine Landstücke
zugesprochen bekommen. Eine Fortsetzung der damaligen Indianerpolitik hätte
denn auch unweigerlich dazu geführt, dass einige wenige PaT zu kleinen
Landbesitzern geworden wären, während die grosse Mehrheit ihr Dasein
als besitzloses Landproletariat gefristet hätte. Nach Meinung der tekoaru-
vixa wäre dies das Ende der PaT als ethnische Gruppe gewesen. Sie waren
es denn auch, die sich einer Parzellierung der späteren Colonias Nacionales
Indlgenas entgegensetzten und die sich eindeutig für einen kommunalen
Landbesitz aussprachen. Die Landvermessung als solche wurde zwar
akzeptiert, aber nur, um das Territorium der PaT gegenüber demjenigen der
Weissen abzugrenzen. Die innere Flandhabung des Landes - Zuweisung
der Rodungsflächen, Verfügung über brachliegendes Land, die Nutzung der
Wälder, der Steppen und der Flüsse - sollte von der Gemeinschaft und
deren Repräsentanten unabhängig von den Gesetzen der Weissen
gewährleistet sein. In den Diskussionen der siebziger Jahre machten sich die
PaT vollumfänglich bewusst, dass nur der gemeinschaftliche Landbesitz die
Aufrechterhaltung der traditionellen Sozialstruktur und damit der PaT als
ethnische Gruppe sichern kann, während jegliche Privatisierung in diesem
Bereich den schon vorhandenen Trend der Auflösung der tekoha
beschleunigen würde. Auf Basis dieser Schlussfolgerung sind heute sämtliche

Kolonien als Kommunalbesitz konzipiert und die Agrargesetzgebung
musste durch das 1981 verabschiedete Gesetz 904 notgedrungen an diese
Situation angepasst werden, damit die PaT auch rechtlich Eigentümer ihres
Landes werden können. Nach einiger Verzögerung hat nun am 28. Juli 1987
die Kolonie Itajy als erste Gemeinschaft der PaT ihren Landtitel überschrieben

bekommen. Weitere Landtitel für PaT-Kolonien werden binnen kurzem
folgen.

Der Übergang vom rechtlosen Landproletariat mit spezifischem
ethnischem Bewusstsein zu PaT-Tavyterä mit anerkannten Landrechten ging
nicht geradlinig vonstatten. Die Situation der PaT vor der Landvermessung
war geprägt durch die permanente Auseinandersetzung um das Land,
während die Zeit nach der Landvermessung der sozio-ökonomischen
Rekonstruktion der Gemeinschaften gewidmet war.

Praktisch alle Kolonien hatten, nachdem das Land einmal gesichert war,
Phasen der internen sozialen Konsolidierung zu durchlaufen. Einige Kolonien

bewältigten diesen Prozess innerhalb kurzer Zeit und wirkten dadurch

164



Maniokfeld der Paï. Im Hintergrund der Cerro Aratä.

beispielhaft für andere Gruppen, während andere Kolonien über mehrere
Jahre hinweg in sozialen Konflikten verfangen blieben, ohne den richtigen
Weg zu finden. Ziel der Rekonstruktionsphase war durchgehend die Schaffung

von stabilen sozio-ökonomischen Strukturen, die erst eigentlich eine
effektive Landnahme garantierten, indem sie die Verletzlichkeit der
Gemeinschaften gegen aussen herabsetzten. Erfahrungen zeigten sehr bald,
dass nur eine einigermassen homogene und gut geführte Gemeinschaft
sich gegen nach wie vor stattfindende Übergriffe von aussen (Stichwort:
klandestine Besiedlung durch Weisse, Holzraub, Wirken von Händlern)
schützen konnte.

Auf der ökonomischen Ebene stand für die Paï der Neuaufbau einer
tragfähigen Subsistenzproduktion im Vordergrund. In den vergangenen
Jahrzehnten war der Rückgang der Selbstversorgung mit der Zunahme der
Taglohnarbeit ausserhalb der tekoha gekoppelt. Jetzt galt es, in einem
umgekehrten Prozess die changa (Taglohnarbeit) abzubauen - und damit
auch die Verschuldungskreisläufe gegenüber den Patrones zu durchbrechen

- und sich vermehrt der Produktion in der Kolonie zu widmen. Die

Bedeutung dieser Umstrukturierung geht weit über das rein Ökonomische
hinaus, da an beide Produktionsformen bestimmte, auf die Gemeinschaft
zurückwirkende, Verhaltenskomplexe gebunden sind. So zeichnen sich

165

12 Ethnologica



Paï-Gruppen mit einem hohen Anteil an changa aus durch einen erhöhten
Geld- und Warenverkehr, durch Unterernährung und der damit verbundenen

extrem hohen Kindersterblichkeit, sowie durch die Ausbreitung
epidemischer Krankheiten. Aus ungewohntem Alkoholkonsum hervorgehende
Gewaltakte sind in solchen Gruppen fast an der Tagesordnung. Eine Stärkung

der Subsistenzarbeit impliziert dagegen eine ausgeglichenere Ernährung

und damit eine sichtbare Verbesserung der allgemeinen
Gesundheitssituation. Sie impliziert ebenfalls eine Reduktion der changa, weniger
Geld und damit auch weniger Alkohol und eine Reaktivierung des
Gemeinschaftslebens. Die Folge davon ist eine Konsolidierung auf der sozialen
Ebene.

Der Impakt von Landvermessungen auf die Paï-Gemeinschaften war in

den meisten Fällen frappant. Ohne wesentliche Hilfe von aussen waren
viele Kolonien in der Lage, innerhalb einer Agrarperiode ihre traditionelle
Subsistenzproduktion auf einen Stand zu bringen, der wenigstens in
quantitativer Hinsicht eine ausreichende Ernährung erlaubte. Alte Felder wurden
vergrössert, neue Felder angelegt, wobei Maniok, Mais, Süsskartoffeln und
verschiedene Gemüsesorten die Grundlage bildeten, und die Jagd und der
Fischfang wurden zunehmend durch Kleinviehzucht (Hühner, Schweine)
ergänzt. Bananen- und Zitruspflanzungen wurden angelegt.

Die Beobachtungen aus diesen Jahren zeigen allerdings, dass die Paï
eigene Regeln haben, um einen ökonomischen Aufschwung auf Basis der
Subsistenzproduktion in Gang zu setzen. Diese Regeln sind ins soziale
Beziehungsnetz eingebettet und werden von den Paï selbst nicht auf der
rationalen Ebene bewusst gemacht. Sie lassen sich in zwei Punkten
zusammenfassen:

a) Individualistisches Vorgehen bringt den Paï auf die Länge keine
wirtschaftliche Besserstellung. Einzelgänger, die sich durch überdurchschnittliches

Arbeiten von der Gemeinschaft abheben, vernachlässigen dadurch
den sozialen Bezug, isolieren sich und werden dadurch auf indirekte Weise
zum Gegenstand der öffentlichen Kritik. Im besten Fall werden solche
Personen oder Familien über Mechanismen der Redistribution oder Reziprozität

ihres materiellen Vorsprungs wieder enthoben und damit in die
gemeinschaftliche Struktur zurückgeholt. Oft münden solche Individualisierungsversuche

jedoch in starke Konflikte sozio-politischer Art oder sogar in paje
vai (Anwendung magischer Praktiken zum Schaden von Drittpersonen), was
früher oder später unweigerlich zu einem Auszug des Betroffenen aus der
Kolonie führt. Prozesse der sekundären Migration zwischen den Kolonien
waren denn auch in der Phase der Suche nach interner Konsolidierung
häufig.

Über das teko joja (Sein der Gegenseitigkeit) sind die Glieder einer
Gemeinschaft in systemischer Form aneinandergebunden, so dass sich bei

166



den Paï ökonomischer Fortschritt längerfristig gesehen nicht als
individuelle, sondern als gemeinschaftliche Leistung zeigt. Unterschiedliche
Entwicklungsstadien im ökonomischen Bereich werden deshalb nicht so
sehr zwischen Individuen einer Gemeinschaft sichtbar, sondern vielmehr
zwischen den verschiedenen Kolonien.

Innerhalb der Gruppen selbst werden grössere ökonomische Differenzen
nur dort zugelassen, wo sie vom System selbst vorgesehen sind. So kann
zum Beispiel der mburuvixa ohne weiteres eine wesentlich grössere
landwirtschaftliche Produktion aufweisen als alle übrigen Gemeindeangehörigen,

da er wiederum die Verpflichtung hat, gemeinnützige Feste zu
veranstalten oder andere zu unterstützen.

Kolonien, die nach der Landvermessung übermässige systemfremde
ökonomische Unterschiede aufwiesen, waren deshalb auch auf der sozialen

Ebene sehr gespalten, im Alltagsleben oft angstgeprägt (paje vai) und
interessanterweise auch am meisten geplagt von Tuberkulose, Masern und
anderen verheerend wirkenden Krankheiten. Wenn auch unausgesprochen,

definiert sich deshalb der Entwicklungsbegriff der Paï nach dem
Prinzip: Entweder wird die ökonomische Entwicklung von der Gemeinschaft
als Ganzes getragen, oder sie findet nicht statt.

b) Aus dem oben Gesagten leitet sich auch schon die zweite Regel ab.
Damit eine wirtschaftliche Entwicklung in den neuen Kolonien stattfinden
kann, muss das sozio-politische System der Gemeinschaft funktionsfähig
sein. In Kolonien, in denen soziale Konflikte die Situation dominieren, paje
vai als latente Drohung fühlbar ist, kapitalistische Elemente - auf die wir
später zu sprechen kommen, die reziproken Verpflichtungen unterhöhlen
und Alkohol dazu beiträgt, Gewaltszenen zu provozieren, findet keine
Entwicklung statt und ein grosser Teil der ansässigen Bevölkerung bleibt in der
auswärtigen Taglohnarbeit verhaftet. In solchen Gruppen versickert auch
materielle Hilfe von aussen, ohne dass sichtbare Resultate erzielt werden.

Das soziale Wohlbefinden wiederum ist eng verknüpft mit der religiösen
und politischen Führung. Nur wenn es den Gemeinschaften gelingt, eine in

ihrem Sinne effiziente Führungsstruktur zu errichten, tritt soziale Beruhigung,

die als Grundlage für eine ökonomische Entwicklung notwendig ist,
ein. Als zweites Entwicklungsprinzip gilt deshalb: Gemeinschaftseigentum
an Land macht das Individuum äusserst sensibel im Hinblick auf die bestehende

Sozialstruktur. Eine Entwicklung der Subsistenzproduktion ohne ein
relativ konfliktfrei funktionierendes Sozialnetz und ohne gemeinschaftskonforme

Führung ist bei den Paï nicht möglich.
Die Suche nach einer, den neuen Verhältnissen Rechnung tragenden,

Rekonstruktion der Gemeinschaften war deshalb nach 1975 im wesentlichen

bestimmt durch eine permanente Diskussion rund um die religiöse
und politische Führung. Die tekoaruvixa wurden als solche nicht in Frage

167



gestellt, da sie als wirkliche Wahrer religiöser Funktionen und als
übergeordnete Verwalter der tekoha auch unter den neuen Landverhältnissen
im Sinne der Erhaltung des paT reko und damit des ethnischen Bewusst-
seins wichtigste Orientierungsinstanz blieben. Nur ein tekoaruvixa kann,
wenn auch nicht allein, die Durchführung der grossen religiösen Feste
garantieren. Noch stärker als zuvor wurden sie deshalb auf die Belange des
religiösen Seins verpflichtet und in öffentlichen Diskussionen dazu
angehalten, die notwendige Infrastruktur für den rituellen Bereich wieder zu
vervollständigen. Die Kolonie Tavamboa'e zum Beispiel verfügte zwar zum
Zeitpunkt der Landvermessung noch über einen mboraheipukujara (Besitzer

der grossen Gesänge), jedoch über keinen mitä kutuha (wörtlich: einer,
der die Kinder sticht) mehr, der während des Initiationsfestes den Knaben
die Unterlippe durchsticht. 1979 bildete deshalb ein Wissender aus der
Kolonie Pirary, der zum erstmals wieder stattfindenden Initiationsfest in

Tavamboa'e eingeladen wurde, einen neuen mitä kutuha für diese Gemeinschaft

aus. Die Kolonie Tajy wiederum benötigte nach erfolgter
Landvermessung neun Jahre an Diskussion und Vorbereitung, bis endlich wieder
ein eigenes mitä pepy über die Bühne laufen konnte. In der Zwischenzeit
brachten die Eltern ihre heranwachsenden Knaben in Nachbarkolonien, um
sie durch die Initiation zu Paï machen zu lassen. Die zersplitterte Gruppe
von Cerro Äkangue, die nach äusserst brutal geführten Landkonflikten 1978
doch noch zu einer eigenen Kolonie mit fast 2000 Flektaren gekommen war,
und die seit mindestens dreissig Jahren kein eigenes Initiationsfest mehr
durchführen konnte, ist gegenwärtig daran, ein ogajekutu (traditionelles
Haus zur Durchführung des mitä pepy) in Gemeinschaftsarbeit zu errichten
und die heiligen Felder mit dem weissen Mais anzulegen, um dann im
Februar 1988 ihre Knaben zu vollwertigen Gemeindegliedern zu machen.

Der Wiederaufbau der Ritenstruktur, der in den nördlichen Kolonien recht
zügig und in den südlichen etwas verlangsamt vor sich geht, weist den
tekoaruvixa klare Aufgaben zu und bindet sie an die gemeinschaftliche
Verpflichtung. Nichtsdestoweniger mussten sie in den vergangenen Jahren
auch öfters Kritik über sich ergehen lassen und zwar immer dann, wenn sie
allzu offensichtlich in nichtreligiösen Aktivitäten mitmischten. Trotz seines
hohen Wissens verfügt ein religiöser Führer in weltlichen Belangen nicht
automatisch auch über ein soziales, auf die Gemeinschaft ausgerichtetes
Bewusstsein. Gerade in den Anfangszeiten der neuen Kolonien fühlten sich
nicht wenige der tekoaruvixa, bedingt durch die wichtige Funktion, die
ihnen in den Landkämpfen zugekommen war, als eigentliche Besitzer der
neuen Ländereien und der darin enthaltenen Ressourcen. So liessen sich
tekoaruvixa von Mba'e marangatu, Pirary, Yvypyte, Panambiy, Pysyry und
Itajeguaka durch weisse Händler dazu verleiten, beträchtliche Mengen an
Edelhölzern zu verkaufen, was in den Kolonien grosse Unruhe auslöste und
den Wiederaufbau der Gemeinschaften zeitweise vollständig lähmte.

168





Gerade der Schutz des vermessenen Landes und der darin enthaltenen
natürlichen Ressourcen sowie die Instandstellung eines klaren sozio-politi-
schen Bezugs auf Basis des teko joja (Seins der Gegenseitigkeit) waren die
Elemente, die nach klarer politischer Führung verlangten. ZurZeit der
Entstehung hatten die meisten Kolonien entweder überhaupt keinen mburuvixa
oder aber solche, die sich zwar im Landkampf bestätigt haben, die sich
jedoch gerade dadurch der Kontrolle der Gemeinschaft entziehen konnten.
Auch unter diesen gab es einige, die sich eigenmächtig an Holzbeständen
vergriffen. Zwar wird dem mburuvixa von der Tradition gewisse Privilegien
zugestanden. Zum Beispiel, dass er einen Teil seiner Felder über
Gemeinschaftsarbeit oder sogar durch Strafgefangene bestellen lässt, die
gewöhnlich in seinem Haus über Wochen oder Monate als Gäste leben. Diese
Privilegien bestätigen auf der einen Seite sein soziales Prestige, kommen
jedoch andererseits auch wieder der Gemeinschaft zugute, da er es
gewöhnlich ist, der wichtige, von aussen kommende Gäste beherbergt, Neu-
zuzügern in der ersten Siedlungsphase hilft und der die meisten Feste
organisiert. Zu einem Fest wiederum gehört mindestens ein ausgehöhlter
Baumstamm voll /cangur(schwachfermentiertes Bier), für das beträchtliche
Mengen an Mais, Süsskartoffeln und Rohrzucker verarbeitet werden müssen.

Es sind dies die Redistributionsmechanismen, wie wir sie aus der
Ethnologie zur Genüge kennen. Dennoch konnten sich die wenigsten Kolonien

damit abfinden, dass ihre politischen Führer eigenmächtig die Privilegien

auf andere Bereiche ausbauten. Genauso wie es galt, die tekoaruvixa
auf den religiösen Bereich zurückzustutzen, so galt es, die politischen Führer

- den neuen Verhältnissen angepasst - auf die Gemeinschaften zu
verpflichten und falls dies nicht möglich war, sie zu ersetzen, was wiederum
nur die tekoaruvixa an die Hand nehmen konnten.

Zielstrebig, wenn auch nicht überstürzt, arbeiteten zwischen 1975 und
1981 viele der Gemeinschaften auf die neue Form der politischen Führung
hin. Gemeindeversammlungen (aty), in denen die Ordnung der Kolonie und
der Führungsmodus zur Diskussion standen, häuften sich. Unfähige Führer
wurden nach zähem Ringen ihrer Posten enthoben und neue eingesetzt.
Vielen der Kolonien, wenn auch nicht allen, ist es - oft erst nach mehreren
Anläufen - gelungen, die wichtige Stelle des mburuvixa mit Personen zu
besetzen, die dem Anspruch des teko joja genügen konnten. Es zeigte sich
in dieser Phase, dass kleinere Kolonien mit dreissig bis fünfzig Familien in

der Stabilisierung der Führungsstruktur viel dynamischer sind als die grossen

tekoha. Grosse Kolonien wie Yvypyte, Pirary und Mba'e marangatu, die
innerhalb der Kolonien mehrere, sich gegeneinander abgrenzende Sub-

gruppen mit eigener Führung enthalten, sind oft in so starken politischen
Konflikten verhängt, dass Prozesse der sozialen Konsolidierung gar nicht
erst in Gang gebracht werden können. Yvypyte als weitaus grösste Kolonie
wäre in dieser Hinsicht eine eigene Studie wert. Auf der ökonomischen

170





Ebene wirkt sich dies so aus, dass die kleinen, in ihrem sozialen Netz
übersichtlichen Kolonien, viel weiter entwickelt sind als die grossen.

Die neu entstehende politische Führung der PaT unterscheidet sich
wesentlich von der älteren. Meist sind es junge Männer zwischen zwanzig
und dreissig Jahren, die heute die Gemeinschaften leiten. Sie zeigen
grösstenteils ein ausserordentlich grosses soziales Bewusstsein und sind - nach
Paï-Art - auch sehr religiös. Da die mburuvixa wiederum den tekoaruvixa
auf vorzügliche Weise auf der organisatorischen Ebene zur Hand gehen,
bewirkt die funktionsfähige bipolare Führung genau das, was sie soll, nämlich

die Stärkung der Identität der Paï als ethnische Gruppe.

4. Mba'e pepy kontra Lohnarbeit

Gemeinschaftlich soziales Handeln bedingt für die Paï ebenfalls eine
gemeinschaftlich ausgerichtete Ökonomie, deren Basis das Kollektiveigentum
an Land ist. Im Produktionsbereich verfügen die Paï über lockere Formen
der Kooperation, die klare Züge einer paT-eigenen Sozialpsychologie
aufweisen. Vielleicht das bemerkenswerteste daran ist, dass diesen jeglicher
Zwang zurTeilnahme abgeht. Soziales Zusammensein ermöglicht Kommunikation

und diese ist bei den Paï prinzipiell lustbetont. Allein arbeitende
Männer und Frauen sind denn auch eher die Ausnahme. Sowohl im Haus
als auch auf dem Feld wird meistens in - nach Geschlecht getrennten -
Gruppen gearbeitet.

Gemeinschaftsarbeit, die über den rein verwandtschaftlichen Rahmen
hinausgeht, wird von den Paï mba'e pepy (gemeinsame Sache) genannt.
Wie so vieles andere, hat auch das mba'e pepy seinen Ursprung im religiösen

Sein. Als Inbegriff der gemeinsamen Sache zeichnet die
Gemeinschaftsarbeit, die zur Vorbereitung der heiligen Felder (koyngusu) für den
Initiationsritus dient. In den koyngusu wird der weisse Mais gezogen, der
das Maisbier für das drei Tage und drei Nächte dauernde Fest abgibt. Die
Organisation der Arbeit für das koyngusu obliegt dem mburuvixa, während
der tekoaruvixa die religiösen Riten durchführt, die den nur auf neugerodetem

Boden wachsenden weissen Mais gut gedeihen lassen.
Das mba'e pepy wird vom politischen Führer zum voraus auf einen

Samstag festgelegt, ohne dass er jedoch namentlich Leute bestimmt, die
daran teilzunehmen haben. Am Samstagmorgen besammeln sich die
Arbeitswilligen mit den eigenen Arbeitsgeräten in seinem Haus und gemeinsam

wird darauf während fünf oder sechs Stunden gearbeitet. Nach getaner
Arbeit und nachdem sich die Leute frisch gemacht haben, trifft man sich
wieder im Haus des mburuvixa zu einem Fest, das vielfach bis zum
Morgengrauen dauert, mindestens jedoch so lange, bis das von der Frau des
mburuvixa bereitgestellte Maisbier ausgetrunken ist. An diesem Fest neh-

172



Das traditionelle Langhaus der PaT.

men sowohl Männer als auch Frauen und Kinder teil, solche, die im mba'e
pepy mitgearbeitet haben, und auch solche, die es, aus welchen Gründen
auch immer, nicht taten. Das mba'e pepy ist eine einfache Form zur
Leistung gemeinschaftlicher Arbeit, wie sie auch in anderen Kulturen
beobachtet werden kann. Obwohl in erster Linie wichtig für die Rodungsarbeiten,
wird das mba'e pepy ebenfalls angewendet für die nachträgliche Reinigung
der Felder, für den Flausbau und in neuerer Zeit ebenfalls für die jährliche
Reinigung der Grenzlinien der Kolonien und für das Öffnen von neuen,
befahrbaren Wegen.

Die Mobilisierung von Arbeitskräften durch das mba'e pepy ist allerdings
nicht ein Privileg des mburuvixa. Jeder Gemeinschaftsangehörige kann ein
solches für private Zwecke durchführen und gerade für Rodungsarbeiten
wird es auch oft genutzt. Unausgesprochene Bedingung ist einzig, dass für
den Abend nach der Arbeit ein Fest vorgesehen ist. Andernfalls würden sich
nur wenige, meist nur nahe Verwandte des Organisators, zur Arbeit
zusammenfinden.

Das mba'e pepy darf nicht verstanden werden als ein mechanistisches
Modell gegenseitiger Verpflichtung, innerhalb dessen Arbeitsleistungen für
andere automatisch eine Gegenleistung nach sich ziehen. Unsere
mehrjährigen Beobachtungen haben gezeigt, dass es Paï gibt, die regelmässig
an mba'e pepy teilnehmen, die von anderen veranstaltet werden, ohne

173



jedoch selbst solche für den eigenen Nutzen einzuberufen. Dann gibt es
auch andere Familien, die jährlich mehrere Gemeinschaftsarbeiten für die
eigenen Bedürfnisse durchführen. Arbeitsleistung ist für die Paï nicht
quantifizierbar und deshalb auch nicht vergleichbar im Sinn: ich arbeite für Dich
so und soviel Stunden und Tage, also wirst Du jetzt oder später dieselbe
Leistung für mich vollbringen. In der Gemeinschaft wird deshalb auch nie
Kritik gegenüber Personen geäussert, die kaum jemals an mba'e pepy
teilnehmen und die dennoch zu den Festen erscheinen. Ebensowenig werden

Paï beanstandet, die über den Durchschnitt hinaus Gemeinschaftsarbeit

für eigene Zwecke organisieren, im Gegenteil. Mba'e pepy ist ein
Bestandteil des païreko und deshalb gut.

Die Quantifizierung von Arbeitsleistung ist Ausdruck einer Verdinglichung
der Arbeit und Produkt grösserer gesellschaftlicher Arbeitsteilung, wie sie
bei den Paï nicht, dafür jedoch in ihrer Umgebung - unter den Weissen -
besteht. Lohnarbeit, Produktion für den Markt und die Erstehung von fa-

brikmässig erzeugten Gütern sind den Paï von der paraguayischen Gesellschaft

her bekannt. Wenn ihnen die Funktionsweise des Seins der Weissen
auch nicht voll verständlich ist, übt diese doch einen nicht zu unterschätzenden

Reiz auf sie aus. Besonders zwei Personencharaktere der Gesellschaft

der Weissen sind es, die einen nachhaltigen Eindruck erweckt
haben. Der eine ist der Patron, der als Grundbesitzer oder als dessen Stellvertreter

Taglöhner anstellt, arbeiten lässt, bezahlt (oder auch nicht) und der
es, ohne viel selbst zu arbeiten, zu etwas bringt. Der andere ist der Bo-
lichero, der Ladenbesitzer und Zwischenhändler, der Waren kauft und
verkauft und der hinter dem Ladentisch dick und fett wird und sich fast
ausschliesslich im Auto fortbewegt - wenigstens in der heutigen Zeit.

Die kapitalistische und die PaT-orientierte Ökonomie - früher hätte man
diese primitivkommunistisch genannt - zeigen Gegensätzlichkeiten, wie sie
kaum grösser sein könnten. Während die eine die private Flandhabung der
Produktionsmittel voraussetzt, fusst die andere auf dem Kollektivbesitz an
Land. Während die eine Arbeitsbeziehungen primär als Warenbeziehungen
erlebt, ordnet die andere die Arbeitsbeziehungen den sozialen Beziehungen
und damit dem gemeinschaftsbedingten Rahmen unter. Während die eine
auf den nationalen und internationalen Markt ausgerichtet ist, ist die andere
subsistenzorientiert. Während die eine den Arbeitstag auf neun oder mehr
Stunden festlegt, arbeiten die Paï durchschnittlich fünf bis sechs Stunden
am Tag.

Zwischen 1975 und 1981, der Periode der intensiven Diskussionen um
den richtigen Weg, gab es in mehreren Kolonien mburuvixa, die sich in der
Rolle des Patron oder Bolichero versuchen wollten. Vielfach waren dies
Führer, die in der Zeit der Landkämpfe zu sozialem Prestige gelangten und
die in dieser Zeit auch grundlegende Erfahrungen als Taglöhner, zum Teil

sogar als Vermittler von indianischen Arbeitskräften, sammelten. Ihre Be-

174



gründung zum Aufbau der Taglohnarbeit und der Errichtung von bolichos
(Warenläden) innerhalb der tekoha folgte der Logik von weissen (Klein-)
Unternehmern:

1. In der heutigen Zeit benötigen auch die PaT Geld und sei es auch nur,
um Seife, Nähfaden, Stoffe und Salz zu kaufen; notwendige Konsumgüter
also, die von ihnen nicht oder nicht mehr hergestellt werden. Um solche
Waren zu erstehen, müssen sie Strecken von zehn oder mehr Kilometern zu
Fuss zurücklegen und dann erst noch ihr schwer verdientes Geld auf dem
Ladentisch eines Weissen zurücklassen, der dadurch reich wird. Warum
also nicht einen eigenen bolicho in der Kolonie haben, damit die Païweniger
weit marschieren müssen und damit das Geld unter den PaT bleibt?

2. Damit die PaT zu Geld kommen, müssen sie entweder Agrarprodukte
auf dem lokalen Markt verkaufen oder aber für einen weissen Patron arbeiten.

Hat der mburuvixa jedoch einen bolicho, so können die PaT ihre
landwirtschaftlichen Überschüsse an ihn verkaufen, Konsumgüter bei ihm
beziehen und dieser kann den Gewinn wiederum dazu verwenden, um PaT als
Taglöhner zur Bestellung der eigenen Felder anzustellen. Der mburuvixa hat
die Doppelfunktion von Patron und Bolichero, wie dies in ruralen Regionen
Paraguays gang und gäbe ist.

Nambojere hande viru hande rekoharyepype (lasst uns unser Geld in der
tekoha zirkulieren) wurde in dieser Zeit zu einem Standardsatz der
politischen Führer, die eine kapitalistische Linie befürworteten.

Selbstverständlich verlangten die von diesen Führern propagierten
Produktions- und Zirkulationssysteme nach einer Anpassung der traditionellen
Ökonomie an marktwirtschaftliche Prinzipien. Die Warenproduktion sollte
auf Kosten der Subsistenzwirtschaft ausgebaut und die im Sozialsystem
verankerte gegenseitige Hilfe durch Lohnarbeit ersetzt werden.

Kolonien, die Versuche in dieser Richtung wagten, waren Tajy, Yvypyte,
Panambiy, Ypyju, Pirity, Pysyry, Itajeguaka und Itaypavusu. Die politischen
Führer dieser tekoha richteten in ihren eigenen Wohnhäusern oder in daneben

liegenden Schuppen bolichos ein und boten Waren zum Verkauf an, die
sie von Händlern aus dem paraguayisch-brasilianischen Grenzort Pedro
Juan Caballero bezogen. Die Führer von Tajy und Yvypyte schafften sich
sogar Gebrauchtwagen an, mit denen die Gütertransporte getätigt wurden.

Keiner der indianischen Jungunternehmer verfügte über genügend
Ersparnisse, um das erste Warensortiment aus eigenen Mitteln anschaffen zu
können, so dass es für sie nahe lag, das Grundkapital mittels Holzverkäufen
aus den Kolonien zusammenzustellen.

Die PaT-Bevölkerung in den betroffenen Kolonien verfolgte gespannt die

regen Aktivitäten ihrer mburuvixa. Mehrmals wurde zwar im Hinblick auf den
Verkauf von Edelhölzern Unmut geäussert, im allgemeinen wurde jedoch

175



der Aufbau von bolichos positiv aufgenommen. In den übrigen Kolonien
wurde weitläufig die Entwicklung der fortschrittlichen tekoha kommentiert.
Mit Bewunderung stellte man fest: oguerekoma bolicho (jene haben schon
einen bolicho). Es machte denn auch den Anschein, als ob das
Entwicklungsmodell der progressiven mburuvixa auch in anderen Kolonien Schule
machen würde, obwohl nicht zu übersehen war, dass in den verschiedenen
Argumentationsformen oft mehr Symbolhaftes als rational Ökonomisches
mitspielte.

Ungefähr zwei Jahre dauerte das Hin und Her in der Diskussion um die
bolichos, dann waren sie - mit Ausnahme derjenigen von Tajy und Yvypyte
-wieder von der Bildfläche verschwunden. Die Gründe dafür waren schnell
eruiert: die PaT zeigten gegenüber den neuen Ladenbesitzern ähnliche
Verhaltensweisen, wie gegenüber solchen PaT, die sich durch übermässige
Arbeit aus der Gruppe heraushoben. Obwohl verdeckt, kamen im Hinblick
auf die in den Läden gelagerten Güter Redistributionsmechanismen in

Gang, denen sich die mburuvixa nicht entziehen konnten. In der Praxis
zeigte sich dies so, dass die Käufer fast regelmässig die bezogenen Waren
anschreiben liessen und die Rechnung überhaupt nie, oder aber mit grosser
Verzögerung beglichen. An Entschuldigungen seitens der verschuldeten
Kunden fehlte es nie, schliesslich sollten sie ja gerade mit der Landrückgewinnung

vermehrt in der Kolonie bleiben und die eigenen Felder bearbeiten
und die Taglohnarbeit ausserhalb der Kolonie - die Geld zur Abtragung der
Schulden gebracht hätte - einschränken. Die mburuvixa wiederum waren
zu eng im sozialen, und nicht zuletzt auch im verwandtschaftlichen Netz
verhängt, als dass sie mittels Androhung von Sanktionen die Schulden
hätten eintreiben können. Es fehlte ihnen ganz einfach die soziale Distanz
zu ihrer Kundschaft, die ein rationales marktwirtschaftliches Funktionieren
hätte garantieren können. So sahen sie sich mit immer weniger Waren,
dafür aber mit mehr Schuldanschreibungen konfrontiert, was den theoretisch

so schön formulierten Geldfluss in der Kolonie entscheidend hemmte.
In kurzer Zeit gingen deshalb die meisten bolichos pleite und wie ehemals
bezogen die PaT ihre Waren wieder bei weissen Ladenbesitzern ausserhalb
der Kolonie. Nur nebenbei sei erwähnt, dass sich die PaT durch ihr unlauteres

Verhalten gegenüber den indianischen Bolicheros, den unstatthaften
Gewinn der mburuvixa aus den Holzverkäufen wieder aneigneten, wenn
auch in stofflich veränderter Form.

In Tajy hielt sich der bolicho fast acht Jahre, was mit den besonderen
Qualitäten des mburuvixa dieser tekoha zusammenhing. Obwohl dieser
ebenfalls immer wieder strukturell bedingte Redistributionsschäden in Kauf
nehmen musste, und damit auch bei ihm die Kapitalrückgewinnung stockte,
gelang es ihm doch immer wieder, fehlendes Geld durch erneute Holzverkäufe

einzubringen. Der mburuvixa von Tajy konnte auch das Prinzip der
Lohnarbeit innerhalb der Gemeinschaft am weitesten durchsetzen. Zum

176



Teil mit Hilfe der ihm Vorschuss gewährenden Holzhändler, zum Teil aber
auch mittels indirektem Druck auf die Schuldner, rekrutierte er aus den
tekoha Arbeiter, die für ihn und mit ihm seine Felder bestellten und neue
Rodungen anlegten. Auf diese Weise brachte er es für PaTVerhältnisse zu
beträchtlichem Wohlstand. Zeitweise nannte er bis zu zehn Hektaren
bepflanztes Land sein eigen, was ihm ermöglichte, jährlich mehrere Tonnen
Agrarprodukte zu kommerzialisieren. Sein Reichtum zeigte sich auch in den
Hühnern und Schweinen und in den zwölf Kühen, die er auf dem Gemeindeland

weiden liess.
Für die Gemeinschaft als solche war diese Entwicklung fatal. Die Seinsweise

der PaT schien in dieser Zeit in Tajy wie paralysiert zu sein. Der längst
fällige Initiationsritus wurde immer wieder hinausgeschoben. Mba'e pepy
fanden kaum mehr statt und wenn, dann war es der indianische Patron, der
sie durchführte und der auf diese Weise zusätzlich zu der schlecht bezahlten

Lohnarbeit noch Gratisarbeit verbuchen konnte. Ausser ihm verfügte
keine andere Familie über eine akzeptable Produktion. Die Mobilität von
Abwanderungen aus der Kolonie und Neuzuwanderungen - ein Element
sozialer Unruhe - nahm in dieser Zeit beträchtlich zu, so dass das soziale
Gefüge auf die Länge nicht mehr zu überdeckende Brüche aufwies. Fälle
von angewandter Magie (paje vai) begannen sich wiederum zu häufen und
in den Jahren von 1978 bis 1980 ergriff eine seltsame Suizidwelle die
Kolonie - von der Gesamtpopulation von knapp 150 Personen brachten
sich allein in diesen drei Jahren sechs junge Männer, darunter ein jüngerer
Bruder des mburuvixa, um, obwohl Suizide unter den Paï sonst äusserst
selten ist.

1980 nahm die Gemeinschaft die Diskussion um den richtigen Weg endlich

wieder auf und noch im selben Jahr wurde der marktwirtschaftlich
orientierte mburuvixa abgesetzt. Unter der neuen Führung stabilisierte sich
Tajy auf der sozialen Ebene und wirtschaftlich ging es aufwärts, so dass die
Produktion bald einmal den Stand der übrigen Kolonien erreichte. Das
mba'e pepy begann wieder zu spielen und 1984 fand dann doch endlich das
langersehnte mitä pepy statt, für das eigens in Gemeinschaftsarbeit ein
traditionelles Initiationshaus gebaut wurde. Suizide hat es seither keine
mehr gegeben.

5. Gemeinschaftsfelder und cash crop

Die Entwicklung der Paï der vergangenen Jahre zeigt, dass sie mehrheitlich
innerhalb ihrer tekoha keine kapitalistischen Strukturen dulden. Allein mit
dieser Feststellung sind ihre Beziehungen zur extrem marktwirtschaftlich
geprägten Aussenwelt nicht definiert. Nichts liegt ihnen ferner als eine
Abkapselung gegen aussen und eine sozio-ökonomische Genügsamkeit.

177



Parallel zu den kapitalistischen Versuchen begannen sie deshalb schon
früh, mit neuen, paï-gerechteren Formen der Produktionssteigerung zu
experimentieren. Das Ziel dieser Versuche bestand darin, als Agrarprodu-
zenten den Markt der Weissen besser zu nutzen, ohne allerdings in tiefgreifende,

ihre Identität gefährdende Abhängigkeit zu geraten. Ausserdem
sollten die traditionellen sozio-ökonomischen Mechanismen weiterhin das
Leben in der tekoha bestimmen. Dieses Ziel - und das machten sich die PaT

sehr schnell klar - kann nur dann erreicht werden, wenn die Produktion
grundsätzlich auf den Eigenkonsum ausgerichtet bleibt. Sobald der Produzent

auf reines cash crop umsteigt, das heisst, nur noch Produkte anpflanzt,
die zwar auf dem Markt, aber nicht mehr im eigenen Kochtopf gefragt sind,
entstehen Bindungen und Abhängigkeiten, die den Kleinbauern einem allzu

grossen Existenzrisiko aussetzen.
Ab 1975 verkauften die PaT Maisüberschüsse, die jedoch auf den lokalen

Märkten wenig Geld einbrachten. Probehalber versuchten sie deshalb den
Anbau von Soja, Fejäo (brasilianische Bohne), Poroto (paraguayische
Bohne) und Trockenreis. Soja und Fejäo verschwanden bald wieder aus den
Kolonien, da beides nur mit Anwendung von Fungiziden und Insektiziden
gute Ernten bringt. Poroto und Trockenreis hielten sich dagegen schon
besser. Beides kann - geht man mit dem Boden sorgfältig um, was bei den
Brandrodungsfeldbauern ohnehin der Fall ist, ohne Dünger und ohne
Schädlingsbekämpfungsmittel gezogen werden. Bei beiden Produkten ist
die Saatgewinnung einfach, die Marktpreise sind akzeptabel und nicht zu
stark fluktuierend und ausserdem reihen sich beide gut in die traditionelle
Diät der PaT ein. Reis, Bohnen, Mais und in minderem Masse Maniok
wurden in der Folge die wichtigen Agrarverkaufsgüter der PaT. Als technische

Innovation ist für diese Zeit einzig die sembradora, ein scherenartiges,
gut handbares Sähwerkzeug zu verzeichnen, das den Grabstock innerhalb
kurzer Zeit fast vollständig ersetzte.

Mehr als die agrartechnischen Neuerungen interessieren uns hier jedoch
die internen, die tekoha betreffenden sozio-ökonomischen Anpassungen
an die neuen Verhältnisse. Bald einmal stellten die PaT fest, dass die
traditionelle Kooperationsform für eine Steigerung der Produktion, und damit für
die Erzeugung von vermarktbaren Überschüssen, nicht genügt. Das mba'e
pepy ist an Festlichkeiten und damit an den Samstag gebunden. Die
Intensivierung landwirtschaftlicher Arbeit verlangte deshalb nach einer substantiell

neuen und erweiterten Zusammenarbeit, die über die lockere und zeitlich

beschränkte Gemeinschaftsarbeit des mba'e pepy hinausging.
Aus Platzgründen ist es nicht möglich, an dieser Stelle auf die verschiedenen

Diskussion- und Versuchsrichtungen einzugehen, die diese Phase
begleiteten. Zusammengefasst lassen sich drei Entwicklungsstufen aufzeigen,

die hier kurz dargelegt werden sollen. Das Wesentliche an der
Entwicklung der neuen Kooperationsform liegt darin, dass die PaT zuerst eine

178



Anlehnung an den Produktionsmodus der Weissen suchten - ähnlich wie
dies im Hinblick auf Lohnarbeit und bolicho geschah - und erst im Laufe der
Zeit wieder auf eigene Vorstellungen zurückgriffen und diese in die Praxis
umsetzten.

Im ersten Schritt, es war dies in den Jahren 1976 und 1977, orientierten
sich die Paï - wenigstens oberflächlich gesehen - am Konzept der koyri-
gusu. Grosse Felder sollten gemeinsam gerodet, bebaut und später die
Ernte unter Führung des mburuvixa verkauft und der Erlös unter den Beteiligten

aufgeteilt werden. Zu diesem Zweck bildeten sich in den Kolonien - es
waren etwa fünfzehn, die an diesem Programm teilnahmen - Arbeitsgruppen

von jeweils zehn bis fünfzehn Männern. In kleinen Kolonien wie Pirity,
Tavamboa'e und Ypyju war es eine einzige Arbeitsgruppe. In grösseren
Kolonien wie Yvypyte, Pirary und Mba'e marangatu waren es - geordnet
nach Verwandtschaftsgruppen - mehrere. Einzige Bedingung zum Beitritt
in eine Gruppe war, dass die Familie des Interessierten schon über eine
genügende Produktion für den Eigenkonsum verfügte.

Das Konzept für die casö-crop-Gemeinschaftsfelder war einfach,
realistisch und auch in den Augen der paraguayischen Agronomen, die den
Aufbauprozess der Kolonien in dieser Zeit begleiteten, durchaus
erfolgversprechend. Trotzdem zeigten sich schon kurz nach der Arbeitsaufnahme
grosse Probleme. Die Arbeitsgruppen waren durchgehend instabil und wenig

produktiv. Fast überall klagten Gruppenleiter über Paï, die oft nicht zur
Arbeit erschienen und die lieberjagen oder fischen gingen. Meist waren es
nur die Leiter und deren Brüder und Söhne, die regelmässig mitarbeiteten,
so dass die gesteckten Ziele kaum jemals erreicht wurden.

Gespräche mit den Gruppen brachten später zum Vorschein, dass die
Mehrheit der Mitarbeitenden der Sache von Beginn an nicht getraut hatte
und sie eigentlich nur ihr Einverständnis zurTeilnahme gegeben haben, weil
sie von den potentionellen Leitern dazu aufgefordert worden sind. Es war für
sie nicht ersichtlich, welcherTeil des Grossfeldes und welcherTeil der Ernte
ihnen zustehen und wasfürden Einzelnen nach der Kommerzialisierung der
Produkte herausschauen würde. Da sie, ohne dies auszusprechen - davon
ausgingen, dass die mburuvixa sowieso alles selbst essen werden (mburuvixa

ho'upa), wobei die schlechten Erfahrungen mit den Holzverkäufen sie
in diesen Vermutungen bestätigten, stellten sie sich dumm - onembotavy.
Es ist dies eine gängige Form der passiven Resistenz unter den Paï.

In der nächsten Phase sollte diesem Umstand Rechnung getragen werden.

Im Gespräch mit den Agronomen entschieden die Paï, dass die
vorgesehene Fläche für das Grossfeld - je nach Grösse der Gruppe konnte dieses
zwischen fünf und zwölf Hektaren umfassen - nach wie vor gemeinsam
gerodet und abgebrannt, nachher jedoch unter die Teilnehmer in gleich
grosse Stücke aufgeteilt werden sollte. Jeder würde dann seinen Teil nach
eigenem Gutdünken bepflanzen und auch die Ernte könnte, falls kein ge-

179



meinsames Vorgehen mit den Leitern zustande käme, privat verkauft werden.

Mit diesem Modus funktionierten die Gruppen etwas besser, aber
nach wie vor gab es während der Rodung viel Deskoordination, was zwar
von den PaT noch einigermassen gelassen hingenommen wurde, die
begleitenden Agronomen, die den Gruppen Saatgut zur Verfügung stellten,
jedoch fast zur Verzweiflung brachte.

Offensichtlich bereitete es den Paï Mühe, eine, auf die Gruppe
abgestimmte, Arbeitsdisziplin minimaler Art einzuhalten, so dass immer wieder
das hembotavy, das sich dumm stellen, zu spielen begann. Immer
deutlicher trat zutage, dass die PaT - obwohl in funktionierenden Gemeinwesen
lebend - mit Gruppenarbeiten nicht zu Rande kommen, sofern diese
ökonomische Rationalisierungen beinhalten. Zu gross sind die Abstriche, die
von den PaT dabei im individuellen Bedürfnisbereich verlangt wurden. Im

traditionellen mba'e pepy steht es dem Einzelnen frei, an der
Gemeinschaftsarbeit teilzunehmen, und falls er es nicht tut, erfolgt auch keine
Ächtung. Bei den Arbeitsgruppen für die cas/7-crop-Produktion ist es
anders. Hier soll sich ein PaT über eine längere Zeit einem festen Arbeitsrhythmus

verschreiben, unabhängig davon, wie es um seine individuellen und
familiären Bedürfnisse steht. Derjenige der eine grosse Familie hat, soll
gleich viel cash-crop-Land bebauen wie derjenige, der nur eine kleine hat
oder der sogar alleine lebt. Gegen diese Form der Abstraktion - Produktion
um der Produktion willen -, wie sie in Gesellschaften mit vorwiegender
Warenwirtschaft üblich ist, entwickelt die PaT-Psyche Abwehrmechanismen.

Gerade in diesem Verhalten dürfte der Unterschied im Verding-
lichungscharakter zwischen Waren- und Subsistenzgesellschaft zum
Vorschein kommen, wie er vor langer Zeit von Georg Lukäcs so treffend
beschrieben worden ist (1968: 189-191). Die gesellschaftliche Orientierung
der PaT ist zuerst einmal sozialer Art und das Ökonomische hat sich der
sozialen Sicht im Alltagsleben - wenn auch nicht auf längere Zeitperioden
hin betrachtet - unterzuordnen. Rationalisierungen können bei den PaT im

Produktionsbereich deshalb nur dann realisiert werden, wenn der soziale
Bezug gewahrt bleibt. Dies war im Hinblick auf die modernisierten koyngusu
nicht der Fall.

Auf der dritten Stufe erreichten die PaT nun endlich einen Kooperationsmodus

für die cash-crop-Produktion, der individuelle Bedürfnisse berücksichtigt

und deshalb auch dem Gemeinschaftsbewusstsein entspricht.
Vom Grossfeld kamen sie vollständig weg, die Arbeitsgruppen blieben
jedoch erhalten. Die casö-crop-Produktion wurde in den privaten Bereich
zurückverlegt und damit die Trennung von Eigenversorgung und Arbeit für
den Markt aufgehoben.

Die Arbeitsgruppen funktionieren in diesem System so, dass sie von der
Grösse her keine Beschränkungen mehr aufweisen und meistens vom
mburuvixa selbst geleitet werden. Zu Beginn der Agrarperiode gibt jeder der

180



Der junge mburuvixa von Cerro Äkangue trinkt kanguï (Maisbier).

Teilnehmenden der Gruppe bekannt, wieviel Neuland er gerodet und wieviel
Brachland (kokuere) er gereinigt haben will. Einige benötigen vielleicht nur
eine halbe Hektare, die meisten um die zwei Hektaren. Beim mburuvixa
können es bis zu fünf Hektaren sein. Die Arbeitsgruppe bleibt nun während
der Rodungszeit zusammen und geht von Haus zu Haus, um die geplanten
Arbeiten nach und nach auszuführen. Meistens steht den Arbeitenden
dann in den jeweiligen Häusern auch Maisbier zur Verfügung, das von den
Frauen zubereitet wurde. Nach der Rodungszeit löst sich die Gruppe auf
und jede Familie bestellt und erntet ihre Felder selbst. Meistens wird dann
auch ein Teil des Ertrages unter der Leitung des mburuvixa gemeinsam
verkauft, da sich dadurch bessere Preise erzielen lassen. Die im Haus des
politischen Führers gesammelten Reis-, Mais- und Bohnensäcke sind
jedoch individuell gezeichnet, so dass jedermann auch nur das verkauft, was
er produziert hat.

Dieses Arbeitssystem wurde zuerst im Jahr 1980 in der Kolonie Cerro
Äkangue angewendet und breitete sich von dort, wenn auch langsam, in

andere Kolonien aus. Ein Besuch meinerseits in Cerro Äkangue im Frühling
1987 bestätigt, dass die PaT dieser tekoha bei diesem Arbeitssystem
geblieben sind und sie daran sind, den grossen Sprung nach vorne zu
machen. Ohne Holzverkäufe aus der Kolonie und praktisch ohne Hilfe von

13 Ethnologica 181



aussen haben es die Paï dieser Kolonie geschafft, eine mehr als
ausreichende Subsistenzproduktion zu erlangen. Jährlich werden ausserdem
mehrere Tonnen landwirtschaftliche Güter vermarktet. Lohnarbeit ausserhalb

der Kolonie findet auch in schlechten Zeiten kaum mehr statt. Aus den
Ernteerlösen haben sie sich zwischen 1981 und 1987 28 Kühe zugelegt, für
die Gemeinschaftswiesen eingezäunt und Korrale gebaut wurden. Die
Familien verfügen ausserdem über eine Unmenge von Hühnern und Schweinen.

Andere Kolonien der Paï sind auf einem ähnlichen Entwicklungsweg wie
Cerro Äkangue, auch wenn diese vorderhand noch nicht denselben
Entwicklungsstand erreicht haben. Mindestens zehn Kolonien halten jedoch
neben Kleinvieh auch schon Kühe in grösserer Zahl.

Das Arbeitssystem der dritten Stufe unterscheidet sich von den zwei
vorhergehenden in einem für die Paï ausserordentlich wichtigen Punkt: das
Prinzip, wonach jeder Teilnehmer in einer Arbeitsgruppe gleichviel Arbeit
einbringen müsse und dann auch einen gleichgrossen Anspruch auf die
gemeinschaftlich erbrachte Leistung haben müsse, wurde aufgegeben.
Genau jenes Prinzip wurde negiert, das dem modernen Genossenschaftswesen

zugrunde liegt und das seit nun bald dreissig Jahren die progressiven
Strömungen europäischer Entwicklungspolitik dominiert.

Genausowenig wie im traditionellen mba'epepy, stossen sich die Païvon
Cerro Äkangue daran, dass die einen mehr Arbeit leisten für andere, als
dass sie selbst zurückbeziehen können und umgekehrt. Für sie ist es
verständlich und deshalb auch annehmbar, dass der mburuvixa grössere Felder

hat als alle übrigen, solange dieser auch den redistributiven, die
Gemeinschaft erhaltenden, Verpflichtungen nachkommt. Die Verankerung der
Ungleichheit in diesem System spiegelt deshalb einzig die realen sozialen
Verhältnisse wieder. Diese sind nicht geprägt durch Klassenspaltungen,
sondern durch Kriterien wie alt - jung, verheiratet - unverheiratet, grosse
Familie - kleine Familie, Führungspersönlichkeit - gewöhnlicher Paï usw.
Jeder Versuch der Nichtberücksichtigung dieser sozialen Kriterien, das
heisst, jeder Versuch einer ökonomischen Abstraktion im eigentlichen
Sinne, ist - wenigstens bis zum heutigen Zeitpunkt - bei den Paï zum
Scheitern verurteilt.

Anhand dieses Beispiels sehen wir, dass für die PaT sowohl der kapitalistische

als auch der genossenschaftliche Ansatz Elemente ein- und
desselben Systems enthalten, das ihrem eigenen diametral entgegensteht.
Das marktwirtschaftliche Prinzip setzt als solches ökonomische
Rationalisierungen voraus. Zwischenmenschliches Verhalten, das immerauch
ökonomischer Natur ist, wird in diesem System nicht mehr allein durch soziale
Ungleichheiten beinhaltende Beziehungen bestimmt, sondern durch pseu-
donivellierende Warencharakteren. Was die Paï deshalb letztlich ablehnen,
ist die Verdinglichung ihrer Sozialstruktur.

182



Weniger Jagd, dafür mehr Haustiere. Kühe in Cerro Äkangue.

Zusammenfassung

Zwischen 1973 und 1987 wurde für 28 der 29 im Nordosten Paraguays
lebenden Paï-Gesellschaften über ein Projekt entwicklungspolitischer
Zusammenarbeit Land vermessen und damit für über 95% der PaT-Tavyterä
eine neue Lebensgrundlage geschaffen. Die neue Landsituation brachte
bei vielen Indianergruppen soziale und ökonomische Prozesse in Gang.
Ausgangspunkt der nun einsetzenden Entwicklung ist die nach wie vor
intakte Gemeinschafts- und Sozialordnung der Palj die sich im tekoha-Begriff

symbolisch niederschlägt.
Auf der sozialen Ebene gipfelt die Dynamik dieser Entwicklung in einer

Festigung der traditionellen, religiösen und in einer Verjüngung der
politischen Führungsstruktur.

Auf der ökonomischen Ebene zeigen sich in dieser Zeit zwei
Entwicklungsrichtungen innerhalb der neuen Kolonien. Die eine fusst auf
marktwirtschaftlich-kapitalistischen Prinzipien (Lohnarbeit, Warenproduktion), die
andere auf der gemeinschaftlich orientierten Subsistenzwirtschaft. Innerhalb

weniger Jahre wurden mittels subtiler subsistenzorientierter Strategien
die kapitalistischen Zellen aus den meisten PaT-Gemeinschaften verbannt.

183



Bibliographie

AZARA, Felix, 1847. Description é Historia del Paraguay y del Rio de la Plata. 2 Bde.
Madrid.

BREMEN, Volker von, 1987. «Moderne Jagd- und Sammelgründe. Entwicklungsprojekte
unter Indianern des Gran Chaco (Argentinien, Paraguay, Bolivien).» Informationsdienst
des evangelischen Pressedienstes (epd). epd-Entwicklungspolitik: Materialien III,
Frankfurt.

CADOGAN, Léon, 1962. «Aporte a la Etnografia de los Guarani del Amambai, Alto
Ypane.» Revista de Antropologla Säo Paulo 2: 43-91.

- 1968. «Nane RamoT Jusu Papa Nengarete.» Suplemento Antropolôgico Asuncion 3:
425-450.

LUKÀCS, Georg, 1968. Geschichte und Klassenbewusstseln. Luchterhand, Darmstadt
und Neuwied.

LUXEMBURG, Rosa, 1913. Die Akkumulation des Kapitals. Paul Singer GmbFI, Berlin.

MELIÄ, Bartomeu, GRÜNBERG, Georg, GRÜNBERG, Friedl, 1976. Los PaT-Tavyterä.
Etnografia Guarani del Paraguay Contemporaneo. Centra de Estudios Antropolögicos
de la Universidad Catölica, Asuncion.

MISIÔN DE AMISTAD, 1977. Poblaciôn y Tierras Indigenas en la Region Oriental de la
Repûblica del Paraguay. Misiön de Amistad y Asociaciön Indigenista del Paraguay,
Asuncion.

SCFIUSTER, Adolf, 1929. Paraguay. Land, Volk, Geschichte, Wirtschaft und Kolonisation.
Stuttgart.

WICKER, Flans-Rudolf, 1974. Akkulturation der traditionell-ökonomischen Struktur bei
den Eskimos der St. Lawrence-Insel, Alaska. Unpublizierte Dissertation, Bern.

- 1982. «Mbya, PaT-Tavyterä und Chiripä in Ostparaguay.» Jahrbuch des Bernischen
Historischen Museums 61/62: 99-208, Bern.

184


	Subsistenzorientierte Entwicklung am Beispiel der Paĩ-Tavyterã in Ostparaguay

