Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 12 (1988)

Artikel: Subsistenzorientierte Entwicklung am Beispiel der Pa-Tavytera in
Ostparaguay

Autor: Wicker, Hans-Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007591

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hans-Rudolf Wicker

Subsistenzorientierte Entwicklung am Beispiel
der Pai-Tavytera in Ostparaguay

1. Einleitung

Als Rosa Luxemburg zu Beginn dieses Jahrhunderts in ihrer glanzenden
Analyse der marxschen Reproduktionsschemata nachweisen konnte, dass
die kapitalistische Produktionsweise zur Mehrwertrealisierung einen sy-
stemimmanenten Expansionstrieb in nichtkapitalistische, naturwirtschaft-
lich orientierte Produktionsspharen beinhaltet, besiegelte sie damit — we-
nigstens theoretisch — das Schicksal der Gesellschaften mit vorwiegender
Subsistenzproduktion (Luxemburg 1913: 393-395). Nichtsdestoweniger
und obwohl die weltwirtschaftliche Entwicklung der vergangenen Jahr-
zehnte die These von Rosa Luxemburg auf erschreckende Weise besta-
tigte, beschaftigt sich die Ethnologie mehr denn je mit der Analyse von
Subsistenzgesellschaften, wenn auch zunehmend auf einer abstrakten,
vielfach sterilen Ebene. Dies mag auf der einen Seite wohl daran liegen,
dass unberiihrte Subsistenzgesellschaften heute nicht mehr existieren und
deshalb das Studium solcher Gruppen mehr und mehr in den Bereich der
Ethnohistorie ruckt. Auf der anderen Seite jedoch fehlt dem Ethnologen
nicht selten der Mut, sich mit Subsistenzgesellschaften auseinanderzuset-
zen, die sich im Kampf mit anderen, meist kapitalistischen, Wirtschaftsfor-
men sehen. Das Forschungsfeld wird dann lieber dem Entwicklungssozio-
logen Uberlassen.

Der vorliegende Artikel soll aufzeigen, dass

a) es fur die Aufrechterhaltung der Ethnologie als Wissenschaft weder
notwendig noch dienlich ist, auf dem Papier das Forschungsobjekt in
kinstlicher Entfernung von den Einflissen der westlichen Welt zu halten, da
gerade der Konflikt zwischen Subsistenz- und Warenproduktion in seinen
verschiedensten Formen die Existenz solcher Gesellschaften in der heuti-
gen Zeit grundlegend préagt. Ich habe schon friher gezeigt (Wicker 1974)
und werde auch hier wieder zeigen, dass Auseinandersetzungen dieser Art
nicht geradlinig und unbedingt zur Zerstérung von Subsistenzgesellschaf-
ten fihren mussen, sondern dass von den Betroffenen her strukturelle
Prozesse der Abwehr in Gang gesetzt werden, deren Erfassung nur auf
Basis eines grundlegenden Verstandnisses von Subsistenzstrukturen

Ethnologica Helvetica 12, 1988 157



moglich ist. In diesem Sinn bleibt der ethnologische Ansatz zur Analyse
solcher Prozesse wichtig.

b) der Entwicklungsbegriff nicht gleichgesetzt werden darf mit steigender
Warenproduktion. Gangige Entwicklungsmodelle orientieren sich, auch
wenn sie noch so durchdrungen sind von (basis-)Jdemokratischen und be-
freiungsideologischen Kraften, an Entwicklungskonzepten der Industriege-
sellschaft. Anstelle von Entwicklung bringen sie den Subsistenzgesell-
schaften meistens Abhangigkeit (Bremen 1987). Subsistenzorientierte Ge-
sellschaften sind aber in der Lage, eigene Entwicklungsmodelle zu entwer-
fen und diese in die Praxis umzusetzen, falls ihnen der notwendige Raum
dazu zugestanden wird.

Das traditionelle Siedlungsgebiet der Pai-Tavyterad liegt im Norden Ost-
paraguays, in der Grenzregion zu Brasilien, und greift Gber in den stdlichen
Matto Grosso (Wicker 1982). Nach einer vom paraguayischen /nstituto
Nacional del Indigena im Jahre 1982 durchgefuhrten Zahlung leben in Para-
guay um die 5000 Pai-Tavytera. Nach inoffiziellen Schatzungen sind es um
die 8000 (Mision de Amistad 1977). Zusammen mit den Mbya-Apytere und
den Ava-Guarani (Chiripd) bilden die Pai die grossen, brandrodungsfeld-
bautreibenden Guarani-Gruppen Paraguays.

Nach den vorhandenen schriftlichen Quellen ist zu vermuten, dass die
Pai-Tavytera, deren Vorfahren unter dem Namen Itatin bekannt waren (Me-
lia 1976: 1566-164), die Kolonialzeit — im Gegensatz zu den Mbyéa und den
Ava-Guarani — relativ unbeschadet Uberstanden haben. Die rdumliche Di-
stanz zu den grossen Kolonisationszentren Asuncion, Sdo Paulo und Santa
Cruz schutzte sie bis ins 19. Jahrhundert hinein vor allzu stirmischen
Unterwerfungsversuchen. So finden sich unter den Pai auch keine Uber-
reste des fur das Ostliche Paraguay typischen Encomiendasystems der
Yanacona- und Mitayosiedlungen (Azara 1847, |: 2562-254; Wicker 1982:
108). Auch der missionarische Einfluss seitens der Jesuiten und Franziska-
ner war beschrankt, da die dem Pai-Gebiet am nachsten liegenden Reduk-
tionen erst sehr spat gegrindet wurden (Belem 1740, San Joaquin 1746,
San Estanislao 1749) und die Missionsorden schon 1767 auf Betreiben der
weltlichen Kolonialherren die spanischen Kolonien verlassen mussten. Ele-
mente der damals begonnenen Missionierung sind heute noch in einigen
christlichen Symbolen zu finden, die von den Pai zwar aufgenommen, im
Laufe der Zeit jedoch in die eigene Religion eingebaut und damit reguarani-
siert wurden (Cadogan 1968; Melia 1976: 160-164).

Die Expansion der damals noch vorwiegend extraktiven Wirtschaft in
bisher wenig genutzte Zonenim 19. Jahrhundert brachte die Paivermehrtin
Kontakt mit der kriollischen — ebenfalls Guarani sprechenden — Bevolkerung
und deren Zivilisation. Ein tiefer- Einschnitt in die Lebensweise der Pai
bahnte sich jedoch erst an, als der paraguayische Staat im Jahre 1888 einen

168



fBELLA
25~ VISTA 3

{

P AR AGUAY

(1'978) A

Cerro Kkangue

co '
(Zoo;a 4

77
apukal
A (338)

Sanguina

s+ B R ASI

L IEN

= @ Mo
\-u‘ 2 A \\
Pysyry N\
(1'311)
A \
Takuaguyouue‘
(666) I
s« PEDRO
\  JUAN
CABALLERO

Pirity
&(73

N LEGENDE

Rechtlich abgesicherte
Kolonien der Pai-Tavyterd

Pal-Gemeinschaft ohne
Landvermessung

Stiédte / Dorfer
Tajy Name der Indianerkolonie

(650)Fléche der Kolonie in
Hektaren

/AN
Itaypavusu
(300)

Yvypyte

)
)CAPITAN
¢ BADO
\
P :
iraymi
A\ (1941) /
Ita
o) !/
Itapoty \l BRA-
(432 )
L S ILIEN
\ .
(500) A 4
Yvytymiri
(1'027 1
Parir.
Z {
A :
puku \
(1'421

P ARAGUANTY

Siedlungsgebiet der Pai-Tavyterd im Norden Ostparaguays.

159



Grossteil des traditionellen Siedlungsgebietes der Pai an das anglo-argenti-
nische Grossunternehmen La /ndustrial Paraguaya verkaufte. Obwohl die
Industrial, wie sie im Volksmund bis heute genannt wird, ihre 2,7 Millionen
Hektaren Land vorerst nur sehr extensiv nutzte, brachte sie neue Akzente in
die Region (Schuster 1929: 488). Ab 1950 tauchten im Siedlungsgebiet der
Pai noch andere Grossgrundbesitzer auf, die teils Land von der /ndustrial,
teils auch vom Staat kauften. Es waren dies Paraguayer, Brasilianer, Nord-
amerikaner und Europaer. Das Departement Amambay wurde langsam
wirtschaftlich bedeutend, Urwalder wurden gerodet, die Landwirtschaft in-
tensiviert, billige Arbeitskrafte waren gefragt und zunehmend wurden die
Pai zu Objekten der Interessen der Grossgrundbesitzer. Bis zu Beginn der
siebziger Jahre hatten die Indianer jenen Zustand erreicht, wie er von Rosa
Luxemburg so anschaulich beschrieben worden ist: sie waren rechtlos im
Hinblick auf ihr wichtigstes Produktionsmittel (Land), frei als Arbeitskraft
und gesucht als Abnehmer von billigen Industrieprodukten. Dazu waren sie
unterernahrt und krank, das traditionelle Gemeinschafts- und Sozialsystem
war in Auflésung begriffen.

In dieser Situation erfolgte fur die Pai die zweite bedeutende Zasur. 1973
wurde mit internationaler Hilfe ein Entwicklungsprojekt in Gang gesetzt, das
als wichtigstes Ziel die Absicherung der traditionell besiedelten Gemein-
schaftslandereien der Pai anstrebte. Heute — 14 Jahre spater — leben um die
95% der Pai in vermessenen und rechtlich abgesicherten Landereien, so-
genannten Colonias Nacionales Indigenas, deren kleinste 73 Hektaren und
deren grosste 11313 Hektaren umfasst. Gesamthaft sind es 28 Kolonien
(siehe Karte).

2. Pai-rekoha

Das soziale und dkonomische Leben der Pai ist durchgehend vom Ge-
brauchswert und nicht vom Warenwert bestimmt. Dementsprechend ge-
formt und strukturiert sind ihre Beziehungen untereinander und zu den
materiellen Dingen des Gebrauchs, zum Beispiel zu dem von ihnen besie-
delten und genutzten Land. Genauso wie die Menschen wurde auch das
Land — und im weiteren Sinn die Erde — von fiane ramorl geschaffen und den
Pai zur Nutzniessung zur Verfugung gestellt. Alles was von Aane ramoi und
anderen Gottern und Heroen erschaffen wurde, darf zwar von den Men-
schen genutzt, aber nicht als Eigentum besessen werden. So existiert im
Guaranidialekt der Pai zwar der Begriff Aande yvy (unser Land) aber nicht
der Begriff xe yvy (mein Land, meine Parzelle) wie bei den kriollischen Para-
guayern. Erst durch die Nutzung und solange diese anhalt, geht ein Gegen-
stand Uber in den Besitz eines Pai. So spricht er von xe kokue (mein Feld), xe
kokuere (mein brachliegendes Feld), xe roga (mein Haus) usw. Ein Feld
bleibt denn auch nur so lange in seinem Besitz, wie er es innerhalb der

160



Normen des Brandrodungsfeldbaus nutzt. Darauf fallt es wieder in die Ge-
meinschaft zuruck.

Gewichtigster Faktor ordnungspolitischer Art innerhalb der Pai-Gesell-
schaft ist die tekoha. Die tekoha — der Ort des Seins — symbolisiert den
Perimeter, innerhalb dessen eine Pal-Gemeinschaft lebt und arbeitet. Sie
enthalt Bache und Flisse (Fischfang), Wald (Jagd, Sammeltatigkeit) und
fruchtbaren Boden fir den Ackerbau. In mythischer Zeit war es fAande ru,
der, von anderen Gottern beauftragt, die Region der Pai (parl retd) ordnete
und die verschiedenen tekoha absteckte (Melia 1976: 218-220).

In einer tekoha leben durchschnittlich zwischen dreissig und funfzig Fa-
milien und zwar in Streuung Uber das gesamte Territorium. Dorfsiedlungen
sind den Pai unbekannt. Die tekoha zeichnet in ihrem semi-autonomen
Status verantwortlich fUr samtliche sozialen, religiosen und ékonomischen
Belange. Da sie von Gottern geschaffen wurde, wird sie auch von einem
religiosen Reprasentanten, dem tekoaruvixa, geleitet. Als Weiser und als
Kenner der Mythen und der Schdpfungsgesange der Pai organisiert er
jahrlich das avatikyry und alle vier bis fuUnf Jahre das mita pepy, das Initia-
tionsfest der Knaben. Als mitd kutuha durchsticht der tekoaruvixa am Ende
des mitd pepy den Knaben die Unterlippe und setzt den kleinen Lippen-
pflock ein. Als religidser Padagoge ist der tekoaruvixa dazu berufen, die Pai
vom guten Sein (teko poré) zum religiésen Sein (teko marangatu)und von da
zum wirklichen Sein (teko katu) zu fUhren.

Dem tekoaruvixa kommt in der Erfullung seiner religiés-padagogischen
Funktionen ein wichtiges Attribut zu: er darf sich nicht erzirnen (kdnnen).
Um nun trotzdem die politische Flhrung der tekoha sicherzustellen, er-
nennt er einen mburuvixa, manchmal auch avaete genannt. Es ist dies eine
Person, die Fihrungs- und Organisationsqualitaten aufweisen soll und die
auch in der Lage ist, die innere Ordnung der Gemeinschaft aufrechtzuer-
halten und die tekoha gegen aussen zu verteidigen. Im Gegensatz zum
tekoaruvixa muss sich der mburuvixa erzirnen kdnnen (ipoxykuaa). Es liegt
auf der Hand, dass der mburuvixa in Versuchung geraten kann, die ihm
anvertraute Macht zu missbrauchen. Darin ist wohl der Grund zu sehen,
weshalb der tekoaruvixa seine Funktion bis zum Lebensende ausflhren,
der mburuvixa jedoch jederzeit durch Druck der Gemeinde vom tekoaruvixa
abgesetzt und durch einen anderen ersetzt werden kann.

Der zunehmende Zerfall der Gber dreissig tekoha der Pai bis zu Beginn der
siebziger Jahre zeigte sich sowohl auf der konomischen als auch auf der
sozialen Ebene. Der Landverlust brachte eine grosse Unsicherheit bezug-
lich der Zukunft als ethnische Gruppe und liess die Subsistenzproduktion
auf ein Minimum sinken. Oft hatten Pai-Familien uberhaupt keine Felder
mehr oder aber nur noch gerade eine kleine Maniokpflanzung. Die Jagd
wurde durch das Abholzen der Walder in bestimmten Gebieten immer
prekarer und die Sammeltatigkeit nahm ebenfalls ab. Viele Pal verbrachten

161



dagegen Wochen oder gar Monate auf den Estancias und Granjas der
mbairy (Kurzform fir mba’e vai jary — die Besitzer des Schlechten, gemeint
sind Paraguayer und andere Weisse) und leisteten fur geringsten Lohn
Schwerstarbeit fir den Patron.

Der Zerfall der Subsistenzproduktion ging einher mit einem sozialen Zer-
fall der Gemeinschaften. In vielen tekoha war die FUhrungsstruktur gestort,
so dass in einigen Gruppen politische Fihrer effektiv inre Machtstellung auf
eine Weise ausbauen konnten, dass sie unter den herrschenden Bedin-
gungen nicht mehr absetzbar waren. In anderen Gruppen existierte tber-
haupt keine politische Flihrung mehr und die tekoaruvixa lenkten die Ge-
schicke ihrer Gemeinschaften alleine. In dieser Krisensituation zeigten ge-
rade die religidsen Fuhrer eindrickliche Standfestigkeit. Durch ihr Wissen
und ihre rhetorischen Fahigkeiten hielten sie das parl reko (Sein der Pai)
aufrecht und trugen wesentlich dazu bei, einem Identitatsverlust entgegen-
zuwirken. Sie waren es, die bis zuletzt das Konzept der gottgegebenen
tekoha bewahrten und die sich auch kaum jemals von den Grossgrundbe-
sitzern vertreiben liessen.

3. Sozio-politische Implikationen von Landvermessungen
auf die tekoha

Die erste Vermessung zur Absicherung von Land fur die Pai ging auf die
Initiative des spéateren Verteidigungsministers Marcial Samaniego zurlck.
1954 liess er durch Militars am Oberlauf des Ypaneflusses eine Flache von
mehr als 13000 Hektaren fur die Colonia Nacional Yvypyte vermessen.
Yvypyte (Kurzform fir yvy mby ete — das wirkliche Zentrum der Erde) liegt in
der mythologisch wichtigen Region des Cerro guazu (grosser Berg) — von
den Pai jasuka vendéa karavie guazd genannt — dem Ort des weltlichen
Ursprungs Uberhaupt (Cadogan 1962: 52). Die Kolonie Yvypyte, die Ubri-
gens 1974 durch eine zweite Vermessung auf 11313 Hektaren reduziert
wurde, war als grosses Reservat konzipiert, das allen tGbrigen, auf Privatland
lebenden, Pai-Gruppen eine Zufluchtsmoglichkeit bieten sollte. Diese
Funktion konnte jedoch Yvypyte nie erflllen, da die ausserhalb der Kolonie
lebenden Pai auf ihren eigenen tekoha beharrten und sich weder durch
blosses Zureden noch durch Drohungen dazu bewegen liessen, in die
Kolonie zu ziehen.

Die spateren, zwischen 1973 und 1986 durchgeflhrten Landvermes-
sungen gingen von einem anderen methodischen Ansatz aus. Angestrebt
wurde nicht mehr die Schaffung von wenigen grossen Reservaten, in die die
Pai Uberfihrt werden sollten, sondern die rechtliche Absicherung des Lan-
des, auf dem die Pai seit alters her gelebt hatten. So entstanden in dieser
Zeit auf einer Flache, die fast derjenigen der Schweiz entspricht, 28 Kolo-

162



nien verschiedener Grosse, von denen jede eine eigene Geschichte im
Hinblick auf den bestandenen Landkampf hat.

Es ist aus Platzgrinden nicht moglich, an dieser Stelle auf die spezifische
Problematik der Landkonflikte einzugehen. Die Auseinandersetzungen mit
dem Staat und mit Grossgrundbesitzern zogen sich oft Gber Jahre hin und
fur einige Gruppen ist der Landkampf bis heute nicht beendet. Von seiten
der Landbesitzer wurden zum Teil &usserst brutale Mittel angewendet, um
einem drohenden Landverlust vorzubeugen, so dass es sowohl von den Pai
als auch von den darin involvierten weissen Begleitpersonen (Anwalte, Eth-
nologen) grosses Geschick erforderte, um die gesteckten Ziele zu erreichen
(Mision de Amistad 1977; Wicker 1982: 163-173). Die Geschichte des
Landkampfes der Pai muss allerdings erst noch niedergeschrieben werden.

Bezuglich der neuen Landsituation, der sich die Pal nun gegenuber-
sahen, sind zwei Punkte von Bedeutung:

a) Die Landvermessungen flr die einzelnen Gemeinschaften entspre-
chen von den abgesicherten Flachen her auch nicht annahernd den Gros-
sen der ursprunglichen tekoha. Um Uberhaupt nach den juristischen Krite-
rien des paraguayischen Agrargesetzes eigenes Land zu haben, mussten
die Paivon ihren Vorstellungen abrlcken, dass die tekoha als Ganzes — und
damit die Nation Pai mit einem zusammenhangenden Territorium — gerettet
werden konnten.

b) Gerade die Einschrankung des traditionellen Siedlungsgebietes auf
klar abgegrenzte, leicht Uberschaubare und damit auch besser zu verteidi-
gende Landflachen fuhrte bei den Pai zu wirklichkeitsnaheren |dentifika-
tionsmoglichkeiten mit der neuen tekoha. Wenn sie vor der Landvermes-
sung ihre Besitzanspruche auf die schon grésstenteils von Weissen besie-
delten traditionellen tekoha mit einer mythologisch ausgerichteten Argu-
mentation geltend zu machen suchten, so nahmen sie nach der Landver-
messung konkreten Besitz vom Land und verwalteten dieses nach ihren
Vorstellungen, nach den Vorstellungen des Pai reko, des Seins der Pai.

In der Denkweise der Pal war es nie eine Frage, in welcher Form die
Beziehung zu Grund und Boden geordnet sein soll. Es galt seit jeher als
ausgeschlossen, dass Land als menschliches Eigentum gehandhabt wer-
den darf. Das yvykyti (schneiden oder vermessen der Erde) und der Kauf
und Verkauf von Land wird als grober Verstoss gegentber der géttlichen
Ordnung betrachtet und in diesem Sinne als zugehdrig zum mbairy reko
(Sein der Weissen) gesehen. Mit der Moglichkeit der Landabsicherung auf
Gemeindeebene wurde die Frage nun von der religios-ideologischen auf die
praktische Ebene transponiert und erhielt dadurch eine brisante politische
Bedeutung. Dies um so mehr, als die paraguayische Agrargesetzgebung -
wie in westlichen Landern allgemein Ublich — vorwiegend den individuali-

163



sierten Privatbesitz fordert und fur Gemeinbesitz kaum rechtliche Grundla-
gen zur Verfligung stellt. Bis zu Beginn der siebziger Jahre war es denn auch
weder fUr die Pal, noch fir andere Indianergruppen ersichtlich, auf welche
Weise Land abgesichert werden konnte, ohne dabei die gravierende Kon-
zession einer allgemeinen Landparzellierung und Kopfzuteilung von Land-
fraktionen in Kauf nehmen zu missen. Zwei der aktivsten politischen Flhrer
der PaT hatten zu dieser Zeit sogar schon vom /nstituto de Bienestar Rural,
dem zustéandigen Ministerium flr Landreform, kleine Landstlicke zuge-
sprochen bekommen. Eine Fortsetzung der damaligen Indianerpolitik hatte
denn auch unweigerlich dazu geflhrt, dass einige wenige PaT zu kleinen
Landbesitzern geworden waéren, wahrend die grosse Mehrheit ihr Dasein
als besitzloses Landproletariat gefristet hatte. Nach Meinung der tekoaru-
vixa ware dies das Ende der Par als ethnische Gruppe gewesen. Sie waren
es denn auch, die sich einer Parzellierung der spateren Colonias Nacionales
Indigenas entgegensetzten und die sich eindeutig fir einen kommunalen
Landbesitz aussprachen. Die Landvermessung als solche wurde zwar ak-
zeptiert, aber nur, um das Territorium der Pal gegeniber demjenigen der
Weissen abzugrenzen. Die innere Handhabung des Landes — Zuweisung
der Rodungsflachen, Verfugung uber brachliegendes Land, die Nutzung der
Walder, der Steppen und der Flisse — sollte von der Gemeinschaft und
deren Repréasentanten unabhangig von den Gesetzen der Weissen ge-
wabhrleistet sein. In den Diskussionen der siebziger Jahre machten sich die
Pai vollumfanglich bewusst, dass nur der gemeinschaftliche Landbesitz die
Aufrechterhaltung der traditionellen Sozialstruktur und damit der Pai als
ethnische Gruppe sichern kann, wahrend jegliche Privatisierung in diesem
Bereich den schon vorhandenen Trend der Aufldsung der tekoha be-
schleunigen wurde. Auf Basis dieser Schlussfolgerung sind heute samt-
liche Kolonien als Kommunalbesitz konzipiert und die Agrargesetzgebung
musste durch das 1981 verabschiedete Gesetz 904 notgedrungen an diese
Situation angepasst werden, damit die Pai auch rechtlich Eigentimer ihres
Landes werden konnen. Nach einiger Verzdgerung hat nun am 28. Juli 1987
die Kolonie Itajy als erste Gemeinschaft der PaTl ihren Landtitel (berschrie-
ben bekommen. Weitere Landtitel fir Pai-Kolonien werden binnen kurzem
folgen.

Der Ubergang vom rechtlosen Landproletariat mit spezifischem ethni-
schem Bewusstsein zu Pai-Tavyterd mit anerkannten Landrechten ging
nicht geradlinig vonstatten. Die Situation der Pal vor der Landvermessung
war gepragt durch die permanente Auseinandersetzung um das Land,
wahrend die Zeit nach der Landvermessung der sozio-Okonomischen Re-
konstruktion der Gemeinschaften gewidmet war.

Praktisch alle Kolonien hatten, nachdem das Land einmal gesichert war,
Phasen der internen sozialen Konsolidierung zu durchlaufen. Einige Kolo-
nien bewaltigten diesen Prozess innerhalb kurzer Zeit und wirkten dadurch

164



Maniokfeld der Pai. Im Hintergrund der Cerro Arata.

beispielhaft fir andere Gruppen, wahrend andere Kolonien Uber mehrere
Jahre hinweg in sozialen Konflikten verfangen blieben, ohne den richtigen
Weg zu finden. Ziel der Rekonstruktionsphase war durchgehend die Schaf-
fung von stabilen sozio-6konomischen Strukturen, die erst eigentlich eine
effektive Landnahme garantierten, indem sie die Verletzlichkeit der Ge-
meinschaften gegen aussen herabsetzten. Erfahrungen zeigten sehr bald,
dass nur eine einigermassen homogene und gut gefUhrte Gemeinschaft
sich gegen nach wie vor stattfindende Ubergriffe von aussen (Stichwort:
klandestine Besiedlung durch Weisse, Holzraub, Wirken von Handlern)
schitzen konnte.

Auf der 6konomischen Ebene stand fur die Pai der Neuaufbau einer
tragfahigen Subsistenzproduktion im Vordergrund. In den vergangenen
Jahrzehnten war der Rickgang der Selbstversorgung mit der Zunahme der
Taglohnarbeit ausserhalb der tekoha gekoppelt. Jetzt galt es, in einem
umgekehrten Prozess die changa (Taglohnarbeit) abzubauen — und damit
auch die Verschuldungskreislaufe gegenuber den Patrones zu durchbre-
chen - und sich vermehrt der Produktion in der Kolonie zu widmen. Die
Bedeutung dieser Umstrukturierung geht weit Uber das rein Okonomische
hinaus, da an beide Produktionsformen bestimmte, auf die Gemeinschaft
zurlickwirkende, Verhaltenskomplexe gebunden sind. So zeichnen sich

165

12 Ethnologica



Pai-Gruppen mit einem hohen Anteil an changa aus durch einen erhdhten
Geld- und Warenverkehr, durch Untererndhrung und der damit verbunde-
nen extrem hohen Kindersterblichkeit, sowie durch die Ausbreitung epide-
mischer Krankheiten. Aus ungewohntem Alkoholkonsum hervorgehende
Gewaltakte sind in solchen Gruppen fast an der Tagesordnung. Eine Stér-
kung der Subsistenzarbeit impliziert dagegen eine ausgeglichenere Ernah-
rung und damit eine sichtbare Verbesserung der allgemeinen Gesund-
heitssituation. Sie impliziert ebenfalls eine Reduktion der changa, weniger
Geld und damit auch weniger Alkohol und eine Reaktivierung des Gemein-
schaftslebens. Die Folge davon ist eine Konsolidierung auf der sozialen
Ebene.

Der Impakt von Landvermessungen auf die Pai-Gemeinschaften war in
den meisten Fallen frappant. Ohne wesentliche Hilfe von aussen waren
viele Kolonien in der Lage, innerhalb einer Agrarperiode ihre traditionelle
Subsistenzproduktion auf einen Stand zu bringen, der wenigstens in quan-
titativer Hinsicht eine ausreichende Erndhrung erlaubte. Alte Felder wurden
vergrossert, neue Felder angelegt, wobei Maniok, Mais, Susskartoffeln und
verschiedene Gemusesorten die Grundlage bildeten, und die Jagd und der
Fischfang wurden zunehmend durch Kleinviehzucht (Hihner, Schweine)
erganzt. Bananen- und Zitruspflanzungen wurden angelegt.

Die Beobachtungen aus diesen Jahren zeigen allerdings, dass die Pai
eigene Regeln haben, um einen 6konomischen Aufschwung auf Basis der
Subsistenzproduktion in Gang zu setzen. Diese Regeln sind ins soziale
Beziehungsnetz eingebettet und werden von den Pai selbst nicht auf der
rationalen Ebene bewusst gemacht. Sie lassen sich in zwei Punkten zu-
sammenfassen:

a) Individualistisches Vorgehen bringt den Pai auf die Lange keine wirt-
schaftliche Besserstellung. Einzelganger, die sich durch Uberdurchschnitt-
liches Arbeiten von der Gemeinschaft abheben, vernachlassigen dadurch
den sozialen Bezug, isolieren sich und werden dadurch auf indirekte Weise
zum Gegenstand der 6ffentlichen Kritik. Im besten Fall werden solche Per-
sonen oder Familien Uber Mechanismen der Redistribution oder Reziprozi-
tat inres materiellen Vorsprungs wieder enthoben und damit in die gemein-
schaftliche Struktur zurlckgeholt. Oft minden solche Individualisierungs-
versuche jedoch in starke Konflikte sozio-politischer Art oder sogar in paje
vai (Anwendung magischer Praktiken zum Schaden von Drittpersonen), was
friiher oder spater unweigerlich zu einem Auszug des Betroffenen aus der
Kolonie fuhrt. Prozesse der sekundaren Migration zwischen den Kolonien
waren denn auch in der Phase der Suche nach interner Konsolidierung
haufig.

Uber das teko joja (Sein der Gegenseitigkeit) sind die Glieder einer Ge-
meinschaft in systemischer Form aneinandergebunden, so dass sich bei

166



den Pai dkonomischer Fortschritt langerfristig gesehen nicht als indivi-
duelle, sondern als gemeinschaftliche Leistung zeigt. Unterschiedliche
Entwicklungsstadien im dkonomischen Bereich werden deshalb nicht so
sehr zwischen Individuen einer Gemeinschaft sichtbar, sondern vielmehr
zwischen den verschiedenen Kolonien.

Innerhalb der Gruppen selbst werden grossere dkonomische Differenzen
nur dort zugelassen, wo sie vom System selbst vorgesehen sind. So kann
zum Beispiel der mburuvixa ohne weiteres eine wesentlich grossere land-
wirtschaftliche Produktion aufweisen als alle ubrigen Gemeindeangehori-
gen, da er wiederum die Verpflichtung hat, gemeinnutzige Feste zu veran-
stalten oder andere zu unterstutzen.

Kolonien, die nach der Landvermessung Ubermassige systemfremde
okonomische Unterschiede aufwiesen, waren deshalb auch auf der sozia-
len Ebene sehr gespalten, im Alltagsleben oft angstgepragt (paje vai) und
interessanterweise auch am meisten geplagt von Tuberkulose, Masern und
anderen verheerend wirkenden Krankheiten. Wenn auch unausgespro-
chen, definiert sich deshalb der Entwicklungsbegriff der Pai nach dem
Prinzip: Entweder wird die 6konomische Entwicklung von der Gemeinschaft
als Ganzes getragen, oder sie findet nicht statt.

b) Aus dem oben Gesagten leitet sich auch schon die zweite Regel ab.
Damit eine wirtschaftliche Entwicklung in den neuen Kolonien stattfinden
kann, muss das sozio-politische System der Gemeinschaft funktionsfahig
sein. In Kolonien, in denen soziale Konflikte die Situation dominieren, paje
vai als latente Drohung flhlbar ist, kapitalistische Elemente — auf die wir
spater zu sprechen kommen, die reziproken Verpflichtungen unterhéhlen
und Alkohol dazu beitragt, Gewaltszenen zu provozieren, findet keine Ent-
wicklung statt und ein grosser Teil der ansassigen Bevolkerung bleibt in der
auswartigen Taglohnarbeit verhaftet. In solchen Gruppen versickert auch
materielle Hilfe von aussen, ohne dass sichtbare Resultate erzielt werden.

Das soziale Wohlbefinden wiederum ist eng verknipft mit der religidsen
und politischen Fihrung. Nur wenn es den Gemeinschaften gelingt, eine in
ihrem Sinne effiziente FUhrungsstruktur zu errichten, tritt soziale Beruhi-
gung, die als Grundlage fir eine 6konomische Entwicklung notwendig ist,
ein. Als zweites Entwicklungsprinzip gilt deshalb: Gemeinschaftseigentum
an Land macht das Individuum &usserst sensibel im Hinblick auf die beste-
hende Sozialstruktur. Eine Entwicklung der Subsistenzproduktion ohne ein
relativ konfliktfrei funktionierendes Sozialnetz und ohne gemeinschaftskon-
forme FUhrung ist bei den Pai nicht moglich.

Die Suche nach einer, den neuen Verhaltnissen Rechnung tragenden,
Rekonstruktion der Gemeinschaften war deshalb nach 1975 im wesent-
lichen bestimmt durch eine permanente Diskussion rund um die religidse
und politische Fihrung. Die tekoaruvixa wurden als solche nicht in Frage

167



gestellt, da sie als wirkliche Wahrer religiéser Funktionen und als Uber-
geordnete Verwalter der tekoha auch unter den neuen Landverhaltnissen
im Sinne der Erhaltung des pai reko und damit des ethnischen Bewusst-
seins wichtigste Orientierungsinstanz blieben. Nur ein tekoaruvixa kann,
wenn auch nicht allein, die Durchfuhrung der grossen religidsen Feste
garantieren. Noch starker als zuvor wurden sie deshalb auf die Belange des
religiosen Seins verpflichtet und in 6ffentlichen Diskussionen dazu ange-
halten, die notwendige Infrastruktur fir den rituellen Bereich wieder zu
vervollstandigen. Die Kolonie Tavamboa'e zum Beispiel verfigte zwar zum
Zeitpunkt der Landvermessung noch uber einen mborahei puku jara (Besit-
zer der grossen Gesange), jedoch Uber keinen mita kutuha (wortlich: einer,
der die Kinder sticht) mehr, der wahrend des Initiationsfestes den Knaben
die Unterlippe durchsticht. 1979 bildete deshalb ein Wissender aus der
Kolonie Pirary, der zum erstmals wieder stattfindenden Initiationsfest in
Tavamboa'e eingeladen wurde, einen neuen mita kutuha fur diese Gemein-
schaft aus. Die Kolonie Tajy wiederum benotigte nach erfolgter Landver-
messung neun Jahre an Diskussion und Vorbereitung, bis endlich wieder
ein eigenes mita pepy uber die Buhne laufen konnte. In der Zwischenzeit
brachten die Eltern inre heranwachsenden Knaben in Nachbarkolonien, um
sie durch die Initiation zu Pal machen zu lassen. Die zersplitterte Gruppe
von Cerro Akangue, die nach dusserst brutal gefuhrten Landkonflikten 1978
doch noch zu einer eigenen Kolonie mit fast 2000 Hektaren gekommen war,
und die seit mindestens dreissig Jahren kein eigenes Initiationsfest mehr
durchfihren konnte, ist gegenwartig daran, ein ogajekutu (traditionelles
Haus zur Durchfuhrung des mita pepy) in Gemeinschaftsarbeit zu errichten
und die heiligen Felder mit dem weissen Mais anzulegen, um dann im
Februar 1988 ihre Knaben zu vollwertigen Gemeindegliedern zu machen.

Der Wiederaufbau der Ritenstruktur, der in den nordlichen Kolonien recht
zUgig und in den sudlichen etwas verlangsamt vor sich geht, weist den
tekoaruvixa klare Aufgaben zu und bindet sie an die gemeinschaftliche
Verpflichtung. Nichtsdestoweniger mussten sie in den vergangenen Jahren
auch ofters Kritik Uber sich ergehen lassen und zwar immer dann, wenn sie
allzu offensichtlich in nichtreligidsen Aktivitdten mitmischten. Trotz seines
hohen Wissens verfugt ein religioser Fuhrer in weltlichen Belangen nicht
automatisch auch Uber ein soziales, auf die Gemeinschaft ausgerichtetes
Bewusstsein. Gerade in den Anfangszeiten der neuen Kolonien flhlten sich
nicht wenige der fekoaruvixa, bedingt durch die wichtige Funktion, die
ihnen in den Landkampfen zugekommen war, als eigentliche Besitzer der
neuen Landereien und der darin enthaltenen Ressourcen. So liessen sich
tekoaruvixa von Mba'e marangatu, Pirary, Yvypyte, Panambiy, Pysyry und
ltajeguaka durch weisse Handler dazu verleiten, betréachtliche Mengen an
Edelholzern zu verkaufen, was in den Kolonien grosse Unruhe ausléste und
den Wiederaufbau der Gemeinschaften zeitweise vollstandig lahmte.

168



Nach mehr als dreissig Jahren bauen die Pai von Cerro Akangue
wieder ein Initiationshaus.

169



Gerade der Schutz des vermessenen Landes und der darin enthaltenen
naturlichen Ressourcen sowie die Instandstellung eines klaren sozio-politi-
schen Bezugs auf Basis des teko joja (Seins der Gegenseitigkeit) waren die
Elemente, die nach klarer politischer Fihrung verlangten. Zur Zeit der Ent-
stehung hatten die meisten Kolonien entweder Uberhaupt keinen mburuvixa
oder aber solche, die sich zwar im Landkampf bestatigt haben, die sich
jedoch gerade dadurch der Kontrolle der Gemeinschaft entziehen konnten.
Auch unter diesen gab es einige, die sich eigenméchtig an Holzbestanden
vergriffen. Zwar wird dem mburuvixa von der Tradition gewisse Privilegien
zugestanden. Zum Beispiel, dass er einen Teil seiner Felder (iber Gemein-
schaftsarbeit oder sogar durch Strafgefangene bestellen lasst, die ge-
wohnlich in seinem Haus Uber Wochen oder Monate als Géaste leben. Diese
Privilegien bestatigen auf der einen Seite sein soziales Prestige, kommen
jedoch andererseits auch wieder der Gemeinschaft zugute, da er es ge-
wohnlich ist, der wichtige, von aussen kommende Géste beherbergt, Neu-
zuzugern in der ersten Siedlungsphase hilft und der die meisten Feste
organisiert. Zu einem Fest wiederum gehort mindestens ein ausgehdhlter
Baumstamm voll kangui (schwachfermentiertes Bier), fir das betrachtliche
Mengen an Mais, Susskartoffeln und Rohrzucker verarbeitet werden mus-
sen. Es sind dies die Redistributionsmechanismen, wie wir sie aus der
Ethnologie zur Genuge kennen. Dennoch konnten sich die wenigsten Kolo-
nien damit abfinden, dass ihre politischen Flhrer eigenméachtig die Privile-
gien auf andere Bereiche ausbauten. Genauso wie es galt, die tekoaruvixa
auf den religidsen Bereich zurlickzustutzen, so galt es, die politischen Fih-
rer — den neuen Verhaltnissen angepasst — auf die Gemeinschaften zu
verpflichten und falls dies nicht moglich war, sie zu ersetzen, was wiederum
nur die tekoaruvixa an die Hand nehmen konnten.

Zielstrebig, wenn auch nicht Gbersturzt, arbeiteten zwischen 1975 und
1981 viele der Gemeinschaften auf die neue Form der politischen Fihrung
hin. Gemeindeversammlungen (aty), in denen die Ordnung der Kolonie und
der Fuhrungsmodus zur Diskussion standen, hauften sich. Unfahige Fluhrer
wurden nach zaéhem Ringen inrer Posten enthoben und neue eingesetzt.
Vielen der Kolonien, wenn auch nicht allen, ist es — oft erst nach mehreren
Anlaufen — gelungen, die wichtige Stelle des mburuvixa mit Personen zu
besetzen, die dem Anspruch des teko joja genugen konnten. Es zeigte sich
in dieser Phase, dass kleinere Kolonien mit dreissig bis funfzig Familien in
der Stabilisierung der Flihrungsstruktur viel dynamischer sind als die gros-
sen tekoha. Grosse Kolonien wie Yvypyte, Pirary und Mba'e marangatu, die
innerhalb der Kolonien mehrere, sich gegeneinander abgrenzende Sub-
gruppen mit eigener Fuhrung enthalten, sind oft in so starken politischen
Konflikten verhangt, dass Prozesse der sozialen Konsolidierung gar nicht
erst in Gang gebracht werden konnen. Yvypyte als weitaus grésste Kolonie
ware in dieser Hinsicht eine eigene Studie wert. Auf der dkonomischen

170



Der politische Fuhrer der erst 1986 entstandenen Kolonie Pikykua.

171



Ebene wirkt sich dies so aus, dass die kleinen, in ihrem sozialen Netz
ubersichtlichen Kolonien, viel weiter entwickelt sind als die grossen.

Die neu entstehende politische Fuhrung der Pai unterscheidet sich
wesentlich von der alteren. Meist sind es junge Manner zwischen zwanzig
und dreissig Jahren, die heute die Gemeinschaften leiten. Sie zeigen gross-
tenteils ein ausserordentlich grosses soziales Bewusstsein und sind — nach
Pai-Art — auch sehr religidos. Da die mburuvixa wiederum den tekoaruvixa
auf vorzugliche Weise auf der organisatorischen Ebene zur Hand gehen,
bewirkt die funktionsfahige bipolare Fliihrung genau das, was sie soll, nam-
lich die Starkung der Identitat der Pai als ethnische Gruppe.

4. Mba’e pepy kontra Lohnarbeit

Gemeinschaftlich soziales Handeln bedingt flr die Pai ebenfalls eine ge-
meinschaftlich ausgerichtete Okonomie, deren Basis das Kollektiveigentum
an Land ist. Im Produktionsbereich verfigen die Pai Uber lockere Formen
der Kooperation, die klare Zuge einer pai-eigenen Sozialpsychologie auf-
weisen. Vielleicht das bemerkenswerteste daran ist, dass diesen jeglicher
Zwang zur Teilnahme abgeht. Soziales Zusammensein ermoglicht Kommu-
nikation und diese ist bei den Pal prinzipiell lustbetont. Allein arbeitende
Manner und Frauen sind denn auch eher die Ausnahme. Sowohl im Haus
als auch auf dem Feld wird meistens in — nach Geschlecht getrennten —
Gruppen gearbeitet.

Gemeinschaftsarbeit, die Uber den rein verwandtschaftlichen Rahmen
hinausgeht, wird von den Pai mba’e pepy (gemeinsame Sache) genannt.
Wie so vieles andere, hat auch das mba’e pepy seinen Ursprung im religio-
sen Sein. Als Inbegriff der gemeinsamen Sache zeichnet die Gemein-
schaftsarbeit, die zur Vorbereitung der heiligen Felder (koyngusu) fir den
Initiationsritus dient. In den koyngusu wird der weisse Mais gezogen, der
das Maisbier fur das drei Tage und drei Nachte dauernde Fest abgibt. Die
Organisation der Arbeit fur das koyngusu obliegt dem mburuvixa, wahrend
der tekoaruvixa die religidsen Riten durchfihrt, die den nur auf neugerode-
tem Boden wachsenden weissen Mais gut gedeihen lassen.

Das mba'e pepy wird vom politischen Fihrer zum voraus auf einen
Samstag festgelegt, ohne dass er jedoch namentlich Leute bestimmt, die
daran teilzunehmen haben. Am Samstagmorgen besammeln sich die Ar-
beitswilligen mit den eigenen Arbeitsgeraten in seinem Haus und gemein-
sam wird darauf wahrend flinf oder sechs Stunden gearbeitet. Nach getaner
Arbeit und nachdem sich die Leute frisch gemacht haben, trifft man sich
wieder im Haus des mburuvixa zu einem Fest, das vielfach bis zum Mor-
gengrauen dauert, mindestens jedoch so lange, bis das von der Frau des
mburuvixa bereitgestellte Maisbier ausgetrunken ist. An diesem Fest neh-

172



Das traditionelle Langhaus der Pai.

men sowohl Manner als auch Frauen und Kinder teil, solche, die im mba’e
pepy mitgearbeitet haben, und auch solche, die es, aus welchen Grinden
auch immer, nicht taten. Das mba’e pepy ist eine einfache Form zur Lei-
stung gemeinschaftlicher Arbeit, wie sie auch in anderen Kulturen beob-
achtet werden kann. Obwohl in erster Linie wichtig fur die Rodungsarbeiten,
wird das mba’e pepy ebenfalls angewendet flr die nachtragliche Reinigung
der Felder, flr den Hausbau und in neuerer Zeit ebenfalls fur die jahrliche
Reinigung der Grenzlinien der Kolonien und fur das Offnen von neuen,
befahrbaren Wegen.

Die Mobilisierung von Arbeitskraften durch das mba’e pepy ist allerdings
nicht ein Privileg des mburuvixa. Jeder Gemeinschaftsangehdrige kann ein
solches flur private Zwecke durchfiihren und gerade flr Rodungsarbeiten
wird es auch oft genutzt. Unausgesprochene Bedingung ist einzig, dass fur
den Abend nach der Arbeit ein Fest vorgesehen ist. Andernfalls wirden sich
nur wenige, meist nur nahe Verwandte des Organisators, zur Arbeit zu-
sammenfinden.

Das mba'e pepy darf nicht verstanden werden als ein mechanistisches
Modell gegenseitiger Verpflichtung, innerhalb dessen Arbeitsleistungen fur
andere automatisch eine Gegenleistung nach sich ziehen. Unsere mehr-
jahrigen Beobachtungen haben gezeigt, dass es Pai gibt, die regelmassig
an mba’e pepy teilnehmen, die von anderen veranstaltet werden, ohne

173



jedoch selbst solche fur den eigenen Nutzen einzuberufen. Dann gibt es
auch andere Familien, die jahrlich mehrere Gemeinschaftsarbeiten fur die
eigenen Bedurfnisse durchflihren. Arbeitsleistung ist flr die Pai nicht quan-
tifizierbar und deshalb auch nicht vergleichbar im Sinn: ich arbeite fur Dich
so und soviel Stunden und Tage, also wirst Du jetzt oder spéater dieselbe
Leistung fur mich vollbringen. In der Gemeinschaft wird deshalb auch nie
Kritik gegenlber Personen geéussert, die kaum jemals an mba’e pepy
teilnehmen und die dennoch zu den Festen erscheinen. Ebensowenig wer-
den Pai beanstandet, die uber den Durchschnitt hinaus Gemeinschafts-
arbeit fur eigene Zwecke organisieren, im Gegenteil. Mba'e pepy ist ein
Bestandteil des par reko und deshalb gut.

Die Quantifizierung von Arbeitsleistung ist Ausdruck einer Verdinglichung
der Arbeit und Produkt grosserer gesellschaftlicher Arbeitsteilung, wie sie
bei den Pai nicht, dafur jedoch in ihrer Umgebung — unter den Weissen -
besteht. Lohnarbeit, Produktion fir den Markt und die Erstehung von fa-
brikmassig erzeugten Gutern sind den Pal von der paraguayischen Gesell-
schaft her bekannt. Wenn ihnen die Funktionsweise des Seins der Weissen
auch nicht voll verstandlich ist, Ubt diese doch einen nicht zu unterschat-
zenden Reiz auf sie aus. Besonders zwei Personencharaktere der Gesell-
schaft der Weissen sind es, die einen nachhaltigen Eindruck erweckt ha-
ben. Der eine ist der Patron, der als Grundbesitzer oder als dessen Stellver-
treter Taglohner anstellt, arbeiten lasst, bezahlt (oder auch nicht) und der
es, ohne viel selbst zu arbeiten, zu etwas bringt. Der andere ist der Bo-
lichero, der Ladenbesitzer und Zwischenhandler, der Waren kauft und ver-
kauft und der hinter dem Ladentisch dick und fett wird und sich fast aus-
schliesslich im Auto fortbewegt — wenigstens in der heutigen Zeit.

Die kapitalistische und die Pai-orientierte Okonomie — friiher hatte man
diese primitivkommunistisch genannt — zeigen Gegensatzlichkeiten, wie sie
kaum grosser sein konnten. Wahrend die eine die private Handhabung der
Produktionsmittel voraussetzt, fusst die andere auf dem Kollektivbesitz an
Land. Wahrend die eine Arbeitsbeziehungen primar als Warenbeziehungen
erlebt, ordnet die andere die Arbeitsbeziehungen den sozialen Beziehungen
und damit dem gemeinschaftsbedingten Rahmen unter. Wahrend die eine
auf den nationalen und internationalen Markt ausgerichtet ist, ist die andere
subsistenzorientiert. Wahrend die eine den Arbeitstag auf neun oder mehr
Stunden festlegt, arbeiten die Pai durchschnittlich finf bis sechs Stunden
am Tag.

Zwischen 1975 und 1981, der Periode der intensiven Diskussionen um
den richtigen Weg, gab es in mehreren Kolonien mburuvixa, die sich in der
Rolle des Patron oder Bolichero versuchen wollten. Vielfach waren dies
Fuhrer, die in der Zeit der Landk@mpfe zu sozialem Prestige gelangten und
die in dieser Zeit auch grundlegende Erfahrungen als Tagldhner, zum Teil
sogar als Vermittler von indianischen Arbeitskraften, sammelten. lhre Be-

174



grundung zum Aufbau der Taglohnarbeit und der Errichtung von bolichos
(Warenladen) innerhalb der tekoha folgte der Logik von weissen (Klein-)
Unternehmern:

1. In der heutigen Zeit bendtigen auch die Pai Geld und sei es auch nur,
um Seife, Nahfaden, Stoffe und Salz zu kaufen; notwendige Konsumguter
also, die von ihnen nicht oder nicht mehr hergestellt werden. Um solche
Waren zu erstehen, mussen sie Strecken von zehn oder mehr Kilometern zu
Fuss zurlcklegen und dann erst noch inhr schwer verdientes Geld auf dem
Ladentisch eines Weissen zurlcklassen, der dadurch reich wird. Warum
also nicht einen eigenen bolicho in der Kolonie haben, damit die PaTiweniger
weit marschieren mussen und damit das Geld unter den Pari bleibt?

2. Damit die Pai zu Geld kommen, mussen sie entweder Agrarprodukte
auf dem lokalen Markt verkaufen oder aber fUr einen weissen Patron arbei-
ten. Hat der mburuvixa jedoch einen bolicho, so kénnen die Pai ihre land-
wirtschaftlichen Uberschisse an ihn verkaufen, Konsumgditer bei ihm be-
ziehen und dieser kann den Gewinn wiederum dazu verwenden, um Par als
Taglohner zur Bestellung der eigenen Felder anzustellen. Der mburuvixa hat
die Doppelfunktion von Patron und Bolichero, wie dies in ruralen Regionen
Paraguays gang und gabe ist.

Nambojere Aande viru Aiande rekoharyepype (lasst uns unser Geld in der
tekoha zirkulieren) wurde in dieser Zeit zu einem Standardsatz der politi-
schen Flhrer, die eine kapitalistische Linie befUrworteten.

Selbstverstandlich verlangten die von diesen Fuhrern propagierten Pro-
duktions- und Zirkulationssysteme nach einer Anpassung der traditionellen
Okonomie an marktwirtschaftliche Prinzipien. Die Warenproduktion sollte
auf Kosten der Subsistenzwirtschaft ausgebaut und die im Sozialsystem
verankerte gegenseitige Hilfe durch Lohnarbeit ersetzt werden.

Kolonien, die Versuche in dieser Richtung wagten, waren Tajy, Yvypyte,
Panambiy, Ypyju, Pirity, Pysyry, Itajeguaka und Itaypavusu. Die politischen
Flhrer dieser tekoha richteten in ihren eigenen Wohnhausern oder in dane-
ben liegenden Schuppen bolichos ein und boten Waren zum Verkauf an, die
sie von Handlern aus dem paraguayisch-brasilianischen Grenzort Pedro
Juan Caballero bezogen. Die Fihrer von Tajy und Yvypyte schafften sich
sogar Gebrauchtwagen an, mit denen die Gutertransporte getatigt wurden.

Keiner der indianischen Jungunternehmer verflgte Uber genugend Er-
sparnisse, um das erste Warensortiment aus eigenen Mitteln anschaffen zu
kdnnen, so dass es fur sie nahe lag, das Grundkapital mittels Holzverkaufen
aus den Kolonien zusammenzustellen.

Die Pai-Bevdlkerung in den betroffenen Kolonien verfolgte gespannt die
regen Aktivitaten ihrer mburuvixa. Mehrmals wurde zwar im Hinblick auf den
Verkauf von Edelholzern Unmut gedussert, im allgemeinen wurde jedoch

1456



der Aufbau von bolichos positiv aufgenommen. In den Ubrigen Kolonien
wurde weitlaufig die Entwicklung der fortschrittlichen tekoha kommentiert.
Mit Bewunderung stellte man fest: oguerekoma bolicho (jene haben schon
einen bolicho). Es machte denn auch den Anschein, als ob das Entwick-
lungsmodell der progressiven mburuvixa auch in anderen Kolonien Schule
machen wirde, obwohl nicht zu Ubersehen war, dass in den verschiedenen
Argumentationsformen oft mehr Symbolhaftes als rational Okonomisches
mitspielte.

Ungefahr zwei Jahre dauerte das Hin und Her in der Diskussion um die
bolichos, dann waren sie — mit Ausnahme derjenigen von Tajy und Yvypyte
— wieder von der Bildflache verschwunden. Die Grunde dafiur waren schnell
eruiert: die Pal zeigten gegenuber den neuen Ladenbesitzern ahnliche Ver-
haltensweisen, wie gegenuber solchen Pal, die sich durch Ubermassige
Arbeit aus der Gruppe heraushoben. Obwohl verdeckt, kamen im Hinblick
auf die in den Laden gelagerten Guter Redistributionsmechanismen in
Gang, denen sich die mburuvixa nicht entziehen konnten. In der Praxis
zeigte sich dies so, dass die Kaufer fast regelmassig die bezogenen Waren
anschreiben liessen und die Rechnung uberhaupt nie, oder aber mit grosser
Verzdgerung beglichen. An Entschuldigungen seitens der verschuldeten
Kunden fehlte es nie, schliesslich sollten sie ja gerade mit der Landrickge-
winnung vermehrt in der Kolonie bleiben und die eigenen Felder bearbeiten
und die Taglohnarbeit ausserhalb der Kolonie — die Geld zur Abtragung der
Schulden gebracht hatte — einschréanken. Die mburuvixa wiederum waren
Zu eng im sozialen, und nicht zuletzt auch im verwandtschaftlichen Netz
verhangt, als dass sie mittels Androhung von Sanktionen die Schulden
hatten eintreiben kdnnen. Es fehlte ihnen ganz einfach die soziale Distanz
zu ihrer Kundschaft, die ein rationales marktwirtschaftliches Funktionieren
hatte garantieren kénnen. So sahen sie sich mit immer weniger Waren,
daflr aber mit mehr Schuldanschreibungen konfrontiert, was den theore-
tisch so schon formulierten Geldfluss in der Kolonie entscheidend hemmte.
In kurzer Zeit gingen deshalb die meisten bolichos pleite und wie ehemals
bezogen die Pai ihre Waren wieder bei weissen Ladenbesitzern ausserhalb
der Kolonie. Nur nebenbei sei erwahnt, dass sich die Pai durch ihr unlaute-
res Verhalten gegenuber den indianischen Bolicheros, den unstatthaften
Gewinn der mburuvixa aus den Holzverkaufen wieder aneigneten, wenn
auch in stofflich veranderter Form.

In Tajy hielt sich der bolicho fast acht Jahre, was mit den besonderen
Qualitaten des mburuvixa dieser tekoha zusammenhing. Obwohl dieser
ebenfalls immer wieder strukturell bedingte Redistributionsschaden in Kauf
nehmen musste, und damit auch beiihm die Kapitalrickgewinnung stockte,
gelang es ihm doch immer wieder, fehlendes Geld durch erneute Holzver-
kaufe einzubringen. Der mburuvixa von Tajy konnte auch das Prinzip der
Lohnarbeit innerhalb der Gemeinschaft am weitesten durchsetzen. Zum

176



Teil mit Hilfe der ihm Vorschuss gewéhrenden Holzhandler, zum Teil aber
auch mittels indirektem Druck auf die Schuldner, rekrutierte er aus den
tekoha Arbeiter, die fur ihn und mit ihm seine Felder bestellten und neue
Rodungen anlegten. Auf diese Weise brachte er es fur Pai-Verhaltnisse zu
betrachtlichem Wohlstand. Zeitweise nannte er bis zu zehn Hektaren be-
pflanztes Land sein eigen, was ihm ermdglichte, jahrlich mehrere Tonnen
Agrarprodukte zu kommerzialisieren. Sein Reichtum zeigte sich auch in den
HUhnern und Schweinen und in den zwolf Kuhen die er auf dem Gemein-
deland weiden liess.

Far die Gemeinschaft als solche war diese EntW|ckIung fatal. Die Seins-
weise der Pai schien in dieser Zeit in Tajy wie paralysiert zu sein. Der langst
fallige Initiationsritus wurde immer wieder hinausgeschoben. Mba'e pepy
fanden kaum mehr statt und wenn, dann war es der indianische Patron, der
sie durchflhrte und der auf diese Weise zusatzlich zu der schlecht bezahl-
ten Lohnarbeit noch Gratisarbeit verbuchen konnte. Ausser ihm verflgte
keine andere Familie Uber eine akzeptable Produktion. Die Mobilitat von
Abwanderungen aus der Kolonie und Neuzuwanderungen — ein Element
sozialer Unruhe — nahm in dieser Zeit betrachtlich zu, so dass das soziale
Geflige auf die Lange nicht mehr zu Uberdeckende Briche aufwies. Falle
von angewandter Magie (paje vai) begannen sich wiederum zu haufen und
in den Jahren von 1978 bis 1980 ergriff eine seltsame Suizidwelle die
Kolonie — von der Gesamtpopulation von knapp 150 Personen brachten
sich allein in diesen drei Jahren sechs junge Manner, darunter ein jungerer
Bruder des mburuvixa, um, obwohl Suizide unter den Pal sonst dusserst
selten ist.

1980 nahm die Gemeinschaft die Diskussion um den richtigen Weg end-
lich wieder auf und noch im selben Jahr wurde der marktwirtschaftlich
orientierte mburuvixa abgesetzt. Unter der neuen FUhrung stabilisierte sich
Tajy auf der sozialen Ebene und wirtschaftlich ging es aufwarts, so dass die
Produktion bald einmal den Stand der Ubrigen Kolonien erreichte. Das
mba'e pepy begann wieder zu spielen und 1984 fand dann doch endlich das
langersehnte mita pepy statt, fur das eigens in Gemeinschaftsarbeit ein
traditionelles Initiationshaus gebaut wurde. Suizide hat es seither keine
mehr gegeben.

5. Gemeinschaftsfelder und cash crop

Die Entwicklung der Pai der vergangenen Jahre zeigt, dass sie mehrheitlich
innerhalb ihrer tekoha keine kapitalistischen Strukturen dulden. Allein mit
dieser Feststellung sind ihre Beziehungen zur extrem marktwirtschaftlich
gepragten Aussenwelt nicht definiert. Nichts liegt ihnen ferner als eine
Abkapselung gegen aussen und eine sozio-6konomische Genlgsamekeit.

17F



Parallel zu den kapitalistischen Versuchen begannen sie deshalb schon
frih, mit neuen, pai-gerechteren Formen der Produktionssteigerung zu ex-
perimentieren. Das Ziel dieser Versuche bestand darin, als Agrarprodu-
zenten den Markt der Weissen besser zu nutzen, ohne allerdings in tiefgrei-
fende, ihre ldentitdt gefdhrdende Abhangigkeit zu geraten. Ausserdem
sollten die traditionellen sozio-6konomischen Mechanismen weiterhin das
Leben in der tekoha bestimmen. Dieses Ziel — und das machten sich die Pai
sehr schnell klar — kann nur dann erreicht werden, wenn die Produktion
grundsétzlich auf den Eigenkonsum ausgerichtet bleibt. Sobald der Produ-
zent auf reines cash crop umsteigt, das heisst, nur noch Produkte anpflanzt,
die zwar auf dem Markt, aber nicht mehr im eigenen Kochtopf gefragt sind,
entstehen Bindungen und Abhangigkeiten, die den Kleinbauern einem allzu
grossen Existenzrisiko aussetzen.

Ab 1975 verkauften die Pai Maistberschusse, die jedoch auf den lokalen
Markten wenig Geld einbrachten. Probehalber versuchten sie deshalb den
Anbau von Soja, Fejao (brasilianische Bohne), Poroto (paraguayische
Bohne) und Trockenreis. Soja und Fejdo verschwanden bald wieder aus den
Kolonien, da beides nur mit Anwendung von Fungiziden und Insektiziden
gute Ernten bringt. Poroto und Trockenreis hielten sich dagegen schon
besser. Beides kann — geht man mit dem Boden sorgfaltig um, was bei den
Brandrodungsfeldbauern ohnehin der Fall ist, ohne Dinger und ohne
Schadlingsbekampfungsmittel gezogen werden. Bei beiden Produkten ist
die Saatgewinnung einfach, die Marktpreise sind akzeptabel und nicht zu
stark fluktuierend und ausserdem reihen sich beide gut in die traditionelle
Diat der Pai ein. Reis, Bohnen, Mais und in minderem Masse Maniok
wurden in der Folge die wichtigen Agrarverkaufsguter der Pal. Als techni-
sche Innovation ist fur diese Zeit einzig die sembradora, ein scherenartiges,
gut handbares Sahwerkzeug zu verzeichnen, das den Grabstock innerhalb
kurzer Zeit fast vollstandig ersetzte.

Mehr als die agrartechnischen Neuerungen interessieren uns hier jedoch
die internen, die tekoha betreffenden sozio-Okonomischen Anpassungen
an die neuen Verhaltnisse. Bald einmal stellten die Pai fest, dass die tradi-
tionelle Kooperationsform flr eine Steigerung der Produktion, und damit fir
die Erzeugung von vermarktbaren Uberschiissen, nicht geniigt. Das mba’e
pepy ist an Festlichkeiten und damit an den Samstag gebunden. Die Inten-
sivierung landwirtschaftlicher Arbeit verlangte deshalb nach einer substan-
tiell neuen und erweiterten Zusammenarbeit, die Uber die lockere und zeit-
lich beschrankte Gemeinschaftsarbeit des mba’e pepy hinausging.

Aus Platzgrinden ist es nicht moglich, an dieser Stelle auf die verschie-
denen Diskussion- und Versuchsrichtungen einzugehen, die diese Phase
begleiteten. Zusammengefasst lassen sich drei Entwicklungsstufen aufzei-
gen, die hier kurz dargelegt werden sollen. Das Wesentliche an der Ent-
wicklung der neuen Kooperationsform liegt darin, dass die Pai zuerst eine

178



Anlehnung an den Produktionsmodus der Weissen suchten — ahnlich wie
dies im Hinblick auf Lohnarbeit und bolicho geschah —und erstim Laufe der
Zeit wieder auf eigene Vorstellungen zurtckgriffen und diese in die Praxis
umsetzten.

Im ersten Schritt, es war dies in den Jahren 1976 und 1977, orientierten
sich die Pal — wenigstens oberflachlich gesehen — am Konzept der koyn-
gusu. Grosse Felder sollten gemeinsam gerodet, bebaut und spater die
Ernte unter Fihrung des mburuvixa verkauft und der Erlés unter den Betei-
ligten aufgeteilt werden. Zu diesem Zweck bildeten sich in den Kolonien — es
waren etwa flunfzehn, die an diesem Programm teilnahmen — Arbeitsgrup-
pen von jeweils zehn bis funfzehn Mannern. In kleinen Kolonien wie Pirity,
Tavamboa'e und Ypyju war es eine einzige Arbeitsgruppe. In grosseren
Kolonien wie Yvypyte, Pirary und Mba'e marangatu waren es — geordnet
nach Verwandtschaftsgruppen — mehrere. Einzige Bedingung zum Beitritt
in eine Gruppe war, dass die Familie des Interessierten schon Uber eine
genugende Produktion fur den Eigenkonsum verflgte.

Das Konzept fur die cash-crop-Gemeinschaftsfelder war einfach, reali-
stisch und auch in den Augen der paraguayischen Agronomen, die den
Aufbauprozess der Kolonien in dieser Zeit begleiteten, durchaus erfolgver-
sprechend. Trotzdem zeigten sich schon kurz nach der Arbeitsaufnahme
grosse Probleme. Die Arbeitsgruppen waren durchgehend instabil und we-
nig produktiv. Fast Uberall klagten Gruppenleiter Uber Pai, die oft nicht zur
Arbeit erschienen und die lieber jagen oder fischen gingen. Meist waren es
nur die Leiter und deren Brider und Sohne, die regelmassig mitarbeiteten,
so dass die gesteckten Ziele kaum jemals erreicht wurden.

Gesprache mit den Gruppen brachten spater zum Vorschein, dass die
Mehrheit der Mitarbeitenden der Sache von Beginn an nicht getraut hatte
und sie eigentlich nur ihr Einverstandnis zur Teilnahme gegeben haben, weil
sie von den potentionellen Leitern dazu aufgefordert worden sind. Es war fur
sie nicht ersichtlich, welcher Teil des Grossfeldes und welcher Teil der Ernte
ihnen zustehen und was fur den Einzelnen nach der Kommerzialisierung der
Produkte herausschauen wirde. Da sie, ohne dies auszusprechen — davon
ausgingen, dass die mburuvixa sowieso alles selbst essen werden (mburu-
vixa ho'upa), wobei die schlechten Erfahrungen mit den Holzverkaufen sie
in diesen Vermutungen bestatigten, stellten sie sich dumm — oAembotavy.
Es ist dies eine gangige Form der passiven Resistenz unter den Pai.

In der nachsten Phase sollte diesem Umstand Rechnung getragen wer-
den. Im Gesprach mit den Agronomen entschieden die Pai, dass die vorge-
sehene Flache fur das Grossfeld — je nach Grosse der Gruppe konnte dieses
zwischen funf und zwdlf Hektaren umfassen — nach wie vor gemeinsam
gerodet und abgebrannt, nachher jedoch unter die Teilnehmer in gleich
grosse Stucke aufgeteilt werden sollte. Jeder wirde dann seinen Teil nach
eigenem Gutdlnken bepflanzen und auch die Ernte konnte, falls kein ge-

179



meinsames Vorgehen mit den Leitern zustande kame, privat verkauft wer-
den. Mit diesem Modus funktionierten die Gruppen etwas besser, aber
nach wie vor gab es wahrend der Rodung viel Deskoordination, was zwar
von den Pal noch einigermassen gelassen hingenommen wurde, die be-
gleitenden Agronomen, die den Gruppen Saatgut zur Verfugung stellten,
jedoch fast zur Verzweiflung brachte.

Offensichtlich bereitete es den Pai Mihe, eine, auf die Gruppe abge-
stimmte, Arbeitsdisziplin minimaler Art einzuhalten, so dass immer wieder
das Aembotavy, das sich dumm stellen, zu spielen begann. Immer deut-
licher trat zutage, dass die Pai — obwohl in funktionierenden Gemeinwesen
lebend — mit Gruppenarbeiten nicht zu Rande kommen, sofern diese 6ko-
nomische Rationalisierungen beinhalten. Zu gross sind die Abstriche, die
von den Pai dabei im individuellen Bedurfnisbereich verlangt wurden. Im
traditionellen mba’e pepy steht es dem Einzelnen frei, an der Gemein-
schaftsarbeit teilzunehmen, und falls er es nicht tut, erfolgt auch keine
Achtung. Bei den Arbeitsgruppen fur die cash-crop-Produktion ist es an-
ders. Hier soll sich ein Pai Uber eine langere Zeit einem festen Arbeitsrhyth-
mus verschreiben, unabhangig davon, wie es um seine individuellen und
familiaren Bedurfnisse steht. Derjenige der eine grosse Familie hat, soll
gleich viel cash-crop-Land bebauen wie derjenige, der nur eine kleine hat
oder der sogar alleine lebt. Gegen diese Form der Abstraktion — Produktion
um der Produktion willen —, wie sie in Gesellschaften mit vorwiegender
Warenwirtschaft Ublich ist, entwickelt die Pai-Psyche Abwehrmechanis-
men. Gerade in diesem Verhalten durfte der Unterschied im Verding-
lichungscharakter zwischen Waren- und Subsistenzgesellschaft zum Vor-
schein kommen, wie er vor langer Zeit von Georg Lukéacs so treffend be-
schrieben worden ist (1968: 189-191). Die gesellschaftliche Orientierung
der Paf ist zuerst einmal sozialer Art und das Okonomische hat sich der
sozialen Sicht im Alltagsleben — wenn auch nicht auf langere Zeitperioden
hin betrachtet — unterzuordnen. Rationalisierungen kénnen bei den Paiim
Produktionsbereich deshalb nur dann realisiert werden, wenn der soziale
Bezug gewahrt bleibt. Dies war im Hinblick auf die modernisierten koyngusu
nicht der Fall.

Auf der dritten Stufe erreichten die Pai nun endlich einen Kooperations-
modus fir die cash-crop-Produktion, der individuelle Bedurfnisse bertck-
sichtigt und deshalb auch dem Gemeinschaftsbewusstsein entspricht.
Vom Grossfeld kamen sie vollstandig weg, die Arbeitsgruppen blieben je-
doch erhalten. Die cash-crop-Produktion wurde in den privaten Bereich
zurlickverlegt und damit die Trennung von Eigenversorgung und Arbeit fur
den Markt aufgehoben.

Die Arbeitsgruppen funktionieren in diesem System so, dass sie von der
Grosse her keine Beschrankungen mehr aufweisen und meistens vom
mburuvixa selbst geleitet werden. Zu Beginn der Agrarperiode gibt jeder der

180



Der junge mburuvixa von Cerro Akangue trinkt kanguf (Maisbier).

Teilnehmenden der Gruppe bekannt, wieviel Neuland er gerodet und wieviel
Brachland (kokuere) er gereinigt haben will. Einige bendtigen vielleicht nur
eine halbe Hektare, die meisten um die zwei Hektaren. Beim mburuvixa
kénnen es bis zu funf Hektaren sein. Die Arbeitsgruppe bleibt nun wahrend
der Rodungszeit zusammen und geht von Haus zu Haus, um die geplanten
Arbeiten nach und nach auszufihren. Meistens steht den Arbeitenden
dann in den jeweiligen Hausern auch Maisbier zur Verfigung, das von den
Frauen zubereitet wurde. Nach der Rodungszeit 16st sich die Gruppe auf
und jede Familie bestellt und erntet ihre Felder selbst. Meistens wird dann
auch ein Teil des Ertrages unter der Leitung des mburuvixa gemeinsam
verkauft, da sich dadurch bessere Preise erzielen lassen. Die im Haus des
politischen Fuhrers gesammelten Reis-, Mais- und Bohnenséacke sind je-
doch individuell gezeichnet, so dass jedermann auch nur das verkauft, was
er produziert hat.

Dieses Arbeitssystem wurde zuerst im Jahr 1980 in der Kolonie Cerro
Akangue angewendet und breitete sich von dort, wenn auch langsam, in
andere Kolonien aus. Ein Besuch meinerseits in Cerro Akangue im Friihling
1987 bestatigt, dass die Pai dieser tekoha bei diesem Arbeitssystem ge-
blieben sind und sie daran sind, den grossen Sprung nach vorne zu ma-
chen. Ohne Holzverkdufe aus der Kolonie und praktisch ohne Hilfe von

13 Ethnologica 1 81



aussen haben es die Pal dieser Kolonie geschafft, eine mehr als ausrei-
chende Subsistenzproduktion zu erlangen. Jahrlich werden ausserdem
mehrere Tonnen landwirtschaftliche Glter vermarktet. Lohnarbeit ausser-
halb der Kolonie findet auch in schlechten Zeiten kaum mehr statt. Aus den
Ernteerldsen haben sie sich zwischen 1981 und 1987 28 Kuhe zugelegt, fur
die Gemeinschaftswiesen eingezaunt und Korrale gebaut wurden. Die Fa-
milien verfligen ausserdem Uber eine Unmenge von Hiuhnern und Schwei-
nen.

Andere Kolonien der Pai sind auf einem ahnlichen Entwicklungsweg wie
Cerro Akangue, auch wenn diese vorderhand noch nicht denselben Ent-
wicklungsstand erreicht haben. Mindestens zehn Kolonien halten jedoch
neben Kleinvieh auch schon Kihe in grosserer Zahl.

Das Arbeitssystem der dritten Stufe unterscheidet sich von den zwei
vorhergehenden in einem fur die Pal ausserordentlich wichtigen Punkt: das
Prinzip, wonach jeder Teilnehmer in einer Arbeitsgruppe gleichviel Arbeit
einbringen musse und dann auch einen gleichgrossen Anspruch auf die
gemeinschaftlich erbrachte Leistung haben musse, wurde aufgegeben.
Genau jenes Prinzip wurde negiert, das dem modernen Genossenschafts-
wesen zugrunde liegt und das seit nun bald dreissig Jahren die progressiven
Stromungen europaischer Entwicklungspolitik dominiert.

Genausowenig wie im traditionellen mba’‘e pepy, stossen sich die Paivon
Cerro Akangue daran, dass die einen mehr Arbeit leisten fir andere, als
dass sie selbst zurlickbeziehen konnen und umgekehrt. Fuar sie ist es ver-
standlich und deshalb auch annehmbar, dass der mburuvixa grossere Fel-
der hat als alle Ubrigen, solange dieser auch den redistributiven, die Ge-
meinschaft erhaltenden, Verpflichtungen nachkommt. Die Verankerung der
Ungleichheit in diesem System spiegelt deshalb einzig die realen sozialen
Verhaltnisse wieder. Diese sind nicht gepragt durch Klassenspaltungen,
sondern durch Kriterien wie alt — jung, verheiratet — unverheiratet, grosse
Familie — kleine Familie, FUhrungspersonlichkeit — gewdhnlicher Pat usw.
Jeder Versuch der Nichtberlcksichtigung dieser sozialen Kriterien, das
heisst, jeder Versuch einer dkonomischen Abstraktion im eigentlichen
Sinne, ist — wenigstens bis zum heutigen Zeitpunkt — bei den Pai zum
Scheitern verurteilt.

Anhand dieses Beispiels sehen wir, dass fur die Pai sowohl der kapitali-
stische als auch der genossenschaftliche Ansatz Elemente ein- und des-
selben Systems enthalten, das ihrem eigenen diametral entgegensteht.
Das marktwirtschaftliche Prinzip setzt als solches 6konomische Rationali-
sierungen voraus. Zwischenmenschliches Verhalten, das immer auch 6ko-
nomischer Natur ist, wird in diesem System nicht mehr allein durch soziale
Ungleichheiten beinhaltende Beziehungen bestimmt, sondern durch pseu-
donivellierende Warencharakteren. Was die Pai deshalb letztlich ablehnen,
ist die Verdinglichung ihrer Sozialstruktur.

182



Weniger Jagd, dafir mehr Haustiere. Kithe in Cerro Akangue.

Zusammenfassung

Zwischen 1973 und 1987 wurde flr 28 der 29 im Nordosten Paraguays
lebenden Pai-Gesellschaften Uber ein Projekt entwicklungspolitischer Zu-
sammenarbeit Land vermessen und damit fur Gber 95% der Pai-Tavytera
eine neue Lebensgrundlage geschaffen. Die neue Landsituation brachte
bei vielen Indianergruppen soziale und okonomische Prozesse in Gang.
Ausgangspunkt der nun einsetzenden Entwicklung ist die nach wie vor
intakte Gemeinschafts- und Sozialordnung der Pafi, die sich im tekoha-Be-
griff symbolisch niederschlagt.

Auf der sozialen Ebene gipfelt die Dynamik dieser Entwicklung in einer
Festigung der traditionellen, religiésen und in einer Verjingung der politi-
schen FlUhrungsstruktur.

Auf der dkonomischen Ebene zeigen sich in dieser Zeit zwei Entwick-
lungsrichtungen innerhalb der neuen Kolonien. Die eine fusst auf markt-
wirtschaftlich-kapitalistischen Prinzipien (Lohnarbeit, Warenproduktion), die
andere auf der gemeinschaftlich orientierten Subsistenzwirtschaft. Inner-
halb weniger Jahre wurden mittels subtiler subsistenzorientierter Strategien
die kapitalistischen Zellen aus den meisten Pai-Gemeinschaften verbannt.

183



Bibliographie

AZARA, Felix, 1847. Descripcion é Historia del Paraguay y del Rio de la Plata. 2 Bde.
Madrid.

BREMEN, Volker von, 1987. «Moderne Jagd- und Sammelgrinde. Entwicklungsprojekte
unter Indianern des Gran Chaco (Argentinien, Paraguay, Bolivien).» Informationsdienst
des evangelischen Pressedienstes (epd). epd-Entwicklungspolitik: Materialien I,
Frankfurt.

CADOGAN, Léon, 1962. «Aporte a la Etnografia de los Guarani del Amambai, Alto
Ypane.» Revista de Antropologia S&o Paulo 2: 43-91.

— 1968. «Nane Ramoi Jusu Papa Nengarete.» Suplemento Antropolégico Asunciéon 3:
425-450.

LUKACS, Georg, 1968. Geschichte und Klassenbewusstsein. Luchterhand, Darmstadt
und Neuwied.

LUXEMBURG, Rosa, 1913. Die Akkumulation des Kapitals. Paul Singer GmbH, Berlin.

MELIA, Bartomeu, GRUNBERG, Georg, GRUNBERG, Friedl, 1976. Los Pai-Tavytera.
Etnografia Guarani del Paraguay Contemporaneo. Centro de Estudios Antropolégicos
de la Universidad Catolica, Asuncion.

MISION DE AMISTAD, 1977. Poblacién y Tierras Indigenas en la Region Oriental de la
Republica del Paraguay. Mision de Amistad y Asociacion Indigenista del Paraguay,
Asuncion.

SCHUSTER, Adolf, 1929. Paraguay. Land, Volk, Geschichte, Wirtschaft und Kolonisation.
Stuttgart.

WICKER, Hans-Rudolf, 1974. Akkulturation der traditionell-6konomischen Struktur bei
den Eskimos der St. Lawrence-insel, Alaska. Unpublizierte Dissertation, Bern.

— 1982. «Mby4, Pai-Tavytera und Chiripa in Ostparaguay.» Jahrbuch des Bernischen
Historischen Museums 61/62: 99-208, Bern.

184



	Subsistenzorientierte Entwicklung am Beispiel der Paĩ-Tavyterã in Ostparaguay

