
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 12 (1988)

Artikel: Ethnohistorie der Lamistas (Dept. San Martin, Peru) : ethnische
Amalgamation und Ethnogenese

Autor: Stiefel, Julia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007590

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Julia Stiefel

Ethnohistorie der Lamistas
(Dept. San Martin, Peru):

Ethnische Amalgamation und Ethnogenese

Vorliegender Artikel beruht auf dem Material, welches ich für meine Dissertation

zu diesem Thema erarbeitet und gesammelt habe. Der Artikel soll
einen Überblick über den aktuellen Stand der Arbeiten geben.
Dementsprechend enthält er eine Reihe von offenen Fragen und Aussagen, die
eventuell zu gegebener Zeit revidiert werden.

1. Eingrenzung der Thematik und Zielsetzung

Im Zentrum der Studie steht die ethnische Gruppe der Lamistas, welche um
die ehemalige Kolonialstadt Lamas im Departement San Martin am Ostabhang

(Montana) der peruanischen Anden siedelt. Die Lamistas haben als
einzige indianische Gruppe innerhalb eines Gebietes von der Grösse der
Schweiz ihre kulturelle und soziale Identität bewahrt, und dies trotz des nun
schon 400 Jahre dauernden interethnischen Kontaktes mit Kolonisatoren
und Missionaren. Momente des interethnischen Kontaktes sind die
Einrichtung von Encomiendas1, die Gründung einer spanischen Stadt (Lamas),
die Missionierung durch Franziskaner und Jesuiten im 17. und 18. Jahrhundert,

der Kautschukboom, die damit verbundene Emigration in die Selva
baja (Amazonasebene) im 19. Jahrhundert und die verkehrstechnische
Erschliessung (Carretera Marginal) und massive Zuwanderung von Kolonisten
aus dem Andenhochland im 20. Jahrhundert.

In denspanischen Quellendes 16. und 17. Jahrhunderts dagegen ist von
einer Vielzahl von Ethnien in diesem Gebiet die Rede. Zwei weitere ethnische

Gruppen am mittleren Huallaga, die Cholones und Hibitos, welche um
1900 noch existierten, sind mittlerweile aus den ethnographischen Atlanten
verschwunden (Chirif/Mora 1976; RibeiroA/Vise 1978). Diese Feststellung
und die Tatsache, dass es über die Gruppen des Rio Mayo und des mittleren

Huallaga keine ethnohistorischen Arbeiten gibt, motivierten mich, der
Ethnohistorie der Lamistas nachzugehen.

1 «... a Spanish attempt to acquire Indian services or goods through the use of traditional local
indigenous authority and on the basis of already existing socio-political units» (Lockhart und
Schwartz 1983: 68).

Ethnologica Helvetica 12, 1988 133

10 Ethnologica



Ich konzentriere mich in meiner Forschung auf die anhand geschriebener
Dokumente rekonstruierbare Geschichte, die angesichts der vorhandenen
Quellen eigentlich die Geschichte der interethnischen Kontakte zwischen
Indianern und Weissen (Mestizen) und in geringerem Masse zwischen
indianischen Gruppen ist. Ich hoffe, dadurch Erklärungshilfen zum Verständnis

der besonderen Kultur der Lamistas zu finden. Mit synchronem Ansatz
ist dies nicht in befriedigender Weise möglich.

Ich möchte in dieser Arbeit dem Amalgamationsprozess der verschiedenen

historischen Ethnien darstellen, aus denen die Lamistas hervorgegangen

sind, so wie sich dies anhand vorliegender Quellen aufzeigen lässt. Der
Prozess hat sich am Schnittpunkt zwischen Hochland und Tiefland
abgespielt, wo koloniale Institutionen des Zentralgebietes mit den sozial und

politisch ganz anders gearteten Tieflandethnien zusammentrafen.

2. Diskussion der Quellen

Die indianischen Völker des Huallaga und Mayo erlebten im 16. und 17.

Jahrhundert eine Reihe von Expeditionen in die sagenhaften Goldländer
Paititi und El Dorado. Einen Zugang dorthin vermutete man auch in den
Tälern des Huallaga und des Mayo. Ein Ergebnis dieser Expeditionen war
die Gründung der Stadt Lamas im Jahr 1656 und einiger weiterer kleinerer
Siedlungen.

Aus dieser Zeit stammt eine Vielzahl von Berichten, Verträgen und
Urkunden, welche allerdings bei näherem Hinsehen wenig ethnographisch
ergiebiges Material enthalten. Mit der Gründung der Stadt Lamas und der
Etablierung der Kolonialadministration nimmt auch die Zahl der Dokumente
ab. Quellen aus dem 18. Jahrhundert sind besonders spärlich. Neben einigen

wenigen administrativen Dokumenten ist einzig ein detailliertes, von
den Jesuiten der Missionen von Maynas geführtes Taufbuch erhalten
geblieben (geführt bis 1772). Während die Taufbücher aus der Zeit zwischen
1772 und 1868 fehlen, werden die Taufbücher ab 1868 in der Pfarrei von
Lamas aufbewahrt.

Besser als das 18. ist hingegen das 19. Jahrhundert dokumentiert. Im

Zusammenhang mit dem Einsetzen der vermehrten kommerziellen,
wissenschaftlichen und verkehrstechnischen Erschliessung des Amazonastieflandes

ist eine Vielzahl von Reiseberichten entstanden (Skinner 1805;
Maw 1829; Poeppig 1827-32; Beitran 1840; Herndon 1854; Spruce
1849-64). Zwar enthalten auch diese Arbeiten weniger ethnographische
Daten, als ich dies erhofft hatte; immerhin belegen sie aber, dass der
Prozess der ethnischen Amalgamation der Lamistas im 19. Jahrhundert
weit fortgeschritten ist: Lamistas ist zur Bezeichnung für die scheinbar
kulturell homogene Gruppe der indianischen Bevölkerung der Gegend ge-

134



135



worden. Das neue Ethnonym leitet sich vom Namen der dominierenden
Stadt ab: Lamistas bedeutet die von Lamas Stammenden, die zu Lamas
Gehörigen. Eine Autodenomination scheint es nicht zu geben.

Die wenigen ethnographischen Arbeiten des 20. Jahrhunderts stammen
von Tessmann (1930), Weiss (1959) und Scazzocchio (1979). Ich ergänze
sie mit eigenen Daten und Beobachtungen aus den Jahren 1983 und
1985/86. Interessante Vergleiche lassen sich mit den ethnogenetischen
Prozessen ziehen, welche die Canelos (Whitten 1976a und b; Naranjo
1977; Descola und Descola 1977) und die Quijos (Oberem 1971) in
Ostecuador durchlaufen zu haben scheinen. Weiter lassen sich vereinzelte
Arbeiten über aktuelle Prozesse ethnische Amalgamation in Brasilien finden
(Ramos 1974; Schöpf 1971; Goldman 1968; Rodriguez Barandäo 1974).

Archivarbeiten wurden in Lima (Archivo de Limites, Archivo Arzobispal,
Biblioteca Nacional), Quito (Archivo Particular de la Compania de Jesus,
Archivo Nacional, Archivo Jijön y Caamano del Banco Central), Sevilla
(Archivo General de Indias), Madrid (Real Academia de la Historia, Archivo
Nacional, Biblioteca Nacional), Moyobamba und Lamas (ein Teil des Archives

von Lamas wurde aus Platzgründen vor ca. 10 Jahren verbrannt!)
durchgeführt. Das erzbischöfliche Archiv von Trujillo war nicht zugänglich.
Auf brieflichem Weg konnten zwei Dokumente aus dem Archivio Generale
O.F.M. in Rom beschafft werden.

3. Die Lamistas heute

Siedlungsgebiete dieser indianischen Gruppe ist die Provinz Lamas,
insbesondere entlang der Flüsse Mayo, Sisa und Cainarache. Es befindet sich
zwischen den beiden östlichen Andenketten und gehört somit zur
klimatisch-ökologischen Zone des Bergurwaldes, der allerdings in diesem Gebiet
stark zurückgedrängt worden ist.

Die Lamistas werden auf 15000 (Chirif/Mora 1976) bis 20000 Personen
(Scazzocchio 1979: 137) geschätzt. Den sozialen, kulturellen und
wirtschaftlichen Nukleus bildet nach wie vor die kleine Mestizenstadt Lamas,
welche von einem Bergvorsprung das Tal des Mayo überschaut.

Das von den Lamistas gesprochene Quechua ist ein dem Quechua von
Chachapoyas (im Andenhochland gelegen) nahe verwandter Dialekt (Quechua

Chinchay 3 nach Taylor 1979: 10)2.

2 Quechua wurde vermutlich wie in den benachbarten Missionen von Maynas als Lingua Franca
zur besseren Verständigung unter den verschiedensprachigen Gruppen in den Reduktionen
eingeführt und hat die ehemaligen Sprachen der Proto-Lamistas verdrängt. Dass bereits in
vorspanischer Zeit in der Gegend von Lamas Quechua gesprochen wurde, kann nicht
ausgeschlossen werden. Immerhin ist bemerkenswert, dass ihr Quechua-Dialekt eng verwandt ist mit
dem von Chachapoyas, nicht aber mit dem von Quito, der in den Missionen von Maynas
eingeführt wurde.

136



Obschon ihre Kultur selvatische Züge trägt (insbesondere Schwendbau,
Jagd, Keramik, Korberei, Schamanismus), unterscheidet sie sich in mancher
Hinsicht von derjenigen der ihr am nächsten lebenden indianischen Gruppen

(Cahuapana-, Pano- und Jivaro-Gruppen).
Besonders auffallend ist die räumliche und ethnische Segregation von

der mestizischen Bevölkerung in diesem relativ dicht besiedelten und gut
zugänglichen Gebiet, was auf effiziente beiderseitige Kontrollmechanismen
schliessen lässt. Die hochformalisierten, selektiven Kontaktformen
zwischen Lamistas und Mestizen (Patenschaftssystem), die besondere
Siedlungsstruktur (Stadthaus in Lamas und Landhaus bei der Chacra), die
Anordnung der Stadthäuser in Sippenverbänden um die Stadt Lamas, ihre
spärliche und selektive, von der Mission geprägte Teilnahme an einzelnen
Sakramenten und Festen der katholischen Kirche (Heirat, Taufe und das
Hauptfest von Santa Rosa im August), die Kleidung und einige Techniken
wie Hausbau und Weberei, sind sichtbare Resultate der Jahrhunderte
dauernden Kontaktsituation.

Die traditionellen blutigen Kämpfe während der Feste, bei denen früher
regelmässig mehrere Tote zu beklagen waren, und die Zugehörigkeit der
einzelnen Individuen zu Sippenverbänden, deren Namen anstelle von
Geschlechtsnamen getragen werden, lassen auf ehemals unterschiedliche
ethnische Zugehörigkeiten und Antagonismen schliessen.

4. Zur Geschichte der interethnischen Beziehungen

Das Tal des mittleren Huallaga dürfte in vorspanischer Zeit von kleineren,
semisedentären Gruppen (siehe Lockhart und Schwartz 1983: 51-54)
bewohnt gewesen sein, in deren Kultur Kopfjagd und Frauenraub einen wichtigen

Platz einnahmen. Ihre Beziehungen untereinander waren durch
wechselnde Allianz- bzw. Fehdebeziehungen charakterisiert. Das Eindringen

der Spanier bewirkte in einer ersten Phase keine grundlegende Änderung

dieser Beziehungen. Im Gegenteil: die Einführung der Eisenwerkzeuge
brachte vorerst eine Intensivierung mit sich. Die Eisenwerkzeuge wurden
wegen ihrer Wirksamkeit sehr bald zu den begehrtesten Gütern. Die Indianer

beschafften sie sich durch Tausch - insbesondere gegen Sklaven, da
andere, für die Spanier interessante Güter in dieser Gegend kaum vorkamen,

gegen Träger- und Führerdienste, Lebensmittel und später Arbeitsleistung

auf den Feldern und in den Häusern der spanischen Siedler - aber
auch durch Raub bei anderen indianischen Gruppen und Überfälle auf
spanische Siedlungen. Eisenwerkzeuge - Beile, Macheten, Messer-waren

ein nicht zu unterschätzender Faktor in den im Urwaldgebiet weniger auf
kriegerischer Eroberung als auf freiwilliger, oft auch nur temporärer
Assoziierung beruhenden Beziehungen zwischen Indianern und Spaniern. Das-

137



selbe gilt auch für die spätere Missionierungsphase, während der die Indianer

praktisch nur durch die regelmässige Lieferung von Eisenwerkzeugen
an die Missionen gebunden werden konnten. Steel tools so greatly facilitated

farming and technology that they were a major inducement for the
Indians to enter the mission (Steward 1963, III: 512).

Hinweise darauf, ob das Gebiet des mittleren Huallaga (bekannt als
Rupa-Rupa sehrheiss) zur Zeit der Inka unter deren Einfluss stand, fehlen
völlig. Hingegen ist anzunehmen, dass Tauschbeziehungen mit benachbarten

Hochland- sowie Tieflandvölkern existierten. Auch mögen Gebiete
gemeinsamer wirtschaftlicher Nutzung von verschiedenen ökologischen
Zonen durch ein und dieselbe Gruppe (Murra 1972) bestanden haben, was
ein mehr oder weniger friedliches Nebeneinander von Gruppen des
Hochlandes und des tropischen Bergurwaldes bedeuten musste.

Um ca. 1540 waren bereits alle sedentären Völker der Küste und des
Hochlandes in die Kolonialverwaltung einbezogen, und die neue Stossrich-
tung der Kolonisation richtete sich nach Osten, wo semisedentäre und
nomadische Gruppen lebten.

Obwohl bereits 1559 die kleine Spanierstadt Santa Cruz de Çapoçovar3
gegründet wurde, blieben die Beziehungen zwischen Indianern und Spa-
nieren punktuell und sporadisch. Es handelte sich in erster Linie um
Tauschbeziehungen, gelegentliche Raubzüge der Indianer in die Spanierstädte

Moyobamba und Chachapoyas, und Sklavenjagden der spanischen
Stadtbürger, um die wachsende Nachfrage nach Arbeitskräften zu decken,
da Epidemien die ihnen alliierten oder gewaltsam genommenen Indianer
ständig dezimierten, und letzteren noch genügend Fluchtmöglichkeiten in
den undurchdringlichen Wald offenblieben.

Nach einigen fehlgeschlagenen Kolonisierungsversuchen im Mayo- und
mittleren Huallagatal begannen im ersten Drittel des 17. Jahrhunderts die
Missionare (Jesuiten und Franziskaner) zu wirken4. In den Dokumenten
dieser frühen Missionszeit ist von Tabalosos, Pandules, Suchichis, Noram-
bos, Guahenes, Lamas und Fuynes die Rede (Rel. Geogr. IV: 256f.; Dok.
OFM 1631).

3 Die Expedition von Ursua, die zur Entdeckung von El Dorado dienen sollte, ist als eine der
blutigsten in die Geschichte eingegangen, insbesondere wegen der nicht abreissenden Kette von
Meutereien, angeführt von Lope de Aguirre, denen zuerst der königliche Beauftragte, Pedro de
Ursua, und nach und nach praktisch alle spanischen Teilnehmer zum Opfer fielen. Alle Bürger der
Stadt Çapoçovar (Saposoa), in deren Nähe die Schiffe für die Expedition auf dem Huallaga und
Amazonas gebaut wurden, nahmen an der Expedition teil, weshalb sie sich entvölkerte und erst
im 17. Jahrhundert wieder an einem neuen Ort gegründet wurde. Über die Rolle der Indianer,
welche als Nahrungsmittellieferanten, Führer, Träger usw. die Expedition überhaupt
ermöglichten, geht aus den Dokumenten nichts hervor - es handelte sich aber um Vorfahren der
heutigen Lamistas.

4 Bis dahin, also ca. 100 Jahre nach der Eroberung Perus, hatte es keine Indianermission östlich
der Anden gegeben, weshalb die Missionen des Mayotales zu den frühesten in der Montana
überhaupt gerechnet werden müssen.

138



Klarster Ausdruck der zunehmenden Präsenz der Spanier im Gebiet ist
die Gründung der Stadt Triunfo de la Santa Cruz de los Lamas y Motilones in

den Jahren 1652 bis 1656 durch Capitän Martin de la Riva Herrera.
Durch Allianzen mit den Kaziken Ojanasta und Majuama und 22 weiterer

Kaziken, die nicht namentlich genannt sind, gelingt es Riva Herrera, die
Basis für eine Spanierstadt zu legen. Das Gebiet am Mayo wird von den
Spaniern in zwei grosse Einheiten aufgeteilt und den verbündeten Kaziken
als Gobernadoren unterstellt: die nördliche Provinz der Tabalosos wird Don
Joan Ojanasta, die südliche Provinz der Motilones Don Martin Majuama
zugeteilt (RABN 1899: 399ff.; Auto de la Fundaciön de Lamas).

Die «pazifizierten» Indianer werden dazu angehalten, sich in bestimmten
Dörfern (Reducciones) im Umkreis der Stadt anzusiedeln. 24 Encomiendas
werden eingerichtet, d.h. die Indianer werden, wie damals allgemein üblich,
durch die Kaziken im Auftrag des Stadtgründers entsprechend bereits
existierender, nicht näher definierter Subgruppen5 den einzelnen Encomen-
deros zu regelmässigen Arbeitsdiensten zugeteilt oder zur Tributzahlung
verpflichtet. Um welche Form der Aneignung indianischer Arbeitskraft es
sich gehandelt haben mag, geht aus den Dokumenten nicht hervor6.
Dringend benötigte indianische Arbeitskraft wurde nach Aufhebung der Enco-
mienda in der Montana hauptsächlich durch die Institution der
Schuldknechtschaft (enganche), oft in Form von Zwangsverteilung von Gütern, die
dann mit Arbeitsleistung abzugelten waren (reparto de mercancias)
beschafft - mit dem Resultat, dass sich die Indianer in den Busch oder in die
Missionen flüchteten. Dazu gesellten sich Tausch von Sklaven gegen
europäische Güter und Sklavenraubzüge der spanischen Bürger.

Erstaunlich ist, dass in dieser Gegend, wie auch bei der Gründung von
Moyobamba 1540-48, überhaupt Encomiendas eingerichtet wurden, da
dies für Gebiete ausserhalb der sedentären, teilweise in Staaten organisierten

Ethnien des Hochlandes und der Küste unüblich war (vgl. dazu Lockhart
und Schwartz 1983: 52-54). Die Gründe könnten in einer besonderen
Wirtschafts- und Sozialorganisation der Ethnien des Mayo- und mittleren Hual-
lagatales im 16. Jahrhundert liegen, was noch abzuklären wäre. Gab es
hierarchisierte Sozialstrukturen? Wie konnte sich die Stadt Lamas,
offensichtlich nach vielen Generationen noch, auf indianische Arbeitskraft stützen

und die Indianer in Abhängigkeit halten, ganz im Gegensatz zu anderen

5 Die indianischen Korporationen und ihre Organisation wurden im allgemeinen nicht verändert,
ausser dort, wo sie den spanischen Interessen entgegenliefen. Dies gilt z.B. für Moieties. S. dazu
Lockhart und Schwartz 1983: 171.

6 Diese Arbeitsdienste entwickeln sich seit dem Beginn der spanischen Kolonisation von direkter
Arbeitsleistung zur Zahlung eines von königlichen Beamten festgelegten Tributes in Form
einheimischer Güter, von dem die Encomenderos wiederum eine Staatsteuer zu leisten hatten. Die
Encomienda zerfällt zuerst in den zentralen Gebieten der Kolonien und erhält sich länger an der
Peripherie, zu der Lamas zu zählen ist; nach Lockhart und Schwartz bis zum Ende der Kolonialperiode

(1983: 92). (S. dazu v.a. Zavala 1935).

139



Städten, die in jener Zeit in der Montana gegründet worden sind? Jaen de
Bracamoros (16. Jh.) und San Borja (1619) verkamen innerhalb weniger
Jahre zu unbedeutenden Weilern. Leider ist noch zu wenig über die Enco-
miendas von Lamas bekannt.

Eine entscheidende Rolle kam zweifelsohne den erwähnten Kaziken zu,
denn nur sie verfügten innerhalb dieser semisedentären Gruppen über die
entsprechende politische Macht, die notwendig war, um die einzelnen
Grossfamilien und Subgruppen, welche über grosse Unabhängigkeit und
Mobilität verfügten, an sich bzw. an einen Vertrag mit den Spaniern
zu binden. Der Stand der Kenntnisse erlaubt mir im Augenblick noch
keine eindeutige Aussage. Die Vermutung liegt aber nahe, dass wiederum

der Bedarf an Eisenwerkzeugen und Allianzen einzelner Gruppen mit
den Spaniern gegen ihre traditionellen Feinde eine Rolle gespielt haben
dürften.

Bereits vor der Stadtgründung von Lamas war bekannt, dass die Amasi-
fuenes7 mit den Tabalosos Krieg führten, denn im Haus des Kaziken Gua-

çapa finden die Spanier... muchas caveças de Indios con quienes tienen
guerra, während die Cascoasoa8 Freunde derTabalosos sind (RABN 1899:
77-101 ; Testimonio de Zespedes).

Lange dauert die Allianz zwischen Indianern und Spaniern allerdings
nicht, denn ein Jahr später finden letztere die ganzen Indianerdörfer
verbrannt und verlassen vor. Die Tabalosos rebellieren unter der Leitung von
Ojanasta und tun sich mit den Cascoasoa zusammen. Es scheint, dass die
Spanier ohne grosse Mühe einen Teil der ehemals befriedeten Indianer
wieder dazu bewegen konnte, in die abgebrannten Dörfer zurückzukehren
und diese wieder aufzubauen. Majuama hatte sich nicht am Aufstand
beteiligt, und die Zerstörung und Plünderung der Siedlung, aus welcher später
die Stadt Lamas hervorgehen sollte, schreibt er den Suchiches zu.

Ein Jahr später zieht Riva Herrera mit einem gut ausgerüsteten Tross von
75 Spaniern und 160 freien Indianern von Südwesten herkommend über
das Tal des Huayabamba, um den rebellischen Kaziken Ojanasta und dessen

Leute, die zu ihren Verwandten oder Freunden, den Cascoasoa, geflohen

waren, endgültig unter spanische Herrschaft zu bringen.
Auch die Fuynes hatten sich auf die Seite der Rebellen geschlagen.

Amassi, Fuynes und Rumiaucas waren die traditionellen Feinde der
Cascoasoa. Schliesslich gelingt es aber, Ojanasta und weitere Anführer
gefangenzunehmen; er wird erhängt, denn nach einmal vollzogenem
Bündnis gilt, nach spanischem Kodex, Vertragsbruch als Verbrechen.

7 In den Dokumenten tauchen verschiedene Schreibweisen auf: Amassifuynes, Amssi Fuynes,
Amassifuines usw., heute Amasifuenes. Unklar ist, ob Amassi und Fuynes zwei verschiedene
Gruppen waren, da die Bezeichnungen widersprüchlich verwendet werden.

8 Andernorts Caboçoas, Cabeçoas, Cascaboses usw.; evtl. in Zusammenhang stehend mit dem
Namen der Stadt Sta. Cruz de Çapoçovar, dem heutigen Saposoa.

140



In einem Brief an den spanischen König berichtet Riva Herrera 1657, wie
er in vier Jahren die Provinzen9 der Motilones, Tabalosos, Juanuncos,
Payananços10, Fuynes, Cascoasoa und weiterer Gruppen ausserhalb des
mittleren Huallagatales befriedet und in vier Dörfern um die Stadt Lamas
herum angesiedelt habe. Zwanzig Kaziken seien Vasallen der Spanier
geworden, genug, um eine Spanierstadt zu versorgen. Die Indianer werden
24 Encomenderos zugeteilt, die erst von den Indianern Tribute verlangen
dürfen, nachdem diese von der Krone festgelegt worden sind. Zudem sollen
die Indianer Kleider wie die Indianer von Peru tragen. Es sollen Werkzeuge
verteilt werden, und man werde sie zur Arbeit antreiben, da sie faul seien
(RABN 1899: 399ff.).

Das bescheidene Städtchen Lamas am Rande des Vizekönigtums
durchlebte in der Folge eher ruhige Zeiten: während der folgenden
Jahrhunderte findet sich kaum mehr ein Niederschlag desselben in den offiziellen

Dokumenten. Hin und wieder wird Lamas als Umschlagplatz für Güter
aus den Jesuitenmissionen von Maynas erwähnt, wo Honig, Wachs und
Trockenfisch gegen Manufakturgüter, insbesondere Baumwollfaden und
Baumwollstoff, eingetauscht wurden. Es scheint, dass die Produktion von
Baumwollstoff (Tocuyo) von den ansässigen Spaniern zu einer
Hauptverdienstquelle gemacht wurde. In den Jahren 1745-1767 wird die Pfarrei von
Lamas den Jesuiten von Maynas übertragen. Die Ausweisung der Jesuiten
(1767) bringt den Zerfall der Maynas-Missionen mit sich.

Erst im Zusammenhang mit dem neuerwachten wirtschaftlichen Interesse

am Urwaldgebiet und den zunehmenden technischen Möglichkeiten
im 19. Jahrhundert finden die Indianer des mittleren Huallaga wiederum
Erwähnung, was sich in den oben genannten Reiseberichten von Beamten,
Händlern und Wissenschaftlern niederschlägt. Da sich der Prozess der
Amalgamation der ethnischen Gruppen, welche im 16. und 17. Jahrhundert
noch je ein Eigenleben geführt hatten, bereits so weit vollzogen zu haben
scheint, dass Unterschiede zwischen Subgruppen für den Uneingeweihten
nicht mehr ohne weiteres zu erkennen sind, ist nur noch von den Lamistas
die Rede. Die Bezeichnungen Suchiches und Cascoasoa meinen in offiziellen

Dokumenten nur noch Partidos, Parcialidades (Subgruppen, mit den
mestizischen Siedlungen Tarapoto, Cumbaza und Chazuta assoziiert) und
sind nicht mehr Ethnonyme.

Um 1844 lebten in der und um die Stadt Lamas folgende Parcialidades:
Tuanama, Sangama, Tapullima, Ishuiza, Salas, Amasifuen, Satalaya, Shu-
pingahua, Sinarahua, Cachique (Censo, LEA 11.198). (Bis auf die heutigen
Guerra sind es dieselben Klans, denen wir heute in Lamas begegnen.)

9 Provinz ist in der Sprache der Zeit Synonym für Ethnie bzw. Siedlungsraum ein Ethnie.
10 Auch Payansos, Payanços usw.; vermutlich das heutige Pashanases, in den Taufbüchern Pas-

sianassi.

141



Indianer aus Lamas, zum Kirchgang gekleidet.

142



143



Während der Zeit des Kautschuk-Booms (Ende des 19. Jahrhunderts)
kommt es zu einer eigentlichen Entvölkerung von Lamas und Moyobamba.
Die Bewohner versuchen, auch am Boom teilzuhaben, und ziehen in die
Selva Baja, Richtung Iquitos, der aufblühenden Stadt am Amazonas; es wird
von unbewohnten Vierteln mit zerfallenden Häusern berichtet (Rimbach
1897: 395). Diese Entwicklung ist Ausdruck einer Verlagerung der
wirtschaftlichen Interessen von der Montana in die Selva Baja, die bis anhin
wenig ausbeutbar war. Damit verlagerte sich auch der Kolonisationsdruck,
der auf den Lamistas gelastet hatte, zuungunsten der Indianer der Selva
Baja, welche zur Zeit der Jesuiten einen relativ grossen Schutz genossen
hatten.

Der Bau von Flugplätzen und Erschliessungsstrassen in den 60er und
70er Jahren des 20. Jahrhunderts und die zunehmende Produktion von
cash-crops wie Reis, Kaffee, Tabak, Ananas, Coca etc. im traditionellen
Gebiet der Lamistas drängt diese erneut in eine verstärkte Kontaktsituation.
Ihr Fortbestehen als ethnische Gruppe ist mehr denn je bedroht, da
insbesondere die kastenähnlichen Strukturen und die formalisierten Kontaktformen

zu den Mestizen, die sich in den vergangenen Jahrhunderten entwik-
kelt hatten und zweifelsohne erheblich dazu beitrugen, dass die Lamista als
Ethnie überlebten, nach und nach dahinfallen.

5. Zur historischen Ethnographie der Lamistas

Ich möchte nun versuchen, die gewonnenen Erkenntnisse zu einem Mosaik
zusammenzusetzen, um zu einem vorläufigen Verständnis der Ethnoge-
nese der Lamistas zu gelangen.

Im 16. Jahrhundert kleideten sich die Indianer um die damalige Stadt
Santa Cruz de Çapoçovar in sog. Costales Säcke, vermutlich das in der
peruanischen Montana verbreitete sackartige Kleidungsstück, die cushma),
trugen die Haare kurzgeschoren («porque los indios andan rapados a navaja
se llaman Motilones». Hernandez in Jos 1937: 230), lebten in typischer
semisedentärer Siedlungsweise in verstreut liegenden kleinen Weilern (las
casas muy apartadas unas de otras. Herrera Dec. VI, libra VI, Cap.X),
schliefen auf Matten am Boden und verarbeiteten auf Steinen zur Brotherstellung

Mais oder Maniok zu Brot (Cieza, Guerra de Salinas, 1877: Cap.
85). Diese mit dem eher generisch zu verstehenden Begriff Motilones
benannten Indianer bewohnten bereits das aktuelle Siedlungsgebiet der
Lamistas. Sie kannten toldos (Moskitonetze?), barbacoas (Plattformbetten),
camisetas (cushmas), mantas labradas a pincel (bemalte Stoffe) (LEA
11.301).

Die Guahenes lebten südlich von Moyobamba und waren emparentados
con casamlentos mit den Tabalosos; beide Gruppen aber waren mit den

144



Motilones und Cascoasoa verfeindet (LEA 11.299). 50 Jahre später wird
berichtet, dass die Tabalosos und Cascoasoa (jetzt nicht mehr verfeindet)
im Begriff waren, die Amassi, Fuynes und Rumiauca in einer Kopfjagd-
Fehde zu liquidieren; als Folge davon verlassen letztere drei Gruppen ihre
Provinz. Sie fliehen zu den 20 Tagereisen entfernt lebenden Chiquitos
(RABN 1900: 66). Später siedeln Fuynes und Amassifuynes dann erneut
unter der Oberhoheit der Stadt Lamas - wohl um deren Schutz zu gemessen.

Schliesslich leben in der Umgebung der Stadt folgende Ethnien (Sub-
gruppen?): Cascoasoa, Fuynes und Amasifuenes, Motilones, Juanuncos,
Otanavis, Payanansos, Suchiches und Tabalosos. Einige in älteren
Dokumenten genannte Ethnonyme11 wie z.B. Ancaballes, Rumiauca, Guahenes
und Lamas tauchen nicht mehr auf.

Von kaum einer anderen der konstituierenden Ethnien haben wir so
detaillierte Daten wie von den Payanansos, die, zusammen mit den Juanuncos
(mit denen sie die Sprache gemeinsam hatten; RABN 1900: 66), schon
einige Jahre vor der Gründung von Lamas mit den Franziskanern in Kontakt
standen. Cordova y Salinas berichtet von den «bravos payansos, tan beli-
cosos como crueles con los que caen en sus manos los mas dellos
andan vestidos con vicotas de algodön, a modo de camisetas hasta las
rodillas, y ellas cubiertas de la cintura abajo [pampanilla], Duermen sobre
barbacoas bien hechas, y sobre ellas esteras de palma, tejidas con mucha
curiosidad». Sie tragen Knöchelchen als Ohrschmuck, die Piaare, Männer
wie Frauen, in langen Zöpfen auf dem Rücken. «De la tela que divide las
ventanas de las narices cuelgan un caracolillo, cuenta o hueso pendiente
de un hilo que les cae hasta el labio alto. Desde la frente hasta la punta de la

nariz traen hecha una raya azul, y para hacer ésta lastiman la carne con una
puntilla de hueso rompiendo la cutis, y sobre la sangre que hace lo lasti-
mado ponen tinta, con que queda perpétua esta raya. Traen en la cintura
una faja de una cuarta de ancho, toda sembrada de menudas conchas
toda su poblazôn es porfamiliasde seisy a diez casas, y en cada una délias
una parentela. sus casas fundadas sobre horcones, cuadradas y cerca-
das de trincheras, hechas de maderos entretejidos unos con otros, de
suerte que por todas partes se divisa lo de fuera ...» (Cordova y Salinas
[1651] 1957: 216).

Eine kulturelle Verwandtschaft mit der Sprach- und Kulturgruppe der
Pano ist denkbar. Nasenschmuck, Cushma und Pampanilla, Muschelgürtel
und Häusern auf Pfählen, vor allem aber ihr Siedlungsgebiet, das an den

11 Die Verwendung der Ethnonyme in den Dokumenten des 16. und 17. Jahrhunderts ist äusserst
verwirrend und die Angaben dürfen nicht zu sehr gewichtet werden. Bezeichnungen für
Untergruppen und Klans werden unter Umständen synonym mit Ethnonymen verwendet,
Fremdbezeichnungen mit Eigennamen vermischt usw.

145



Lebensraum der heutigen Pano-Gruppen grenzt, sind Hinweise darauf.
Ähnliches gilt für die Amasifuenes, von welchen im 18. Jahrhundert berichtet

wird, dass sie am Cushabatay und Pisqui siedelten, wo sie sich auch mit
Chipeos und Panos vermischten (Not. aut. XXVI: 229).

Auf möglicherweise verwandtschaftliche Beziehungen zwischen Gruppen

aus Lamas und Gruppen am weiter östlich gelegenen Paranapura lässt
die Tatsache schliessen, dass im 18. Jahrhundert Lamistasdort lebten (Not.
aut. XXVI: 229). Welche Beziehung bestand zu den ebenfalls dort lebenden
Muniches (auch Otanabis genannt)? RibeiroA/Vise (1978) vermuten
Zugehörigkeit zur Tucano-Sprachgruppe. Offenbar widersetzten sich die Spanier
von Lamas den Missionaren in diesem Gebiet, die sie als zu ihrem Einfluss-
und Machtbereich gehörig betrachteten und von wo sie Arbeitskräfte holten
(Grohs 1974: 51).

Auf die Zugehörigkeit von einzelnen die Lamistas konstituierenden Gruppen

zu den Cahuapana könnte man aus folgenden Angaben schliessen:
Beuchat und Rivet zitieren die «Lama, Lamista ou Motilones» undTabalosos
als zur Sprachfamilie der Cahuapana gehörig (1909: 618). Sie stützen sich
auf Juan de Velasco, der als nicht besonders verlässlich bekannt ist. Auch
Markham erwähnt die Tabalosos «as a branch of Jeberos» Cahuapana),
ohne dies jedoch zu begründen (1859: 182).

6. Überlegungen zur neueren Ethnographie der Lamistas

Da der diachrone Ansatz den dynamischen Aspekt von Kultur impliziert,
erscheint eine Ethnographie gezwungenermassen weniger kohärent als die
uns vertrauteren Monographien mit synchronem Ansatz.

Eine kurze Zusammenfassung der im 19. und 20. Jahrhundert
zusammengetragenen Daten über die nun Lamistas genannten Indianer soll die
noch unvollständigen Ausführungen ergänzen.

Deutlich wird von Autoren des 19. Jahrhunderts die enge kulturelle
Verwandtschaft und die grosse Ähnlichkeit zwischen Lamistas und Chazutinos
hervorgehoben.

Von zentraler Bedeutung ist die Jagd, das ausgesprochene Geschick im

Umgang mit Blasrohren (vom Typ der Pano), der damit verbundene
Jagdzauber (Jäger, Jagdhunde und Waffen werden behandelt) und das weit-
herum gehandelte Pfeilgift. An den Festen tragen die Männer die Bälge der
von ihnen erlegten Tiere an Schnüren aufgereiht am Körper und tanzen
damit (Poeppig (1835-36) 1960: 297; Beitran 1840: 25f.). Die Gesichtsbe-
malung in rot und violett ist weit verbreitet. Der Brauch der Männer, das
Kopfhaar bis auf ein Haarbüschel, den man über die Augenbrauen hängen
liess, abzurasieren, scheint auch um 1855 noch mittels Muschelschalen
anstelle von Scheren bewerkstelligt und im übrigen zu einem allgemeinen

146



Indianischer Träger.

147



Motilones von Lamas beim Schiessen von Vögeln und Ausweiden eines Wildschweines.

148



149

11 Ethnologica



Kulturzug geworden zu sein (Spruce 1908: 57). Bis heute scheren sich die
Männer zu Festen die Haare, während die Gesichtsbemalung der Frauen
aus roten Punkten auf den Wangen besteht.

Der Anbau von Baumwolle und deren Verarbeitung sind in diesem Gebiet
besonders entwickelt, als Ergänzung zur Subsistenzwirtschaft. Geld war
unbekannt, als Tauschwert galt Tocuyo (rustikaler Baumwollstoff),
Baumwollfaden und Bienenwachs (Herndon 1854: 161). Diese Produktion hat
sich sicherlich während der Kolonialzeit in diesem Masse entwickelt, da
man annehmen kann, dass die Tribute an die Spanier auch in Form von
bearbeiteter oder unbearbeiteter Baumwolle geleistet worden sind.

Auch die geradezu als kulturelle Eigenart der Lamistas beschriebene
besondere Befähigung zum Lastentragen ist wohl eherein Resultat der von
Spaniern und Mestizen geforderten Dienstleistung. Ähnlich verhält es sich
mit der charakteristischen Kleidung, die im wesentlichen Kopie europäischer

Kleidung ist (langer Rock und Bluse der Frauen, Kniehose und kurze
Jacke der Männer).

Die Lamistas genossen und geniessen einen besonderen Ruf als Sha-

manen, Heiler, Nigromantes (Schwarzkünstler; ljurra 1845: 296). Krankheiten

werden den Buschdämonen zugeschrieben (Steward 1963: 531). Auf
Zauberei wird jeder, durch «unerkannte innere Krankheit hervorgerufene,
meist mit Fiebererscheinung» verbundene Tod zurückgeführt (Tessmann
1930: 229). Nur Männer zaubern, und die Zauberei wird nur auf Leute aus
anderen Sippen angewandt. Zauberer betreiben immer schwarze Magie;
daneben gibt es Medizinmänner, deren Praktiken des Aussaugens der
kranken Körperstellen und der Verwendung von Tabakrauch (Tessmann
1930: 229-31) eindeutig selvatisch sind. Während Tessmann verneint,
dass es Häuptlinge gebe, sammelte ich Informationen, dass in Lamas die
grössten Shamanen eine gewisse Machtposition hätten.

Keramikherstellung, das Spinnen und Weben mit dem traditionellen
horizontalen Rückengürtel-Webgerät (speziell der Cumbis [Gürtel] mit ihren
auffällig andinen Mustern, welche die Frauen für ihre Männer weben) sind
Frauenarbeit, ebenso das Pflanzen von Mais, Erdnuss, Bohnen und Reis.
Den Männern fällt v.a. die Weberei auf den grossen (spanischen) Webstühlen,

der Anbau von Bananen, Maniok, und Coca zu (deren Genuss von
Tessmann bejaht, von Weiss und Scazzocchio jedoch verneint wird), während

die Korberei und der Anbau weiterer Feldfrüchte von beiden
Geschlechtern betrieben wird (Scazzocchio 1979: 145; Tessmann 1930:
225-27).

An Festen war Totschlag häufig, regelrechte Kleinkriege wurden mit
Keulen und Schleudern geführt (Tessmann 1930: 228), und bis heute sind
Schlägereien zwischen Angehörigen verschiedener Klans anlässlich von
Festen an derTagesordnung. Die Chazutinos hatten den Ruf, noch brutaler
als die Lamistas zu sein. Die Mörder flohen - mehr vor der Rache der

150



Familienangehörigen als vor der Justiz, die früher kaum eingriff (Scazzoc-
chio 1979: 143) - und gründeten in ihren Verstecken neue Siedlungen.
Neben der gefürchteten Hexerei war dies ein wichtiger Grund für die
Verbreitung der Lamistas in anderen, weiter entfernt liegenden Gebieten, wie
z.B. Pamashto, Juanjuy, Navarro, Tocache, etc.

Die Ursache dieser Streitereien liegen meiner Ansicht nach in weiterlebenden

oder neu entstandenen Gegensätzen zwischen den Nachkommen
ehemals antagonistischer ethnischer Gruppen, eine Erklärung, die in

Lamas nicht geläufig ist. Heute wird dieser Antagonismus, der sich zusehends
abschwächt, v.a. der Hexerei zugeschrieben. Gemäss persönlicher
Information ist vor allem der Gegensatz zwischen den Klans der Shupingahua
und Salas gegen die Sangama ausgeprägt.

Allgemein wird die soziale Organisation als aus patrilinearen Klanen mit
neolokalerTendenz bestehend beschrieben, «an arrangement unique in the
Montana: patrilineal 'sibs' (apparently each a separate settlement) which
are paired into mutually hostile groups» (Steward 1963: 604).

Die Klane sind im Grunde genommen Familiengruppierungen mit
gleichem Vaternamen, die im Huayco (von Indianern bewohnter Teil von
Lamas) in je einem klar definierten Viertel, dem Barrio, ihre Häuser haben.
Barrio und Klan (oder Klangruppe) werden synonym verwendet.

Neben den Stadthäusern, die nur sporadisch bewohnt werden, besitzen
die Lamistas auf ihren Feldern (Chacras), of viele Wegstunden, ja Tagereisen

von Lamas entfernt, ihre einfacheren Feldhäuser. Ihr dortiges Leben
spielt sich weit vom Einfluss der Mestizen ab. Ob ihre Felder den Barrios in

Lamas entsprechend ebenfalls nach Klangruppen angeordnet sind, ist noch
nicht untersucht worden. Eine Häufung der gleichen Vater-(Klan-)Namen in

den kleinen Gemeinden um Lamas ist jedoch auffallend.

Heute existieren im Huayco folgende Barrios:
Sangama Guerra Tuanama Amasifuen
Cachique Tapullima Pashanase
Ishuiza Sinarahua Shupingahua
(Die Klane der Salas sind in den vergangenen Jahrzehnten hauptsächlich
nach Pamashto emigriert.)

Weiss (1959: 25) und Tessmann (1930: 232) sprechen von
vorherrschender Endogamie innerhalb der eigenen Barriogruppe, was aber
anhand der Taufbücher, abgesehen von einigen Ausnahmen, ausgeschlossen

werden muss. Ob klar definierte Heiratsregeln existieren, wird anhand
der Daten aus den Taufbüchern rekonstruiert werden können. Es soll die
Regel bestehen, dass Cachique keine Tuanama und keine Amasifuen
heiraten, und Scazzocchio berichtet von der Ordnung, dass Salas und Ishuiza
keine Sangama heiraten (1979: 143). Auch diese Behauptungen können
anhand vorliegender Daten nicht aufrechterhalten werden.

151



Die Feststellung von Lelong, dass die Lamistas in Moitiés mit insgesamt
16 Klans organisiert waren, ist allzu spekulativ (Lelong 1972: 785). Lelong
zählt weder die einzelnen Gruppen auf, noch nennt er seine Quellen.

Ich interpretiere den Ursprung der Barriogruppen als eine aus kolonialen
Strukturen hervorgegangene Entwicklung, was jedoch nicht ausschliesst,
dass Fragmente früherer sozialer Ordnungen eingeflossen sind. Ganz
sicher handelt es sich nicht um eine soziale Organisationsform andinen
Ursprungs, wie dies Lelong behauptet (1972: 771 )12. Ob zwischen den Barrios
kulturelle Varianten bestehen, wäre in einer Feldforschung zu überprüfen.
Ein wichtiger Faktor der Amalgamation zwischen den ethnischen Gruppen
sind meiner Ansicht nach die häufigen Ehen zwischen Angehörigen
verschiedener Barrios. Die Vorgruppen der Lamistas sind nicht in Lamas selbst
angesiedelt worden. Woraus könnte sich die Institution der in Barrios
angeordneten Stadthäuser entwickelt haben? Die Stadthäuser, auffallend
gepflegt und besser gebaut als die Chacra-Fläuser, dienen nur an Festtagen
und einigen Wochenenden im Jahr als Unterkunft, dann nämlich, wenn die
Lamistas ihre rituellen, formalisierten Kontakte mit den Mestizen und deren
Welt pflegen.

Denkbar ist, dass sich diese Barrios aus den Behausungen entwickelt
haben, welche die Indianer benutzten, wenn sie Arbeitsdienste für die
Mestizen in der Stadt Lamas zu leisten hatten. Ich nehme an, dass ein
Zusammenhang zwischen ethnischer Gruppe, Encomienda und Barrio
besteht.

Es gibt heute von Mestizen bewohnte Barrios, welche früher den Indianern

zugeordnet waren. Es handelt sich um die Barrios Suchiche, Muniche
und Salas, deren Bewohner aus verschiedenen, teils unbekannten Gründen
von Lamas weggezogen sind oder ausgesiedelt wurden.

Die Herleitung der Klannamen ist beim heutigen Stand des Wissens
schwierig. Klar scheint mir einzig die Herleitung von Amasifuen und Pasha-
nase von den entsprechenden Ethnonymen zu sein. Salas und Guerra
stammen mit Sicherheit von Encomenderos (vgl. RABN 1899: 399ff.; Auto
de la Fundaciön de Lamas). Versuchsweise könnten Klannamen wie Shu-
pingahua und Sinarahua als Pano identifiziert werden, entsprechend der
Pano-Ethnonyme Cashinahua, Isconahua, Sharanahua, Capanahua.

12 Im ersten Drittel des 20. Jahrh. taucht die Behauptung auf, die Lamistas seien Nachkommen der
Chanca, legendäres Gegnervolk der Inka, welche im 15. Jahrh. vor den Inka nach Osten geflohen
waren, wie die Chronisten berichten (Herrera Dec. V, Libra VII, Cap. XI; Cabello de Balboa 1885;
320 usw.) Als Urheber der These kann Cavero (1928) gelten; sie wurde von Vasquez (1949) und
Rostworowski (1953) weitergetragen, und gehört heute zur Folk-Version der Geschichte der
Lamistas. Als Beweise wurden der andine Charakter der moralisch höherstehenden Lamistas,
insbesondere ihre Sozialorganisation, angeführt. Die rassistisch zu nennende Wertung alles
Andinen (sprich Inkaischen) als höherstehend und alles Selvatischen als primitiv und barbarisch
hat in Peru lange Tradition. Bei genauem Hinsehen geben die Chroniken aber nur vage die
Stossrichtung der Emigration, nicht aber eine Lokation der Chanca an.

152



Ausserhalb der Verwandtschaftsbeziehungen, zu denen auch die
Patenschaften zu zählen sind, gehen die Lamistas keine Kontakte mit Aussen-
stehenden ein (was den Zugang zu ihnen - vielleicht glücklicherweise - so
schwierig macht). Ehen mit Nicht-Lamistas kommen kaum vor. Ihre
Beziehungen zu den lokalen Mestizenfamilien können mit den Worten von Weiss
folgendermassen ausgedrückt werden: Los Indios cultivan un trato afable
con los pobladores de los barrios blancos, a pesar de que no tienen mucho
que agradecerles, particularmente en cuanto al trato comercial, que es del
mâs auténtico tipo colonial; les rinden respeto ypleitesia en una forma, que
mâs parece de caracter serrano que selvâticoy quizâ sea una supervivencia
de épocas de mayor estabilidadsocial(1959:18). Die heute ausschliesslich
mit Mestizen eingegangenen Patenschaften werden in ritualisierter Form
anlässlich von Hochzeiten und Taufen geschlossen und gelten für das

ganze Leben. Der geringe, aber unumgängliche Kontakt mit den Paten dient
vor allem dem Austausch von Feldprodukten der Lamistas gegen einige
Konsumgüter (Eisenwerkzeuge, Stoffe, Kämme), der Kreditgabe und
-nähme, der Rekrutierung von Arbeitskräften für die Mestizen und der Hilfe
in Notfällen. Die Vermutung, die Patenschaften hätten sich in direkter Linie
aus der Institution der Encomienda entwickelt, lässt sich gemäss der Daten
aus den Taufbüchern nicht erhärten. Ein gewisser Zusammenhang ist meiner

Ansicht nach aber nicht auszuschliessen. Tatsache ist, dass sich die
Regel der weissen Paten erst seit dem 18. Jahrhundert durchzusetzen
beginnt, während Mitte des 18. Jahrhunderts nur ca. 50% der Paten Mestizen

waren.
Es fällt hingegen auf, dass sich - wie aus den Taufbüchern hervorgeht -

die bis heute existierenden Klans besonders häufig Mestizenpaten genommen

hatten, im Gegensatz zu anderen, die als Klane verschwunden sind
(z.B. Payma, Pina, Ojanasta usw.).

Die an ritualisierten Geschenkaustausch erinnernde Ausstaffierung der
Brautleute durch die Paten, die üppige Bewirtung der Paten anlässlich der
Hochzeit, das darauffolgende Aconsejamiento (patriarchalische Ermahnung

der Brautleute durch die Paten) sowie die Regel, dass die Lamistas
ökonomische Beziehungen ausschliesslich über ihre Paten abwickeln, sind
weitere Anhaltspunkte für die Enstehung dieser Institution innerhalb der
kolonialen Beziehungen der Vergangenheit.

Heute verändern sich diese interethnischen Beziehungen immer rascher.
Durch vermehrten Schulbesuch, Lohnarbeit, Mobilität und Auflösung der
ethnischen Schichtung fühlen sich die Lamistas ihren Paten gegenüber
nicht mehr in gleichem Masse verpflichtet. Die Mestizen klagen denn auch,
dass es heute schwer sei, (indianische) Arbeiter aufzutreiben.
Dementsprechend schwindet das Interesse der Mestizen an der Übernahme von
Patenschaften, da sie zu teuer seien. Die Lamistas setzen sich auch
zusehends von Lamas ab und siedeln in ganz neuen, weit entfernten Gebieten.

153



Die mestizische und indianische Bevölkerung von Lamas nimmt ab. Zudem
verliert Lamas seit den 40er Jahren zugunsten des aufstrebenden Tarapoto
immer mehr an Bedeutung.

7. Ausblick

Obiger Geschichtsversion gegenüberzustellen wäre die Geschichtsversion
der Lamistas selbst, die in einem weiteren Forschungsteil erfasst werden
soll. Es würde sich dann um die Gegenüberstellung von zwei gleichwertigen
Geschichtsinterpretationen handeln, nämlich einer selektiv-statischen (die
der Weissen) und einer selektiv-dynamischen (die der Lamistas).

Die Auswertung der Taufbücher und intensive Feldforschung stehen
noch aus, sind aber unerlässlich, um das Bild der Ethnogenese der Lamistas

abzurunden.

8. Zusammenfassung

Aus historischen Quellen lässt sich ersehen, dass die heutigen Lamistas
aus verschiedenen ethnischen Gruppen hervorgegangen sind. Unter dem
Druck kolonialer Strukturen und in engem Kontakt mit Weissen und Mestizen

haben sie eine distinktive Kontaktkultur geschaffen, die ihnen ihr Überleben

als Indianer ermöglichte. Zu Lamistas verschmolzen semisedentäre,
selvatische Gruppen, welche möglicherweise bereits Anfänge hierarchischer

Sozialorganisation aufwiesen. Zu vermuten ist, dass sie zu so
unterschiedlichen Sprach- und Kulturgruppen wie den Pano (Amasifuenes, Fuy-
nes, Payanansos, evtl. Juanuncos), den Cahuapana (Tabalosos, Lamas
Motilones) und evtl. Tucano (Muniches/Otanabis, Ribeiro/Wise 1978)
gehörten.

Bibliographie

BELTRAN, Pedro, 1840. Diario del viaje hecho el ano 1834 para reconocer los rios
Ucayally Pachitea. Arequipa.

BEUCHAT, H., und RIVET, P., 1909. «La Famille Linguistique Cahuapana». Zeitschrift für
Ethnologie. Berlin, Nr. 5.

CABELLO DE BALBOA, Miguel, 1885. Miscelanea Antarctica. Relaciones Geogrâficas
de Indias. Peru, tomo 11. Madrid.

CAVERO, Ricardo, 1928. Monografia del Departamento de San Martin. Lima.

CIEZADE LEON, Pedro, 1877. Guerra de las Salinas. Colecciôn de Documentas inéditos
para la Historia de Espaha. Vol. 68. Madrid.

CHIRIF, Alberto und MORA, Carlos, 1976. Atlas de Comunidades Nativas. SINAMOS.
Lima.

154



CÖRDOVA Y SALINAS, Diego de, 1957. Crônica de la Religiosisma Provincia de los 12

apôstoles de Perû, (1651). Mexico.

DESCOLA, Philippe und DESCOLA, Anne Marie, 1977. Contacts Inter-Ethniques dans
l'Oriente Equatorien. Un exemple d'acculturation médiatisée. La Forêt dans ses Confins

Andins. La Ceja de Montana. Grenoble.

GOLDMAN, Irwing, 1968. Los Cubeo. Indios del noroeste del Amazonas. Mexico.

GROHS, Waltraud, 1974. Los indios del Alto Amazonas del Siglo XVI al XVIII. Bonner
Amerikanistische Studien Nr. 2. Bonn.

HERRERA, Antonio de, 1730. Historia General de los Hechos de los Castellanos en las
Isias y Tierra Firne del Mar Océano. Década quinta. Madrid.

HERNDON, William L., 1854. Explorations of the Valley of the Amazon (made under the
direction of the Navy Department). Vol. 1. Washington.

IJURRA, Manuel, 1845. «Viaje a las Montanas de Maynas, Chachapoyas y Paré». Larra-
bue y Correa, Carlos. Tomo VI. Documentes sobre Loreto. Lima.

IZAGUIRRE, Bernardino, 1922-29. Historia de las Misiones franciscanasy narrac/ôn de
los progresos de la geografia en el Oriente del Peril. Lima.

JOS, Emiliano, 1927. La Expediciôn de Ursüa a/ Dorado y la Rebeliôn de Lope de Aguirre.
Huesca.

LEA 11.198. Censos de la Antigua Ciudad de Lamas. Archivo de Limites. Lima.

LEA 11.201. Diferentes oficios de Autoridades de Lamas a los Gobernadores de Maynas.
1810-1818. Archivo de Limites. Lima.

LEA 11.299. Traslado del Asiento y Capitulaciôn que se tomô por el Virrey del Peril en
cierta entrada cerca de los Indios Motilones con el Cap. Juan de Vargas Machuca. Lima
1612. Archivo de Limites. Lima.

LEA 11.301. Carta del Virrey del Peru Principe de Esquilache al Rey. Lima, 23 de abril
1620. Archivo de Limites. Lima.

LELONG, Bernard, 1972. «Situation Historique des Indiens de la Forêt Péruvienne».
Temps moderne. Paris, année 29: 316.

LOCKHART, James, und SCHWARTZ, Stuart, 1983. Early Latin America. A History of
Colonial Spanish America and Brazil. Cambridge.

MARKHAM, Clements R., 1859. List of the principal Tribes in the Valley of the Amazon.
Expeditions into the valley of the Amazons. The Hakluyt Society, London.

MAW, Henry Lister, 1829. Journal of a passage from the Pacific to the Atlantic. London.

MURRA, John V., 1975. «Formaciones econômicas y politicas del mundo andino. El

control vertical de un màximo de pisos ecolögicos en la economia de las sociedades
andinas» (1972). IEP. Lima.

NARANJO, Marcelo, 1977. Zonas de refugio y Adaptacion étnica en el Oriente. Siglos
XVI-XVIII. Quito.

NOT. AUT.,1889. «Noticias Auténticas del famoso Rio Maranôn y Misiön Apostôlica de la

Compania de Jesus en la Provincia de Quito en los dilatados bosques de dicho Rio».

Boletin de la Sociedad Geogrâphica de Madrid, tomos XXVI—XXXIII. Madrid.

OBEREM, Udo, 1971. Les Quijos. Historia de la Transculturaciôn de un grupo indigena en
el Oriente Ecuatoriano. 1538-1956. Universidad de Madrid.

OFM. Conversion de Infieles de Lamas, Taualosos, guahenes, normabos, suiches,
fuines y otros MS XI/39. Archivio Generale OFM. Roma.

POEPPIG, Eduard, 1960. Reise in Chile, Peru und auf dem Amazonenstrom. 1827-32.
Stuttgart.

155



RABN, 1899, 1900. Revista de Archivos y Bibiiotecas Nationales, Biblioteca Nacional.
(Lima) 3,4.

RAMOS, Alicia R., 1974. «Identidade ètnica numa situaçâo inter-tribal». Trabalho elabo-
rado para o simpôsio «Etnicadade e Identidade Etnica na América Latina». XLI Con-
greso Internacionai de Americanistas. Mexico.

REL. GEOGR., 1965. Relaciones Geogrâphicas de Indias. Peril. Vol. IV. Letra Anua del
Peru 1635. Jimenez de la Espada, Marcos Editor. Madrid.

RIBEIRO, Darcy und WISE, Mary Ruth, 1978. Grupos étnicos de la Amazonia Peruana.
Ministerio de Educacion/ILV Lima.

RIMBACH, A., 1897. «Reisen im Bereich des oberen Amazonas». Zeitschrift der Gesellschaft

für Erdkunde Vol. 32.

RODRIGUEZ BARANDÄO, Carlos, 1974. Relacöes Interétnicas e Identidade em cinco
sociedades primitivas Brasileiras. Universidade de Goiâs, Estudos de Antropologia I.

Goiâna.

ROSTWOROWSKI DE DIEZ CANSECO, Maria, 1953. Pachacutec Inca Yupanqui. Lima.

SCAZZOCCHIO, Françoise, 1979. «Informe Breve sobre los Lamistas». Etnicidady Eco-
logfa. CIPA. Lima.

SKINNER, Joseph, 1805. The Present State of Peru. London.

SPRUCE, Richard, 1908. Notes of a Botanist on the Amazon and Andes during the
years 1849-64. 2 Vols. London.

SCHÖPF, Daniel, 1974(7). «Histoire et situation actuelle des Indiens Wayana-Aparai du
Brésil». Publications du Musée d'Ethnographie. Genève.

STEWARD, Julian, 1963. «Tribes of the Montana and Bolivian East Andes». Handbook of
South-American Indians. Vol. III. Washington.

STEWARD, Julian und MÉTRAUX, Alfred. 1963. «Tribes of the Peruvian and Ecuadorian
Montana. Tribes of the Middle Huallaga Riven>. Handbook of South-American Indians.
Vol. III. Washington.

TAYLOR, Gerald, 1979. Diccionario normalizado y comparativo Quechua: Chacha-
poyas-Lamas. Paris.

TESSMANN, Günther, 1930. Die IndianerNordost-Perus. Grundlegende Forschungen für
eine systematische Kulturkunde. Hamburg.

VAZQUES, Mario, 1949. El Primitivo Poblador del Huallaga y causas de su extinciôn.
Lima.

VELV\SCO, Juan de, 1789. Historia del Reino de Quito. Quito.

WEISS, Pedro, 1959. «Los Lamas son un pueblo misterioso y legendario que vive en el

Huallaga». Peru Indfgena, Lima, Vol. VII, No. 18-19.
WHITTEN, Norman, 1976. Sacha Runa. Ethnicity and adaptation of Ecuadorian jungle

Quichua. University of Illinois.

- 1976. Ecuadorian Ethnocide and Indigenous Ethnogenesis. Amazonian Resurgence
amidst Andean Colonialism. IWGIA Doc. No. 23. Copenhagen.

ZAVÄLA, Silvio, 1935. La Encomienda Indiana. Mexico.

Illustrationen aus:
MARTINEZ COMPANÔN, Baltasar, 1985. Trujillo del Peru. Faksimilarausgabe der in der

Biblioteca del Palacio in Madrid aufbewahrten Originale aus dem 18. Jahrhundert.
Trujillo.

156


	Ethnohistorie der Lamistas (Dept. San Martin, Peru) : ethnische Amalgamation und Ethnogenese

