Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 12 (1988)

Artikel: Ethnohistorie der Lamistas (Dept. San Martin, Peru) : ethnische
Amalgamation und Ethnogenese

Autor: Stiefel, Julia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007590

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Julia Stiefel

Ethnohistorie der Lamistas
(Dept. San Martin, Peru):
Ethnische Amalgamation und Ethnogenese

Vorliegender Artikel beruht auf dem Material, welches ich fur meine Disser-
tation zu diesem Thema erarbeitet und gesammelt habe. Der Artikel soll
einen Uberblick Uber den aktuellen Stand der Arbeiten geben. Dement-
sprechend enthalt er eine Reihe von offenen Fragen und Aussagen, die
eventuell zu gegebener Zeit revidiert werden.

1. Eingrenzung der Thematik und Zielsetzung

Im Zentrum der Studie steht die ethnische Gruppe der Lamistas, welche um
die ehemalige Kolonialstadt Lamas im Departement San Martin am Ostab-
hang (Montafa) der peruanischen Anden siedelt. Die Lamistas haben als
einzige indianische Gruppe innerhalb eines Gebietes von der Grosse der
Schweiz ihre kulturelle und soziale Identitat bewahrt, und dies trotz des nun
schon 400 Jahre dauernden interethnischen Kontaktes mit Kolonisatoren
und Missionaren. Momente des interethnischen Kontaktes sind die Ein-
richtung von Encomiendas’, die Grindung einer spanischen Stadt (Lamas),
die Missionierung durch Franziskaner und Jesuitenim 17. und 18. Jahrhun-
dert, der Kautschukboom, die damit verbundene Emigration in die Selva
baja (Amazonasebene) im 19. Jahrhundert und die verkehrstechnische Er-
schliessung (Carretera Marginal) und massive Zuwanderung von Kolonisten
aus dem Andenhochland im 20. Jahrhundert.

In den spanischen Quellen des 16. und 17. Jahrhunderts dagegen ist von
einer Vielzahl von Ethnien in diesem Gebiet die Rede. Zwei weitere ethni-
sche Gruppen am mittleren Huallaga, die Cholones und Hibitos, welche um
1900 noch existierten, sind mittlerweile aus den ethnographischen Atlanten
verschwunden (Chirif/Mora 1976; Ribeiro/Wise 1978). Diese Feststellung
und die Tatsache, dass es Uber die Gruppen des Rio Mayo und des mittle-
ren Huallaga keine ethnohistorischen Arbeiten gibt, motivierten mich, der
Ethnohistorie der Lamistas nachzugehen.

1 «.. a Spanish attempt to acquire Indian services or goods through the use of traditional local
indigenous authority and on the basis of already existing socio-political units» (Lockhart und
Schwartz 1983: 68).

Ethnologica Helvetica 12, 1988 1383

10 Ethnologica



Ich konzentriere mich in meiner Forschung auf die anhand geschriebener
Dokumente rekonstruierbare Geschichte, die angesichts der vorhandenen
Quellen eigentlich die Geschichte der interethnischen Kontakte zwischen
Indianern und Weissen (Mestizen) und in geringerem Masse zwischen in-
dianischen Gruppen ist. Ich hoffe, dadurch Erklarungshilfen zum Verstand-
nis der besonderen Kultur der Lamistas zu finden. Mit synchronem Ansatz
ist dies nicht in befriedigender Weise maoglich.

Ich mochte in dieser Arbeit dem Amalgamationsprozess der verschiede-
nen historischen Ethnien darstellen, aus denen die Lamistas hervorgegan-
gen sind, so wie sich dies anhand vorliegender Quellen aufzeigen lasst. Der
Prozess hat sich am Schnittpunkt zwischen Hochland und Tiefland abge-
spielt, wo koloniale Institutionen des Zentralgebietes mit den sozial und
politisch ganz anders gearteten Tieflandethnien zusammentrafen.

2. Diskussion der Quellen

Die indianischen Volker des Huallaga und Mayo erlebten im 16. und 17.
Jahrhundert eine Reihe von Expeditionen in die sagenhaften Goldlander
Paititi und El Dorado. Einen Zugang dorthin vermutete man auch in den
Téalern des Huallaga und des Mayo. Ein Ergebnis dieser Expeditionen war
die Grindung der Stadt Lamas im Jahr 1656 und einiger weiterer kleinerer
Siedlungen.

Aus dieser Zeit stammt eine Vielzahl von Berichten, Vertrdgen und Ur-
kunden, welche allerdings bei ndherem Hinsehen wenig ethnographisch
ergiebiges Material enthalten. Mit der Grindung der Stadt Lamas und der
Etablierung der Kolonialadministration nimmt auch die Zahl der Dokumente
ab. Quellen aus dem 18. Jahrhundert sind besonders sparlich. Neben eini-
gen wenigen administrativen Dokumenten ist einzig ein detailliertes, von
den Jesuiten der Missionen von Maynas gefuhrtes Taufbuch erhalten ge-
blieben (geflhrt bis 1772). Wahrend die Taufblcher aus der Zeit zwischen
1772 und 1868 fehlen, werden die Taufblcher ab 1868 in der Pfarrei von
Lamas aufbewahrt.

Besser als das 18. ist hingegen das 19. Jahrhundert dokumentiert. Im
Zusammenhang mit dem Einsetzen der vermehrten kommerziellen, wis-
senschaftlichen und verkehrstechnischen Erschliessung des Amazonas-
tieflandes ist eine Vielzahl von Reiseberichten entstanden (Skinner 1805;
Maw 1829; Poeppig 1827-32; Beltran 1840; Herndon 1854; Spruce
1849-64). Zwar enthalten auch diese Arbeiten weniger ethnographische
Daten, als ich dies erhofft hatte; immerhin belegen sie aber, dass der
Prozess der ethnischen Amalgamation der Lamistas im 19. Jahrhundert
weit fortgeschritten ist: Lamistas ist zur Bezeichnung fur die scheinbar
kulturell homogene Gruppe der indianischen Bevolkerung der Gegend ge-

134



N
AQ KD L
Jesuitermissionen von Mgynas ab 1638

Franziskenermissionen ab 1640

des mittleren Huallaga im 17.Jahrhundert.

Vermutetes Seidlungsgebiet der Ethnien

136



worden. Das neue Ethnonym leitet sich vom Namen der dominierenden
Stadt ab: Lamistas bedeutet die von Lamas Stammenden, die zu Lamas
Gehdrigen. Eine Autodenomination scheint es nicht zu geben.

Die wenigen ethnographischen Arbeiten des 20. Jahrhunderts stammen
von Tessmann (1930), Weiss (1959) und Scazzocchio (1979). Ich erganze
sie mit eigenen Daten und Beobachtungen aus den Jahren 1983 und
1985/86. Interessante Vergleiche lassen sich mit den ethnogenetischen
Prozessen ziehen, welche die Canelos (Whitten 1976a und b; Naranjo
1977; Descola und Descola 1977) und die Quijos (Oberem 1971) in Ost-
ecuador durchlaufen zu haben scheinen. Weiter lassen sich vereinzelte
Arbeiten Uber aktuelle Prozesse ethnische Amalgamation in Brasilien finden
(Ramos 1974; Schopf 1971; Goldman 1968; Rodriguez Baranddo 1974).

Archivarbeiten wurden in Lima (Archivo de Limites, Archivo Arzobispal,
Biblioteca Nacional), Quito (Archivo Particular de la Compafiia de Jesus,
Archivo Nacional, Archivo Jijon y Caamafio del Banco Central), Sevilla (Ar-
chivo General de Indias), Madrid (Real Academia de la Historia, Archivo
Nacional, Biblioteca Nacional), Moyobamba und Lamas (ein Teil des Archi-
ves von Lamas wurde aus Platzgrinden vor ca. 10 Jahren verbrannt!)
durchgeflihrt. Das erzbischofliche Archiv von Trujillo war nicht zuganglich.
Auf brieflichem Weg konnten zwei Dokumente aus dem Archivio Generale
O.F.M. in Rom beschafft werden.

3. Die Lamistas heute

Siedlungsgebiete dieser indianischen Gruppe ist die Provinz Lamas, insbe-
sondere entlang der Flisse Mayo, Sisa und Cainarache. Es befindet sich
zwischen den beiden ostlichen Andenketten und gehort somit zur klima-
tisch-dkologischen Zone des Bergurwaldes, der allerdings in diesem Gebiet
stark zurickgedrangt worden ist.

Die Lamistas werden auf 15000 (Chirif/Mora 1976) bis 20000 Personen
(Scazzocchio 1979: 137) geschatzt. Den sozialen, kulturellen und wirt-
schaftlichen Nukleus bildet nach wie vor die kleine Mestizenstadt Lamas,
welche von einem Bergvorsprung das Tal des Mayo Uberschaut.

Das von den Lamistas gesprochene Quechua ist ein dem Quechua von
Chachapoyas (im Andenhochland gelegen) nahe verwandter Dialekt (Que-
chua Chinchay 3 nach Taylor 1979: 10).

2 Quechua wurde vermutlich wie in den benachbarten Missionen von Maynas als Lingua Franca
zur besseren Verstandigung unter den verschiedensprachigen Gruppen in den Reduktionen
eingeflihrt und hat die ehemaligen Sprachen der Proto-Lamistas verdrangt. Dass bereits in
vorspanischer Zeit in der Gegend von Lamas Quechua gesprochen wurde, kann nicht ausge-
schlossen werden. Immerhin ist bemerkenswert, dass ihr Quechua-Dialekt eng verwandt ist mit
dem von Chachapoyas, nicht aber mit dem von Quito, der in den Missionen von Maynas
eingeflhrt wurde.

136



Obschon ihre Kultur selvatische Zuge tragt (insbesondere Schwendbau,
Jagd, Keramik, Korberei, Schamanismus), unterscheidet sie sich in mancher
Hinsicht von derjenigen der inr am nachsten lebenden indianischen Grup-
pen (Cahuapana-, Pano- und Jivaro-Gruppen).

Besonders auffallend ist die rdumliche und ethnische Segregation von
der mestizischen Bevolkerung in diesem relativ dicht besiedelten und gut
zuganglichen Gebiet, was auf effiziente beiderseitige Kontrollmechanismen
schliessen lasst. Die hochformalisierten, selektiven Kontaktformen zwi-
schen Lamistas und Mestizen (Patenschaftssystem), die besondere Sied-
lungsstruktur (Stadthaus in Lamas und Landhaus bei der Chacra), die An-
ordnung der Stadthauser in Sippenverbdnden um die Stadt Lamas, ihre
sparliche und selektive, von der Mission gepragte Teilnahme an einzelnen
Sakramenten und Festen der katholischen Kirche (Heirat, Taufe und das
Hauptfest von Santa Rosa im August), die Kleidung und einige Techniken
wie Hausbau und Weberei, sind sichtbare Resultate der Jahrhunderte
dauernden Kontaktsituation.

Die traditionellen blutigen Kdmpfe wahrend der Feste, bei denen friher
regelmassig mehrere Tote zu beklagen waren, und die Zugehorigkeit der
einzelnen Individuen zu Sippenverbéanden, deren Namen anstelle von Ge-
schlechtsnamen getragen werden, lassen auf ehemals unterschiedliche
ethnische Zugehdrigkeiten und Antagonismen schliessen.

4. Zur Geschichte der interethnischen Beziehungen

Das Tal des mittleren Huallaga durfte in vorspanischer Zeit von kleineren,
semisedentaren Gruppen (siehe Lockhart und Schwartz 1983: 51-54) be-
wohnt gewesen sein, in deren Kultur Kopfjagd und Frauenraub einen wich-
tigen Platz einnahmen. |hre Beziehungen untereinander waren durch
wechselnde Allianz- bzw. Fehdebeziehungen charakterisiert. Das Eindrin-
gen der Spanier bewirkte in einer ersten Phase keine grundlegende Ande-
rung dieser Beziehungen. Im Gegenteil: die Einfuhrung der Eisenwerkzeuge
brachte vorerst eine Intensivierung mit sich. Die Eisenwerkzeuge wurden
wegen ihrer Wirksamkeit sehr bald zu den begehrtesten Gutern. Die India-
ner beschafften sie sich durch Tausch — insbesondere gegen Sklaven, da
andere, fur die Spanier interessante Guter in dieser Gegend kaum vorka-
men, gegen Trager- und Fuhrerdienste, Lebensmittel und spater Arbeitslei-
stung auf den Feldern und in den Hausern der spanischen Siedler — aber
auch durch Raub bei anderen indianischen Gruppen und Uberfille auf
spanische Siedlungen. Eisenwerkzeuge — Beile, Macheten, Messer — wa-
ren ein nicht zu unterschatzender Faktor in den im Urwaldgebiet weniger auf
kriegerischer Eroberung als auf freiwilliger, oft auch nur temporarer Asso-
ziilerung beruhenden Beziehungen zwischen Indianern und Spaniern. Das-

137



selbe gilt auch fir die spatere Missionierungsphase, wahrend der die India-
ner praktisch nur durch die regelmassige Lieferung von Eisenwerkzeugen
an die Missionen gebunden werden konnten. Steel tools so greatly facili-
tated farming and technology that they were a major inducement for the
Indians to enter the mission (Steward 1963, Ill: 512).

Hinweise darauf, ob das Gebiet des mittleren Huallaga (bekannt als
Rupa-Rupa = sehr heiss) zur Zeit der Inka unter deren Einfluss stand, fehlen
vollig. Hingegen ist anzunehmen, dass Tauschbeziehungen mit benach-
barten Hochland- sowie Tieflandvolkern existierten. Auch mogen Gebiete
gemeinsamer wirtschaftlicher Nutzung von verschiedenen dkologischen
Zonen durch ein und dieselbe Gruppe (Murra 1972) bestanden haben, was
ein mehr oder weniger friedliches Nebeneinander von Gruppen des Hoch-
landes und des tropischen Bergurwaldes bedeuten musste.

Um ca. 1540 waren bereits alle sedentaren Volker der Kiste und des
Hochlandes in die Kolonialverwaltung einbezogen, und die neue Stossrich-
tung der Kolonisation richtete sich nach Osten, wo semisedentare und
nomadische Gruppen lebten.

Obwohl bereits 1559 die kleine Spanierstadt Santa Cruz de Capocovar?
gegrindet wurde, blieben die Beziehungen zwischen Indianern und Spa-
nieren punktuell und sporadisch. Es handelte sich in erster Linie um
Tauschbeziehungen, gelegentliche Raubzlige der Indianer in die Spanier-
stadte Moyobamba und Chachapoyas, und Sklavenjagden der spanischen
Stadtburger, um die wachsende Nachfrage nach Arbeitskraften zu decken,
da Epidemien die ihnen alliierten oder gewaltsam genommenen Indianer
standig dezimierten, und letzteren noch genugend Fluchtmaoglichkeiten in
den undurchdringlichen Wald offenblieben.

Nach einigen fehlgeschlagenen Kolonisierungsversuchen im Mayo- und
mittleren Huallagatal begannen im ersten Drittel des 17. Jahrhunderts die
Missionare (Jesuiten und Franziskaner) zu wirken*. In den Dokumenten
dieser frihen Missionszeit ist von Tabalosos, Pandules, Suchichis, Noram-
bos, Guahenes, Lamas und Fuynes die Rede (Rel. Geogr. IV: 256f.; Dok.
OFM 1631).

3 Die Expedition von Ursua, die zur Entdeckung von El Dorado dienen sollte, ist als eine der
blutigsten in die Geschichte eingegangen, insbesondere wegen der nicht abreissenden Kette von
Meutereien, angeflihrt von Lope de Aguirre, denen zuerst der kdnigliche Beauftragte, Pedro de
Ursua, und nach und nach praktischalle spanischen Teilnehmer zum Opfer fielen. Alle Blirger der
Stadt Capocovar (Saposoa), in deren N&he die Schiffe flr die Expedition auf dem Huallaga und
Amazonas gebaut wurden, nahmen an der Expedition teil, weshalb sie sich entvolkerte und erst
im 17. Jahrhundert wieder an einem neuen Ort gegriindet wurde. Uber die Rolle der Indianer,
welche als Nahrungsmittellieferanten, FUhrer, Trager usw. die Expedition Uberhaupt ermog-
lichten, geht aus den Dokumenten nichts hervor — es handelte sich aber um Vorfahren der
heutigen Lamistas.

4 Bis dahin, also ca. 100 Jahre nach der Eroberung Perus, hatte es keine Indianermission dstlich
der Anden gegeben, weshalb die Missionen des Mayotales zu den frihesten in der Montana
Uberhaupt gerechnet werden mussen.

138



Klarster Ausdruck der zunehmenden Prasenz der Spanier im Gebiet ist
die Griindung der Stadt Triunfo de la Santa Cruz de los Lamas y Motilones in
den Jahren 1652 bis 1656 durch Capitan Martin de la Riva Herrera.

Durch Allianzen mit den Kaziken Ojanasta und Majuama und 22 weiterer
Kaziken, die nicht namentlich genannt sind, gelingt es Riva Herrera, die
Basis flr eine Spanierstadt zu legen. Das Gebiet am Mayo wird von den
Spaniern in zwei grosse Einheiten aufgeteilt und den verblindeten Kaziken
als Gobernadoren unterstellt: die nordliche Provinz der Tabalosos wird Don
Joan Ojanasta, die sldliche Provinz der Motilones Don Martin Majuama
zugeteilt (RABN 1899: 399ff.; Auto de la Fundacién de Lamas).

Die «pazifizierten» Indianer werden dazu angehalten, sich in bestimmten
Dorfern (Reducciones) im Umkreis der Stadt anzusiedeln. 24 Encomiendas
werden eingerichtet, d.h. die Indianer werden, wie damals allgemein tblich,
durch die Kaziken im Auftrag des Stadtgriinders entsprechend bereits exi-
stierender, nicht naher definierter Subgruppen® den einzelnen Encomen-
deros zu regelmassigen Arbeitsdiensten zugeteilt oder zur Tributzahlung
verpflichtet. Um welche Form der Aneignung indianischer Arbeitskraft es
sich gehandelt haben mag, geht aus den Dokumenten nicht hervor®. Drin-
gend bendtigte indianische Arbeitskraft wurde nach Aufhebung der Enco-
mienda in der Montana hauptsachlich durch die Institution der Schuld-
knechtschaft (enganche), oft in Form von Zwangsverteilung von Gutern, die
dann mit Arbeitsleistung abzugelten waren (reparto de mercancias) be-
schafft — mit dem Resultat, dass sich die Indianer in den Busch oder in die
Missionen flichteten. Dazu gesellten sich Tausch von Sklaven gegen eu-
ropaische Guter und Sklavenraubzige der spanischen Burger.

Erstaunlich ist, dass in dieser Gegend, wie auch bei der Grindung von
Moyobamba 1540-48, Uberhaupt Encomiendas eingerichtet wurden, da
dies fur Gebiete ausserhalb der sedentaren, teilweise in Staaten organisier-
ten Ethnien des Hochlandes und der Kiste unublich war (vgl. dazu Lockhart
und Schwartz 1983: 62-54). Die Grinde konnten in einer besonderen Wirt-
schafts- und Sozialorganisation der Ethnien des Mayo- und mittleren Hual-
lagatales im 16. Jahrhundert liegen, was noch abzuklaren wéare. Gab es
hierarchisierte Sozialstrukturen? Wie konnte sich die Stadt Lamas, offen-
sichtlich nach vielen Generationen noch, auf indianische Arbeitskraft stit-
zen und die Indianer in Abhangigkeit halten, ganz im Gegensatz zu anderen

5 Die indianischen Korporationen und ihre Organisation wurden im allgemeinen nicht verandert,
ausser dort, wo sie den spanischen Interessen entgegenliefen. Dies gilt z.B. fir Moieties. S. dazu
Lockhart und Schwartz 1983: 171.

6 Diese Arbeitsdienste entwickeln sich seit dem Beginn der spanischen Kolonisation von direkter
Arbeitsleistung zur Zahlung eines von kdniglichen Beamten festgelegten Tributes in Form ein-
heimischer Gliter, von dem die Encomenderos wiederum eine Staatsteuer zu leisten hatten. Die
Encomienda zerfallt zuerst in den zentralen Gebieten der Kolonien und erhalt sich langer an der
Peripherie, zu der Lamas zu zahlen ist; nach Lockhart und Schwartz bis zum Ende der Kolonial-
periode (1983: 92). (S. dazu v.a. Zavala 1935).

139



Stadten, die in jener Zeit in der Montafa gegrindet worden sind? Jaen de
Bracamoros (16. Jh.) und San Borja (1619) verkamen innerhalb weniger
Jahre zu unbedeutenden Weilern. Leider ist noch zu wenig Uber die Enco-
miendas von Lamas bekannt.

Eine entscheidende Rolle kam zweifelsohne den erwéahnten Kaziken zu,
denn nur sie verfugten innerhalb dieser semisedentéaren Gruppen Uber die
entsprechende politische Macht, die notwendig war, um die einzelnen
Grossfamilien und Subgruppen, welche Uber grosse Unabhangigkeit und
Mobilitat verfugten, an sich bzw. an einen Vertrag mit den Spaniern
zu binden. Der Stand der Kenntnisse erlaubt mir im Augenblick noch
keine eindeutige Aussage. Die Vermutung liegt aber nahe, dass wieder-
um der Bedarf an Eisenwerkzeugen und Allianzen einzelner Gruppen mit
den Spaniern gegen ihre traditionellen Feinde eine Rolle gespielt haben
durften.

Bereits vor der Stadtgrindung von Lamas war bekannt, dass die Amasi-
fuenes’ mit den Tabalosos Krieg fiihrten, denn im Haus des Kaziken Gua-
capa finden die Spanier ... muchas cavecas de Indios con quienes tienen
guerra, wahrend die Cascoasoa® Freunde der Tabalosos sind (RABN 1899:
77-101; Testimonio de Zespedes).

Lange dauert die Allianz zwischen Indianern und Spaniern allerdings
nicht, denn ein Jahr spater finden letztere die ganzen Indianerdorfer ver-
brannt und verlassen vor. Die Tabalosos rebellieren unter der Leitung von
Ojanasta und tun sich mit den Cascoasoa zusammen. Es scheint, dass die
Spanier ohne grosse Muhe einen Teil der ehemals befriedeten Indianer
wieder dazu bewegen konnte, in die abgebrannten Dorfer zurickzukehren
und diese wieder aufzubauen. Majuama hatte sich nicht am Aufstand be-
teiligt, und die Zerstorung und Plinderung der Siedlung, aus welcher spater
die Stadt Lamas hervorgehen sollte, schreibt er den Suchiches zu.

Ein Jahr spéater zieht Riva Herrera mit einem gut ausgerusteten Tross von
75 Spaniern und 160 freien Indianern von Sudwesten herkommend Uber
das Tal des Huayabamba, um den rebellischen Kaziken Ojanasta und des-
sen Leute, die zu ihren Verwandten oder Freunden, den Cascoasoa, geflo-
hen waren, endgultig unter spanische Herrschaft zu bringen.

Auch die Fuynes hatten sich auf die Seite der Rebellen geschlagen.
Amassi, Fuynes und Rumiaucas (?) waren die traditionellen Feinde der
Cascoasoa. Schliesslich gelingt es aber, Ojanasta und weitere Anfluhrer
gefangenzunehmen; er wird erhangt, denn nach einmal vollzogenem
Bindnis gilt, nach spanischem Kodex, Vertragsbruch als Verbrechen.

7 In den Dokumenten tauchen verschiedene Schreibweisen auf: Amassifuynes, Amssi Fuynes,
Amassifuines usw., heute Amasifuenes. Unklar ist, ob Amassi und Fuynes zwei verschiedene
Gruppen waren, da die Bezeichnungen widersprichlich verwendet werden.

8 Andernorts Cabogoas, Cabecoas, Cascaboses usw.; evtl. in Zusammenhang stehend mit dem
Namen der Stadt Sta. Cruz de Capocovar, dem heutigen Saposoa.

140



In einem Brief an den spanischen Konig berichtet Riva Herrera 1657, wie
er in vier Jahren die Provinzen® der Motilones, Tabalosos, Juanuncos,
Payanancos'?, Fuynes, Cascoasoa und weiterer Gruppen ausserhalb des
mittleren Huallagatales befriedet und in vier Dérfern um die Stadt Lamas
herum angesiedelt habe. Zwanzig Kaziken seien Vasallen der Spanier ge-
worden, genug, um eine Spanierstadt zu versorgen. Die Indianer werden
24 Encomenderos zugeteilt, die erst von den Indianern Tribute verlangen
darfen, nachdem diese von der Krone festgelegt worden sind. Zudem sollen
die Indianer Kleider wie die Indianer von Peru tragen. Es sollen Werkzeuge
verteilt werden, und man werde sie zur Arbeit antreiben, da sie faul seien
(RABN 1899: 399ff.).

Das bescheidene Stadtchen Lamas am Rande des Vizekdnigtums
durchlebte in der Folge eher ruhige Zeiten: wahrend der folgenden Jahr-
hunderte findet sich kaum mehr ein Niederschlag desselben in den offiziel-
len Dokumenten. Hin und wieder wird Lamas als Umschlagplatz fur Guter
aus den Jesuitenmissionen von Maynas erwahnt, wo Honig, Wachs und
Trockenfisch gegen Manufakturguter, insbesondere Baumwollfaden und
Baumwollstoff, eingetauscht wurden. Es scheint, dass die Produktion von
Baumwollstoff (Tocuyo) von den anséssigen Spaniern zu einer Hauptver-
dienstquelle gemacht wurde. In den Jahren 1745-1767 wird die Pfarrei von
Lamas den Jesuiten von Maynas ubertragen. Die Ausweisung der Jesuiten
(1767) bringt den Zerfall der Maynas-Missionen mit sich.

Erst im Zusammenhang mit dem neuerwachten wirtschaftlichen Inter-
esse am Urwaldgebiet und den zunehmenden technischen Méglichkeiten
im 19. Jahrhundert finden die Indianer des mittleren Huallaga wiederum
Erwahnung, was sich in den oben genannten Reiseberichten von Beamten,
Handlern und Wissenschaftlern niederschlagt. Da sich der Prozess der
Amalgamation der ethnischen Gruppen, welche im 16. und 17. Jahrhundert
noch je ein Eigenleben geflhrt hatten, bereits so weit vollzogen zu haben
scheint, dass Unterschiede zwischen Subgruppen flr den Uneingeweihten
nicht mehr ohne weiteres zu erkennen sind, ist nur noch von den Lamistas
die Rede. Die Bezeichnungen Suchiches und Cascoasoa meinen in offiziel-
len Dokumenten nur noch Partidos, Parcialidades (Subgruppen, mit den
mestizischen Siedlungen Tarapoto, Cumbaza und Chazuta assoziiert) und
sind nicht mehr Ethnonyme.

Um 1844 lebten in der und um die Stadt Lamas folgende Parcialidades:
Tuanama, Sangama, Tapullima, Ishuiza, Salas, Amasifuen, Satalaya, Shu-
pingahua, Sinarahua, Cachique (Censo, LEA 11.198). (Bis auf die heutigen
Guerra sind es dieselben Klans, denen wir heute in Lamas begegnen.)

9 Provinz ist in der Sprache der Zeit Synonym fir Ethnie bzw. Siedlungsraum ein Ethnie.
10 Auch Payansos, Payancos usw.; vermutlich das heutige Pashanases, in den Taufbiichern Pas-
sianassi.

141



Indianer aus Lamas, zum Kirchgang gekleidet.

142



43

;



Wahrend der Zeit des Kautschuk-Booms (Ende des 19. Jahrhunderts)
kommt es zu einer eigentlichen Entvolkerung von Lamas und Moyobamba.
Die Bewohner versuchen, auch am Boom teilzuhaben, und ziehen in die
Selva Baja, Richtung lquitos, der aufblihenden Stadt am Amazonas; es wird
von unbewohnten Vierteln mit zerfallenden Hausern berichtet (Rimbach
1897: 395). Diese Entwicklung ist Ausdruck einer Verlagerung der wirt-
schaftlichen Interessen von der Montana in die Selva Baja, die bis anhin
wenig ausbeutbar war. Damit verlagerte sich auch der Kolonisationsdruck,
der auf den Lamistas gelastet hatte, zuungunsten der Indianer der Selva
Baja, welche zur Zeit der Jesuiten einen relativ grossen Schutz genossen
hatten.

Der Bau von Flugplatzen und Erschliessungsstrassen in den 60er und
70er Jahren des 20. Jahrhunderts und die zunehmende Produktion von
cash-crops wie Reis, Kaffee, Tabak, Ananas, Coca etc. im traditionellen
Gebiet der Lamistas drangt diese erneut in eine verstarkte Kontaktsituation.
Ihr Fortbestehen als ethnische Gruppe ist mehr denn je bedroht, da insbe-
sondere die kastenahnlichen Strukturen und die formalisierten Kontaktfor-
men zu den Mestizen, die sich in den vergangenen Jahrhunderten entwik-
kelt hatten und zweifelsohne erheblich dazu beitrugen, dass die Lamista als
Ethnie Uberlebten, nach und nach dahinfallen.

5. Zur historischen Ethnographie der Lamistas

Ilch mdchte nun versuchen, die gewonnenen Erkenntnisse zu einem Mosaik
zusammenzusetzen, um zu einem vorldufigen Verstdndnis der Ethnoge-
nese der Lamistas zu gelangen.

Im 16. Jahrhundert kleideten sich die Indianer um die damalige Stadt
Santa Cruz de Capocovar in sog. Costales (= Sacke, vermutlich das in der
peruanischen Montana verbreitete sackartige Kleidungsstuck, die cushma),
trugen die Haare kurzgeschoren (¢porque los indios andan rapados a navaja
se llaman Motilones». Hernandez in Jos 1937: 230), lebten in typischer
semisedentarer Siedlungsweise in verstreut liegenden kleinen Weilern (/as
casas muy apartadas unas de otras. Herrera Dec. VI, libro VI, Cap.X),
schliefen auf Matten am Boden und verarbeiteten auf Steinen zur Brother-
stellung Mais oder Maniok zu Brot (Cieza, Guerra de Salinas, 1877: Cap.
85). Diese mit dem eher generisch zu verstehenden Begriff Motilones be-
nannten Indianer bewohnten bereits das aktuelle Siedlungsgebiet der La-
mistas. Sie kannten toldos (Moskitonetze?), barbacoas (Plattformbetten),
camisetas (cushmas), mantas labradas a pincel (bemalte Stoffe) (LEA
11.301).

Die Guahenes lebten sudlich von Moyobamba und waren emparentados
con casamientos mit den Tabalosos; beide Gruppen aber waren mit den

144



Motilones und Cascoasoa verfeindet (LEA 11.299). 50 Jahre spater wird
berichtet, dass die Tabalosos und Cascoasoa (jetzt nicht mehr verfeindet)
im Begriff waren, die Amassi/, Fuynes und Rumiauca in einer Kopfjagd-
Fehde zu liquidieren; als Folge davon verlassen letztere drei Gruppen ihre
Provinz. Sie fliehen zu den 20 Tagereisen entfernt lebenden Chiquitos
(RABN 1900: 66). Spater siedeln Fuynes und Amassifuynes dann erneut
unter der Oberhoheit der Stadt Lamas — wohl um deren Schutz zu genies-
sen.

Schliesslich leben in der Umgebung der Stadt folgende Ethnien (Sub-
gruppen?). Cascoasoa, Fuynes und Amasifuenes, Motilones, Juanuncos,
Otanavis, Payanansos, Suchiches und Tabalosos. Einige in alteren Doku-
menten genannte Ethnonyme'! wie z.B. Ancaballes, Rumiauca, Guahenes
und Lamas tauchen nicht mehr auf.

Von kaum einer anderen der konstituierenden Ethnien haben wir so de-
taillierte Daten wie von den Payanansos, die, zusammen mit den Juanuncos
(mit denen sie die Sprache gemeinsam hatten; RABN 1900: 66), schon
einige Jahre vor der Grindung von Lamas mit den Franziskanern in Kontakt
standen. Cordova y Salinas berichtet von den «bravos payansos, tan beli-
Ccosos como crueles con los que caen en sus manos ... los mas dellos
andan vestidos con vicotas (?) de algoddn, a modo de camisetas hasta las
rodillas, y ellas cubiertas de la cintura abajo [pampanilla]. Duermen sobre
barbacoas bien hechas, y sobre ellas esteras de palma, tejidas con mucha
curiosidad». Sie tragen Kndchelchen als Ohrschmuck, die Haare, Manner
wie Frauen, in langen Zdpfen auf dem Rucken. «De la tela que divide las
ventanas de las narices cuelgan un caracolillo, cuenta o hueso pendiente
deun hilo que les cae hasta el labio alto. Desde la frente hasta la punta de la
nariz traen hecha una raya azul, y para hacer ésta lastiman la carne con una
puntilla de hueso rompiendo la cutis, y sobre la sangre que hace lo lasti-
mado ponen tinta, con que queda perpetua esta raya. Traen en la cintura
una faja de una cuarta de ancho, toda sembrada de menudas conchas ...
toda su poblazdn es por familias de seis y a diez casas, y en cada una dellas
una parentela. ... sus casas fundadas sobre horcones, cuadradas y cerca-
das de trincheras, hechas de maderos entretejidos unos con otros, de
suerte que por todas partes se divisa lo de fuera ...» (Cordova y Salinas
[1651] 1957: 216).

Eine kulturelle Verwandtschaft mit der Sprach- und Kulturgruppe der
Pano ist denkbar. Nasenschmuck, Cushma und Pampanilla, Muschelgurtel
und Hausern auf Pfahlen, vor allem aber ihr Siedlungsgebiet, das an den

11 Die Verwendung der Ethnonyme in den Dokumenten des 16. und 17. Jahrhunderts ist dusserst
verwirrend und die Angaben dirfen nicht zu sehr gewichtet werden. Bezeichnungen fir Unter-
gruppen und Klans werden unter Umstanden synonym mit Ethnonymen verwendet, Fremdbe-
zeichnungen mit Eigennamen vermischt usw.

145



Lebensraum der heutigen Pano-Gruppen grenzt, sind Hinweise darauf.
Ahnliches gilt fir die Amasifuenes, von welchen im 18. Jahrhundert berich-
tet wird, dass sie am Cushabatay und Pisqui siedelten, wo sie sich auch mit
Chipeos und Panos vermischten (Not. aut. XXVI: 229).

Auf mdglicherweise verwandtschaftliche Beziehungen zwischen Grup-
pen aus Lamas und Gruppen am weiter ostlich gelegenen Paranapura lasst
die Tatsache schliessen, dassim 18. Jahrhundert Lamistas dort lebten (Not.
aut. XXVI: 229). Welche Beziehung bestand zu den ebenfalls dort lebenden
Muniches (auch Otanabis genannt)? Ribeiro/Wise (1978) vermuten Zuge-
horigkeit zur Tucano-Sprachgruppe. Offenbar widersetzten sich die Spanier
von Lamas den Missionaren in diesem Gebiet, die sie als zu ihrem Einfluss-
und Machtbereich gehorig betrachteten und von wo sie Arbeitskrafte holten
(Grohs 1974: 51).

Auf die Zugehorigkeit von einzelnen die Lamistas konstituierenden Grup-
pen zu den Cahuapana kdénnte man aus folgenden Angaben schliessen:
Beuchat und Rivet zitieren die «Lama, Lamista ou Motilones» und Tabalosos
als zur Sprachfamilie der Cahuapana gehorig (1909: 618). Sie stlitzen sich
auf Juan de Velasco, der als nicht besonders verlasslich bekannt ist. Auch
Markham erwahnt die Tabalosos «as a branch of Jeberos» (= Cahuapana),
ohne dies jedoch zu begriinden (1859: 182).

6. Uberlegungen zur neueren Ethnographie der Lamistas

Da der diachrone Ansatz den dynamischen Aspekt von Kultur impliziert,
erscheint eine Ethnographie gezwungenermassen weniger koharent als die
uns vertrauteren Monographien mit synchronem Ansatz.

Eine kurze Zusammenfassung der im 19. und 20. Jahrhundert zusam-
mengetragenen Daten uber die nun Lamistas genannten Indianer soll die
noch unvollstandigen Ausflhrungen erganzen.

Deutlich wird von Autoren des 19. Jahrhunderts die enge kulturelle Ver-
wandtschaft und die grosse Ahnlichkeit zwischen Lamistas und Chazutinos
hervorgehoben.

Von zentraler Bedeutung ist die Jagd, das ausgesprochene Geschick im
Umgang mit Blasrohren (vom Typ der Pano), der damit verbundene Jagd-
zauber (Jager, Jagdhunde und Waffen werden behandelt) und das weit-
herum gehandelte Pfeilgift. An den Festen tragen die Manner die Balge der
von ihnen erlegten Tiere an Schniren aufgereint am Kdérper und tanzen
damit (Poeppig (1835-36) 1960: 297; Beltran 1840: 25f.). Die Gesichtsbe-
malung in rot und violett ist weit verbreitet. Der Brauch der Manner, das
Kopfhaar bis auf ein Haarbuschel, den man uber die Augenbrauen hangen
liess, abzurasieren, scheint auch um 1855 noch mittels Muschelschalen
anstelle von Scheren bewerkstelligt und im Gbrigen zu einem allgemeinen

146



g

N e A R

i

Indianischer Trager.

147



Motilones von Lamas beim Schiessen von Vogeln und Ausweiden eines Wildschweines.

148



149

11 Ethnologica



Kulturzug geworden zu sein (Spruce 1908: 57). Bis heute scheren sich die
Manner zu Festen die Haare, wahrend die Gesichtsbemalung der Frauen
aus roten Punkten auf den Wangen besteht.

Der Anbau von Baumwolle und deren Verarbeitung sind in diesem Gebiet
besonders entwickelt, als Ergadnzung zur Subsistenzwirtschaft. Geld war
unbekannt, als Tauschwert galt Tocuyo (rustikaler Baumwollstoff), Baum-
wollfaden und Bienenwachs (Herndon 1854: 161). Diese Produktion hat
sich sicherlich wahrend der Kolonialzeit in diesem Masse entwickelt, da
man annehmen kann, dass die Tribute an die Spanier auch in Form von
bearbeiteter oder unbearbeiteter Baumwolle geleistet worden sind.

Auch die geradezu als kulturelle Eigenart der Lamistas beschriebene
besondere Befahigung zum Lastentragen ist wohl eher ein Resultat der von
Spaniern und Mestizen geforderten Dienstleistung. Ahnlich verhalt es sich
mit der charakteristischen Kleidung, die im wesentlichen Kopie europa-
ischer Kleidung ist (langer Rock und Bluse der Frauen, Kniehose und kurze
Jacke der Manner).

Die Lamistas genossen und geniessen einen besonderen Ruf als Sha-
manen, Heiler, Nigromantes (Schwarzkinstler; ljurra 1845: 296). Krankhei-
ten werden den Buschdéamonen zugeschrieben (Steward 1963: 531). Auf
Zauberei wird jeder, durch «unerkannte innere Krankheit hervorgerufene,
meist mit Fiebererscheinung» verbundene Tod zurickgefihrt (Tessmann
1930: 229). Nur Manner zaubern, und die Zauberei wird nur auf Leute aus
anderen Sippen angewandt. Zauberer betreiben immer schwarze Magie;
daneben gibt es Medizinmanner, deren Praktiken des Aussaugens der
kranken Korperstellen und der Verwendung von Tabakrauch (Tessmann
1930: 229-31) eindeutig selvatisch sind. Wahrend Tessmann verneint,
dass es Héauptlinge gebe, sammelte ich Informationen, dass in Lamas die
grossten Shamanen eine gewisse Machtposition hatten.

Keramikherstellung, das Spinnen und Weben mit dem traditionellen hori-
zontalen Rulckenglrtel-Webgerat (speziell der Cumbis [Gurtel] mit ihren
auffallig andinen Mustern, welche die Frauen fur inre Manner weben) sind
Frauenarbeit, ebenso das Pflanzen von Mais, Erdnuss, Bohnen und Reis.
Den Mannern fallt v.a. die Weberei auf den grossen (spanischen) Webstuh-
len, der Anbau von Bananen, Maniok, und Coca zu (deren Genuss von
Tessmann bejaht, von Weiss und Scazzocchio jedoch verneint wird), wéah-
rend die Korberei und der Anbau weiterer Feldfriichte von beiden Ge-
schlechtern betrieben wird (Scazzocchio 1979: 145; Tessmann 1930:
225-27). :

An Festen war Totschlag haufig, regelrechte Kleinkriege wurden mit
Keulen und Schleudern gefuhrt (Tessmann 1930: 228), und bis heute sind
Schlagereien zwischen Angehdrigen verschiedener Klans anlasslich von
Festen an der Tagesordnung. Die Chazutinos hatten den Ruf, noch brutaler
als die Lamistas zu sein. Die Morder flohen — mehr vor der Rache der

1560



Familienangehdrigen als vor der Justiz, die friher kaum eingriff (Scazzoc-
chio 1979: 143) — und grindeten in ihren Verstecken neue Siedlungen.
Neben der geflirchteten Hexerei war dies ein wichtiger Grund fur die Ver-
breitung der Lamistas in anderen, weiter entfernt liegenden Gebieten, wie
z.B. Pamashto, Juanjuy, Navarro, Tocache, etc.

Die Ursache dieser Streitereien liegen meiner Ansicht nach in weiterle-
benden oder neu entstandenen Gegensatzen zwischen den Nachkommen
ehemals antagonistischer ethnischer Gruppen, eine Erklarung, die in La-
mas nicht gelaufig ist. Heute wird dieser Antagonismus, der sich zusehends
abschwaécht, v.a. der Hexerei zugeschrieben. Gemass persdnlicher Infor-
mation ist vor allem der Gegensatz zwischen den Klans der Shupingahua
und Salas gegen die Sangama ausgepragt.

Allgemein wird die soziale Organisation als aus patrilinearen Klanen mit
neolokaler Tendenz bestehend beschrieben, «an arrangement unigue in the
Montafia: patrilineal ‘sibs’ (apparently each a separate settlement) which
are paired into mutually hostile groups» (Steward 1963: 604).

Die Klane sind im Grunde genommen Familiengruppierungen mit glei-
chem Vaternamen, die im Huayco (von Indianern bewohnter Teil von La-
mas) in je einem klar definierten Viertel, dem Barrio, ihre Hauser haben.
Barrio und Klan (oder Klangruppe) werden synonym verwendet.

Neben den Stadthdusern, die nur sporadisch bewohnt werden, besitzen
die Lamistas auf inren Feldern (Chacras), of viele Wegstunden, ja Tagerei-
sen von Lamas entfernt, ihre einfacheren Feldhuser. |hr dortiges Leben
spielt sich weit vom Einfluss der Mestizen ab. Ob ihre Felder den Barrios in
Lamas entsprechend ebenfalls nach Klangruppen angeordnet sind, ist noch
nicht untersucht worden. Eine Haufung der gleichen Vater-(Klan-)Namen in
den kleinen Gemeinden um Lamas ist jedoch auffallend.

Heute existieren im Huayco folgende Barrios:

Sangama Guerra Tuanama Amasifuen
Cachique Tapullima Pashanase
Ishuiza Sinarahua Shupingahua

(Die Klane der Salas sind in den vergangenen Jahrzehnten hauptsachlich
nach Pamashto emigriert.)

Weiss (1959: 25) und Tessmann (1930: 232) sprechen von vorherr-
schender Endogamie innerhalb der eigenen Barriogruppe, was aber an-
hand der Taufblcher, abgesehen von einigen Ausnahmen, ausgeschlos-
sen werden muss. Ob klar definierte Heiratsregeln existieren, wird anhand
der Daten aus den Taufblchern rekonstruiert werden kdnnen. Es soll die
Regel bestehen, dass Cachique keine Tuanama und keine Amasifuen hei-
raten, und Scazzocchio berichtet von der Ordnung, dass Salas und Ishuiza
keine Sangama heiraten (1979: 143). Auch diese Behauptungen konnen
anhand vorliegender Daten nicht aufrechterhalten werden.

161



Die Feststellung von Lelong, dass die Lamistas in Moities mit insgesamt
16 Klans organisiert waren, ist allzu spekulativ (Lelong 1972: 785). Lelong
zahlt weder die einzelnen Gruppen auf, noch nennt er seine Quellen.

Ich interpretiere den Ursprung der Barriogruppen als eine aus kolonialen
Strukturen hervorgegangene Entwicklung, was jedoch nicht ausschliesst,
dass Fragmente friherer sozialer Ordnungen eingeflossen sind. Ganz si-
cher handelt es sich nicht um eine soziale Organisationsform andinen Ur-
sprungs, wie dies Lelong behauptet (1972: 771)'2. Ob zwischen den Barrios
kulturelle Varianten bestehen, wére in einer Feldforschung zu Uberprufen.
Ein wichtiger Faktor der Amalgamation zwischen den ethnischen Gruppen
sind meiner Ansicht nach die haufigen Ehen zwischen Angehdrigen ver-
schiedener Barrios. Die Vorgruppen der Lamistas sind nicht in Lamas selbst
angesiedelt worden. Woraus kénnte sich die Institution der in Barrios an-
geordneten Stadthduser entwickelt haben? Die Stadthduser, auffallend ge-
pflegt und besser gebaut als die Chacra-Hauser, dienen nur an Festtagen
und einigen Wochenenden im Jahr als Unterkunft, dann néamlich, wenn die
Lamistas ihre rituellen, formalisierten Kontakte mit den Mestizen und deren
Welt pflegen.

Denkbar ist, dass sich diese Barrios aus den Behausungen entwickelt
haben, welche die Indianer benutzten, wenn sie Arbeitsdienste fur die
Mestizen in der Stadt Lamas zu leisten hatten. Ich nehme an, dass ein
Zusammenhang zwischen ethnischer Gruppe, Encomienda und Barrio be-
steht.

Es gibt heute von Mestizen bewohnte Barrios, welche friher den India-
nern zugeordnet waren. Es handelt sich um die Barrios Suchiche, Muniche
und Salas, deren Bewohner aus verschiedenen, teils unbekannten Grinden
von Lamas weggezogen sind oder ausgesiedelt wurden.

Die Herleitung der Klannamen ist beim heutigen Stand des Wissens
schwierig. Klar scheint mir einzig die Herleitung von Amasifuen und Pasha-
nase von den entsprechenden Ethnonymen zu sein. Salas und Guerra
stammen mit Sicherheit von Encomenderos (vgl. RABN 1899: 399ff.; Auto
de la Fundacion de Lamas). Versuchsweise konnten Klannamen wie Shu-
pingahua und Sinarahua als Pano identifiziert werden, entsprechend der
Pano-Ethnonyme Cashinahua, Isconahua, Sharanahua, Capanahua.

12 Im ersten Drittel des 20. Jahrh. taucht die Behauptung auf, die Lamistas seien Nachkommen der
Chanca, legendéares Gegnervolk derlnka, welche im 15. Jahrh. vor den Inka nach Osten geflohen
waren, wie die Chronisten berichten (Herrera Dec. V, Libro VII, Cap. XI; Cabello de Balboa 1885:
320 usw.) Als Urheber der These kann Cavero (1928) gelten; sie wurde von Vasquez (1949) und
Rostworowski (1953) weitergetragen, und gehort heute zur Folk-Version der Geschichte der
Lamistas. Als Beweise wurden der andine Charakter der moralisch héherstehenden Lamistas,
insbesondere ihre Sozialorganisation, angefihrt. Die rassistisch zu nennende Wertung alles
Andinen (sprich Inkaischen) als héherstehend und alles Selvatischen als primitiv und barbarisch
hat in Peru lange Tradition. Bei genauem Hinsehen geben die Chroniken aber nur vage die
Stossrichtung der Emigration, nicht aber eine Lokation der Chanca an.

162



Ausserhalb der Verwandtschaftsbeziehungen, zu denen auch die Paten-
schaften zu zahlen sind, gehen die Lamistas keine Kontakte mit Aussen-
stehenden ein (was den Zugang zu ihnen — vielleicht glicklicherweise — so
schwierig macht). Ehen mit Nicht-Lamistas kommen kaum vor. lhre Bezie-
hungen zu den lokalen Mestizenfamilien kdnnen mit den Worten von Weiss
folgendermassen ausgedrickt werden: Los Indios cultivan un trato afable
con los pobladores de los barrios blancos, a pesar de que no tienen mucho
que agradecerles, particularmente en cuanto al trato comercial, que es del
mas auténtico tipo colonial; les rinden respeto y pleitesia en una forma, que
mas parece de caracter serrano que selvatico y quiza sea una supervivencia
de épocas de mayor estabilidad social (1959: 18). Die heute ausschliesslich
mit Mestizen eingegangenen Patenschaften werden in ritualisierter Form
anlasslich von Hochzeiten und Taufen geschlossen und gelten fur das
ganze Leben. Der geringe, aber unumgangliche Kontakt mit den Paten dient
vor allemn dem Austausch von Feldprodukten der Lamistas gegen einige
Konsumguter (Eisenwerkzeuge, Stoffe, Kédmme), der Kreditgabe und
-nahme, der Rekrutierung von Arbeitskraften fur die Mestizen und der Hilfe
in Notfallen. Die Vermutung, die Patenschaften hatten sich in direkter Linie
aus der Institution der Encomienda entwickelt, Iasst sich geméass der Daten
aus den Taufblchern nicht erharten. Ein gewisser Zusammenhang ist mei-
ner Ansicht nach aber nicht auszuschliessen. Tatsache ist, dass sich die
Regel der weissen Paten erst seit dem 18. Jahrhundert durchzusetzen
beginnt, wahrend Mitte des 18. Jahrhunderts nur ca. 50% der Paten Mesti-
zen waren.

Es fallt hingegen auf, dass sich — wie aus den Taufblchern hervorgeht —
die bis heute existierenden Klans besonders haufig Mestizenpaten genom-
men hatten, im Gegensatz zu anderen, die als Klane verschwunden sind
(z.B. Payma, Pifia, Ojanasta usw.).

Die an ritualisierten Geschenkaustausch erinnernde Ausstaffierung der
Brautleute durch die Paten, die Uppige Bewirtung der Paten anlasslich der
Hochzeit, das darauffolgende Aconsejamiento (patriarchalische Ermah-
nung der Brautleute durch die Paten) sowie die Regel, dass die Lamistas
dkonomische Beziehungen ausschliesslich tUber ihre Paten abwickeln, sind
weitere Anhaltspunkte flr die Enstehung dieser Institution innerhalb der
kolonialen Beziehungen der Vergangenheit.

Heute verandern sich diese interethnischen Beziehungen immer rascher.
Durch vermehrten Schulbesuch, Lohnarbeit, Mobilitdt und Auflésung der
ethnischen Schichtung fuhlen sich die Lamistas ihren Paten gegenlber
nicht mehr in gleichem Masse verpflichtet. Die Mestizen klagen denn auch,
dass es heute schwer sei, (indianische) Arbeiter aufzutreiben. Dement-
sprechend schwindet das Interesse der Mestizen an der Ubernahme von
Patenschaften, da sie zu teuer seien. Die Lamistas setzen sich auch zuse-
hends von Lamas ab und siedeln in ganz neuen, weit entfernten Gebieten.

163



Die mestizische und indianische Bevolkerung von Lamas nimmt ab. Zudem
verliert Lamas seit den 40er Jahren zugunsten des aufstrebenden Tarapoto
immer mehr an Bedeutung.

7. Ausblick

Obiger Geschichtsversion gegenuberzustellen ware die Geschichtsversion
der Lamistas selbst, die in einem weiteren Forschungsteil erfasst werden
soll. Es wurde sich dann um die Gegenuberstellung von zwei gleichwertigen
Geschichtsinterpretationen handeln, nadmlich einer selektiv-statischen (die
der Weissen) und einer selektiv-dynamischen (die der Lamistas).

Die Auswertung der Taufblcher und intensive Feldforschung stehen
noch aus, sind aber unerlasslich, um das Bild der Ethnogenese der Lamis-
tas abzurunden.

8. Zusammenfassung

Aus historischen Quellen lasst sich ersehen, dass die heutigen Lamistas
aus verschiedenen ethnischen Gruppen hervorgegangen sind. Unter dem
Druck kolonialer Strukturen und in engem Kontakt mit Weissen und Mesti-
zen haben sie eine distinktive Kontaktkultur geschaffen, die ihnen ihr Uber-
leben als Indianer ermadglichte. Zu Lamistas verschmolzen semisedentare,
selvatische Gruppen, welche maoglicherweise bereits Anfange hierarchi-
scher Sozialorganisation aufwiesen. Zu vermuten ist, dass sie zu so unter-
schiedlichen Sprach- und Kulturgruppen wie den Pano (Amasifuenes, Fuy-
nes, Payanansos, evtl. Juanuncos), den Cahuapana (Tabalosos, Lamas
Motilones) und evitl. Tucano (Muniches/Otanabis, Ribeiro/Wise 1978) ge-
horten.

Bibliographie

BELTRAN, Pedro, 1840. Diario del viaje hecho el aho 1834 para reconocer los rios
Ucayali y Pachitea. Arequipa.

BEUCHAT, H., und RIVET, P., 1909. «<La Famille Linguistique Cahuapanan». Zeitschrift fir
Ethnologie. Berlin, Nr. 5.

CABELLO DE BALBOA, Miguel, 1885. Miscelanea Antarctica. Relaciones Geogréficas
de Indias. Perd, tomo 11. Madrid.

CAVERO, Ricardo, 1928. Monografia del Departamento de San Martin. Lima.

CIEZA DE LEON, Pedro, 1877. Guerra de las Salinas. Coleccién de Documentos inéditos
para la Historia de Espana. Vol. 68. Madrid.

CHIRIF, Alberto und MORA, Carlos, 1976. Atlas de Comunidades Nativas. SINAMOS.
Lima.

164



CORDOVA Y SALINAS, Diego de, 1957. Crénica de la Religiosisma Provincia de los 12
apostoles de Perd, ... (1651). Mexico.

DESCOLA, Philippe und DESCOLA, Anne Marie, 1977. Contacts Inter-Ethniques dans
I'Oriente Equatorien. Un exemple d’acculturation médiatisée. La Forét dans ses Con-
fins Andins. La Ceja de Montafa. Grenoble.

GOLDMAN, Irwing, 1968. Los Cubeo. Indios del noroeste del Amazonas. Mexico.

GROHS, Waltraud, 1974. Los indios del Alto Amazonas del Siglo XVI al XVIIl. Bonner
Amerikanistische Studien Nr. 2. Bonn.

HERRERA, Antonio de, 1730. Historia General de los Hechos de los Castellanos en las
Islas y Tierra Fime del Mar Océano. Década quinta. Madrid.

HERNDON, William L., 1854. Explorations of the Valley of the Amazon (made under the
direction of the Navy Department). Vol.1. Washington.

IJURRA, Manuel, 1845. «Viaje a las Montanas de Maynas, Chachapoyas y Para». Larra-
bue y Correa, Carlos. Tomo VI. Documentos sobre Loreto. Lima.

IZAGUIRRE, Bernardino, 1922-29. Historia de las Misiones franciscanas y narracion de
los progresos de la geografia en el Oriente del Perd. Lima.

JOS, Emiliano, 1927. La Expedicion de Ursua al Dorado y la Rebelion de Lope de Aguirre.
Huesca.

LEA 11.198. Censos de /la Antigua Ciudad de Lamas. Archivo de Limites. Lima.
LEA 11.201. Diferentes oficios de Autoridades de Lamas a los Gobernadores de Maynas.
18710-1818. Archivo de Limites. Lima.

LEA 11.299. Traslado del Asiento y Capitulacion que se tomé por el Virrey del Pert en
cierta entrada cerca de los Indios Motilones con el Cap. Juan de VVargas Machuca. Lima
1612. Archivo de Limites. Lima.

LEA 11.301. Carta del Virrey del Peru Principe de Esquilache al Rey. Lima, 23 de abril
1620. Archivo de Limites. Lima.

LELONG, Bernard, 1972. «Situation Historigue des Indiens de la Forét Peruvienne».
Temps moderne. Paris, année 29: 316.

LOCKHART, James, und SCHWARTZ, Stuart, 1983. Early Latin America. A History of
Colonial Spanish America and Brazil. Cambridge.

MARKHAM, Clements R., 1859. List of the principal Tribes in the Valley of the Amazon.
Expeditions into the valley of the Amazons. The Hakluyt Society, London.

MAW, Henry Lister, 1829. Journal of a passage from the Pacific to the Atlantic. London.

MURRA, John V., 1975. «Formaciones econémicas y politicas del mundo andino. El

control vertical de un maximo de pisos ecoldgicos en la economia de las sociedades
andinas» (1972). IEP. Lima.

NARANIJO, Marcelo, 1977. Zonas de refugio y Adaptacion étnica en el Oriente. Siglos
XVI-XVII. Quito.

NOT. AUT., 1889. «Noticias Auténticas del famoso Rio Maraiién y Misién Apostdlica de la
Compaiiia de Jesus en la Provincia de Quito en los dilatados bosques de dicho Rio».
Boletin de la Sociedad Geographica de Madrid, tomos XXVI-XXXIIl. Madrid.

OBEREM, Udo, 1971. Les Quijos. Historia de la Transculturacion de un grupo indigena en
el Oriente Ecuatoriano. 15638-1956. Universidad de Madrid.

OFM. Conversion de Infieles de Lamas, Taualosos, guahenes, normabos, suiches,
fuines y otros ... MS XI/39. Archivio Generale OFM. Roma.

POEPPIG, Eduard, 1960. Reise in Chile, Pert und auf dem Amazonenstrom. 1827-32.
Stuttgart.

166



RABN, 1899, 1900. Revista de Archivos y Bibliotecas Nacionales, Biblioteca Nacional.
(Lima) 3,4.

RAMOQOS, Alicia R., 1974. «ldentidade &tnica numa situacéo inter-tribal». Trabalho elabo-
rado para o simpdsio «Etnicadade e Identidade Etnica na América Latina». XLI Con-
greso Internacional de Americanistas. Mexico.

REL. GEOGR., 1965. Relaciones Geogréphicas de Indias. Perd. Vol. IV. Letra Anua del
Peru 1635. Jimenez de la Espada, Marcos Editor. Madrid.

RIBEIRO, Darcy und WISE, Mary Ruth, 1978. Grupos étnicos de la Amazonia Peruana.
Ministerio de Educacion/ILV Lima.

RIMBACH, A., 1897. «Reisen im Bereich des oberen Amazonas». Zeitschrift der Gesell-
schaft fiir Erdkunde Vol. 32.

RODRIGUEZ BARANDAO, Carlos, 1974. Relacbes Interétnicas e Identidade em cinco
sociedades primitivas Brasileiras. Universidade de Goids, Estudos de Antropologia |.
Goiana.

ROSTWOROWSKI DE DIEZ CANSECO, Maria, 1953. Pachacutec Inca Yupanqui. Lima.

SCAZZOCCHIO, Francoise, 1979. dnforme Breve sobre los Lamistas». Etnicidad y Eco-
logia. CIPA. Lima.

SKINNER, Joseph, 1805. The Present State of Perd. London.

SPRUCE, Richard, 1908. Notes of a Botanist on the Amazon and Andes ... during the
years 1849-64. 2 Vols. London.

SCHOPF, Daniel, 1974(?). «Histoire et situation actuelle des Indiens Wayana-Aparai du
Brésil». Publications du Musée d'Ethnographie. Geneve.

STEWARD, Julian, 1963. «Tribes of the Montana and Bolivian East Andes». Handbook of
South-American Indians. Vol. Ill. Washington.

STEWARD, Julian und METRAUX, Alfred. 1963. «Tribes of the Peruvian and Ecuadorian
Montana. Tribes of the Middle Huallaga River. Handbook of South-American Indians.
Vol. Ill. Washington.

TAYLOR, Gerald, 1979. Diccionario normalizado y comparativo Quechua: Chacha-
poyas-Lamas. Paris.

TESSMANN, Gunther, 1930. Die Indianer Nordost-Perus. Grundlegende Forschungen fiir
eine systematische Kulturkunde. Hamburg.

VAZQUES, Mario, 1949. E/ Primitivo Poblador del Huallaga y causas de su extincion.
Lima.

VELASCO, Juan de, 1789. Historia del Reino de Quito. Quito.

WEISS, Pedro, 1959. «Los Lamas son un pueblo misterioso y legendario que vive en el
Huallaga». Perd Indigena, Lima, Vol. VII, No. 18-19.

WHITTEN, Norman, 1976. Sacha Runa. Ethnicity and adaptation of Ecuadorian jungle
Quichua. University of lllinois.

- 1976. Ecuadorian Ethnocide and Indigenous Ethnogenesis. Amazonian Resurgence
amidst Andean Colonialism. IWGIA Doc. No. 23. Copenhagen.

ZAVALA, Silvio, 1935. La Encomienda Indiana. Mexico.

lllustrationen aus:

MARTINEZ COMPANON, Baltasar, 1985. Trujillo del Perd. Faksimilarausgabe der in der
Biblioteca del Palacio in Madrid aufbewahrten Originale aus dem 18. Jahrhundert.
Trujillo.

156



	Ethnohistorie der Lamistas (Dept. San Martin, Peru) : ethnische Amalgamation und Ethnogenese

