
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 12 (1988)

Artikel: Die lile (Kolumbien) zur Zeit der Eroberung

Autor: Gähwiler-Walder, Theres

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007589

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007589
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theres Gähwiler-Walder

Die lile (Kolumbien) zur Zeit der Eroberung

1. Einleitung

Die Rekonstruktion der Vergangenheit des Pavas Gebietes im Municipio La
Cumbre im Südwesten Kolumbiens können wir über verschiedene Wege
angehen. Einerseits geben die schriftlichen Überlieferungen aus der Zeit ein
recht anschauliches, wenn auch nicht lückenloses Bild vom Leben der
indianischen Bevölkerung. Anderseits können archäologische
Untersuchungen Informationen beisteuern, die auf anderem Wege nicht zu
beschaffen sind. Der archäologische Ansatz sowie der Vergleich von
archäologischen Befunden1 mit schriftlichen Aufzeichnungen soll hier ausgeklammert

werden. Im folgenden werden hauptsächlich primäre Quellen benutzt.
Dabei handelt es sich um Berichte von Regierungsbeamten, Geistlichen
oder Teilnehmern an militärischen Expeditionen, die die spanische Krone
über die Verhältnisse im Königreich Neu Granada orientieren. Die Themenauswahl

ist durch die unterschiedliche Interessenlage der Spanier an den
verschiedenen Aspekten des Lebens gegeben. Es ist deshalb wichtig, den
Hintergrund und die Persönlichkeit des Verfassers zu kennen.
Augenzeugenberichte für das Pavas Gebiet sind leider nicht sehr zahlreich, da das
Gebiet abseits der grossen Durchgangsrouten der Eroberer lag und die
Aufmerksamkeit nicht durch Reichtum an Gold auf sich lenkte.

Grosse Arbeit in der Sichtung und Aufarbeitung des Quellenmaterials
haben Hermann Trimborn, Georg Friederici und Kathleen Romoli und Juan
Friede geleistet2.

2. Die Quellen

Von Pascual De Andagoya stammt eines der frühesten schriftlichen Zeugnisse.

Mit der Gobernaciôn des Rio de San Juan betraut, segelte er am 21.

1 Das ethnologisch-archäologische Projekt Pro Calima unter der Leitung von Dr. Warwick Bray ist
seit 1979 an der Arbeit, die vorkolumbische Zeit zu erforschen. Die vorläufigen Ergebnisse
werden laufend in der Zeitschrift Pro Calima, Basel, veröffentlicht.

2 Hermann Trimborn; Senorie y barbarie en el Valle del Cauca.
Georg Friederici; Der Charakter der Entdeckung und Eroberung Amerikas durch die Europäer.
Kathleen Romoli; «Nomenclatura y Poblaciôn Indfgenas de la Antigua Jurisdicciön de Cali a
Mediados del Siglo XVI».
Juan Friede; Vida y Lucha de Don Juan del Valle, primer obispo de Popayân yprotector de indios.

Ethnologica Helvetica 12, 1988 115



Februar 15403 von Panama los und ging in der Bahia de la Cruz, dem
Mündungsgebiet des Dagua an Land. Nach neueren Erkenntnissen4 gilt er
zwar nicht als Entdecker dieser Bucht, doch erkannte er ihr Potential als
natürlichen Hafen. Auf äusserst beschwerlichen und unwegsamen Pfaden
gelangte er über die Westkordillere und kam am 10. Mai 1540 in Cali an. In

Anbetracht des schwierigen Weges und der Notwendigkeit den
westkolumbianischen Raum an den Seeverkehr anzuschliessen, hatte er sofort
nach der Befriedungsaktion in Popayän Juan Ladrilleros damit beauftragt,
eine neue Route nach Buenaventura auszukundschaften (Andagoya II, fol.
3r und I, 439 in Trimborn 1954: 202, 293). Dieser hatte schon 1536 den
Versuch unternommen, einen weniger gefährlichen Weg an die Küste zu
finden. Die neue Route führte in südwestlicher Richtung über den niedrigsten

Passübergang der Westkordillere und entspricht dem heutigen Verlauf
des Bahntrassees von Cali nach Buenaventura. In diesem Gebiet liegen die
Ortschaften La Cumbre, Pavas und Bitaco, die im Mittelpunkt dieser
Untersuchung stehen.

Sieht man von den Stellen ab, die vor allem den Zweck verfolgen, die
Untaten seiner Gegner (Benalcäzar und Vadillo) zu geissein und seine eigenen

Taten in gutem Licht erscheinen zu lassen, so muss man Andagoya die
menschliche Anteilnahme am Schicksal der Indianer5 neben seinem Interesse

an ihrer Kultur zugute halten (Andagoya II: fol. 3rund Andagoya I: 440
in Trimborn 1954: 202, 294).

Benalcäzar war über die Einverleibung seines Gebietes durch Andagoya
während seiner Abwesenheit informiert worden und reiste unverzüglich von
Spanien ab. Von Buenaventura aus schlug er den gleichen Weg über die
Westkordillere ein wie Andagoya. Am 24. Februar 1542 war Cali wieder
unter der Statthalterschaft von Benalcäzar. Andagoya wurde gefangen
genommen, konnte jedoch die Statthalterschaft des Rio de San Juan
beibehalten. Nach seiner Freilassung und Rückreise nach Spanien verfasste er
die Relaciôn de los sucesos de Pedrarias Dâvila en las provincias de Tierra
firme ô Castilla de/ oro6.

Benalcäzars Beobachtungen und Äusserungen über das gleiche Gebiet
im gleichen Zeitraum sind in das Werk von Fernändez de Oviedo eingegangen.

Ausser einem Brief datiert vom 20.12.1544 sind keine Schriften mit
ethnographischen Daten erhalten. Dass solche existiert haben, bezeugt

3 Andogoya II, fol. 1 r, in Trimborn 1954: 197. In seiner späteren Relaciön (Andagoya I, 436 in

Trimborn 1954: 291) gibt er als Abreisedatum den 15. Februar 1540 an. Dieser Bericht war
allgemein zugänglich und bekannter als der Brief, und deshalb ging dieses Datum in die

Geschichtschreibung ein.
4 Cf. Kathleen Romoli 1962: 114ff.
5 Erforderte beim spanischen König Maultiere und Neger an, um die indianische Bevölkerung von

den unmässig hohen Dienstleistungen zu entlasten (Andagoya II fol. 8 v, in Trimborn 1954:216).
6 Diese muss erzwischen 1541 und 1546 abgefasst haben. Denn 1546 reiste er zu einerweiteren

Expedition nach Peru ab.

116



Juan de Castellanos7. Der Pfarrer aus Tunja hatte viele Amerikafahrer
gekannt und ihre Schilderungen in Verse umgesetzt. Sieht man von den
gelegentlichen Ungenauigkeiten um des Versmasses willen ab, so sind wertvolle

Informationen, die uns sonst verloren wären, in seine Elegien
eingegangen.

Unter Benalcäzar gedient hat Alfonso Palomino. Ihm wird ein Brieffragment

zugeschrieben, das sich u.a. mit den Ute befasst. Im Brief wird scharfe
Kritik am Vorgehen Benalcâzars geübt, und dies mag ein Grund sein, dass
Las Casas ihn 1552 im Anhang zur Brevisima relaciôn de la destruiciôn de
las Indias occidentales veröffentlichte, um seine eigenen Ausführungen auf
authentische Berichte abzustützen.

Als Augenzeuge berichtet auch ein anonymer Soldat, der sich rühmt 28
Jahre im Cauca Tal verbracht zu haben. Als mögliches Abfassungsdatum
der Varias noticias sobre la provincia de Popayan (zitiert als Anönimo)
kommen deshalb die Jahre nach 1563 in Frage. In diesem Werk kommen die
allgemeinen Vorurteile der Europäer besonders zum Ausdruck.

Kronzeuge für das Caucatal und sowohl in bezug auf Quantität und
Qualität der Schriften überragend ist Pedro Cieza de Leön, dessen Werke
wahre Geschichtsschreibung sind. Mit ungefähr 20 Jahren8 kam er ins
Caucatal. Er war ein getreuer Gefolgsmann von Juan de Vadillo und hat
nachher unter Jorge Robledo wie auch Benalcäzar gedient. Seine Ausführungen

über die lile gelten als zuverlässigste Quelle. 1550 kehrte er nach
Spanien zurück, um die Druckerlaubnis für seine Schriften vom Indienrat in

Sevilla einzuholen. 1553 erscheint der erste Teil der Crônica del Peru, wo
die Kapitel, die das Caucatal betreffen, enthalten sind.

Ein Glücksfall sind die Zensuslisten von 1552, welche auf Anordnung von
Francisco Brizeno entstanden. Brizeno war nach der Absetzung Benalcâzars

interimistisch Statthalter von Cali (Romoli 1974: 376). 1551 liess
Brizeno alle tributpflichtigen Indianer von 20 encomiendas zählen. Zweck der
Zählung war die Festsetzung der Abgaben der einzelnen encomenderos an
die Krone, die aufgrund der Anzahl Tributpflichtiger errechnet wurden. Von
1559 existiert eine andere Liste, die ungefähr dasselbe Gebiet betrifft.

Die Tatbestände der Berichte der genannten Verfasser werden von den
späteren Geschichtsschreibern wiederholt und erfahren oft eine
Verallgemeinerung. Sie wurden deshalb nur dann berücksichtigt, wenn ihre Aussagen

neue Erkenntnisse bringen und die primären Quellen ergänzen.

7 Juan de Castellanos, Elegias de Varones ilustres de Indias.
8 Sein genaues Geburtsdatum variiert je nach Quelle um 2 Jahre.

9 Ethnologica 117



3. Das Leben der lile zur Zeit der Eroberung

3.1. Lokalisierung des Stammes lile

Eine präzise Bestandesaufnahme der Siedlungsgebiete der einzelnen
Stämme ist in der frühen Kolonialzeit nie erfolgt. Den Berichterstattern
(Andagoya 1,439-440 inTrimborn 1954: 293-294; Anönimo 1866:492)9ist
zwar die Vielfalt und Verschiedenheit der Sprachen aufgefallen, die weit
über das Dialektische einer Sprache hinausging. Tiefgehende linguistische
Studien aus der Zeit gibt es nicht, die Aufschluss über den Grad der
Verschiedenheit geben könnten. Ganze Sätze sind uns kaum erhalten, und
unsere Kenntnisse beschränken sich auf Personen- und Ortsnamen, auf
denen die Versuche einer Abgrenzung der einzelnen Stämme beruhen
(Loukotka 1944: 12)10.

Zwei namentlich erwähnte Ortschaften verschaffen uns die Gewissheit,
dass das Untersuchungsgebiet den lile zugehörig war. Die erste Stelle
(Cieza 1947: 380) bezieht sich auf einen Indianer aus Ucache, einem Dorf
im repartimiento von Jorge Robledo, bei der zweiten Stelle ist vom Kaziken
Bitacon in Bitaco11 die Rede (Las Casas 1982: 178). Wenn vom elValle oder
el Valle de lile die Rede ist, ist besondere Vorsicht geboten. Je nach Quelle
ist damit nicht das Caucatal gemeint, und auch nicht das Tal des kleinen
Flüsschen Lile im Süden von Cali, sondern das Tal des Flusses Bitaco
(Cieza 1947: 379)12. In der Zählung von 1552 wurde ebenfalls das Tal von
Pavas, eine encomienda von Antonio Redondo, mit el Valle bezeichnet
(Romoli 1974: 379).

Man weiss, dass die Stadt Cali von Juan de Ampudia 1536 im Stammesgebiet

der//7e errichtet wurde. Südlich davon lebten die jamundi, oder auch
xamundivjle Cieza (1947: 378) sie auch nennt. Die Nachbarn der lile wieder
jamundi im Westen waren die timba, die in der Zone zwischen Westkordil-
lere und Chocö lebten. Im Norden grenzten die gorrones an das Stammesgebiet

der lile. Diese lebten in den Gebieten der Westkordillere bis an den
Cauca hinunter, wo sie die Fischbestände nutzten und den Überschuss an
die Nachbarn verhandelten (Cieza 1947: 379; Sardeila 1864: 293-294).
Das Land des Kaziken Petf grenzt an dasjenige der chisquio mit ihrem
Häuptling Juangono (Andagoya I, 442 in Trimborn 1954: 296). Die Kleinräu-
migkeit kommt in Andagoyas (I, 439 in Trimborn 1954: 294) Beschreibung

9 Andagoya (1,439) berichtet, dass die Leute aus Tunceta sich mit den benachbarten lile nur mittels
Dolmetscher verständigen konnten.

10 Loukotka (1944: 12) rechnet die Sprache der lile zur Chibcha Sprachfamilie und zur Unterabtei¬
lung Mischsprachen der Yurimangui-Gruppe. Cf. Ortiz, Sergio Elias; «The native tribes and
languages of Southwestern Colombia». In: Handbook of South American Indians, Bd. II, 1946.

11 Bei ihrem Durchmarsch hätten die Spanier mehr als 100 Hütten angezündet.
12 auch valle de la montana genannt.

118



der Nachbarn zum Ausdruck: «Eine Meile von Uli wohnt ein Häuptling an
einem grossen Fluss; er heisst Ciaman, und auch das ist eine besondere
Sprache, die wieder von Uli abweicht; zwei Meilen davon, in der anderen
Kordillere nach Osten hin, leben andere Herren mit ebenfalls anderer Sprache

als Uli. Innerhalb von zehn Meilen in Richtung Popayän gibt es einen
weiteren Häuptling mit einer anderen Sprache; im gleichen Räume wohnte
ein anderer Herr namens Jamundf, mit vielen Dörfern von 500 bis 800
Häusern.»

3.2. Der demographische Aspekt

Zum Zeitpunkt des Aufenthaltes in Cieza im mittleren Caucatal waren die
höhergelegenen Gebiete wie Santa Ines, Bitaco, Pavas mit «miliares de
indios» (Cieza 1947: 380) bevölkert, während im breiten Caucatal die Dörfer
bereits entvölkert waren. «Als die ersten Spanier herkamen, hat es auf
diesen 32 Meilen (gemeint ist das Gebiet zwischen Cali und Popayän, Anm.
d. Verf.) mehr als 150 000 Häuser gegeben. Keine Handbreit Boden Hessen
die Eingeborenen unbebaut, und in den Häusern lebten durchschnittlich
drei bis vier Männer, ohne die Menge von Frauen und Kindern zu zählen. In

diesem ganzen Landstrich befinden sich heute im Höchstfalle 4900
Indios13, eher weniger als mehr ...» (Andagoya II, fol. 4r in Trimborn 1954:
205). Cieza wie Andagoya machen dafür Benalcäzar verantwortlich, der die
im Caucatal gelegenen blühenden Siedlungen ausgelöscht hatte. Dies mag
zum Teil stimmen, doch steht fest, dass die indianische Bevölkerung die
höhergelegenen Gebiete, die sehr angenehme klimatische Bedingungen
boten, ebenso besiedelte wie die Talsohle des Caucaflusses.

Der Zensus von 1552 ist nicht nur in linguistischer Sicht aufschlussreich
durch die Nennung der Namen, gleichzeitig erhalten wirzum erstenmal eine
konkrete Angabe über die Anzahl der einheimischen Bevölkerung. 2343
Tributpflichtige wurden eruiert, 1577 davon waren verheiratet. In

unregelmässigen Abständen erfolgten weitere Zählungen. 1559 schätzte man die

ganze Bevölkerung auf 3535, im Jahre 1572-1574 noch 3000. Fray Jerö-
nimo Escobar (1884: 466) ging in seiner Schätzung von einer ursprünglichen

Zahl von 30000 aus und davon sind seiner Ansicht nach im Jahre
1579 nicht mehr als 2000 übrig geblieben. Der Statthalter Villaquirän zählte
1634 noch 420 Indianer (Romoli 1974: 382). Die Angaben stammen zwar
aus verschiedenen Jahren und betreffen jeweils andere Flächen, doch ein
deutlicher Bevölkerungsschwund ist unübersehbar, selbst wenn man die
Tatsache berücksichtigt, dass weder der encomendero noch der indio
daran interessiert waren, in die Liste aufgenommen zu werden.

13 Im später verfassten Bericht lauten die Zahlen anders: «in diesem Landstrich von über 30 Meilen
hatte es über 100 000 Häuser gegeben, und bei meinem Besuch fand ich keine 10 000 Menschen
mehr» (Andagoya I, 440 in Trimborn 1954: 294).

119



3.3. Siedlung und Wirtschaft

Die Völker des Caucatales lebten in dorfartigen Agglomerationen, die den
Chronisten z.T. sehr gross erschienen. In der Gegend von Jamundf im
Süden von Cali gab es grosse Siedlungen am Ufer des Cauca Flusses
(Castellanos 1852: 459). In Bitaco, das zwischen Cali und Buenventura
liegt, setzten die Spanier bei ihrem Durchzug mehr als 100 Hütten der lile in

Brand (Las Casas 1982:178). Die lile siedelten vorzugsweise auf den Anhöhen

der hügeligen Landschaft, in den Niederungen wurden Mais, Maniok
und Arracacha, Fruchtbäume jeglicher Art und Palmen gepflanzt und, wenn
erforderlich, bewässert (Cieza 1947: 379). Die Hausform dürfte das
rechteckige Giebeldachhaus gewesen sein. Die lile lebten, wie die benachbarten
gorrones, zerstreut in kleineren Siedlungen von 10 bis 15 Einzelhütten
(Cieza 1947: 378). Von Cieza (1947: 380) wissen wir, dass es auch grosse,
runde Häuser mit mehreren Familien gab, ohne dass wir erfahren, in
welcher verwandtschaftlichen Beziehung diese Familien zueinander gestanden

haben.
In der Nähe der Häuser der Häuptlinge befanden sich besondere Hütten

und Plätze, die öffentlichen Zwecken wie Festen und Zeremonien dienten.
Archäologisch sind keine Steinbauten wie in den mittelamerikanischen
Kulturen fassbar. Was auf Zeremonialplätze hinzuweisen scheint, sind die
gekappten Hügelkuppen und grossen Plattformen14, die heute noch in der
Landschaft gut erkennbar sind.

Die Häuser, insbesondere diejenigen der Kaziken, waren bei den ca-
ramanta, anserma, pozo und picara von einem Hof umgeben, der seinerseits

mit Bambuspalisaden eingezäunt war (Trimborn 1949: 129). Bastian
(1878: 222-223, 225) glaubte auf seiner Durchreise in der Nähe von
Cali die Überreste solcher befestigter Plätze an den Hängen erkannt zu
haben.

Bei den lile waren zudem auf diesen Plätzen hohe Bambuspfähle in den
Boden gerammt, an denen die Köpfe der erschlagenen und verzehrten
Feinde befestigt waren. In einem sparaten Haus im Dorfe des Kaziken
Petecuy wurden verschiedene Körperteile als Trophäen getrennt aufbewahrt.

Nicht einig sind sich die Berichterstatter, ob die Trophäen im Hause
des Kaziken aufbewahrt wurden (Acosta 1848: 169) oder in eigens für
diesen Zweck bestimmten Häusern.

Für menstruierende Frauen existierten bei den lile nach Castellanos
(1944: 459) Hütten mit rundem Grundriss und so angelegt, um jeden Kontakt

sowohl durch Worte wie durch Zeichen zu verhindern. Die gleichen
Hütten wurden bei andern Stämmen auch von schwangeren Frauen aufgesucht,

berichtet der Verfasser der Descripciôn de Ancerma (1864: 394).

14 Vgl. Publikation Pro Calima 3/1983: Fig. 4 und 7.

120



Nach den schriftlichen Überlieferungen kannten die lile keine Kleidung mit
Ausnahme eines kleinen baumwollenen Schamschurzes bei Männern und
Frauen, der von der Hüfte herabhing. Ein Hinweis von Cieza (1947: 380)
existiert, dass in früheren Zeiten Tücher als Umhang üblich waren. Sie

trugen sehr schöne Halsgehänge und Nasenschmuck in Form eines dicken,
gekrümmten Nagels, der caricuri genannt wurde. Der Ohrschmuck bestand
aus spiralförmig gedrehtem Golddraht15 (Cieza 1947: 380).

In der Ernährung haben Mais und Arracacha im Vordergrund gestanden.
Laut Andagoya (I, 448 inTrimborn 1954: 300) war die Nahrung sehr vielseitig:

«Der Unterhalt besteht in diesen Gegenden aus Mais und Wurzeln, die
man dort papas nennt und welche die Grösse einer Kastanie und das
Aussehen von Nüssen haben, andere Wurzeln schmecken nach weissen
Rüben. Auch viel Obst haben sie. Ihre Hauptnahrung jedoch ist der Wein,
den sie dortzulande aus Mais bereiten; diesen nennen sie niorocho, er ist
fein und sehr hart; man erntet ihn zwei Monate nach der Aussaat, und sie
stellen daraus sehr gutes Brot her und ausser Wein auch Honig, Essig und
Öl. In allen genannten Landschaften dieser Statthalterschaft gibt es diese
Erzeugnisse, in einigen haben sie auch Maniok und Bataten. In Uli isst man
den Mais nicht als Brot, sondern geröstet oder gekocht, obwohl sie Steine
haben, um ihn zu mahlen; sie machen Maisbier daraus, ihre Nachbarn, die
Einwohner Atuncetas aber verbacken den Maisteig zu Brot und sind darum
kräftiger als die Bewohner von Uli.»

Die wichtigsten Handelsgüter waren Gold, Salz und Baumwollstoffe
(Anönimo 1866: 492; Las Casas 1982: 168). Von Keramik ist nie die Rede.
Salz war ebenfalls ein wertvoller Artikel und wurde unter den Stämmen
ausgetauscht. Andagoya (I, 436 in Trimborn 1954: 291) berichtet, dass ein
Weg zum Meer führte für die Indianer, die Salz holten. Dabei handelte es
sich um die timba, einen Nachbarstamm der lile, die von ihnen mit Salz

versorgt wurden.
Die Gebiete mit grossen Goldvorkommen waren nicht unbedingt mit den

Goldverarbeitungszentren16 identisch. Das grösste Minenzentrum war Bu-
riticä in Antioquia, andere Stämme waren auf den Goldhandel und auf das
Goldwaschen in den Flüssen angewiesen. Im Gebiet der///e waren der Fluss
Tapias für seine Goldvorkommen bis weit in die Kolonialzeit bekannt (Pala-
cios 1896:75, 96). Die///e bezogen von öenjamundfim Fluss gewaschenes
Gold (Cieza 1947: 382).

Über die Herstellung und den Handel von Keramik ist wenig die Rede. Die
Herstellung der Keramik und der Baumwollstoffe, sowie das Salzsieden
oblag nicht Spezialisten wie das Goldhandwerk. Beginnende Arbeitsteilung

15 Archäologisch lässt sich diese Aussage sehr gut belegen. Cf. Warwick Bray; The Gold of El
Dorado. Ausstellungsführer London 1978: 229 no. 547 und 548.

16 Die quimbaya z.B. verfügten über keine einzige Goldmine in ihrem Gebiet (Restrepo Tirado 1892:
136).

121



erwähnt Andogoya (I, 443 in Trimborn 1954: 296) in seinem Bericht, wo
Flötisten im Dienste des Kaziken Jangono in Chisquio standen. Als Spezialisten

galten auch die Heiler und Magier. Bei den lile zeichneten sie sich
durch ihre Schmutzigkeit aus (Cieza 1947: 380).

3.4. Die Sozialordnung

Die soziale und politische Organisation ist in Bruchstücken rekonstruierbar.

Der Stamm der lile war zur Zeit der Conquista unter 6 Häuptlingen, die von
den Spaniern Kaziken genannt wurden, aufgeteilt. Einige werden mit
Namen aufgeführt. In der Gegend von Cali lebte Petecuy, auch Pete, Peti, oder
Lisupete genannt (Castellanos 1852: 460; Las Casas 1982: 177; Cieza
1947: 379, 380; Andagoya I, 447 in Trimborn 1954: 300). Im Gebiet der
Kordillere, mehr gegen Westen, regierten die Kaziken Tulilicuy (Tolibii) und
Bitacon (Las Casas 1982: 178).

Der Kazike zeichnete sich durch seinen Goldschmuck und seine reichere
Bekleidung aus. Der Kazike Tulilicuy der//'/e versicherte den Spaniern, dass
er wenig Gold besitze (Las Casas 1982: 178)17.

Die Macht der Kaziken hatte ihre Wurzel nicht im Priestertum, sondern im

Kriegerischen. Sie erfreuten sich keiner besonderen Verehrung, doch ihre
Autorität war uneingeschränkt. Unter den sechs Kaziken schien Petecuy
eine Vormachtstellung einzunehmen: «el mas poderoso de todos sus co-
marcanos, y â quien tenian mas respeto» (Cieza 1947: 379) oder «A quien lo
mas de Cali se somete» (Castellanos 1944: 460). Dank seinem Einfluss
kamen die Allianzen zustande, die bei der Kriegsführung eine wichtige Rolle

spielten.
Zu den Vorrechten der Oberhäupter gehörte auch die Polygamie, wie sie

für viele Stämme18 des Caucatales belegt wird. Als Zahl werden in der Regel
zwei bis drei Frauen angegeben, einzig Castellanos (1944: 507) spricht von
mehr als 20 bei den catio. Für die lile wird indirekt auf Polygamie geschlossen,

da Cieza (1947: 380) von einer Hauptfrau mujer principal spricht.
Unterstützt wird diese Beobachtung durch andere Autoren wie Fernandez
(1850-1855; IV, 142), Descr. Ancerma (1865: 394, 390), Sarmiento (1864:
277). Aufgabe der Hauptfrau war es, dem Häuptling einen männlichen
Erben zu schenken. Dies bedeutete aber nicht notwendigerweise, dass die
Frau, die als erste einen Sohn gebar, als Hauptfrau betrachtet wurde (Cieza
1947: 380).

Im weiteren wird die Heirat der Kaziken mit der Schwester oder der Base

17 Diese Aussage könnte zutreffen, denn das lile Gebiet ist nicht für Goldarbeiten bekannt.
18 auch bei den coconuco, quimbaya, anserma, caramanta, carrapa, picara, pozo, arma, hevéjico,

nore, guaca und catio (Trimborn 1949: 86).

122



erwähnt (Cieza 1947: 380)19. Es bleibt dahingestellt, ob es sich dabei um die
Cousine mütterlicherseits oder väterlicherseits handelt (Trimborn 1949:
77). In dieser Verwandtschaftsrechnung werden bekanntlich die Söhne
seiner Schwester, die in dieser Ordnung die legitimen Erben sind, auch als
seine Kinder seine Erben. Einige Autoren wie Trimborn und Friederici sehen
in dieser Tatsache den Beweis eines Reliktes einer mutterrechtlichen
Gesellschaftsordnung, die sich vorwiegend vaterrechtlich gibt.

Die Erbfolge, sowohl was das Amt wie die materielle Hinterlassenschaft
anbetraf, trat der Sohn der Hauptfrau an (Cieza 1947: 380). Diese Regelung
galt ebenfalls bei den anserma, quimbaya, und arma. Nur für den Fall, dass
kein Sohn vorhanden war, konnte der Sohn der Schwester die Erbfolge
antreten, nicht aber der Sohn des Bruders. In einem einzigen Fall war auch
die Tochter erbberechtigt (Descr. Ancerma 1865: 394). Dem Verfasser der
Varias Noticias (Anönimo 1866: 491) fiel auf, dass nicht die Söhne, sondern
die Schwesternsöhne erbberechtigt sind. Genaue Nachforschungen
zeigen, dass es sich um eine allgemein gehaltene Aussage handelt. Im übrigen
ist uns über die Verwandtschaftsordnung nichts bekannt.

Unter den sozialen Abstufungen tritt diejenige der Sklaven am deutlichsten

hervor. Das Schicksal der Sklaven war es, auf den Feldern zu arbeiten,
als Opfer der Anthropophagie zu dienen oder als Begleitung ins Grab
mitgenommen zu werden (Trimborn 1949: 411).

3.5. Kriegsführung

Die Stämme des Caucatals waren politisch unabhängig und waren bekannt
dafür, dass sie häufig Krieg führten (Cieza 1947: 380). Der hohe Stellenwert
derTrophäen und auch des Kannibalismus20 begünstigte den permanenten
Kriegszustand, und die Spanier machten sich diesen Umstand zunutze, um
die Stämme gegeneinander auszuspielen (Trimborn 1949: 285).

Die Eroberung der kriegstüchtigen ///e gestaltete sich sehr schwierig, und
ihr Widerstand gegen Benalcäzar war äusserst heftig (Cieza 1947: 377; Jijon
y Caamano 1938: 138, 140).

Über die Waffen der lile sind wir gut unterrichtet, denn das Interesse der
spanischen Soldaten an diesem Thema war unmittelbar. Als Kampfwaffe
brauchten sie Schwertkäulen (macana oder la maza en forma de espadä)2\
eine zweischneidige, mit zwei Händen zu führende Schwertkeule (Anönimo
1866: 489). Auch Lanzen und Pfeile gehörten zur Ausrüstung (Castellanos
1862: 461 Die Wurfschleuder wurde sowohl bei den Kriegen wie bei den

19 auch bei den Kaziken der anserma (Cieza 1947: 369).
20 Andagoya (I, 445-446 in Trimborn 1954: 298) erzählt, dass ein cacique, der von aussen gekommen

war, um sich den Spaniern vorzustellen, samt seinem Gefolge von den lile niedergemacht
worden war.

21 Castellanos (1852: 460) nennt diese Waffe grueso bastön.

123



Spielen eingesetzt (Andagoya I, 448 inTrimborn 1954: 300). Wurfschleuder
(tiradera) und Bogen (arco) haben im kolumbianischen Raum ein genau
definiertes Verbreitungsgebiet. Im Norden gibt es fast keine Belege für die
Wurfschleuder, während im südlichen Caucatal sich nur vereinzelt Belege
für den Bogen finden lassen (Friederici 1906: 289). Bei den lile ist sowohl die
Wurfschleuder wie auch der Bogen gebräuchlich, welcher durch Handelskontakte

zu den westlichen Nachbarn im Chocö zu ihnen gelangt war
(Castellanos 1852: 460; Restrepo Tirado 1892: 139).

Als Schutz brauchten die lile wie die quimbaya Rundschilde (Andagoya I,

448 in Trimborn 1954: 300; Cieza 1947: 375).
Helme werden nirgends erwähnt, doch sind sie archäologisch22 fassbar.

Es muss aber angenommen werden, dass sie bei Zeremonien und nicht im
Krieg gebraucht worden sind.

Im Gebiet zwischen Cali und Buenaventura, das z.T. auch Territorium der
lile war, wurden Baumhäuser barbacoas gesichtet, die aus einem mit Lianen

errichteten Hochstand im Baumstamm bestanden haben (Castellanos
1852: 462). Sie dienten zur Verteidigung ebenso wie die Fallen in Form von
verdeckten Gräben, damit die Pferde samt den Spaniern hineinfielen (Las
Casas 1982: 178).

Die Leute von Pete zeigten sich auch mit «joyas y gallarda traza» (Castellanos

1852:460). Laut dem Verfasser der Varias Noticias (Anönimo 1866:
490) trugen die Krieger einen Schmuck in Grösse eines Tellers, der übrige
Körper war unbekleidet, aber bemalt23.

Was die Kriegsführung betrifft, so sind die Indianer für ihre nächtlichen
Angriffe bekannt gewesen (Castellanos 1852: 460). Die lile haben die Stadt
Cali, die damals noch Ampudia hiess, angegriffen und eingezingelt (Trimborn

1949: 358). Die Feinde wurden durch Geschrei eingeschüchtert «los
atormentaban con clamores» (Castellanos 1852: 461), vor allem durch den
Klang der Trommeln aus Menschenhaut, die dem Feind sein potentielles
Schicksal drastisch vor Augen führten. Eine andere Taktik war die Ermüdung

und Erschöpfung des Feindes durch ständiges Angreifen, oder dann
wurden die Feinde in benachbarte Gegenden abgelenkt (Castellanos 1852:
405-406). Der Kazike Petecuy überliess den Spaniern nur noch die
ausgebrannten Dörfer, die an der Grenze zu den gorrones lagen. Sie zogen es vor,
alles zu zerstören und den Gegnern nichts zu hinterlassen, auch keine
Felder, die abgeerntet werden konnten (Castellanos 1852: 460).

Während Coréal (1722: II, 141-142) und die Desc. Ancerma (1865: 392)
die Frau in einer untergeordneten Stellung und ohne viele Rechte sahen, so
bezeichnet Castellanos (1852:460) die Frau als gleichberechtigte Partnerin

22 Cf. die Illustrationen No. 70, 96, 110, 142, 185, 272, 273 in Pérez de Barradas, José; Orfebreria
Prehispânica de Colombia. Estilo Calima. Laminas. Madrid 1954.

23 Laut Cieza zogen nur die arma in goldenen Rüstungen in den Krieg (Cieza 1947: 371 und Cieza
1881: 35, Sarmiento 1864: 284, 285).

124



des Mannes. Besonders beeindruckt zeigte er sich, dass die Frauen der lile
aktiv am Kriegsgeschehen teilnahmen. Sie trugen lange Spiesse (largapica)
und machten von den übrigen Waffen Gebrauch wie die Männer. Mit
Geschrei und Trommeln unterstützten sie die Krieger im Kampfgeschehen
(Castellanos 1852: 460-61).

An einer andern Stelle zitiert er die Frau des Kaziken Petecuy der lile, die
ihr Volk heroisch zum Widerstand gegen die Spanier aufforderte (Castellanos

1852: 460).

3.6. Kopfjagd und Kannibalismus

Obwohl alle Berichterstatter dem Phänomen einen breiten Raum gewährten,

wurde die Verbreitung nur in den Desc. Ancerma (1865: 411-412) und
Fernandez (1850-1855: II, 461) umrissen. Die Sierra de Abibe wurde als
Grenze zwischen den Nicht-Kannibalen im Norden und den Kannibalen im

Süden, d.h. im mittleren und oberen Caucatal, bezeichnet. Zu dieser
Gruppe gehörten auch die lile, die von allen Quellen als Kannibalen geschildert

werden. Ausgenommen wurden einzig die pasto und patfa und coco-
nuco, die auch Cieza (1947: 384) als Nicht-Kannibalen bezeichnete.

Aus den Schilderungen geht hervor, dass das Kriegsgeschehen in engem
Zusammenhang mit dem Kannibalismus und derTrophäenjagd stand. Es ist
jedoch erstaunlich, dass sich die Berichterstatter nicht ausführlicher mit
den Motiven der Anthropophagie auseinandersetzten, besonders wenn
man bedenkt, wie schockiert sie über diesen Tatbestand gewesen sein
mussten. Cieza (1947: 380) erklärt, dass die lile aus alter Tradition Kannibalen

waren. Castellanos (1852: 506) bemerkt fast entschuldigend, dass
die catio «caribes que comen carne humana» seien. An einer Stelle werden
die Beweggründe etwas näher umschrieben. Ein Indianer aus Ucache, im

repartimiento von Jorge Robledo, erklärte Cieza (1947: 380), dass die
Trophäen der Massstab der persönlichen Tapferkeit und Grösse des Häuptlings

seien. Das Verspeisen der Gegner und der Besitz von Trophäen
bedeute die Einverleibung der Stärke und Macht des Gegners. Die Gründe für
diese Sitte sind in der religiösen und magischen Vorstellungswelt der Indianer

zu suchen, und es steht fest, dass die Motive komplexer Natur waren
(Eckert 1939: 317).

Während in den Berichten über die picara, pozo, carrapa die Behandlung
der Opfer oder die Art der Tötung im Vordergrund stand, ging es bei den lile
um die demonstrative Zurschaustellung der getöteten und verspeisten Opfer.

Andagoya (I, 446 in Trimborn 1954: 298) traf in einem Dorf auf Köpfe
erschlagener Gegner, die vor dem Flause des Häuptlings auf Pfählen befestigt

waren, wie es auch bei den benachbarten gorrones (Cieza 1947: 378;
Acosta 1848: 169) üblich war.

Menschenopfer scheinen die lile nicht gekannt zu haben wie die arma,

125



paucara, caramanta cartama, cori, picara, pozo (Cieza 1947: 371, 372), wo
die Opfer auf speziellen tablado hingerichtet wurden. Obwohl Cuervo
Marquez (1917: 28 zit. nach Trimborn 1949: 424) einen solchen Stein bei den
lile «a dos léguas de Cali» beobachtet haben will, bezweifelt Trimborn dessen

Existenz.
Übereinstimmend berichten Cieza (1947: 380)24 und Andagoya von

Trophäenhäusern im Dorfe von Petecuy, in denen die aschengefüllten Körper
von verspeisten Gegnern aufbewahrt wurden. Die Wahrung der Körperform
für die ausgestopften Menschenhäute ist charakteristisch. Sogar die
Gesichter dieser Hauttrophäen wurden in Wachs nachmodelliert und ausserdem

gab man ihnen Lanzen, Speere und Keulen in die Hand. «Im Haupthause

des Herrschers der Landschaft Uli fand man im Innern des
Hauptsaales, und zwar in einer Höhe von drei bis vier Klaftern ringsherum geführt,
an 400 Menschengestalten oderwie viele hineingehen mochten, das heisst
ihre abgezogenen und (S. 449) mit Asche gefüllten Häute, die ohne dass
ihnen ein Körpermerkmal fehlte, auf Stühlen nebeneinander sassen, die
Waffen, mit denen man sie gefangen hatte, in der Hand und ganz so, als ob
es Lebende wären; und die man so fing und tötete, hatte das Kriegsvolk
verspeist» (Andagoya I, 448-449 in Trimborn 1954: 300).

Diese Wirklichkeitsnähe hatte noch eine weitere Dimension, wenn der
Teufel manchmal in diese ausgestopften Häute fuhr, so schauerlich und
fürchterlich, dass schon mancher vor Schreck gestorben sei. So lautet ein

Zeugnis des oben angeführten Indianers aus Ucache25 (Cieza 1947: 380).
Der Personenkreis der Opfer blieb nicht auf Krieger oder Männer

beschränkt. Jeder Krieger versuchte, möglichst viele Trophäen zu machen
ohne irgendwelche Rücksicht auf Geschlecht, Alter oder soziale Stellung
der Opfer. Die Frauen hatten ebenfalls teil am Kannibalismus, ebensosehr
wie sie auch Opfer desselben waren (Castellanos 1944: 460). Beim Kaziken
Tolilicuy wurden die Körper von toten Kindern26, die ihm die Spanier
geschenkt hatten, in gleicher Weise mit Asche gefüllt und aufbewahrt wie die
übrigen Trophäen (Las Casas 1982: 178).

24 Vgl. Cieza (1947: 380): «como entraban dentro, estaba en a/to una larga tabla, la cual la atrave-
saba de une parte â otra, y encima délia estaban puestos por ôrden muchos cuerpos de hombres
muertos de los que habian vencido y preso en las guerras, todos abiertos; y abrlanlos con
cuchillos de pedernaly los desollaban, después de haber comido la carne, henchian los cueros de
ceniza y hacianles rostros de cera con sus propias cabezas, ponianlos en la tabla de tal manera
que parescian hombres vivos, en las manos à unos les ponian dardos, y â otros lanzas, y a otros
macanas.»

25 «que era grandeza del senor de aquei valle, y que no solamente los indios que habia muerto
queria tener delante, pero aun las armas suyas las mandaba oolgar de las vigas de las casas para
memoria, y que muchas veoes estando la gente que dentro estaban durmiendo de noche, el
demonio entraba en los cuerpos que estaban llenos de ceniza, y con figura espantable y
temerosa, sombraba de tal manera â los naturales que de solo espanto morian algunos» (Cieza
1947: 380).

26 'hoy dia estân los cueros de las criaturas llenos de ceniza en casa del dicho Cacique Tulilicuy»
(Las Casas 1982: 178).

126



Benalcazar (Fernandez 1850-1855: I, 218) fand in nur drei Häusern 680
Menschenhauttrommeln. Die Haut des Feindes in eine Trommel
umgewandelt zu sehen, hatte bei den Spaniern wie den Indianern schauerliche
Assoziationen ausgelöst. Übereinstimmend wird diese Sitte von mehreren
Berichterstattern (Anönimo 1866: 489; Fernandez 1850-1855: I, 218)27

mitgeteilt.
Die Trommeln dienten der militärisch politischen Auszeichnung und der

magischen Kraftsteigerung einzelner Krieger und Häuptlinge, aber auch als
Kriegsbegleitung dürften sie ihre Wirkung zur Abschreckung der Feinde
nicht verfehlt haben.

3.7. Religiöse Vorstellungen und Totenkult

Die religiösen Vorstellungen kommen nur in negativen Äusserungen zum
Ausdruck, handelte es sich doch bei den Indianern um «Götzenanbeter», die
mit dem Teufel verkehrten (Anönimo 1866:488). Betont werden die eigenen
Anstrengungen, die Indianer von diesen irrigen Vorstellungen zu befreien
und zum richtigen Glauben zu bekehren (Andagoya II, fol. 5r in Trimborn
1954: 207, 108). Selbst Cieza (1947: 380) bemerkt, dass sie keine Religion
hätten, ebensowenig wie Häuser der Verehrung (casa de adoraciôn).

Die grosse Achtung der Verstorbenen drückte sich in den Vorkehrungen
für das Leben im Jenseits aus. Grosse Feste, die sich über mehrere Tage
erstreckten, wurden vor allem zu Ehren der Toten gefeiert (Anönimo 1866:
489). Sie wurden mit Essen und Trinken begangen, und befreundete
Dorfschaften traten zu Kampfspielen28 an. Cieza (1947: 375), Desc. Ancerma
(1865: 392) und Andagoya beschreiben die Spiele übereinstimmend: «Am

Nachmittag geht's nach dem Essen hinaus zum Ringelstechen, oder ein
Anführer zieht mit 30 bis 50 Leuten hierhin, ein anderer mit ebensovielen
dorthin, alle mit wohlgefertigten und bemalten Rundschilden und mit
Speerschleudern, die man dortzulande als Waffen führt. Hat jeder seinen
Platz eingenommen, so sprengen sie bald hervor, wie drüben die Reiter,
suchen eine vorteilhafte Stellung und beschiessen einander wie Feinde.
Den ganzen Nachmittag geht es so hin und her in einem wahren Scharmützel

und bei diesem Spiel gab es viele Verwundete und sogarTote; doch wer
dabei einen tötete, dem erwuchs daraus weder Strafe noch Feindschaft»
(Andagoya I, 448 in Trimborn 1954: 300).

Die Grabstätten wurden mit viel Aufwand errichtet. Die Kaziken bestattete
man in tiefen, grossen Gräbern innerhalb ihrer Wohnstätten, versehen mit

27 Cf. Eckert 1943: 133ff.
28 Die Berichterstatter sahen darin in erster Linie die Parallelen zu den europäischen Ritterspielen

und gingen wenig auf den rituellen Hintergrund der Spiele ein.

127



den notwendigen Lebensmitteln, ihren Waffen und Schmuck (Cieza 1947:
380). Frauen und Sklaven wurden als Begleitung mit ins Grab genommen
(Anönimo 1866: 489). Indirekt bestätigt Andagoya (II, fol. 9 v. in Trimborn
1954: 218) das Vorkommen von tiefen Gräbern29, die oft reiche Goldfunde
bargen. Archäologische Untersuchungen30 können Aufschluss über die
Bestattungssitten der lile geben.

4. Epilog

In der Kolonialzeit müssen wir uns mit Streiflichtern begnügen, die den Gang
der Geschichte in diesem Gebiet erahnen lassen. Nicht länger können wir
von lile Tradition und Kultur reden. Die wenigen Indianer, die im Gebiet
geblieben sind, wurden zu Dienstleuten der Spanier, andere zogen es vor, in

entlegenere Gebiete zu fliehen. Mehr zufällig tauchen die Namen bekannter
Ortschaften in den Annalen wieder auf. Das Gebiet war ziemlich entvölkert
und von keinem grossen Interesse für die Kolonialherren. Erscheinen die
Namen in den Akten, so handelt es sich meist um Verträge oder Landstreitigkeiten.

Ocache machte 1573 Schlagzeilen. Es bestanden Grenzstreitigkeiten
zwischen den beiden aufkommenden und rivalisierenden Städten Buga und
Cali. Um diese zu bereinigen und die Grenzen festzulegen, kam man am
4. August 1573 in Ocache zusammen (Arboleda 1956: I, 80).

Aus dem Jahre 1583 stammt eine Spenderliste mit Namen und Höhe des
Beitrags. Anlass zum Spendenaufruf waren die häufigen Klagen vor Gericht
wegen der Überbelastung der Indianer, die Frondienst durch Lastentragen
zwischen Buenaventura und Cali zu leisten hatten. Man befürchtete, dass
es bald keine Indianer mehr gäbe, wenn man den Missständen nicht Abhilfe
schaffen würde. Mit dem gesammelten Geld wollte man die Strecke
zwischen den beiden Destinationen für Maultiere begehbar machen (Arboleda
1956: I, 101).

Der Visitador Antonio Rodriguez de San Isidro Manrique hatte dem Kazi-
ken Felipe Supia das Gebiet in der Ebene von Pavas von einer legua (ca.
5 km2) als resguardo zur Bewirtschaftung mit 30 Indianern, die er anacona3'1

nannte, überlassen. Als Gegenleistung hatten sie die Auflage jährlich einmal

Fronarbeit zu leisten, was meist den Einsatz als Lastenträger für die von
Buenaventura kommende Ware bedeutete. Eine Klage, die Supia 1655 in
Quito vor der Audiencia vortrug, wonach die Pierren in Cali jährlich zwei

29 Andagoya (II, fol. 9 v. in Trimborn 1954: 218) bittet die spanische Krone um Nachsicht bei der
Ablieferung von Gold. «Um diese (gemeint sind die Gräber, Anm. d. Verf.) auszuräumen, hat man
beträchtliche Unkosten, weil sie tief eingelassen auf Hügeln liegen.»

30 Cf. Pro Calima Bulletin 3/1983: 43-47.
31 Die Bezeichnung anacona lässt auf eine fremde Herkunft der Indianer schliessen. Palacios(1896:

74) gibt die Herkunft mit Tumaco an.

128



Frondienste forderten, statt des vereinbarten einmaligen Einsatzes, ist
ebenfalls in die Akten eingegangen. Streitigkeiten mit dem Nachbarn
Cristobal Caicedo wegen Landtiteln schlugen sich ebenfalls in Gerichtsakten
nieder. Die Klage Supias wurde vom Statthalter Diaz de la Cuesta 1673
gestützt und der Anspruch Supias bestätigt. Schutz vor den Übergriffen der
Nachbarn garantierte 1693 erneut Hauptmann Thomas Rosero Zambrano
(Arboleda 1956: I, 192/193).

Das geringe Interesse am Hinterland von Cali schlug sich auch in den
Landpreisen nieder. Hauptmann Jerönimo Poneso kaufte 1652 Land, das
im Dreieck Pavas, Bitaco und Ocalce32 gelegen war mit allen Rechten und
Dienstleuten und ohne irgendwelche Auflagen für 20 patacones von Juan
Hinestrosa Principe (Arboleda 1956: I, 215). Nicht immer waren die Preise

ganz so tief. 1668 verkaufte Paneso seine Ländereien in Bitaco bis zur
ersten Flussschnelle des Dagua für 500 patacones an Jerönimo Lozano de
Hinestrosa (Arboleda 1956:1, 261). Derselbe Hinestrosa arrondierte seinen
Landbesitz mit einem Kauf von Land in Ocache, das Catalina Vergara, der
Witwe von Andrés Cobo gehörte (Arboleda 1956: I, 314).

Um 1730 war Nicolas Caicedo Hinestrosa der reichste Mann in Cali.
Durch systematische Erweiterung des Familienbesitzes gehörte ihm
damals das gesamte Hinterland zwischen Dagua und Buga (Arboleda 1956: II,

89).
Die Hacienda Agua Clara wird wie Tapias als eines der grösseren Güter

erwähnt. Der Besitzer wird 1711 vom Cabitdo in Cali ermahnt, die Steuern
von seinen Untergebenen einzufordern, die den Bau von Schiffen finanzieren

sollten (Garcia Väsquez 1928: 58/59). 1755 wird die Hacienda vom
Sohn des oben erwähnten Besitzers José de Escobar y Lazo veräussert.
Unter der Habe figurieren 500 Jungvieh, 56 Stuten, 20 Pferde, 7 Maultiere
und 2 Esel. Ferner wurden 3 Negesklaven mitverkauft (Garcia Vasquez
1926: 73). Agua Clara hat heute noch einen sichtbaren Anteil an schwarzer
Bevölkerung.

Aus dem Dornröschenschlaf erwachte die Gegend mit dem Bau der
Eisenbahnlinie Cali-Buenaventura, der 1885 in Angriff genommen wurde
und 1924 fertig gestellt worden war. Der Bau brachte eine Einwanderungswelle

von Arbeitern, die sich nach dem Bau in der Gegend niederliessen. Die
Leute stammten vorwiegend aus Antioquia, das einen Bevölkerungsdruck
verspürte. Mitgebracht haben sie die Tradition des Kaffeeanbaus, der heute
die wichtigste Einnahmequelle der Gegend ist. Ferner brachten sie die
Leidenschaft der guaqueria mit, die sie nicht nur zum Vorteil der Gegend
entfalteten (Parsons 1949: 136ff.). Doch wurde durch die vehemente Tätigkeit

der Grabräuber die Aufmerksamkeit und das Interesse für die archäologische

Bedeutung dieses Gebiets geweckt.

32 Gemeint ist sicher Ocache.

129



Zusammenfassung

Im vorliegenden Artikel wird versucht, ein Bild des Lebens und der Kultur der
lile zur Zeit der Conquista zu vermitteln, so wie es sich aus den Berichten
von Kreigsteilnehmern, Beamten und Geistlichen rekonstruieren lässt. Die
zahlreichen Völker des Caucatals in Kolumbien zeichneten sich durch eine
sprachliche Zersplitterung und eine kleinräumige Vielfalt der Kulturzüge
aus. Der Stamm der lile im Südwesten Kolumbiens war unter sechs Kaziken
aufgeteilt, die über Krieg und Frieden geboten. Grundlage ihrer Ernährung
war der Anbau von Mais, Maniok und Arracacha. Krieg und Antropophagie
nehmen einen breiten Raum in der Berichterstattung ein, während andere
Themen wie Verwandschaft und Religion in den Hintergrund treten. Die
Wirren der Eroberungszeit brachten einen rapiden Bevölkerungsschwund
und einen Bruch mit der Tradition der lile. In der Kolonialzeit war das Gebiet
fast entvölkert und erst eine Einwanderungswelle aus Antioquia zu Beginn
dieses Jahrhunderts brachte wieder Leben in das Gebiet.

130



Bibliographie

ACOSTA, Joaquin, 1848. Compendio histôrico del descubrimiento y colonizaclôn de la
Nueva Granada en el siglo décimosexto. Paris.

ANDAGOYA, Pascual de, 1954. Relaciôn de los sucesos de Pedrarlas Dâvila en las
provincias de Tierra firme ô Castilla de/ oro, y de lo ocurrido en el descubrimiento de la
mar del Sur y costas del Peru y Nicaragua. Publiziert und übersetzt in Trimborn,
Hermann; Pascual de Andagoya. Ein Mensch erlebt die Conquista. Abhandlungen aus
dem Gebiet der Auslandskunde der Universität Hamburg. Reihe B. Band 33. Hamburg.

- 1954. Carta del Andelantado Pascual de Andagoya dirigida al Emperador Carlos V,

sobre su partida de Panama, y prosecuciôn de su viaje y reconocimientos hasta Call.
Cali, 15 de Septiembre 1540. Manuskript 19267 der Biblioteca Nacional in Madrid.
Publiziert und übersetzt in: Trimborn, Hermann; Pascual de Andagoya. Ein Mensch
erlebt die Conquista. Abhandlungen aus dem Gebiet der Auslandskunde der Universität

Hamburg. Reihe B, Band 33. Hamburg.

ANONIMO, 1866.«Varias noticias curiosas sobre la provincia de Popayan». Colecciön de
documentos inéditos relativos al descubrimiento, conquista y colonizaciôn de las
posesiones espanolas en América y Oceania. Band 5, Madrid.

ARBOLEDA, Gustavo, 1956. Historia de Cali. 3 Bände. 1. Auflage 1928, Cali.

BASTIAN, Adolf, 1878. Die Culturländer des alten America. Band 1, Berlin.

CASTELLANOS, Juan de, 1944. Elegias de Varones ilustres de Indias. Biblioteca de
Autores Espaholes. Band 4, Madrid.

CIEZA DE LEON, Pedro de, 1947. La Crônica del Peru. Biblioteca de Autores espaholes,
Band 26, Madrid.

- 1881. Guerra de Chupas. Colecciön de documentos inéditos para la historia de Espaha.
Band 76, Madrid.

DESCRIPCION de los pueblos de la provincia de Ancerma, 1865. Colecciön de
documentos inéditos para la historia de Espaha. Band 3, Madrid.

ECKERT, Georg, 1939. «Die Kopfjagd im Caucatal». Zeitschrift für Ethnologie 71:
305-318, (Berlin).

- 1943. Die «Menschenhauttrommeln in Alt-Peru». Zeitschrift für Ethnologie 73:
133-145 (Berlin).

ESCOBAR, Jerönimo de, 1884. Relaciôn sobre el carâctery costumbres de los indios de
la provincia de Popayân. Colecciön de documentos inéditos relativos al descubrimiento,

conquista, y colonizaciôn de las posesiones espaholas en América y Oceania.
Band 41, Madrid.

FERNANDEZ DE OVIEDO Y VALDES, Gonzalo, 1850-1855. Historia generaly natural de
las Indias, Isias y Tierra-Firme del mar océano. 4 Bände, Madrid.

FRIEDERICI, Georg, 1906. «Die Ethnographie in den «Documentos Inéditos del Archivo
de Indias». Globus 90: 287-289; 302-305 (Braunschweig).

- 1925. Der Charakter der Entdeckung und Eroberung Amerikas durch die Europäer.
Band 1, Stuttgart-Gotha.

FRIEDE, Juan, 1961. Vida y Luchas de Don Juan del Valle. Primer Obispo de Popayan y
Protector de los Indios. Popayan.

GARCIA VASQUEZ, Demetrio, 1928. Los Hacendados de la otra Banda y el Cabildo de
Cali. Imp. Gutierrez P., Cali.

JIJON Y CAAMANO, Jacinto, 1935-1938. Sebastian de Benalcazâr. 2 Bände, Quito.

131



LAS CASAS, Fray Bartolomé de, 1982. Brevisima Relaciôn de la destruiciôn de las Indias
(Sevilla 1552). Ediciones Catedra, Madrid.

LOUKOTKA, Cestmlr, 1944. «Klassifikation der südamerikanischen Sprachen».
Zeltschrift für Ethnologie 74: 1-69 (Berlin).

ORTIZ, Sergio Elias, 1946. «The native tribes and languages of Southwestern Colombia».
Handbook of South American Indians. Band 2: 911-914, Washington.

PALACIOS, Belisario, 1896. Apuntaciones Histôrico-Geogrâficas de la Provincia de Cali.
Cali.

PARSONS, James J., 1949. Antioqueno Colonization in Western Colombia. Ibero-Ameri-
cana. Band 32, Berkeley.

PEREZ DE BARRADAS, José, 1954. Orfebreriaprehispânica de Colombia. Estilo Calima.
2 Bände, Madrid.

RESTREPO TIRADO, Ernesto, 1892. Estudios sobre los aborigènes de Colombia. Bogota.

ROMOLI, Kathleen, 1974. «Nomenclature y Poblaciön Indigenas de la Antigua Jurisdic-
ciôn de Cali a Mediados del Siglo XVI». Revista Colombiana de Antropologia 16:
373-447 (Bogota).

- 1962. «El Descubrimiento y la primera Fundaciôn de Buenaventura». Boletin de Historia
y Antigüedades. 49: 113-125 (Bogota).

SARDELLA, Juan Baptista, 1864. «Relaciôn del descubrimiento de las provincias de
Antiochia por Jorge Robledo». Colecciôn de documento inéditos relativos al descubrimiento,

conquista y colonizaciôn de las posesiones espaholas en América y Oceania.,
Band 2, Madrid.

SARMIENTO, Pedro, 1864. «Relaciôn del viaje del capitân Jorge Robledo a las provincias
de Ancerma y Quimbaya». Colecciôn de documento inéditos relativos al descubrimiento,

conquista y colonizaciôn de las posesiones espaholas en América y Oceania.
Band 2, Madrid.

TRIMBORN, Hermann, 1944. «Der Handel im Caucatal». Zeitschrift für Ethnologie 74:
112-126 (Berlin).

- 1949. Sehorio y barbarie en el Valie del Cauca. Madrid.

- 1954. Pascual de Andagoya. Ein Mensch erlebt die Conquista. Abhandlungen aus dem
Gebiet der Auslandskunde der Universität Hamburg. Reihe B, Band 33. Hamburg.

132


	Die lile (Kolumbien) zur Zeit der Eroberung

