
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 12 (1988)

Artikel: Première approche d'une thérapie traditionnelle dans les Andes
septentrionales de l'équateur

Autor: Droz, Yvan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007587

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Yvan Droz

Première approche d'une thérapie traditionnelle
dans les Andes septentrionales de l'équateur

Le texte qui suit est basé presque intégralement sur des notes de terrain,
terrain qui s'est tenu de début novembre 1986 à mi-avril 1987, et sur des
enregistrements de séances de thérapie. Je me suis limité à décrire ici la

pratique d'un thérapeute traditionnel en faisant peu de références à d'autres

praticiens du même genre. Ceci pour deux raisons principales: la

première est que je n'ai participé à des séances de thérapie que chez letaita
Alberto, bien que j'aie eu des entretiens avec plusieurs autres thérapeutes
traditionnels et que plusieurs patients m'aient relaté des séances auxquelles

ils avaient participé; la seconde tient à ce que chaque thérapeute a une
manière personnalisée d'exercer son savoir. Il est donc difficile de tenter
une synthèse qui ne devienne pas une vue de l'esprit.

Il est possible, cependant, de découvrir une structure du rituel thérapeutique:

certains moments (lecture des bougies, invocations, limpiada1),
certains objets ou pratiques (pierres, pièces de verre, sop/os2 de trago3 ou de
fumée) sont toujours présents dans les séances du taita Alberto et chez les
autres yachac taita* de la région. Pourtant, l'ordre de ces moments peut
varier d'une séance à l'autre, certains objets disparaissent, d'autres
apparaissent; certaines pratiques acquièrent une grande importance dans une
séance et sont presque «oubliées» dans d'autres.

Il ne me semble pas qu'il y ait une manière d'agir rigide dans la pratique de
la thérapie, à moins comme le laisse entendre le taita Alberto que cette
diversité ne corresponde à des maux divers. La séance se déroule au gré
des conversations et de l'humeur du taita ou des participants, nous som-

1 Laver en espagnol; ce mot et ses dérivés sont utilisés pour nommer les pratiques de «massage»
des thérapeutes traditionnels. On parle ainsi de limpiada de huevo (lavage d'œuf), de limpiada de
cuy (lavage de cochon d'Inde).

2 Souffle en espagnol; il s'agit de fortes expulsions de la respiration, accompagnées d'un bruit de
gorge semblable Vudjai yoguique dans le cas de soplos de fumée; explosives pour les soplos de
trago (voir note 3). Dans ce dernier cas, il permet de propulser l'alcool sous forme d'un nuage de
petites goutelettes.

3 Alcool de production artisanale fait avec de la canne à sucre et provenant des vallées basses
proches de la région (Intag, Chota).

4 Expression quichua formée des termes de yachac: celui qui sait et de taita: père, terme d'ad-
dresse utilisé pour les anciens, impliquant le respect. L'expression complète désigne le thérapeute

traditionnel accompli.

Ethnologica Helvetica 12, 1988 73



mes bien loin d'un.rituel «ethnographique» où la règle s'impose aux participants

d'une manière rigide. Ici, au contraire, l'ambiance des séances m'a
fait penser, immédiatement, à la fête décrite par Jean Duvignaud (1977:
154-172). Les participants «faisaient passen> le temps; l'attente, en
particulier de l'arrivée de Maria Isabelita était rarement présente, il n'y avait pas
d'anxiété, mais l'on était là, et le temps passait ensemble. Impression
difficile à ressentir pour nous, membres d'une société où le temps a été
matérialisé pour son utilisation. Là, il n'a pas le même poids, il manque
d'importance (à nos yeux). C'est cette absence d'une matérialité du temps
qu'a voulu transmettre Duvignaud, par sa description.

Il n'y a pas eu, à ma perception, de présence d'un «sacré», lest de
l'importance du moment, sauf, peut-être lors de la venue de Maria Isabelita.
L'ambiance, parfois sérieuse, était le plus souvent détendue, les rires et les
taquineries fusaient.

Un flou, une absence de schèmes rigides ressort de ces séances
thérapeutiques; flou que j'ai voulu transmettre ici au travers de la forme de mon
récit. J'ai pris comme cadre une séance particulière que je n'ai pas voulu
relater de manière suivie, craignant ainsi de construire un «objet ethnographique»

abstrait5 dont d'aucuns auraient pu tirer une forme vide. J'ai donc
nuancé chaque pratique, lorsque j'en avais la possibilité, par des exemples
tirés d'autres séances du taita Alberto. Cependant, j'ai séparé, par un
artifice d'impression, la thérapie relatée des exemples ou hypothèses,
sacrifiant ainsi une partie du flou à la facilité de lecture.

Ce premier terrain, de courte durée, ne m'a pas permis d'entrer de
manière approfondie dans la vision du monde et le symbolisme des Otava-
lenos; j'en suis resté à une connaissance relativement superficielle. Cela
explique que, dans ce texte, peu de références sont faites au symbolisme
des objets ou des pratiques. Cette quasi-absence ne signifie en aucun cas
que cette dimension est de moindre importance; elle résulte des lacunes de
mon enquête. En effet, les réponses à la question A quoi ça sert? sont
souvent plus abondantes ou plus «faciles» à exprimer que les réponses à la

question Que signifie cela? Ces réponses «utilitaires» sont les premières
et souvent, malheureusement, les seules que j'ai pu susciter. Je pense
qu'elles sont dues, en partie du moins, à la courte durée de mes relations

5 Décrire une pratique, c'est déjà la réifier. Elle devient alors le cas particulier qui mènera à une
généralisation. Une pratique, moment de vie, soumise aux aléas du contexte et des participants
se constitue en objet «ethnographique» au moment où elle est exposée par l'ethnologue qui la fixe
sous une forme achevée; forme qui permettra la mise en route du travail théorique. Celui-ci,
réflexion sur une pratique objectivée, laquelle est la condition de l'analyse, pose par là même sa
distance à la pratique vécue. Il est vrai que la tactique utilisée ici pour rendre le flou du rituel
(exemples et comparaisons) le constitue en tant qu'objet: chaque séance ayant tendance à

s'effacer derrière l'abstraction conceptuelle, la distance théorie/pratique augmente.
Cependant, le cadre du texte étant fourni par la description d'une séance singulière, j'espère ainsi
rendre le flou de celle-ci tout en la théorisant, très superficiellement il est vrai.

74



(de un à cinq mois) avec les habitants de la région. Par ailleurs, ceux-ci
pouvaient penser que ces réponses correspondaient à mes attentes;
l'étranger étant généralement allié à des idées productivistes ou à des
réminiscences d'exploitation.

Les quelques explications ou hypothèses fonctionnalistes suggérées par
la suite sont le résultat de cette orientation des réponses; elles ne reflètent
toutefois qu'une des faces des pratiques sociales décrites plus loin.

En regard de ces limitations, je voudrais que l'on considère ce texte non
comme une présentation complète et «fermée» d'une séance de thérapie,
mais, comme son titre l'indique, en tant qu'une «première approche».
Approche qui devra être complétée par d'autres recherches et par un dépouillement

de la littérature ethnologique afférente à ce thème.
Je tiens encore à préciser que, dans la description, tous les noms de

personnes ont été transformés afin de préserver l'anonymat des participants

et remplir ainsi mes engagements à leur égard.
La ville de Cotacachi, où je logeais, se trouve à 120 kilomètres au nord de

Quito, dans le couloir interandin. Elle regroupe 4500 habitants, en grande
majorité Métis; par contre, les communautés environnantes sont composées

d'Indiens appartenant au groupe ethnique otavaleho et de quelques
Métis; leurs principales activités sont l'agriculture et la confection de
vêtements (tissage, broderie, etc.).

La ville se trouve au pied de la montagne Cotacachi qui fait face au mont
Imbabura, lequel donne son nom à la province. La région est connue en
Equateur pour ses thérapeutes traditionnels, surtout regroupés à llumân où
ils ont constitué une association (Sânchez-Parga et Pineda 1985).

Le taita Alberto, Indien aisé, vit dans une communauté d'altitude, qui n'a
jamais appartenu à une hacienda, sur la montagne Cotacachi.

Le Mercredi 19 février, vers 11 heures, je rencontrai un ami qui conduisait le curé de
Cotacachi à Rasuhuarmi pour procéderà la bénédiction d'une nouvelle maison chez
le taita Alberto.

Il était prévu que je monte ce même jour voir le taita avec un ami anthropologue qui
travaille dans la région6. Nous arrivâmes à la communauté vers midi, alors que le

curé était déjà en train d'officier dans la nouvelle maison. Un autel sommaire était
dressé à l'aide d'une table, de quelques images saintes et de deux bougies fixées
sur des bâtons fichés en terre de chaque côté de l'autel.

Le curé partit peu après, non sans avoir accepté une collation de la part du taita
Alberto. Dès la fin de la messe, la fête débuta se déroulant durant tout l'après-midi et
une partie de la soirée; la chicha de jora1 et le trago circulèrent sans interruption
jusqu'au soir.

Le taita Alberto profita de l'occasion pour demander à un membre important de

6 Je profite de l'occasion pour remercier Alfonso Roman de l'aide fondamentale qu'il m'a prodiguée
par ses recommandations, ses observations et surtout de son amitié.

7 Bière de maïs produite par l'hôte, surtout lors de la San Juan et des fêtes importantes.

75



I'UNORCAC8, qui nous accompagnait, des renseignements sur moi. Celui-ci me
recommanda chaudement9, comme le fera un peu plus tard Alfonso.

Depuis ce moment, letaita Alberto retrouva son espagnol (voir plus loin); l'alcool et
les recommandations aidants, ma relation avec lui s'améliora pour devenir franchement

amicale à la fin de la fête.
Nous conversâmes et il insista à plusieurs reprises pour que je vienne souvent le

voir afin d'apprendre sa pratique; il m'expliqua que chaque séance se déroulait
d'une manière différente en fonction des affections des patients.

La nuit tombée, après avoir soupé tard (21 heures) d'une mazamorra10 les derniers
invités rentrèrent chez eux et je somnolai sous l'auvent de la maison du gendre du
taita.

Pendant que se déroulait la fête, trois Indiennes, la mère, la fille et la petite fille
âgée de deux ou trois ans, arrivèrent pour consulter le taita Alberto.

J'étais déjà venu deux fois chez le taita Alberto; la première prise de contact
s'était bien déroulée, alors que la deuxième avait été plus difficile: durant la

nuit qui suivit, je participai à une séance de désorcellement et le caractère
particulier de cette thérapie a probablement influé sur l'acceuil. Ces deux
premières rencontres ont été le lieu de ma mise à distance au moyen de la

langue par la famille du taita. Celui-ci s'était refusé à me parler espagnol et il

fut suivit par toutes les personnes présentes; le quichua, plus ou moins
mêlé d'espagnol, régna alors dans l'interaction et ma connaissance encore
précaire de cette langue consacra ma mise à distance.

Généralement, les Indiens parviennent à Rasuhuarmi en fin d'après-midi
pour participer à une thérapie pendant la nuit. Les bus ne circulent plus
après la tombée de la nuit et la communauté se trouve à une heure et demie
de marche de la route. Il est ainsi rare que des Indiens arrivent après
20 heures. Par contre, les Métis possèdent ou louent plus facilement
une voiture pour se présenter peu avant le début de la thérapie; il est alors
23 heures.

Avant que le taita ne se couche, les patients s'approchent de lui pour
parler de la raison de leur présence et confirmer leur participation à la

séance. Lorsqu'il s'agit de nouveaux patients, le taita prend l'initiative de ce
premier contact.

La famille se retire pour dormir entre 19 et 20 heures mais reçoit les
patients arrivés plus tard, avec une part de souper et quelques couvertures
qui leur permettront d'affronter le froid de la nuit.

À Rasuhuarmi, les séances débutent aux environs de minuit et se
poursuivent jusqu'à 4 ou 5 heuresdu matin, suivant le nombre de participants. Il

8 Union de Organizaciones Campesinas de Cotacachi: organisation indigéniste qui regroupe les
communautés indiennes du canton de Cotacachi. Je la remercie ici de l'autorisation qu'elie m'a
aimablement accordée pour procéder à mon enquête.

9 II s'agit d'Alberto Lima qui, tout au long de nos relations amicales, resta constamment disponible.
10 Soupe contenant, comme aliments principaux des fèves, des patates ou des céréales; elle

constitue l'essentiel du repas dans les communautés indiennes.

76



arrive parfois que la séance soit quelque peu avancée pour que le taita
Alberto puisse en pratiquer deux consécutivement. Je suppose qu'il agit
ainsi avec les Métis; en effet, il les traite seuls avec leur famille pour ensuite
soigner les patients indiens. Lorsque l'assistance ne comprend que des
Indiens, même de familles différentes, le taita ne procède qu'à une seule
séance bien que les patients souffrent de maux divers.

Lors d'une autre nuit, je n'ai été témoin que d'une séance, qui s'est tenue
à huis-clos: elle dura deux heures pour finalement s'ouvrir aux autres
participants, nombreux cette nuit-là. Cette séance restreinte fut l'occasion d'un
traitement particulier.

Le lendemain, vers 3 heures du matin, le taita vint me trouver pour me demander de
le rejoindre dans son oficinau\ il m'expliqua qu'il était chumado (ivre), ce qui l'avait
empêché de se lever plus tôt

Je le suivis et retrouvai les trois Indiennes: la mère, Rosa, la fille, Ester, et sa petite
fille.

Un quart d'heure plus tard, il commença à dresser la mesa'12 sur un papier de
journal étendu à même le sol du terre battue. Le taita Alberto sortit d'un petit sac de
tissu, qu'il avait emporté en quittant la grande maison où il vit maintenant, ses
herramientas (outils): six pierres noires ressemblant à des galets polis, des hâches
préhispaniques et une pierre ovale percée d'un trou en son centre, un casse-tête13.

Il prit ensuite trois ou quatre œillets et en arracha les pétales pour les poser sur le

papier déployé; puis disposa ses pierres noires en un cercle entourant les pétales. À
l'intérieur, sur ceux-ci, il déposa huit pièces de verre: des cristales (verre) ou pierres
blanches; il s'agit de six vieux bouchons de carafe, d'un couvercle de sucrier et
d'une petite figurine brisée.

Dans d'autres séances, le support de la mesa peut être constitué d'une toile
de tissu préférentiellement blanche. Quant aux pierres noires, elles n'ont
pas de place attitrée (si ce n'est de former un cercle); elles représentent les
montagnes environnantes et sont parfois nommées suivant celles-ci. Il ne
m'a pas été possible de vérifier cette interprétation auprès du taita
Alberto14. Les pierres blanches ont été qualifiées par un autre thérapeute
traditionnel de vivas (vivantes ou vives); j'avance l'hypothèse qu'elles sont

11 La maison, appelée avec humour l'oficina (bureau en espagnol), est la premère construction du
taita Alberto, petite bâtisse aux murs en pisé etau toit de paille, où il vécut avec sa femme lors des
premières années de son mariage. Elle est située un peu en retrait du groupe d'habitations
actuelles.

12 Mot signifiant table en espagnol. On appelle ainsi l'ensemble constitué par une pièce de tissu
étendue sur laquelle on dispose des pierres noires, des bouts de verre et des œillets, entre
autres. La mesa est entourée de bouteilles de trago et de vino San Rafael (voir note 16) et par des
plantes récoltées peu avant le début de la séance; des bougies posées sur une planche devant la

mesa complètent l'ensemble.
13 Ces artefacts préhispaniques sont découverts relativement souvent par les paysans durant les

labours. Parfois, ces trouvailles sont considérées comme de véritables signes par le paysan qui
entend alors un appel ou se sent désigné pourdevenir un yachac taita, mais le plus couramment
elles sont ignorées ou conservées comme porte-chance.

14 Voir Sénchez-Parga et Pineda 1985: 532-534 pour un développement sur les pierres noires et le
rôle qu'elles jouent pour les yachac taita.

77



en relation avec l'eau courante des rivières et des ruisseaux et, plus
spécialement, avec les pucyu (sources ou torrents), lieux où les yachac taita
vont se plonger pour s'investir des forces que ces cours d'eau contiennent.
Ils font alors un pacte avec la «puissance» attachée au pucyu; «puissance»
qu'ils doivent pour ce faire dominer après une lutte. C'est ainsi que les
participants aux séances de thérapie conçoivent l'origine du pouvoir des
yachac taita; ceux-ci ne parlent pas de lutte, mais seulement de bains dans
des lieux dangereux. Les deux interprétations ne sont, bien sûr, pas exclusives

la seconde pourrait provenir d'une volonté de ne pas mentionner les
«puissances» face à un étranger.

Le taita plaça deux œillets entiers entre les pierres noires de la mesa, puis il disposa

quatre œufs crus, apportés par les femmes, au centre de cercle. Trois seront
utilisés et le quatrième, cassé par la petite fille alors qu'elle jouait avec les
éléments de la mesa pendant une absence du taita, sera mangé par Ester à la fin
de la séance.

A côté du cercle formé par les pierres noires, le taita Alberto mit à sa gauche un tas
d'orties noires (Urtica Urens [Ortega 1983 et Mena 1969]), à sa droite de la Congona
(peperomia congona [Ortega 1983 et White 1982] ou Piper dolabriformis [Mena
1969]) et, devant le cercle, un peu de Juyanquilla.

Tout ce matériel (mis à part les pierres noires et les pierres blanches) fut amené par
les deux Indiennes, ainsi qu'une quinzaine de bâtons de canelle, de l'eau de Cologne
(Colonia) bon marché, du sahumerio (encens composé de petits cristaux jaunâtres),
deux paquets de cigarettes, une bouteille de trago et une petite bouteille de vino San
RafaeP6.

Sur une planche, derrière la mesa, il alluma une bougie déjà entamée lors d'une
séance antérieure, puis Rosa fit de même avec sa bougie; Ester les imita, et en joignit
une seconde destinée à son mari.

Les trois participants se concentrèrent alors sur la lecture des bougies: ils
parlèrent tout d'abord de la vie de l'époux d'Ester à Quito et de son futur. Rosa et Ester
demandèrent au taita qu'il agisse de manière à ce que le mari revienne. En effet,
celui-ci avait abandonné sa femme et ses deux enfants pour aller vivre à la capitale
avec un autre femme.

Lors d'autres séances, le taita Alberto intercalait les œufs (ou certains
d'entre eux) parmi les pierres noires. Il attribuait le nom de chaque patient à

un œuf; les œufs surnuméraires restaient en réserve au cas où l'un des
nommés se brisait.

Pendant que le taita dresse la mesa, chaque patient frotte une bougie sur
son corps, tout en s'attardant sur les parties «malades»; il procède ainsi à un
massage puis allume sa bougie. Il est aussi possible de se masser chez soi
et d'envoyer un proche apporter la bougie chez le thérapeute traditionnel;
lequel la lira, dans son oficina en même temps que celles du proche et des
autres patients présents.

15 Plante non identifiée; le nom est probablement quichua.
16 Boisson à base de raisins produite dans les environs du lac San Pablo de façon artisanale; elle est

peu alcoolisée et très sucrée.

78



L'interprétation se fait en suivant la façon dont se développe la flamme,
en écoutant les craquements qu'elle produit et en observant les configurations

que forme la cire en coulant. D'autres éléments qui me restèrent
obscurs entrent probablement en compte pour la lecture.

Le taita Alberto procède à celle-ci afin de savoir s'il pourra pratiquer sa
thérapie le soir même ou s'il doit faire revenir les patients une autre nuit. Les
seuls cas où je l'ai vu refuser de poursuivre la séance furent lorsque trop
d'éléments faisaient défaut (cigarettes, trago, herbes médicinales, etc.);
une telle occasion se présenta avec de nouveaux patients. Pourtant, cette
absence de certains éléments matériels n'est probablement pas la seule
raison pour reporter la séance; d'autres circonstances jouent certainement
un rôle.

La lecture des bougies semble être une pratique connue des Indiennes,
chacune a appris le sens de quelques signes, ce qui lui permet, soit de
commenter elle-même la façon dont se consume la bougie, soit de suivre
l'interprétation du thérapeute traditionnel. Apparemment, les hommes ont
une moins bonne connaissance de cette pratique, comme c'est le cas pour
les plantes médicinales. Ainsi, Ie yachac taita participerait d'une forme de
savoir (bougie, plantes) féminine tout en l'instituant dans un rituel, moyen de
se l'approprier.

D'autres thérapeutes traditionnels de la région lisent également dans les

soplos de trago.

Pendant la lecture des bougies, qui se poursuivit, avec moins d'attention cependant,
tout au long de la séance, nous avons fumé des cigarettes sans interruption et le

taita procéda à des soplos.
Vers 3 heures et demie, il commença à invoquer diverses «puissances» pour

qu'elles se réunissent autour de la mesa et l'aident à chasser le mal (annexe 1).

Ensuite, il appela leur bénédiction sur les participants, en nommant ceux qui se
feront traiter (Ester, son mari et Rosa). Pendant qu'il agissait ainsi, il fit tourner la

bouteille de vino San Rafael au dessus de la mesa; une cinquantaine de fois en sens
inverse des aiguilles d'une montre puis environ le même nombre de fois dans le sens
des aiguilles d'une montre.

Il termina la consécration en procédant à deux soplos, puis il nous invita à boire du
trago.

Le rôle de la fumée est de former un «écran» protecteur contre les
«puissances» négatives et d'empêcher leur retour après qu'elles aient été extirpées

du corps du patient; de plus, elle protège également les autres
participants et le taita de leurs atteintes. Pour ces raisons, il est vital que l'air
ambiant soit toujours mêlé à de la fumée.

Suivant la quantité de cigarettes disponibles, toute l'assistance ou
seulement le taita fumera; mais, même dans le cas d'une quantité restreinte de
cigarettes, il en offrira une au moins à chaque participant.

Les cigarettes utilisées sont, en général, des équatoriennes sans filtre

79



(les moins chères sur le marché)17; pourtant, les cigarettes filtres, étrangères

ou équatoriennes, ou même le tabac pour la pipe peuvent être
employés pour former cet «écran» protecteur.

Le taita Alberto expulse systématiquement la fumée en direction de la

mesa; il se concentre sur l'expectoration et la «souffle» (soplar) avec un bruit
de gorge18; en outre, il demande aux participants de faire de même.

Les soplos de trago ou de vino San Rafael permettent d'arracher le mal
logé dans le corps du patient et, par extension, de purifier les objets de toute
présence maléfique. C'est pour cette raison que la mesa sera copieusement

embrumée de trago et de vino San Rafael.
Je n'ai pas discerné de moment précis où le taita effectue des soplos: il

«souffle» de temps à autre sur la mesa. Au cours de la thérapie, il propose
aux participants de boire du trago ou du vino San Rafael pour se «réchauffer»;

la bouteille fait alors le tour de l'assistance, taita compris.
Certains thérapeutes traditionnels auraient la force de faire vaciller un

patient debout en effectuant des soplos de trago; cette force serait un indice
de leur puissance19.

L'ordre des rotations de la bouteille peut être inversé, le nombre des tours
peut être inégal (cinquante d'un côté et dix de l'autre). Parfois, le taita
«oublie» de procéder à des rotations dans l'un des sens (lorsqu'il est
interrompu par une question par exemple).

Le plus souvent, il accompagne ces mouvements d'un chant (annexe 2)
murmuré ou de bénédictions à peine audibles (annexe 1).

Les thérapeutes traditionnels que j'ai rencontrés, qu'ils soient catholiques

ou appartiennent à des sectes protestantes, s'en remettent à Dieu, à

la Vierge ou aux anges, pour expliquer leur succès thérapeutique et l'origine
de leur «pouvoir»: ils sont tous profondément croyants. Ils remplissent leurs
obligations religieuses, vont régulièrement à la messe et entretiennent en
général de bonnes relations avec le curé de leur paroisse.

Chez le taita Alberto, les objets chrétiens ne sont pas employés lors des
séances de thérapie; seul un crucifix est suspendu devant la porte de
l'oficina. D'autres thérapeutes traditionnels utilisent des crucifix ou des
rosaires pendant leurs pratiques thérapeutiques. L'importance du catholicisme

pour le taita Alberto peut être perçue au travers d'une recommandation

qu'il a faite à une patiente métisse: il lui intima d'avoir, dans sa chambre
à coucher une effigie de la Vierge de Quinche et une image de Nuestro
senor JesuCristo, pour leur consacrer quotidiennement un cierge.

17 Ce sont les mêmes cigarettes que celles qui sont fumées par les Indiens au cours des fêtes; hors
de ces occasions, les Indiens ne fument pas mis à part quelques citadins.

18 Je précise la présence du «bruit de gorge» lorsqu'il est particulièrement appuyé; dans les autres
cas, il reste présent de manière moins distincte.

19 Communication personnelle d'Alfonso Roman.

80



Les deux Indiennes et le taita parlèrent ensuite du mari d'Ester, puis de celui de
Rosa. Pendant ce temps, la lecture des bougies se poursuivait en comparant le

corps du malade à la forme de la bougie.
Ester et Rosa commencèrent à moudre la canelle à l'aide d'une meule de pierre

qui se trouvait à la droite de la mesa tout en continuant à converser avec le taita
Alberto; celui-ci ponctuait l'échange de soplos de trago et de fumée. Auparavant, il

avait saupoudré les pierres noires avec un fond de canelle moulue qui gisait, reste
d'une séance antérieure, dans la meule. Une partie de la canelle récemment broyée
sera aussi déposée, peu après, sur les pierres noires.

Le taita se mit à chanter, après avoir procédé à quelques soplos et nous avoir
précisé de «soufflen> la fumée de nos cigarettes sur la mesa (voir annexe 2 pour le
texte du chant).

À la fin du chant, il recommanda une nouvelle fois Ester aux «puissances»
chrétiennes et préhispaniques.

Suivant les conseils d'Alberto, Ester alluma un feu dans une tuile qui se trouvait
dans l'oficina, en déchiquetant du bois d'eucalyptus.

Ils parlèrent ensuite de moi, s'intéressant aux raisons de ma présence et à ma
famille, et des noms des enfants d'Ester. Le taita critiqua le choix des prénoms en les
qualifiant de mishu20 et elle se défendit en affirmant qu'elle avait voulu les baptiser de
nom «Indiens» mais que son mari s'y était opposé.

Le taita reprit la bouteille et la fit tourner sur la mesa en priant à voix basse. Aux
environs de 4 heures et quart, il se leva et sortit, la bouteille de vino San Rafael à la
main. Il toussa, cracha sous l'auvent de la maison et Maria Isabelita apparut. Ester et
Rosa continuèrent à converser jusqu'à son arrivée. Ensuite, elles se turent brusquement

et Ester me fit comprendre par une mimique que Maria Isabelita était présente.
Dès cet instant, l'ambiance de la séance se transforma: un silence respectueux mêlé
de crainte s'imposa.

Pendant cette période, ils continuèrent à lire les bougies mais d'une
manière apparemment non systématique: des craquements, des transformations

de la flamme sont passés inaperçus. J'ai eu l'impression que cette
lecture était plus la confirmation d'un diagnostic ou de prévisons sur le futur
des maris qu'une rechèrche.

Les noms indiens dont il est question ci-dessus proviennent du calendrier
chrétien, alors que les noms mishu en sont absents ou très rarement utilisés
par les Indiens. Ces derniers noms sont le fruit de modes, souvent importées

de l'étranger. Il me semble que le thérapeute traditionnel joue ici le rôle
de gardien de la morale individuelle des membres de la communauté; rôle
semblable à celui qu'exercent les Alcaldes au niveau de la morale
communautaire.

Lors d'autres séances, le taita fit tourner la bouteille plusieurs fois encore,
avant l'arrivée de Maria Isabelita. En outre, au moment où il sort, il peut
uriner et/ou rester silencieux pendant quelques minutes, jusqu'à la rencontre,

plus ou moins tardive, avec cet étrange personnage. Maria Isabelita
s'exprime avec la voix d'une vieille femme, elle nous parle dissimulée par la

porte fermée.

20 Terme quichua employé pour désigner les Métis. Il comporte généralement une connotation
méprisante; il fait pendant au terme ô'indio utilisé péjorativement par certains Métis.

81



Elle salua le taita Alberto qui la convia à boire du vino San Rafael puis m'appela à

travers la porte fermée pour m'inciter à me faire traiter cette nuit-même. Un peu
surpris car une thérapie avait été prévue pour moi le vendredi suivant, je finis par
accepter.

Elle parla ensuite avec Ester, décrivant la vie de son mari à Quito puis elle affirma
être allée à la capitale et l'avoir vu avec sa maîtresse. Maria Isabelita couversa peu
après avec Rosa, confirmant le diagnostic macabre donné par la lecture de la bougie
de son époux.

Elle donna un nouveau rendez-vous aux deux femmes pour terminer la thérapie
sur une colline non loin de leur maison. Puis, elle insista fortement sur la nécessité
d'aller à la messe chaque semaine, d'offrir des cierges à Dieu et de s'en remettre à

lui, à son fils ou à la Vierge et, surtout, elle les intima de ne pas se convertir aux
sectes protestantes ou ba'hai.

La conversation se termina par l'indication des prix de la thérapie et par le rappel
du rendez-vous du lendemain sur la colline; Maria Isabelita partit après avoir bu du
vino San Rafael et avoir remercié le taita Alberto.

On retrouve ici, me semble-t-il, le rôle moralisateur joué par le thérapeute.
A chaque fois, les patients essaient de marchander le prix de la thérapie,

Maria Isabelita s'y refuse systématiquement.
Généralement, les propos qu'elle tient, mis à part la question du prix,

reprennent, en les confirmant ceux que le taita Alberto a exprimé au cours
de la séance, et celui-ci répétera plus tard ce discours légitimé par une
«puissance» extérieure. Cependant, il arrive parfois que Maria Isabelita
fasse preuve d'originalité, synthétise des diagnostics ou effectue des
divinations surprenantes, concernant principalement des vols de bétail.

L'entrevue relatée fut courte: une vingtaine de minutes; à l'occasion
d'autres séances, la conversation s'est prolongée jusqu'à trois quarts
d'heure.

Le taita fait office d'intermédiaire entre Maria Isabelita et les patients; il

l'appelle par ses invocations, lui parle et lui transmet les chemises des
patients lorsque c'est elle qui les consacre.

Cette puissance est appelée Maria Isabelita Corona, Maria Isabelita Co-
tacachi ou encore Maria Isabelita Pusacu. Elle se nourrit uniquement de
vino San Rafael et serait la personnification de la montagne Cotacachi,
comme on la découvre dans les contes de la région (Buitrôn 1966: 58-61 ;

Jara et Moya 1982: 23-24). Elle est invoquée aux côtés de José Francisco
Imbabureno (le mont Imbabura) et de Palomita, et associée au mont Pesillo
dans les chants du taita Alberto. Il est intéressant de noter l'absence de
«puissances» chrétiennes dans ces chants (annexe 2) alors qu'elles sont
présentes avec les «croix» attachées au corps, dans les invocations (annexe
1) où les personnifications des montagnes sont en revanche absentes.

Maria Isabelita semble être un facteur important du succès que rencontre
le taita auprès des Indiens. Certains patients m'ont affirmé qu'ils venaient
pour converser avec elle et que sa présence distinguait le taita des autres
thérapeutes traditionnels de la région. À ma connaissance, il n'y a pas

82



d'autreyachac taita des environs qui fasse intervenir ainsi une «puissance»
semblable dans ses thérapies. Souvent, ils affirment être en communication
avec de telles «puissances» en rêve ou dans certains endroits priviliégiés
(pucyu ou colline).

L'identité de cet étrange personnage reste pour moi une énigme. Est-elle
la montagne Cotacachi personnifiée? N'est-ce qu'un moyen utilisé par le

taita pour s'assurer une clientèle?
L'hypothèse d'une mise en scène théâtrale ou de ventriloquie pourrait

expliquer sa présence, mais je ne pense pas que le taita Alberto se livrerait à

une supercherie dans un but simplement commerical. Une possession
mediumnique nécessiterait, pour être vérifiée, une expérimentation hors de

propos et tout à fait impossible dans les conditions présentes. L'explication
serait peut-être à chercher dans la direction d'une «efficacité symbolique»
tout aussi nécessaire pour le thérapeute que pour le patient.

Il est à remarquer que la structure du discours de Maria Isabelita est bien
différente de celle du taita Alberto. La première découpe ses phrases
linéairement, alors que le second tend à compléter continuellement des
phrases laissées en suspens auparavant; il a une structure cyclique. De
plus, la manière de parler de Maria Isabelita dénoterait d'un individu bilingue
peu scolarisé, parlant mal et le quichua et l'espagnol tandis que le taita parle
un quichua sinueux, propre à sa communauté21.

Avant de poursuivre l'interprétation dans cette voie, il sera nécessaire de
faire une analyse précise de ces deux discours.

Le taita rentra sans «souffler» du trago ni dehors, ni contre la mesa. Peu après, il me
demanda d'aller chercher des orties noires derrière la maison (ne pensant pas me
faire traiter cette nuit-là, je n'avais rien apporté pour la séance). À mon retour, je
trouvai Ester en sous-vêtement (slip, soutien-gorge et longue chemise blanche). Elle
se plaça jambes écartées, debout sur le feu où Rosa avait jeté quelques cristaux de
sahumerio. Ester maintint sa chemise ouverte à la manière d'une cheminée pour que
la fumée enveloppe son corps. Après s'être ainsi enfumée, le taita lui demanda
d'ôter sa chemise; il prit un bouquet d'orties noires, les aspergea de trago en
procédant à quelques soplos, les enfuma en les maintenant au-dessus du feu puis
les passa sur tout le corps d'Ester, y compris à l'intérieur des sous-vêtements, sur
les seins, le sexe et les fesses, ainsi que sur la tête et la plante des pieds. Il me
demanda une cigarette allumée pour «soufflen» avec un bruit de gorge sur le corps de
la femme en s'attardant sur le sexe.

Ensuite, il humidifia copieusement les orties en «soufflant» du trago et les fit
prendre feu sur une des bougies. Il tint alors les orties enflammées et procéda à de
forts soplos sur le corps d'Ester. Le trago prenait feu au contact des orties et le corps
de l'Indienne se couvrit de flammes bleutées qu'elle éteignit en se frottant vigoureusement.

21 Je tiens ces informations du licenciado Eduardo Montesdeoca, lequel a également participé à la

traduction du texte de l'annexe 1. Il me faut préciser qu'il n'a pas procédé à une analyse de
discours mais qu'il m'a livré ses premières impressions étonnées sur la structure des enregistrements

qu'il a traduits.

83



Il fit ensuite un massage appuyé à l'aide des orties éteintes n'épargnant aucun
endroit du corps, puis il lui demanda de cracher six fois sur les orties et termina en lui
ordonnant de se couvrir avec le poncho qu'il avait quitté pour limpiar.

Pendant toute la limpiada, il invectiva le mal, lui intimante de sortir du corps du
patient et il appela la «chance» (suerte) (voir annexe 3).

Il agit de même avec moi puis avec Rosa, sans cependant nous enfumer avec le
sahumerio.

Rosa avait gardé ses colliers; le taita lui demanda de les enlever; elle obtempéra en
conservant toutefois un collier de perles dorées. Ester avait laissé ses manillas
(bracelets de poignet).

Après chaque patient, le taita Alberto sortait pour jeter les orties utilisées; finalement,

il rentra et se rassit.

Généralement, le taita Alberto demande depuis la porte d'une manière
empressée la bouteille de trago; l'un des participants se précipite pour la lui
tendre. Le taita procède alors à quelques soplos à l'extérieur de l'oficina
puis revient en «soufflant» une ou deux fois sur la mesa avant de se rasseoir.

Le nombre de crachats peut varier suivant les cas et probablement en
fonction de la nature du mal.

Il est possible que le crachat soit une façon de sortir le mal du corps du
patient et de compléter ainsi, par une participation active (expulsion du mal
effectuée par le patient), le traitement.

Ces crachats sont-ils à mettre en parallèle avec ceux qu'expectore le taita
avant l'apparition de Maria Isabelita?

Une relation avec le rôle de la salive dans la médecine hippocratique
serait intéressante à faire, la médecine traditionnelle andine ayant été
influencée par ce système médical.

Par ailleurs, le taita Alberto fait une relation explicite entre l'expulsion du
mal et la production de liquide; il constate la quantité de mal dont souffre le

patient à la quantité de liquide qui s'échappe des orties lors des massages.
Un autre moyen permettant de «mesurer» le mal est la rapidité avec

laquelle l'œuf du massage (voir ci-dessous) passe de l'état de batido (mêlé)
à celui de duro (dur). Ce passage est-il conceptualisé comme l'expulsion du
liquide contenu dans l'œuf?

Chacun ayant repris sa place, le taita recommença à «souffler» de la fumée et du
trago sur la mesa. Après un moment de pause, il prit un des œufs sur la mesa et
effectua un massage: il tenait l'œuf avec une main et exerçait une pression avec
l'autre main. Comme pour des orties, il débuta par le crâne pour descendre
jusqu'aux pieds, suivant la partie antérieure du corps d'Ester, puis il procéda de même
sur le dos. Il lui demanda de cracher plusieurs fois sur l'œuf et sortit le jeter pendant
qu'elle restait debout. En revenant, le taita prit de l'eau de Cologne dans la bouche et
mâcha de la Congona saupoudrée de canelle qu'il «souffla» sur le corps de la

patiente. Ester se frotta avec de la JuyanquiHa après chaque soplos et le taita l'aida à

se frictionner le dos et le dos des jambes
Ce fut ensuite le tour de Rosa puis le mien. Je ne reçus ni soplos d'eau de Cologne

mêlé de Congona mâchée ni JuyanquiHa: le taita Alberto avait terminé sa mince
provision en traitant les deux femmes.

84



Tout au long de la séance, le taita écoutait les œufs en les secouant près de son
oreille. Il attendait le moment où un bruit spécifique indiquerait qu'ils étaitent devenus

batido; il calculait le temps manquant en cigarettes (temps de consumation).

L'œuf est batido quand il fait un léger bruit alors qu'on le secoue, bruit
produit par le blanc et le jaune mêlé heurtant les parois de la coquille; les
métis le considèrent alors comme avarié et les Indiens le nomment chuya
(troublé).

Une fois la limpiada d'œuf terminée, l'œuf ne fait plus aucun bruit quand
on le secoue: c'est le signe qu'il a «pompé» le mal qui se trouve dès lors
enfermé dans l'œuf; il devient dangereux de le manger car le mal réintégrerait

le corps du mangeur.
La séance continua avec une limpiada de papier pour Ester: elle se mit à nouveau
debout sur le feu et le taita prit une double feuille de papier journal (El Comercio) qu'il
étendit sur la mesa. Il procéda à quelques soplos de trago et de fumée puis il la

déchira parla moitié sur une dizaine de centimètres et la posa sur la poitrine d'Ester
en faisant passer le cou par la déchirure.

Elle maintint la feuille dans cette position et il «souffla» avec un bruit de gorge de la

fumée sur le papier; il fît également quelques soplos de trago puis passa derrière
Ester et, tirant fortement sur le papier pour le déchirer, prit les deux grands morceaux
(un troisième, plus petit resta à terre) et lui frotta vigoureusement les fesses et les

jambes. En faisant cela, il «soufflait» de la fumée et s'attardait plus spécialement sur
le sexe. Le taita Alberto posa ensuite une nouvelle feuille sur le dos d'Ester, sans
l'avoir consacrée sur la mesa ni l'avoir prédéchirée; il tira et la sépara en deux
moitiés, observant la façon dont la feuille se déchirait en l'appréciant à voix haute. Il

finit par brûler les bouts de papier entre les jambes de la patiente, faisant en sorte que
les flammes les lèchent sans toutefois que la peau soit atteinte.

Je n'ai malheureusement aucune information concernant le rôle joué par le

papier de journal dans la séance; sa présence ne m'a pas été signalée chez
d'autres thérapeutes traditionnels.

Pourtant le papier de journal est utilisé comme remède casero (de bonne
femme) pour soigner les extinctions de voix et les «problèmes de poitrine» et
préserver le corps des atteintes du froid.

L'encre d'imprimerie a son importance puisque le côté en contenant le

plus est choisi préférentiellement; de plus, elle est explicitement citée
comme exerçant une action positive.

Pour terminer, le taita Alberto distribua les éléments de la mesa. Il commença par les
pierres noires saupoudrées de canelle moulue et imbibées d'alcool et de fumée, en
nous recommandant de nous les passer lentement sur le torse et le front.

Après s'être longuement massé, chacun reposa les pierres noires et le taita
Alberto tendit à chaque participant une pierre blanche. Pendant que nous nous
frottions avec les pierres, le taita ramassa, à l'aide d'un petit balais fait de branchage,
les débris de plantes et de papier qu'il alla jeter hors de l'oficina.

Son absence se prolongeant, les deux femmes prirent avidement les pierres
blanches et les quelques pierres noires qui gisaient sur la mesa pour se les passer
sur le corps; je fis de même peu après. Nous observâmes avec un grand intérêt
chacune des pierres; Ester et Rosa se les décrivaient avec force détails.

85

7 Ethnologica



A son retour, le taita me tendit, comme les autres fois, les deux œillets complets
qui restaient sur la mesa; il me précisa qu'ils avaient une action bénéfique sur la vue.
Quant à Ester, qui s'était assise à la place du taita pour mieux observer les objets de
la mesa, elle parut gênée qu'il la découvre ainsi, manipulant les éléments.

Les deux endroits mentionnés par le taita Alberto (front et torse) renferment
les croix dont parle le chant (voir annexe 2). J'émets l'hypothèse que celles-
ci sont des représentations des âmes que possède chaque individu; elles
seraient reliées à la sumbra dont le retour est demandé par le taita.

Un ami indien m'expliqua que le Susto ou Espanto est produit par la perte
d'une ou de plusieurs de ces croix: il est plus ou moins apegado (collé au
corps) suivant la (les) croix perdue(s).

Les Indiens essaient alors de soigner le malade par des remèdes casero
(de bonne femme): ils procèdent à des limpiada faites par des membres de
la famille et vont parfois appeler l'âme et lui offrir un agrado22. En cas
d'échec de cette thérapie familiale, ils ont alors recours à un yachac taita
(voir pour des chemins de cure semblables) (Sânchez-Parga 1982).

Lors d'autres séances, le taita distribuait lui-même tous les éléments de
la mesa aux participants.

Je pense que ces objets se «chargent» positivement au cours de la

séance grâce à l'effet conjugué des soplos de trago et de fumée de même
qu'à la présence des «puissances» chrétiennes et préhispaniques; le taita
Alberto joue ainsi le rôle d'intermédiaire entre celles-ci et les objets de la

mesa ou les patients. De cette manière, protégés par la fumée, des objets
dont le «mal» a été expulsé par les soplos de trago sont chargés de la «force»

(sinchy) transmise par le yachac taita.
Une image fera mieux comprendre cette hypothèse: le taita serait un

transformateur relié à des sources d'énergie (les «puissances»); il transmettrait

cette énergie à diverses batteries (les objets de la mesa ou les chemises)

et l'utiliserait pour nettoyer les patients à l'aide de divers instruments
(soplos et limpiadas). On peut comprendre ainsi qu'il est bénéfique de se
frictionner avec ces objets afin qu'ils «déchargent» l'énergie (sinchy) dont ils
sont les dépositaires dans le corps du patient.

Rosa donna une longue chemise propre au taita pour qu'il la consacre: il l'étendit sur
la mesa en désordre, prit l'encolure et «souffla» du trago et de la fumée en répétant le

prénom de l'Indienne à plusieurs reprises, puis il appela la bénédiction des
différentes «puissances» et la rendit à Rosa. Il procéda de même avec la chemise d'Ester
puis se tournant vers moi, il me demanda si je voulais faire consacrer une chemise;
j'acceptai et lui donnai mon T-shirt.

Finalement, les deux femmes payèrent la somme demandée par Maria Isabelita en

22 Terme espagnol signifiant plaisir ou agrément: petit paquet composé de divers aliments (pains,
bananes, trago, bonbons, etc.) enveloppés dans une pièce de tissu. Il est parfois offert aux
«puissances» préhispaniques et plus généralement aux hôtes lors des fêtes ou à l'occasion de
demandes particulières.

86



plaçant l'argent sur la mesa, entre les pierres noires ou à côté d'elles; je fis de même
avec un billet important et le taita me rendit la monnaie. Il rangea les éléments de la

mesa dans son sac, laissant une partie des pétales d'œillets sur le papier de journal
qu'il plia et laissa là.

Le soleil s'était levé, le taita sortit pour regagner la grande maison; Rosa descendit
immédiatement chez elle alors qu'Ester, visiblement fatiguée, resta dans l'oficina
pour dormir avec sa fille. Maria Isabelita lui avait recommandé de ne pas partir tôt car,
après la thérapie, elle se trouverait vulnérable et risquerait de rencontrer des
animaux en liberté (chiens, taureaux, cochons), ce qui pouvait se révéler dangereux
pour elle; elle craignait surtout de rencontrer des gens envieux.

J'allai saluer et remercier le taita Alberto dans la grande maison. Il m'invita à

partager son petit déjeuner constitué par le même repas que le soir précédant: de la

mazamorra. Je partis vers sept heures et redescendis à Cotacachi.

En poursuivant l'hypothèse de l'énergie déposée dans les objets, la
consécration des chemises peut se comprendre ainsi: le taita, invoquant les
«puissances» et les dirigeant sur le patient, comme il le fit lors des limpiadas,
«charge» la chemise de «force» (sinchy). Cette pièce du vêtement, portée à

même le corps, protégera, «blindera» le patient contre les attaques du «mal».

Si, je n'ai pas encore conceptualisé précisément les notions de «force»,
«puissance» et «mal», elles s'inscrivent pourtant dans la conception du
monde en vigueur aussi bien chez les Indiens que chez les Métis de la

région. La «force» est un principe explicatif utilisé par les yachac taita
eux-mêmes; les «puissances» sont désignées par leur nom propre sans que
l'on parle d'elles en général; quant au «mal», c'est un concept qui a cours
dans le monde andin équatorien, il est relié à la notion d'envie. (Pour une
étude approfondie de cette idée, voir Bernand 1985 et Munoz-Bernand
1986.)

Le taita Alberto recommande à ses patients de ne pas se laver pendant
les trois jours qui suivent la séance; certains thérapeutes traditionnels
portent l'interdiction jusqu'à sept jours. Je pense, en relation avec l'hypothèse

antérieure, que cette prohibition permet aux éléments de la curada
(thérapie traditionnelle), orties, œufs, trago, «force», etc., de continuer de
faire leurs effets sur le corps du patient et de le protéger contre les
«puissances» négatives.

Généralement, le tissu qui délimite la mesa appartient à l'un des participants

qui l'emporte chez lui avec les restes de pétales d'œillets. Il est
probable que le paquet ainsi formé continuera de dégager une action positive

ou protectrice pour son détenteur. Devient-il une amulette?
En conclusion, je voudrais parler des effets que cette séance a eu sur

moi: sur le plan physique, je me suis senti plein d'énergie, je n'ai pas
ressenti la fatigue de cette nuit de veille, ni les effets de l'alcool. En outre,
ma digestion s'est améliorée.

Cependant, il arrive parfois qu'une séance produise des suites épuisantes;

cela peut être dû à la quantité de «mal» qu'expulse le thérapeute

87



traditionnel du corps de son patient. Ceci expliquerait la vulnérabilité et la

fatigue d'Ester ainsi que l'épuisement ressenti par d'autres patients.
D'autre part, cette séance avait pour but de me «donner la chance» (para

tener suerîe). Or, si mon enquête piétinait jusqu'àlors, elle s'est par la suite
très bien déroulée

Annexe 1

T. A. Bendicién del Padre, bendiciön del Espiritu Santu, bendiciön del
Padre, bendiciön de Dios, Espiritu Santu. Ester Ulcuango

V. Ester Ulcuango (rires)

T. A. Ester Ulcuango nosotros somos de Dios, la cruz grande, tambien
una cruz, cruz de oro del altisimo; en nuestro Padre Dios, Dios
creemos, cruz del Quinde, Cruz del pecho, San Antonio, camine con
ânimo Senor, cure con animo Senor; nosotros estamos en Dios, en la

cruz del Senor. ^Ahora esta jueves?

V. Si, ahora es jueves.

T. A. Jueves de madrugadu, a las 3 de la manana, a las 4 de la manana, a

las 5 de la manana, a las 6 de la manana; este jueves dando la

bendiciön. Ester Ulcuango andara con fuerza y con coraje Sehora.
Ester Ulcuango, Nuestro Senor JesuCristo dando la bendiciön que se
levante ahi mismo. En las palmas de mi mano, con la cruz de el

(JesuCristo), con nuestra cruz del pecho, nosotros debemos andar
con fuerza, con animo, con fuerte coraje. Esta sombra (inau). Nosotros

estamos al medio, estabamos quemados. Ahi estabamos parados

(para rezar) Esote pedimos, estamos limpios Dios de los
indigenas, Agua Santa de Banos, Virgen de Agua Santa, nuestro
Senor JesuCristo, al dar la bendiciön, de la vida al mundo, Nuestro
Padre Dios (murmullo) tiene que andar duro, con ânimo, tiene que
andar con coraje, tiene que andar con la sombra, amparado por la

sombra, por la cruz de oro y la cruz del Santisimo, poniéndose de pie
aquicito. El dia jueves madrugado, nosotros, Padre Senor JesuCristo
nos paramos a pedirte, en las plantas de nuestras manos.

jDâme tabaco!
Nosotros debemos andar con ânimo, con coraje, con fuerza. Y hay

que detenerse al pie de la cruz de oro del Senor. Ester Ulcuango
nuestro Senor JesuCristo de la santa bendiciön para cualquier dolor
que tenga, para echar cualquier dolor, ya lo sabemos; yo todavia no

88



lo sé Nuestro Senor JesuCristo En la cruz de oro, deteniéndonos
(para orar) en las plantas de nuestras manos, con nuestra cruz del

pecho.
iLuis Uicuango es el senor? ^Como se llama?

Annexe 2

Muyurishun sumbracu muyurishun
Volveremos sombra, volveremos
Rocito cayacunmi Marita Isabelita
Rocito esta llamando Marita Isabelita
Josecito Francisquito muyurishun Palomita
Josectio Francisquito volveremos Palomita
Palomita sombracula urcu puyu, urculla
Palomita sombrita nube del cerro, cerrito
Rosas puyu cayarishun, muyurishun
Llamemos las rosas de la nube, volvamos
Flaiquan yarin canpac jardin urcu
Que venga pronto tu jardin del cerro
cayacushun, Espirita Alcuango cayacushun, muyurishun
Llamemos Espirita Alcuango llamemos, volvamos
Palomita sombraculla, muyurishun, Palomita urcuculla
Palomita, sombrita volvamos, Palomita, cerrito
Rusas puyu urcuculla muyurishun jardin urcu
Rosas de nube, cerrito, volvamos al jardin del cerro
Mai mundo, mai llacta puricushpa, palomita urcuculla
(El alma esta por cualquier parte) caminando por cualquier mundo
por cualquier pueblo, Palomita, cerrito
Cayacushun muyurishun Esterita cayacunmi. Alcuango cayacunmi
Llamemos, volvamos, Esterita esta llamando Alcuango esta llamando

jUlcuango es taiticu!

Uicuango Muyurishun jardin urcu cayacushun
Uicuango. Volvamos al jardin del cerro, llamemos
Shamuyari sumbraculla, muyurishun jardin urcu
Ven sombrita, volvamos al jardin del cerro
Palomita sombraculla, rusas puyu urcuculla
Palomita, sombrita, rosas de la nube, cerrito, llamemos
Rosas puyu cayacushun, muyurishun sumbraculla cayacushun
Llamemos a la rosa de la nube, volvamos, sombrita, llamemos
Plaiquanyari canpac jardin, Muyurishun jardin urcu

89



Pronto a tu jardin, volvamos al jardin del cerro
Rusas puyu urcuculla cayacushun, mai mundo, mai llacta
llamemos a las rosas de la nube del cerrito, por cualquier mundo, por
cualquier pueblo
Puricushpa muyurishun, Haiquanyarin canpac jardin
Andando, hay que volver, pronto a tu jardin
Palomita sombraculla muyurishun, haiquanyarin canpac jardin
Palomita, sombrita volvamos, pronto a tu jardin
Jardin urcu muyurishun, Rosas puyu urcuculla cayacushun
Volvamos al jardin del cerro, llamemos a las rosas de la nube del cerrito
Muyurishun jardin urcu, haiquanyarin canpac vino
Volvamos al jardin del cerro, ten tu vino
Haiquanyarin canpac jardin
Pronto a tu jardin
Mundo senorita, mundo muyurishun, Ester Alcuango, nucanchic
Volvamos al mundo senorita, Ester Alcuango, somos
yaya Dios canchic (murmullo) La bendicion del Padre, Espiritu de nuestro
Padre Dios, (musmullo) La bendicion del Padre, Espiritu
Santa bendicion del Padre Espiritu (murmullo)
Santa bendicion del Padre, Espiritu (murmullo)

Annexe 3

Keri eliso, keri eliso, keri eliso, Criste eliso, Criste
Keri eliso, keri eliso, keri eliso, Criste eliso, Criste

audinos, limpia concepciôn mamita, limpia conception taiticu
audinos, limpia concepciôn mamita, limpia conception taiticu

Nucanchic Agua Santa de Banos, Agua Santa nucanchic Virgen
Nuestra Agua Santa de Banos, Agua Santa Nuestra Virgen

Can senorpac nucanchic maqui plantapi, nucanchic trente
Tu, senor, en nuestras palmas de las manos, en la cruz
cruzpi nucanchic pichu cruzpi, limpia concepciôn mamita
de nuestro trente, en nuestra cruz del pecho
limpia concepciôn taiticu, Agua Santa de Banos, Agua Santa
limpia concepciôn taiticu, Agua Santa de Banos, Agua Santa

Virgen, nucanchic yaya Dios
Virgen, Nuestro Padre Dios

90



Llucshi chiqui, llucshi chiqui, llucshi chiqui, canpac chaqui
Sal mala suerte, sal mala suerte, sal mala suerte, de la planta
plantamanta, cungurimanta chaquiplantamanta llucshi aya
de tu pie, de la rodilla de la planta del pie, sal «diablo»
llucshi chiqui, llucshi aya, haiqua, toma cucabi haiqua toma
Sal mala suerte, sal «demonio», toma, toma el cucabi, (merienda), toma, toma
almuerzo, toma desayuno, caraju aya puercu llucshi aya, llucshi
almuerzo, toma el desayuno, carajo, puerco «demonio», sal «demonio»
chiqui, llucshi malo
sal mala suerte, sal malo

L'annexe 1 est donnée immédiatement en traduction espagnole. Les
annexes 2 et 3 en bilingue: original quichua et traduction espagnole. Ces deux
derniers textes proviennent d'une autre séance de thérapie, mais le chant et
les injonctions ne varient que peu d'une séance à l'autre.

Résumé

Description précise d'une séance de thérapie chez un yachac taita (thérapeute

traditionnel) dans les Andes septentrionales de l'Equateur. La session

est suivie pas à pas, des hypothèses et des comparaisons avec d'autres

séances de thérapie permettent de la replacer dans un cadre plus
général. L'auteur ne présente pas d'interprétation théorique mais une
approche descriptive d'un rituel particulier.

91



Bibliographie

BERNAND Carmen, 1985. La solitude des Renaissants, Presses de la Renaissance
237 p. Paris.

BUITRON Anibal et BUITRON Barbara, 1966. «Leyendas y supersticiones indigenas de
Otavalo, Ecuador». América indigena vol. XXVI (1), p. 53-75. Mexico.

DUVIGNAUD Jean, 1977. Le don du rien, Stock, 315 p. Paris.

JARA Fausto et MOYA Ruth, 1982. Taruca, Ecuador quichuacunapac rimashca rimai-
cuna; La Venada iiteratura oral quichua del Ecuador, Consejo Provincial de Pichincha,
319 p. Quito.

MENA Vincente, 1969. «Algunos aspectos de medicina populären La Calera, Provincia
de Imbabura». Revista del Folklor Ecuatoriano 3, p. 5-39. Quito.

MUNOZ-BERNAND Carmen, 1986. Enfermedad, dano e ideologia, Abya-Yala, 213 p.
Quito.

ORTEGA Fernando, 1983. Hierbasmédicinales, Quito urbano 1983, ININMS.71 p.Quito.
SÀNCHEZ-PARGA José, 1982. «Los caminos de la cura», in: Politica de saludy comuni-

dad andina, p. 121-138. CAAP, Quito.
SÂNCHEZ-PARGA José et PINEDA Rafael, 1985. «Los yachac de llumân». Cultura 21,

p. 511-581. Quito.

WHITE Alan, 1982. Hierbas médicinales del Ecuador; Herbs of Ecuador. Libri Mundi,
379 p. Quito.

92


	Première approche d'une thérapie traditionnelle dans les Andes septentrionales de l'équateur

