
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 12 (1988)

Artikel: Notizen aus dem Patakancha-Tal (Peru) : persönliche Eindrücke und
Schilderung des Waka Ch'uyay, eines Tiervermehrungsrituals

Autor: Dürr-Spinnler, Alice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007586

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alice Dürr-Spinnler

Notizen aus dem Patakancha-Tal (Peru):
persönliche Eindrücke und Schilderung des Waka

Ch'uyay, eines Tiervermehrungsrituals

Von Ende Mai 1987 bis Anfang April 1988 hielt ich mich in Peru auf, um
Material für eine ethnologische Dissertation über die Textilien des Patakan-
cha-Taleszu sammeln. Die Feldforschung wurde in enger Zusammenarbeit
mit dem britisch-peruanischen Patakancha-Projekt durchgeführt, das von
Frau Dr. Ann Kendall (GB, Cusichaca-Trust) geleitet wird. Die schweizerische

Teilnahme wurde von Flerrn PD Dr. Gerhard Baer (Museum für Völkerkunde

Basel, Universität Basel) initiiert, der selbst Studien zur Sozialorganisation

und zur Religion im Patakancha-Tal durchführte. Die Schweizerequipe

war weitgehend autonom, sowohl in finanzieller wie auch in
organisatorischer Flinsicht.

Dieses internationale, interdisziplinäre, über mehrere Jahre geplante
Unternehmen ist in drei Einzelprojekte unterteilt:

a) in ein archäologisches
b) in ein ethnologisches (an dem ich und Dr. Baer partizipieren)
c) in ein Bewässerungsprojekt.

Diese Einzelprojekte sind miteinander verhängt. So sollen archäologische
und ethnologische Forschungen in der Gemeinde Willuq (Huilloc) die
Voraussetzungen für ein Bewässerungsprojekt schaffen, das auf den alten
Inka-Kanalsystemen basiert.

Das Patakancha-Tal, im südlichen Teil der peruanischen Anden gelegen,
ist nur etwa 70 km von Cuzco entfernt. An der Mündung des Patakancha-
Tales in das Urubamba-Tal, dem Fleiligen Tal der Inka, befindet sich Ollan-
taytambo (2800 m ü.M.), eine ehemalige Inka-Festung mit dazugehöriger
Siedlung, welche die Funktion eines zentralen Ortes für das Patakancha-Tal
hat.

Im Patakancha-Tal gibt es fünf Gemeinden: die Mestizogemeinde Pallata,
bestehend aus den beiden Siedlungen Pallata (3100 m) und Qulqaraqay
(span. Schreibweise Culqueracay1; 3200 m) im unteren Talabschnitt sowie

1 Ich verwende für die Schreibweise der Quechua-Ortsnamen dasjenige Alphabet mit nur drei
Vokalen: A, I, U. Die Linguisten streiten sich zur Zeit noch, welche Schreibweise, drei oder fünf
Vokale, der Aussprache mehr entspricht.

Ethnologica Helvetica 12, 1988 53

5 Ethnologica



die vier Quechua-Gemeinden Willuq (oder Huilloc, 3500 m, und Markaqu-
cha oder Marcacocha, 3300 m), Patakancha (3800 m), Yanumayu und
Qilqanqa (Qelkanka), beide über 4000 m. Die Bewohner dieser vier Que-
chua-comunidades haben noch viele alte Traditionen, u.a. ihre
farbenprächtige Tracht, bewahrt, obwohl der Einfluss der Mestizo-Gesellschaft
immer stärker wird.

Die Quechua pflanzen in Subsistenzwirtschaft Mais, Kartoffeln und
andere Knollenfrüchte an; daneben betreiben sie noch Viehzucht (Kühe,
Schafe, Lamas und Alpakas). In den höher gelegenen Gemeinden
verschiebt sich das Schwergewicht der Subsistenzwirtschaft zugunsten der
Viehzucht, da Mais so hoch oben nicht mehr angepflanzt werden kann.

Seit einigen Jahren verdingen sich die Männer dieser Quechua-Gemeinden
in den Monaten Juli-September (Ruhepause in der Landwirtschaft

zwischen Ernte und Aussaat, zugleich auch Hauptsaison des Tourismus) in der
Region Cuzco als Lastenträger auf dem Camino de Inca. Dieser alte Inka-
Pfad, von Cusichaca über einige Pässe nach Machu Picchu, ist eine der
Touristenattraktionen. Durch diese, wenn auch geringe Verdienstmöglichkeit

(100 Inti ca. 3 US $ im Tag plus Trinkgeld) für diese schwere Arbeit,
wird der Wunsch nach Konsumgütern wie Radios, Uhren etc. geweckt, der
natürlich nur bedingt befriedigt werden kann. Die Männer gehen immer
wieder für drei bis vier Tage als Lastenträger, um etwas Geld zu verdienen,
das oft in Ollantaytambo bei der Rückkehrzu einem grossen Teil in Schnaps
umgesetzt wird. Mit ihren leuchtend roten, kurzen Ponchos sind sie selbst
schon eine Touristenattraktion. Durch die Abwesenheit von manchmal bis
zu zwei Dritteln der erwachsenen Männer können viele Arbeiten zum Nutzen

der ganzen Gemeinde nicht oder nur sehr beschwerlich durchgeführt
werden. Der Zusammenhalt innerhalb der Gemeinde wird schwächer, da
viele nur noch den eigenen Interessen nachgehen wollen. Diesen
Zerfallserscheinungen will das Bewässerungsprojekt entgegenwirken, indem es
bessere Verdienstmöglichkeiten in der comunidad selbst schafft.

Als erstes seien hier einige recht persönlich gefärbte Eindrücke über den
Beginn der Feldforschung geschildert. Anschliessend folgt dann die reine
Beschreibung des Waka Ch'uyay, eines Tiervermehrungsrituals, an dem ich
schon kurz nach meiner Niederlassung in Willuq teilnehmen konnte.

Nach anfänglichen Schwierigkeiten habe ich mich gut in Peru eingelebt
und akklimatisiert. Bei meiner Ankunft stand Lima noch ganz unter dem
Einfluss des gerade vor einem Tag beendigten Polizeistreiks; Gewalt, Bomben

und Feuer, Ausgangssperre nachts. Berichte überfallener und bestoh-
lener Touristen und Einheimischer vergrösserten mein Unbehagen. Aber
Cuzco ist nicht Lima, sagte ich mir. Auch in der Provinz Bomben- und
Mordanschläge. Zu alldem erhielt ich in Lima als Gastgeschenk einen recht
unangenehmen Durchfall und in Cuzco, wo zur Zeit gerade eine Grippe-
Epidemie grassierte, eine zünftige Grippe, die bei meinem ersten Besuch im

54



Patakancha-Tal voll zum Ausbruch kam. Schwierigkeiten mit Angestellten
des INC (Institute Nacional de Cultura), das für ethnologische Forschungen
gar nicht zuständig ist, bestärkten in mir den Entschluss, Ende September,
wenn die übrigen Projektteilnehmer nach Europa zurückkehren, meine
Zelte auch abzubrechen. Um so mehr als vor allem im Juli-September,
während der Trockenzeit und Ruhepause in der Landwirtschaft, gewoben
wird. In der Zwischenzeit hat sich mein Unbehagen beträchtlich reduziert
und mein Gesundheitszustand gebessert. Die überaus freundliche Auf-

Das Patakancha-Tal, Peru.
Nach Robert Randall: Textileria del Valle Sagrado de los Incas. Lima 1984.

55



nähme im Patakancha-Tal, vor allem in Willuq, bewogen mich, meinen
Aufenthalt nicht nur wie geplant bis Ende Januar 88, sondern bis nach dem
Carnaval im Februar durchzuziehen. Mitte Januar hielt ich an der Universität
San Antonio Abad de Cuzco, im Rahmen eines wissenschaftlichen Austausches,

einen Vortrag über meine Forschungen im Patakancha-Tal.
Mein erster Aufenthalt im Patakancha-Tal im Juni diente hauptsächlich

der Kontaktnahme mit der Bevölkerung und der Suche nach einer Unterkunft

für die Dauer der eigentlichen Feldforschung. Ich war zwar 1985 für
sechs Wochen in Peru und Bolivien gewesen, vornehmlich um schweizerische

Entwicklungsprojekte zu besuchen, kannte aber das Patakancha-Tal
noch nicht. Zudem wollten wir, ich und zwei englische Projektmitarbeiter,
die sich botanischen und landwirtschaftlichen Studien widmeten, die
Bevölkerung an unsere Anwesenheit gewöhnen, sie mit unseren Absichten
bekannt machen, insbesondere auch im FHinblick auf die im Juli in Willuq
stattfindende Vollversammlung, an der über das Weiterbestehen des
Projektes entschieden werden sollte. Nach anfänglichem Misstrauen, vor allem
den landwirtschaftlichen Studien und dem Bewässerungsprojekt gegenüber,

hatten wir trotz sprachlicher Probleme sehr rasch schon einen recht
guten Kontakt zu der Bevölkerung. Ich mit meinem textilen Thema hatte
diesbezüglich überhaupt keine Probleme. Die Leute sind so stolz auf ihre
(traditionelle) Kleidung, dass sie es fast als selbstverständlich erachteten,
dass man ihre Textilien studierte. Leider spricht ein Grossteil der Bevölkerung

nicht oder nur wenig Spanisch, vor allem die Frauen, mit denen ich
bevorzugt, wenn möglich ohne männlichen Übersetzer, reden wollte. Deshalb

benutzte ich die Pause im Juli, als wir uns alle zurückzogen, bis an der
Vollversammlung Ende Juli der Entscheid hoffentlich zu unseren Gunsten
gefällt würde, um in Cuzco Quechua-Unterricht zu nehmen. Das Projekt
wurde gutgeheissen. Zwar waren nur etwa ein Drittel der comuneros
anwesend, die anderen waren unterwegs als Träger oder krank mit Grippe (ein
recht häufiges Übel), aber die Grundstimmung war generell positiv. Im

August konnte dann die eigentliche Feldforschung beginnen.
Im Juni lernte ich in Willuq Teresa Quispe Phocco, eine Frau in meinem

Alter, kennen, mit der ich mich auf Anhieb gut verstand, Sie sprach leidlich
Spanisch, da sie vor einigen Jahren über ein Jahr in Cuzco in einem Flaushalt
gearbeitet hatte. Sie durfte zu ihrem grossen Bedauern keine Schule besuchen,

da sie als Älteste von sechs Geschwistern zu Flause helfen musste.
Sie war sehr offen und dachte auch an die Zukunft. Sie war z.B. Präsidentin
des Comité de Mujeres, das vor einem Jahr von Arariwa, einer peruanischen,

nichtstaatlichen Entwicklungsorganisation in Willuq gegründet worden

war. Sie betreibt aktiv Familienplanung und nimmt seit kurzem die Pille,
da sie, im FHinblick auf eine bessere Zukunft für ihre Kinder, nicht mehr als
die drei, die sie schon hat, haben möchte. Die Pille war ihr aber nicht ganz
geheuer. So hatte sie mich schon am ersten Tag unserer Bekanntschaft, als

56



wir über unsere Familien redeten, und da ich, trotz meines Alters keine
Kinder habe, gefragt, was ich zur Pille meinte, und ob diese schädlich sei.
Ich beruhigte sie, erklärte ihr die regelmässige Einnahme und schärfte ihr
dies ein. Damit war unser Vertrauensverhältnis etabliert. Ich wardann auch
sehr glücklich, als Teresa uns ihr Haus zur Verfügung stellte, und vorübergehend

samt Familie in ein anderes zog. Die Zusammenarbeit mit Teresa
erwies sich als äusserst fruchtbar. Wie sie mir mehr als einmal sagte, war
sie selbst an den Forschungsthemen interessiert. Sie wollte mir nicht nur
alles zeigen und erklären, was mit Textilien zusammenhing, sondern
überhaupt alles, was in den Bereich Frau fiel (Kinder, Kochen, Medizinalpflanzen
u.v.m.). Das stellte mich nun vor das Problem, da das Thema Frau ja
praktisch grenzenlos ist, dass ich aufpassen musste, um vor lauter Bäumen
den Wald noch zu sehen. Sie diente mir auch als Übersetzerin, da mein
Quechua für eine tiefere Unterhaltung noch nicht ausreichte. Dies brachte
die Gefahr der einseitigen Informationsbeschaffung mit sich, dessen war
ich mir voll bewusst. Bisher hatte ich keine weitere Frau getroffen, die so gut
Spanisch sprach. Einen männlichen Übersetzer mochte ich nicht. Teresa
beantwortete meine Fragen, wenn ihr Mann Pedro da war, nicht nur viel
weniger präzis, sondern liess ihn auch antworten. Oft beantwortete er die
Frage an sie auch von sich aus. Ich aber wollte die Antworten von den
Frauen selbst haben und sie nicht von männlichen Übersetzern filtrieren
und interpretieren lassen.

Erschwerend war, dass durch die Lebenssituation der Frau meine Fragen
oft unterbrochen wurden, da z.B. ein Kind gefüttert und gewickelt werden
oder eine andere Tätigkeit im Haushalt dringendst ausgeführt werden
musste. Sehr oft konnte das Gespräch später nicht mehr aufgenommen
werden, da Faden und Redefluss unterbrochen waren. Dies bedeutete für
mich, dass ich all die angefangenen Fragestellungen im Kopf behalten und
sie zu einem späteren, geeigneteren Zeitpunkt nochmals vorbringen
musste. Sehr wichtig warauch der Moment, in dem gewisse Fragen gestellt
wurden. Zu Dingen, die im Jahreszyklus noch weit entfernt lagen, war es
schwierig, konkrete Aussagen zu erhalten. So fragte ich einmal, als wir
gerade über Schwangerschaft und Geburt sprachen (Sabina, Teresas
Schwägerin, war schwanger, niemand wusste genau im wievielten Monat),
was für Zeremonien abgehalten und welche Vorkehrungen getroffen werden

müssten. So im vierten Monat wird als einziges ein Opfer an die Pacha-
mamatierra dargebracht, dann folgt als nächstes die Taufe, wurde mir
geantwortet. Eines Sonntages wurde ich angefragt, ob ich als madrina das
unuchakuy (dreimaliges Besprenkeln des Neugeborenen in Kreuzform mit
Weihwasser ohne Anwesenheit des Priesters; die eigentliche Taufe kann
unter Umständen erst in ein bis zwei Jahren erfolgen) für den kürzlich zur
Welt gekommenen Sohn von Sabina durchführen möchte. So erfuhr ich,
dass es eben diese Zeremonie einige Tage nach der Geburt gibt, sowie eine

57



weitere, nämlich das Abschneiden der Nabelschnur, für das es auch eine
madrina gibt.

Oft erhielt ich auf meine Fragen, besonders auf solche, die eine
Verallgemeinerung (z.B. Erbregeln, Heiratsformen) und Abstraktionen (z.B. im
Bereich Religion) bedingten, eine «falsche» Antwort, d.h. sie verstanden
einfach meine Frage (vielleicht auch mein Fehler) nicht. Wollte man Auskünfte,
die ihre Situation betraf, so antworteten sie recht detailliert. Man musste
manchmal viele Umwege beschreiten, um ans Ziel zu kommen.

Mit der Zeit fand ich mich auch in den costumbres zurecht, und verhielt
mich einigermassen korrekt. So assen die Leute z.B. etwa dreimal so viel
wie ich. Hinweise darauf, dass ich nicht so viel zu essen vermochte,
besonders an fiestas, fruchteten nichts. Es ist halt costumbre. Anfangs quälte
ich mich durch die Menge durch, bis ich merkte, dass es nichts ausmachte,
wenn ich die Hälfte ass, den Rest einfach zurückgab oder einpackte, was
die Einheimischen meist machten. Wenn die Gastgeber die Teller weniger
füllten, würden sie ihr «Gesicht» verlieren; kurz, es würde heissen, sie seien
geizig. Zu meinem Glück sahen sie rasch ein, dass ich, ausser etwas
Chicha, keinen Alkohol trank, schon gar nicht von diesem Fusel, den ich für
meinen Kocher als Brennmaterial benutzte. Bei fiestas wurden für mich nun
meist gaseosas (Coca-Cola, Sprite, Fanta) bereitgestellt.

Die Leute waren sehr liebenswürdig und tolerant. Wenn ich mal einen
Fauxpas beging, so sagten sie mir dies, indem sie sich x-mal entschuldigten,

was sicher auf die untergeordnete Stellung der Nativos gegenüber
Weissen und Mestizen hinweist. Bemerkungen meinerseits, dass sie sich
nicht zu entschuldigen brauchten, nützten nichts. Ich hoffte aber sehr, dass
dieses respektvolle, wenn nicht gar unterwürfige Verhalten sich bis zu
meiner Abreise in ein «verwandtschaftliches» (bis zu meiner Rückkehr in die
Schweiz wuchs die Schar meiner Patenkinder auf acht an) und
freundschaftliches Verhältnis umwandelte, was aber nur bedingt der Fall war.
Denn die madrina ist auch eine Respektsperson.

Waka Ch'uyay oder Waka T'inkay

Das Waka Ch'uyay2 (übersetzt: die Kuh reinigen) oder Waka T'inkay (übersetzt:

die Kuh [mit Chicha] besprenkeln; laut Teresa spanische Bezeichnung;

ist aber Ouechua) ist ein Tiervermehrungsritual und implizit auch eine
Fruchtbarkeitszeremonie für Feldfrüchte, worauf einerseits das Datum im

August, nach Beendigung der Ernte sowie vor Beginn der neuen Aussaat,
andererseits auch die alten Bezeichnungen Wana Chakra (Kartoffelfeld) und

2 Das entsprechende Ritual für Lamas und Schafe, Llama Ch'uyay und Uwiha Ch'uyay wird entweder

am Dia de la Comadre (eine Woche vor Aschermittwoch) oder Ostermontag sowie am
darauffolgendem Tag gefeiert.

58



Wachunta Samaypusunchis (lasst uns die Furchen/Schollen für uns segnen;

samay bedeutet zwar atmen/ausruhen; aber nach Kontext und nach
Verwendung von samay und saminchay [segnen] für die entsprechenden
Gebete, werden diese beiden Wörter als Synonyme gebraucht) hinweisen.
Dieses Ritual wird im ganzen Patakancha-Tal, auch von den im unteren
Talabschnitt wohnenden Mestizen, an zwei aufeinanderfolgenden Tagen
während der Trockenzeit/Winter gefeiert. Der erste Tag Waka Ch'uyay,
steht ganz im Zeichen der Markierung und Segnung der Kühe, der zweite
Tag, Samay oder K'intuta Pallaykusunchis (lasst uns sorgfältig Opfergaben
aus drei Coca-Blättern zusammenstellen), ist den rituellen Handlungen und
den dazugehörenden Gebeten gewidmet.

Den Jungkühen werden einerseits Besitzmarken in die Ohren geschnitten,

andererseits zusätzlich mit Brandeisen die Initialen des Besitzers
eingebrannt. Diebstahl von Kühen, überhaupt von Vieh, ist ein häufiges Übel.
Oft sind es sogar Nachbarn und Dorfmitglieder. Das Einbrennen der
Zeichen wurde wegen Mangel an Gras, es herrschte Trockenzeit, auf später
verschoben; dann aber ohne grössere Zeremonie vollzogen. Das Waka
Ch'uyay ist Anlass zu einem Familienfest mit Musik und Tanz, sowie enormem

Chicha- und Schnapskonsum. Neben den Bewohnern eines Gehöfts,
meist ein Elternpaar mit den verheirateten Söhnen und deren Familien, die
zwar in eigenen Häusern wohnen und wirtschaftlich unabhängig sind, aber
zusammen normalerweise Tiere hüten und in ayni (reziproke Arbeitsleistungen)

die Felder bestellen, nehmen oft noch andere Verwandte sowie
Freunde und Nachbarn an dieser Zeremonie aktiv teil.

Am 25. August 1987 sollten die Tiere gezeichnet werden. Tim Holden,
der englische Kollege, und ich wurden dazu eingeladen. Pedro und Feli-
ciano baten uns, an diesen beiden Tagen, die Worte Kuh, Stier, Kalb nicht zu
verwenden, sondern sie mit den Namen der Schutzpatrone San Marcos,
San Lucas zu umschreiben, da den Tieren sonst ein Unglück widerfahren
könnte. So warteten wir auf den Beginn der Zeremonie. Aber der Alltag
verlief wie sonst. Keine Vorbereitungen, nichts. Gegen Mittag fragte ich
dann nach dem Beginn der Zeremonie. «Ach», wurde mir geantwortet, «wir
haben sie auf Morgen verschoben, da Mutter Venancia bei der Festlegung
des Datums nicht daran gedacht hat, dass der 25. August dieses Jahr auf
einen Dienstag fällt.» Dienstag und auch Freitag aber sind schlechte Tage;
sind Tage, an denen die paqus (Heiler, zugleich auch Hexer) besonders
aktiv sind. Die Gefahr, dass die Zeremonie gestört würde und den Tieren
deshalb ein Unheil zustossen könnte, ist gross. Dienstags und freitags
werden daher Tiere weder ge- noch verkauft. Auch sollte man an diesen
Tagen keine grössere Reise beginnen.

Am Vorabend der Feier versammelten sich alle Familienmitglieder im
Elternhaus und nahmen gemeinsam das Abendessen (Kartoffeln und lisas-
Suppe; Usas ist auch eine Knollenfrucht) ein. Feliciano und sein Schwager

59



Pedro, der als Halbwaise (sein Vater, ursprünglich in Patakancha ansässig,
lebte seit dem Tod der Mutter in Ollantaytambo) zu Teresa, seiner Frau und
deren Familie gezogen war, und auch Land vom Vater seiner Frau erhalten
hatte, bereiteten unter Anleitung von MutterVenancia ein Opfervor, das um
Mitternacht auf ihrem Weideland bei ihrer estancia (einer Art Maiensäss),
wo Vater Julio gerade die Kühe hütete, vergraben werden sollte. Das Opfer
(despachu) umfasste Coca-Blätter, untu (Brustfett des Lamas), Orangen
und andere Lebensmittel. Alles wurde zuerst in weisses Papier, dann in ein
unkhuna (kleines Textilstück) gewickelt. Auf dem Weideland, so wurde mir
nachher berichtet, gingen Feliciano und Pedro zusammen mit Vater Julio
von Kuhfladen zu Kuhfladen, verbrannten diese und vergruben in der Asche
ein kleines despachu. Das unkhuna wurde nicht mitvergraben. Dieses Opfer
war für die Apus und Awkis (Schutzgottheiten, Berggeister ersten und
zweiten Grades) bestimmt. Frauen durften nicht mit, da es für sie durch die
Präsenz der Geister zu gefährlich wäre. Bevor die beiden aufbrachen, tranken

alle Familienmitglieder eine Schale voll Chicha, wobei zuvor jeder etwas
Chicha für die Pachamamatierra in den Herd geschüttet und etwas Chicha
für die Apus und Awkis in die Luft geblasen hatte.

Am nächsten Morgen, am Tag des Kühe-Markierens, um sechs Uhr früh,
waren alle wieder bei Mutter Venancia zum Frühstück versammelt; in Wasser

gekochte ganze Weizenkörner, die dann mit Zwiebeln in Öl geröstet
wurden; Suppe mit Teigwaren und Schaffleisch (Fleisch ist eine Seltenheit,
da diese Familien ausser ein paar Kühen und zwei Schweinen keine weiteren

Tiere besassen). Die Frauen beschäftigten sich mit der Chicha-Zuberei-
tung, die in ernormer Menge bereitgestellt wird. Mit Zucker und Mehl wurde
die Chicha verfeinert.

Tim und mich hatte man voraus geschickt, da der Weg, vorbei an der
estancia, zum Opferplatz mindestens eine Stunde recht steil bergauf führt.
An einer Wegkreuzung warteten wir auf die anderen, da wir nicht wussten,
welchen Weg wir nehmen sollten. Schon von weitem hörten wir sie kommen.

Die Männer trommelnd und pfeifend voraus, die Frauen mit den Kleinsten

auf dem Rücken hintendrein. Wir schlössen uns ihnen an. Kurz darauf
wurde eine Verschnaufpause und Chicha-Halt eingelegt. Feliciano verteilte
Chicha an ein Mitglied nach dem anderen. Er setzte sich so, dass er mit dem
Gesicht nach Osten, zur Sonne hin schaute. Jedes Familienmitglied (für uns
machte es Feliciano) besprenkelte vor dem Trinken die beiden Opferbündel
in Kreuzform mittels einer Nelke mit Chicha.

Um 11.30 Uhr erreichten wir die estancia, wo sich die Frauen sofort der
Essenszubereitung (gekochte Kartoffeln) zuwandten. Während des
Kochens und Essens wurde immer wieder eine Runde Chicha und Schnaps
ausgeschenkt, wobei immer zuerst die beiden Opferbündel besprenkelt
wurden. Dieses Besprenkeln der Opferbündel in Form des christlichen
Kreuzes mit Chicha und/oder Schnaps erfolgte an diesen beiden Tagen

60



Aufstieg zum Opferplatz Sillapata. Mutter Venancia trägt ein Opferbündel mit den Brenneisen

und diversen Opfergaben.
Für die Zeremonie werden die schönsten und neusten Kleidungsstücke angezogen;
sonst entsprechen sie der Alltagskleidung.

jedesmal vor dem Trinken. Die erste Schale Chicha wurde als Opfer an die
Pachamamatierra in den Herd geschüttet. Während beiden Tagen zogen
die Teilnehmer im Haus oder am Opferplatz die Hüte ab und die Schuhe
aus.

Um 13 Uhr machten wir uns auf den Weg zum Opferplatz Sillapata, der
etwas oberhalb der Estancia liegt und Eigentum der ganzen comunidad ist
und von allen comuneros genutzt wird. Dieser Opferplatz ist von einer
Steinmauer, mit einer Öffnung gegen Osten, umgeben. Mehr oder weniger
gegenüber dem Eingang befindet sich die aus mehreren Steinplatten
bestehende Opferstelle. Links davon ist die Feuerstelle; etwas versteckt, weil
sich ihr die Frauen nicht nähern sollten, um nicht Schaden zu nehmen.
Hinter dem Opferplatz ist ein Korrall, in dem sich die Kühe während der
Zeremonie aufhalten. Bevor die Opferbündel ausgepackt wurden, hatte
Fabian die Opferstelle mit Weihrauch, der auf einem getrockneten Kuhfladen

verbrannt wurde, beräuchert und gereinigt. In die Mitte dieser speziellen

Opferstelle wurden zwei Stiere ausTon (von Chumbivilca, gekauft an der
Feria in Maras) gestellt; daneben die Brenneisen und Seile, alles umgeben
von Pflanzen. Rechts neben den Stieren wurden die Flöten und die Trommel

61



Die Familie sitzt im Halbkreis um die misa (Opferstelle) mit den beiden Tonstieren. Die
Männer sitzen auf der einen Seite und musizieren, die Frauen auf der anderen und
singen.

plaziert. Vor den Stieren befanden sich etliche Muschelhälften und
Schneckenschalen, dahinter die Opferbündel mit den übrigen Zutaten, wie
Coca-Blätter, untu, taku (oxydierte Erde), Messer, Brot, Orangen etc., die für
die Zeremonie gebraucht wurden.

Alle Männer sowie Mutter Venancia richteten Coca-Blätter zu mundgerechten

Portionen her, d.h. alle Blätter wurden in einer Richtung
aufeinandergelegt. Diese Portionen wurden dann, nach einem Gebet an die Apus
und Awkis auf der Opferstelle verteilt. Anschliessend machten die übrigen
Frauen das Gleiche. Gegenseitig bot man einander Coca-Blätter zum Kauen
an.

Die Brenneisen und Seile, mit denen später die Kühe eingefangen werden
sollten, bemalte man mit taku, das zuvor in Chicha getunkt worden war;
zuletzt wurde noch das Kreuz darauf gezeichnet. Ebenso wurden die Hände
aller Zeremonie-Teilnehmer mit taku angemalt.

Zwei mit Chicha gefüllte Tonschalen, über die eine Pflanze gelegt wurde,
stellte man links und rechts vor den Eingang, als Opfer an die Apus und
Awkis, die den Opferplatz, angelockt durch die Zeremonie, besuchen kommen.

Die Schneckenschalen und Muschelhälften wurden mit Chicha, über
die etwas kaniwa (eine Getreideart, die im Patakancha-Tal nicht wächst)

62



Die einzelnen Familienmitglieder stellen kleine Opfergaben aus Coca-Blättern zusammen,

verteilen sie über die misa und offerieren sie anderen Familienangehörigen.

gestreut wird, gefüllt. Alle Teilnehmer, auch Tim und ich, mussten mit je
einem Schälchen voll Chicha und kaniwa in jeder Hand in den Korrall zu den
Kühen gehen, und den Inhalt über sie leeren.

Nach Beendigung all dieser Vorbereitungen folgte eine Chicha-Runde.
Die Chicha war zwar in Plastikkanistern zum Opferplatz getragen, dort aber
zum Ausschenken in einen Tonkrug umgeschüttet worden. Ein männliches
Mitglied bot den anderen nacheinander eine Kalebasse mit Chicha an, die
praktisch in einem Zug geleert werden musste. Bevor man trinkt, wünscht
man allen Gesundheit (salud), damit alle eines Herzens sind und die
Zeremonie nicht durch böse Gedanken gestört wird. Anschliessend sammelte
Pedro die zerkauten Coca-Blätter und verbrannte diese in der Feuerstelle.
Erneut boten sich die Familienmitglieder gegenseitig Coca-Blätter an.
Schliesslich fädelten Teresa und Fortunanta (Felicianos Frau) Pflanzen,
Orangen und Brot auf eine Schnur. Abgeschlossen wurden die Vorbereitungen

durch nochmaliges Umschreiten der Opferstelle mit Weihrauch und
durch einen Chicha-Trunk.

Fabiano und Pedro erhielten als vaqueros (Kuhhirten) je ein Seil, das sie in

christlicher Manier in Kreuzform küssten. Mit diesen Seilen wurden die
Jungtiere zu Fall gebracht und ihre Füsse anschliessend zusammengebun-

63



Das Kalb ist zu Boden geworfen und gebunden. Der vaquero hält das Seil straff, wäh
renddem die übrigen Familienmitglieder nacheinander dem Kalb Chicha einflössen.

den. Fortunatos Vater spielte während dieses Vorgangs auf der Flöte; Mutter

Venancia trommelte und sang dazu. Der kurze Text des Liedes hatte
etwa folgenden Inhalt: Die Kühe, respektvoll mamas (Mütter, Damen)
genannt, sollten keine Angst haben, wenn sie nun gebunden und ihre Ohren
beschnitten würden. Diese Worte wurden laufend wiederholt; der ganze
Singsang hatte eine beruhigende Wirkung. Die übrigen Teilnehmer flössten
dem am Boden liegenden Tier Chicha ein und schütteten auch etwas der
Seite und dem Beine entlang sowie über die Hufe. Mit taku und untu wurden
Seite, Beine und Hufe angemalt und nachgefahren. Daraufhin schnitt man
mit einem Messer an beiden Ohren entsprechend dem Besitzzeichen ein
Dreieck heraus. Das Blut wurde in einer Kalebasse, gefüllt mit Chicha,
aufgefangen. Als Schmuck erhielten die Jungtiere die Schnur mit dem Brot
und den Orangen um den Hals oder die Hörner gehängt.

Nach Beendigung des Beschneidens der Jungtiere wurde, zu meinem
Erstaunen und zum Gaudi der Frauen, Fabian und Pedro, die beiden vaque-
ros, von den anderen Männern gepackt und nach heftiger Gegenwehr
zusammengebunden und zu Boden geworfen. Symbolisch wurde an ihnen
das Gleiche vollzogen, wie an den Jungkühen. Das Abschneiden eines
Fadens von ihrer Kleidung symbolisierte das Einschneiden der Ohren. Das

64



Nach dem Beschneiden der Ohren wird dem Kalb ein adorno (Schmuck), bestehend aus
einer Schnur, auf der Orangen, Brot und Pflanzen aufgefädelt sind, umgehängt.

spätere Einbrennen vorwegnehmend legte man ihnen einen getrockneten
Kuhfladen auf die Schultern und markierte mit den Brenneisen das Brennen.
Auch sie erhielten den gleichen Halsschmuck, bestehend aus Brot und
Orangen, umgehängt. Dann band man sie los. Mit gesenktem Kopf gingen
sie wie wild auf die Teilnehmer los. Zum grossen Gelächter erwischten sie
natürlich uns Gringos, die vor lauter Schauen und Staunen nicht merkten,
was passieren würde, und sich nicht rechtzeitig in Sicherheit bringen konnten.

Nachdem sich alle wieder beruhigt hatten, beteten alle Mitglieder, immer
zu Dritt über der Chicha-Schale mit dem Blut. Nach der obligaten Bespren-
kelung der Opferstelle, tranken alle nacheinander, auch wir, von diesem
stark verdünnten Blut-Chicha-Gemisch. Zu einem späteren Zeitpunkt erfuhr
ich, dass diese Zeremonie an anderen Tagen des Jahres auch für Lamas
und Alpakas, Schafe und Pferde durchgeführt wird. Auf meine Frage, ob
den Pferden auch die Ohren beschnitten und danach das Blut getrunken
würde, erklärte man mir, dass die Ohren zwar die Besitzmarken erhielten,
aber das Blut, da sie kein Pferdefleisch ässen, nicht getrunken würde.

Erneut wurde allen Kühen, die sich immer noch im Korrall aufhielten,
Chicha über den Rücken gegossen. Dann begleiteten die Teilnehmer, die

65



Wenn alle Jungkühe markiert sind, wird getanzt; zuerst im Kreis, die Männer musizierend
voraus, die Frauen singend hintennach. Später wird dann zu zweit getanzt.

Männer wieder Flöten spielend und trommelnd voraus, die Kühe hinaus, wo
sie sich dann auf der Weide zerstreuten. Etwas Chicha wurde ihnen noch
nachgeschüttet. Dann leerte man die beiden Schalen voll Chicha für die
Apus und Awkis beim Eingang aus. Nun wurde getanzt und gesungen.
Zuerst ein Rundtanz; alle hielten sich an den Händen und tanzten in kleinen
Schritten im Kreis herum; nach kurzen Sequenzen wurde gestoppt und die
Richtung gewechselt. Der begleitende Singsang endete nach einigen Takten

mit einem in die Höhe gezogenen «Uiii». An den Opferplatz zurückgekehrt,

wurde weitergetanzt, aber diesmal paarweise und nach Aufforderung.

Das Paar tanzt gegeneinander, entfernt sich wieder voneinander,
kreuzt sich und macht am anderen Ende eine Drehung. Insgesamt müssen
mit einem Partner, gleich ob Frau oder Mann, immer drei Tänze durchgeführt

werden. Unterdessen packten Julio und Venancia die Opfersachen
zusammen. Über die beiden Opferbündel wurde abschliessend mit einer
Nelke Chicha in Kreuzform gesprenkelt.

Tim und mich hatte man wieder früher auf den Heimweg geschickt, damit
wir noch bei Tageslicht den Abstieg machen konnten. Die anderen tanzten
bis nach Einbruch der Dunkelheit weiter und tranken Chicha. Für uns noch
Ungeübte wäre der Abstieg nachts und bei Neumond zu gefährlich gewe-

66



sen, vor allem auch bei diesem ungewohnten und enormen Chicha- und
Schnapsgenuss. Doch zuvor mussten wir noch einige Abschiedsworte, die
uns Teresa in Quechua vorsagte, über die Opferbündel sprechen.

Bei Anbruch der Dunkelheit, so wurde mir später erzählt, machten sich
alle, bis auf zwei Männer, nachdem die Abschiedsworte gesprochen worden

waren, mit Musik und viel Gelächter auf den Heimweg. Die beiden
Männer vergruben nochmals kleine Opfer in der Asche der von ihnen
verbrannten Kuhfladen. Danach eilten sie den anderen nach und kehrten
gemeinsam mit ihnen nach Willuq zurück. Nur Feliciano und seine Familie
blieben bei der estancia, um die Kühe, die für die Nacht in den Korrall bei der
Hütte getrieben wurden, zu bewachen.

Heiterkeit und Lachen gehören zu dieser Zeremonie. Die Menschen dürfen

nicht griesgrämig sein, da dies den Ablauf der Zeremonie stören würde.
Eine Störung aber würde sich unheilvoll sowohl für die Tiere wie auch die
Menschen auswirken. Deshalb wird so viel getanzt und gesungen, aber
auch getrunken, da dies die Leute gelöster macht und die Stimmung
anheizt.

Zu Hause angelangt, wurden die Opferbündel ungeöffnet auf einen Tisch
gelegt. Die Teilnehmer, die sich für diese Feier die besten Kleidungsstücke
angezogen hatten, zogen die Gummisandalen aus und die Hüte ab. Musste
eine Frau kürz hinaus, um z.B. Wasserzu holen, setzte sie sich die montera
wiederauf. Die Männer sprachen Gebete überdie Bündel, während sich die
Frauen mit dem Kochen beschäftigten. Dazwischen wurde laufend Chicha
und Schnaps getrunken. Vor dem Essen sammelte Pedro wiederum die
Coca-Blätter ein, um sie im Herd zu verbrennen. Das Essen, Kartoffeln,
Usas- (Knollenfrucht) und Teigwarensuppe, darf nicht mit Metall-Löffeln
gegessen werden, sondern wird, mangels Holzlöffeln, mit Hilfe von Holzstäbchen

geschlürft. Für die Gringos hatte man eine Ausnahme gemacht und
Metall-Löffel angeboten. Dass dies nicht zeremonikonform war, sagte man
mir erst später. Wahrscheinlich hatte ich etwas ungläubig dreingeschaut,
denn Feliciano entschuldigte sich fürs Schlürfen, da sie zu arm seien und
nicht mehr Löffel besässen. Auch aji (eine Art scharfe Peperoni) sollte man
nicht essen, da dies die Kühe wild macht.

Vor dem Tanz, der bis gegen Mitternacht dauerte, wurde nochmals mit
Weihrauch um den Opfertisch geräuchert (Rauch ist ein wirksames Mittel,
um Dämonen zu vertreiben), Chicha mit den obligaten Gebeten getrunken,
sowie Coca-Blätter verteilt. Einer nach dem anderen verabschiedete sich
und legte sich schlafen.

Am nächsten Morgen gab es wieder Frühstück bei Mutter Venancia;
normalerweise kochte jede Familie für sich. Auch Feliciano und seine
Familie waren wieder zurück. Das Essen gestaltete sich wiederum sehr
reichhaltig. Auch die Männer beteiligten sich an der Zubereitung: mit Zwiebeln
geröstete Weizenkörner, als nächstes Mais mit Fleisch und Zwiebeln. Dar-

67



auf folgten Kartoffeln mit aji und zum Schluss eine Suppe aus Reis, Usas,
chuhos (gefriergetrocknete Kartoffeln), gewöhnlichen Kartoffeln und
frischen Kräutern. Die abgenagten Knochen wurden in einem Korb gesammelt.

Schon vor dem Essen wurde, vor allem von den Männern, schon
fleissig Chicha und Schnaps konsumiert, aber immer wurde etwas davon
über die Opferbündel gesprenkelt. Die erste Schale Chicha wurde als Opfer
an die Pachamamatierra in den Herd geschüttet.

Den Tisch mit den Opferbündeln plazierte man genau gegenüber der
Türöffnung. Als Unterlage für die Tonstiere und das andere Zubehör diente
ein von Männern aus Alpaka-Wolle gewobener Sack, in dem Feldfrüchte
transportiert und aufbewahrt werden. Die beiden Stiere, immer mindestens
ein Paar, manchmal auch zwei oder drei Paare, erhielten den gleichen
Schmuck en miniature umgehängt, wie ihre lebendigen Artgenossen tags
zuvor. Die beiden Stiere wurden ganz aus dem einen Bündel herausgeholt;
die übrigen Gegenstände blieben in den geöffneten Opferbündeln. Um den
Tisch und darüber wurde erneut Weihrauch getragen. Der Korb mit den
Knochen wurde auch auf den Opfertisch gestellt. Zu den Knochen legten
die einzelnen Familienmitglieder mundgerechte Portionen Coca-Blätter,
nachdem sie zuvor über diese geblasen und einige Worte zu den Apus
gesprochen hatten. Alle sprachen Gebete über den Korb und sprenkelten
etwas Schnaps darüber. In den Gebeten wurden die Rogales (Apus und
Awkis) sowie die Pachaterramama gebeten, ihnen auch in Zukunft Tiere,
d.h. Fleisch/Nahrung, zu bescheren. Anschliessend wurde der Korb hinten
im Haus verstaut; die Knochen wurden später im Herd verbrannt.

In der Zwischenzeit hatten die Frauen neue Chicha mit Mehl und Zucker
zubereitet. Die erste Schale schüttete man wiederum in den Herd. Getrunken

wurde diesmal ausdenTonschaien, die zuvor als Opfer für die Apus und
Awkis mit Chicha gefüllt vor dem Eingang in den Opferplatz gestanden
hatten. Die eine Tonschale (qucha inqaychu; qucha See, inqaychu
Talisman) hat eine kleine Kuh aus Ton in der Mitte, die zweite eine kleine
Schale mit Löchern auf der Seite, damit die Chicha von der äusseren in die
kleinere fliessen kann (hatun qucha chawpinpi una qucha; grosser See mit
einem Baby-See in der Mitte; una Jungtier); im Laufe des Tages kam noch
ein kreisförmiges Gefäss mit Ausguss (llaypu/llapa?; Ilapa alle) dazu.
Diese verschiedenen Gefässtypen haben sicher eine symbolische Bedeutung.

Alles weist auf Fruchtbarkeit hin.
Ein inqaychu ist ein Talisman, der von den Awkis geschickt wird. Wenn

Leute traurig und alleine in den Puna wandern, können sie einem inqaychu
begegnen; d.h. einer wunderschönen Kuh, die am Ufer einer Lagune oder
eines Tümpels steht. Wenn man Glück hat, kann man der Kuh z.B. eine
manta oder sonst ein Textil überwerfen und sie so festhalten. Die Kuh
verwandelt sich in einen weissen Stein in Kuhform (qisqarumi; -qisqa-
Kiesel, Feuerstein; -rumi- - Stein), der sehr warm ist und enorm «schwitzt»,

68



nass ist. In ein Textil gewickelt kann dieser inqaychu, Talisman, fröhlichen
Herzens nach Hause getragen und im Folgenden für das misaq'ipi
(Opferbündel) beim Waka Ch'uyay verwendet werden. Er wird nur anlässlich dieser

Zeremonie hervorgeholt. In der übrigen Zeit wird dieser Talisman mit
Coca-Blättern, untu und kaniwa in einer unkhuna aufbewahrt. Solch ein

inqaychu verhilft dem glücklichen Finder zu vielen jungen und gesunden
Kühen; erhöht also die Fruchtbarkeit und Gesundheit der Tiere. Als Dank an
die Awkis sollte ein despachu, wie vorne beschrieben, vergraben werden.

Der Übergang von profaner und sakraler Handlung ist bei dieser Zeremonie

fliessend. Frauen kochen, kümmern sich um die Kleinkinder, schwatzen
und lachen. Ich wusste nicht so recht, wohin ich meine Aufmerksamkeit
lenken sollte. Rechts von mir hockten die Frauen und kochten, links von mir
sassen die Männer. Plötzlich entschlossen sie sich wieder zu einer neuen
Chicha- und Schnapsrunde mit Gebet oder zu einer Coca-Blätter-Vertei-
lung. Die einzelnen Teilnehmer unterbrachen ihre Arbeit, wenn sie an die
Reihe kamen, während die anderen weiterschwatzten und lachten. Pedro
und Fabian, die beiden vaqueros, erhielten ein Seil über die Schulter
gehängt, an das Plastikflaschen mit Chicha und Schnaps, ein Sack mit Coca-
Blättern, Brot, Orangen und Süssigkeiten gebunden waren.

Vor dem Mittagessen, einem eigentlichen Festessen mit gebratenen
Meerschweinchen, Kartoffeln und Usas sowie im Feuer gebratenem, mit
Kartoffeln und Innereien gefülltem Darm, wurden wieder die gekauten
Coca-Blätter eingesammelt und im Herd verbrannt. Nach dem Essen,
gegen 15 Uhr, sprachen alle gemeinsam ein Gebet über die Coca-Blätter
und gaben sich gegenseitig neue zum Kauen. Ca. zwei Stunden wurde nun
laufend gebetet und Chicha und Schnaps getrunken. Mutter Venancia und
Vater Julio machten den Anfang. Jeder betete und trank zuerst dreimal
allein, dann einmal gemeinsam; dann das nächste Ehepaar. Sabina, erst
17jährig, und ihr Mann Fabian wussten noch nicht Bescheid, weshalb
Sabina die Gebete zusammen mit dem Vater von Fortunata sprach, Fabian
mit seinem Vater Julio, insgesamt viermal. Nach dieser Runde wurden in

unbestimmter Reihenfolge dieselben Gebete gesprochen, aber nur noch
einmal. Selbstverständlich fehlten weder Chicha noch Schnaps. Bei diesen
Gebeten, in Ouechua samay (ausruhen, rasten), werden neben der Anrufung

der Apus, des christlichen Gottes und der Heiligen die Vorzüge und
Schönheit der Kühe aufgezählt, so, wie man nächstes Jahr die Kühe gerne
sähe.

Ab 17 Uhr wurde dann auf Flöten und Trommeln musiziert und dazu
paarweise, immer drei Stücke getanzt. Für die Tänze bei dieser Zeremonie
werden traditionelle Weisen gespielt, während bei Familienfesten profaner
Natur, z.B. anlässlich des ersten Haareschneidens (umarutuy) bei einem
Kleinkind oder in Anschluss an die Aussaat, der Kassettenrecorder oder der
mit Batterie betriebene Plattenspieler aufgestellt wird. Den ganzen Abend

6 Ethnologica 69



lang werden nach zwei, drei Kassetten oder ein paar Single-Platten Huay-
nas getanzt.

Nach zwei Stunden, gegen 19 Uhr, wurden die Stiere in das Opferbündel
gepackt, natürlich wieder mit Gebeten und Chicha. In der Zwischenzeit
hatten die Frauen das Abendessen, eine sopa de moraya (anderer Typ
dehydrierter Kartoffel) zubereitet. Wie schon so oft, wurden auch diesmal
die gekauten Coca-Blätter eingesammelt und im Herd verbrannt.

Fabian wollte nach dem Essen auf die estancia, um die Kühe zu hüten.
Deshalb markierte Teresa seine Beine und Füsse mit taku und machte auf
dem Boden, wo er gestanden hatte, zwei Kreuze, damit er in der Dunkelheit
keinen Fehltritt mache und zu Tode stürze. Nach dem Verabschieden
küsste er abschliessend das Opferbündel in Form des christlichen Kreuzes
und machte sich auf den Weg.

Die übrigen Familienmitglieder bekreuzigten sich und beteten; dies
insgesamt dreimal. Danach küssten alle wie Fabian das Opferbündel. Venan-
cia trug das Bündel hinüber ins andere Haus, wo die beiden Stiere das Jahr
über in einer Nische stehen. Julio, der sie begleitete, trug einen Krug voll
Chicha. Der Rest, ich eingeschlossen, tanzten draussen vor den Häusern
bei Stockdunkelheit im Kreis. Venancia und Julio hatten im Haus drinnen
unterdessen das disciplinai (kath. Gebet) über das Bündel gebetet und mit
Chicha besprenkelt. Ein Mitglied nach dem anderen wurde vom Tanz
weggerufen, um eine Schale Chicha zu trinken, die ihnen mit den Worten «die
Milch der Kühe werden alle trinken» offeriert wurde. Auch die Kinder, mit
Ausnahme der Säuglinge, die noch Muttermilch trinken, wurden gerufen
und erhielten ein wenig Chicha. Danach kehrten alle wieder ins andere
Haus zurück, wo auf dem Opfertisch nur noch die Coca-Blätter lagen. Es

folgte eine neue Coca-Blätter-Verteilung, zuvor aber wurden die Blätter mit
Schnaps besprenkelt. Pedro stellte einen kleinen Stier, angefertigt aus
Agaven-Asche, die mit etwas Wasser vermischt, eine gute Modeliermasse
ergibt, auf den Tisch. Darüber legte er das Seil, das er bisher umgehängt
hatte.

Anschliessend wurden in lustiger, theatralischer, aber auch karikierender
Weise in einer Art Sketch die Probleme, die im Zusammenhang mit dem
Vieh auftreten können, gespielt. Darstellerwaren: Pedro als vaquero (hatte
eine Kuh genommen und möchte auch nicht mehr für den Patron arbeiten);
Julio als Patron, Feliciano als Richter und sein Schwiegervater als teniente
gobernador (Polizist). Die Frauen schauten zu und amüsierten sich. Nur
Venancia wurde als Frau des Patrons hie und da miteinbezogen. Aber sie
war schon sehr schläfrig und musste immer wieder geweckt werden. Der
Sketch war sehr lustig. Es wurde viel gelacht. Manchmal konnten die
Schauspieler selbst, vor lauter Lachen, kaum weiteragieren. Zum Schluss
wurde der Stier, respektive die achupalla-Figur zerstört. Pedro ging von
einem zum anderen und fragte, welchen Teil des Stieres man gerne hätte.

70



Er übergab dann das entsprechende Stück mit einem zum Teil recht
anzüglichen Witz. Mich fragte erz.B. ob ich den Kopf oder ein Bein möchte. Als
ich den Kopf verlangte, sagte er mir in etwa sinngemäss, ich sollte meinem
Mann, der in der Schweiz zurückgeblieben war, keinen Kopf, d.h. keine
Hörner aufsetzen. Alle hielten sich den Bauch vor Lachen. Es herrschte eine
ausgelassene, fröhliche Stimmung. Dazwischen wurde, wie könnte es
anders sein, immer wieder Chicha und Schnaps getrunken, wobei man auch
jetzt noch etwas über die Coca-Blätter und kärglichen Überreste des Stieres
sprenkelte. Bis nach Mitternacht, vorher darf man nicht aufhören, wurde
noch getanzt und getrunken, dann endete die Feier mit einem letzten Gebet.
Und der harte Kern, der noch aufgeblieben war, legte sich auch schlafen.

Am nächsten Morgen versammelten sich alle draussen im Sonnenschein,

schwatzten und tranken den Rest Chicha und Schnaps und Hessen
die fiesta langsam ausklingen. Die beiden Tonstiere wurde im Laufe des
Tages ohne besonderes Zeremoniell zurück in ihre Nische gestellt.

Als diese Zeremonie stattfand, war ich erst etwa zwei Wochen bei dieser
Familie. Mit Teresa und ihrem Mann Pedro hatte ich ja schon recht guten
Kontakt, aber die übrigen Familienmitglieder waren mir doch recht fremd;
ich ihnen natürlich auch. Bei Beginn der Zeremonie hielten sich Tim und ich
etwas abseits, aus Furcht, den Ablauf durch irgendeinen unbeabsichtigten
Fauxpas zu stören. So näherte ich mich, neugierig wie ich bin, der Feuerstelle

auf dem Opferplatz, um zu sehen, was Pedro dort machte. Mit vielen
Entschuldigungen wurde mir dann erklärt, dass sich Frauen der Opferstelle
nicht nähern dürften, da dies ihnen schaden könnte. Das bestärkte mein
Unbehagen, durch irgendeine Handlung meinerseits die Zeremonie zum
Scheitern zu bringen. Schliesslich raffte ich mich doch auf und fragte, ob ich

fotografieren und mit meinem kleinen Kassettenrecorder Aufnahmen
machen dürfte. Ich erhielt die Erlaubnis, aber wohl war mir doch nicht dabei, da
ich mir nicht ganz sicher war, ob sie mir meinen Wunsch nur nicht abschlagen

wollten. Als die Zeremonie vorbei war und ich ihnen die Tonbandaufnahmen

vorspielte, bedauerten sie aber sehr, dass ich nicht mehr
aufgenommen hatte. Mein Unbehagen war unbegründet gewesen.

Ich hatte ja sehr aktiv an der Zeremonie teilgenommen, vor allem was das
Tanzen anbelangte. Dies wurde sehr positiv aufgenommen. Ich gehörte
nachher schon fast zur Familie, was später durch die compadrazgo-Beziehungen

noch verstärkt wurde.

71



Zusammenfassung

Im ersten Teil wird kurz und recht persönlich die Startphase meiner ersten
Feldforschung geschildert, die meines Erachtens entscheidend ist für das
Gelingen der ganzen Feldforschung, da sie das Zurechtfinden in einer
fremden Kultur sowie den Aufbau eines Beziehungsnetzes beinhaltet. Der
zweite Teil befasst sich mit der reinen Beschreibung eines Tiervermehrungsrituals

in der Gemeinde Willuq (Patakancha-Tal, Dep. Cuzco). Der
Bericht wurde noch im Feld geschrieben, so dass eine analysierende
Bearbeitung des Rituals unter Flerbeiziehung weiterer wissenschaftlicher
Publikationen nicht möglich war.

72


	Notizen aus dem Patakancha-Tal (Peru) : persönliche Eindrücke und Schilderung des Waka Ch'uyay, eines Tiervermehrungsrituals

