Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 12 (1988)

Artikel: Notizen aus dem Patakancha-Tal (Peru) : personliche Eindriicke und
Schilderung des Waka Ch'uyay, eines Tiervermehrungsrituals

Autor: Durr-Spinnler, Alice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007586

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Alice Dirr-Spinnler

Notizen aus dem Patakancha-Tal (Peru):
personliche Eindriicke und Schilderung des Waka
Ch’uyay, eines Tiervermehrungsrituals

Von Ende Mai 1987 bis Anfang April 1988 hielt ich mich in Peru auf, um
Material fUr eine ethnologische Dissertation uber die Textilien des Patakan-
cha-Tales zu sammeln. Die Feldforschung wurde in enger Zusammenarbeit
mit dem britisch-peruanischen Patakancha-Projekt durchgefuhrt, das von
Frau Dr. Ann Kendall (GB, Cusichaca-Trust) geleitet wird. Die schweizeri-
sche Teilnahme wurde von Herrn PD Dr. Gerhard Baer (Museum flr Volker-
kunde Basel, Universitat Basel) initiiert, der selbst Studien zur Sozialorgani-
sation und zur Religion im Patakancha-Tal durchfluhrte. Die Schweizer-
equipe war weitgehend autonom, sowohl in finanzieller wie auch in organi-
satorischer Hinsicht.

Dieses internationale, interdisziplinare, uber mehrere Jahre geplante
Unternehmen ist in drei Einzelprojekte unterteilt:

a) in ein archaologisches
b) in ein ethnologisches (an dem ich und Dr. Baer partizipieren)
c) in ein Bewasserungsprojekt.

Diese Einzelprojekte sind miteinander verhangt. So sollen archaologische
und ethnologische Forschungen in der Gemeinde Willug (Huilloc) die Vor-
aussetzungen fur ein Bewasserungsprojekt schaffen, das auf den alten
Inka-Kanalsystemen basiert.

Das Patakancha-Tal, im sudlichen Teil der peruanischen Anden gelegen,
ist nur etwa 70 km von Cuzco entfernt. An der Mindung des Patakancha-
Tales in das Urubamba-Tal, dem Heiligen Tal der Inka, befindet sich Ollan-
taytambo (2800 m (.M.), eine ehemalige Inka-Festung mit dazugehoriger
Siedlung, welche die Funktion eines zentralen Ortes flir das Patakancha-Tal
hat.

Im Patakancha-Tal gibt es funf Gemeinden: die Mestizogemeinde Pallata,
bestehend aus den beiden Siedlungen Pallata (3100 m) und Qulgaraqgay
(span. Schreibweise Culqueracay'; 3200 m) im unteren Talabschnitt sowie

1 Ich verwende fur die Schreibweise der Quechua-Ortsnamen dasjenige Alphabet mit nur drei
Vokalen: A, |, U. Die Linguisten streiten sich zur Zeit noch, welche Schreibweise, drei oder flinf
Vokale, der Aussprache mehr entspricht.

Ethnologica Helvetica 12, 1988 53

5 Ethnologica



die vier Quechua-Gemeinden Willug (oder Huilloc, 3500 m, und Markaqu-
cha oder Marcacocha, 3300 m), Patakancha (3800 m), Yanumayu und
Qilganga (Qelkanka), beide Uber 4000 m. Die Bewohner dieser vier Que-
chua-comunidades haben noch viele alte Traditionen, u.a. ihre farben-
prachtige Tracht, bewahrt, obwohl der Einfluss der Mestizo-Gesellschaft
immer starker wird.

Die Quechua pflanzen in Subsistenzwirtschaft Mais, Kartoffeln und an-
dere Knollenfriichte an; daneben betreiben sie noch Viehzucht (Kihe,
Schafe, Lamas und Alpakas). In den hdher gelegenen Gemeinden ver-
schiebt sich das Schwergewicht der Subsistenzwirtschaft zugunsten der
Viehzucht, da Mais so hoch oben nicht mehr angepflanzt werden kann.

Seit einigen Jahren verdingen sich die Manner dieser Quechua-Gemein-
den in den Monaten Juli-September (Ruhepause in der Landwirtschaft zwi-
schen Ernte und Aussaat, zugleich auch Hauptsaison des Tourismus) in der
Region Cuzco als Lastentrdger auf dem Camino de Inca. Dieser alte Inka-
Pfad, von Cusichaca Uber einige Passe nach Machu Picchu, ist eine der
Touristenattraktionen. Durch diese, wenn auch geringe Verdienstmaoglich-
keit (100 Inti = ca. 3 US $ im Tag plus Trinkgeld) fir diese schwere Arbeit,
wird der Wunsch nach Konsumgutern wie Radios, Uhren etc. geweckt, der
natdrlich nur bedingt befriedigt werden kann. Die Manner gehen immer
wieder fUr drei bis vier Tage als Lastentrager, um etwas Geld zu verdienen,
das oft in Ollantaytambo bei der Riickkehr zu einem grossen Teil in Schnaps
umgesetzt wird. Mit ihren leuchtend roten, kurzen Ponchos sind sie selbst
schon eine Touristenattraktion. Durch die Abwesenheit von manchmal bis
zu zwei Dritteln der erwachsenen Manner konnen viele Arbeiten zum Nut-
zen der ganzen Gemeinde nicht oder nur sehr beschwerlich durchgefihrt
werden. Der Zusammenhalt innerhalb der Gemeinde wird schwacher, da
viele nur noch den eigenen Interessen nachgehen wollen. Diesen Zerfalls-
erscheinungen will das Bewasserungsprojekt entgegenwirken, indem es
bessere Verdienstmoglichkeiten in der comunidad selbst schafft.

Als erstes seien hier einige recht persdnlich gefarbte Eindriicke tUber den
Beginn der Feldforschung geschildert. Anschliessend folgt dann die reine
Beschreibung des Waka Ch’uyay, eines Tiervermehrungsrituals, andemich
schon kurz nach meiner Niederlassung in Willug teilnehmen konnte.

Nach anfanglichen Schwierigkeiten habe ich mich gut in Peru eingelebt
und akklimatisiert. Bei meiner Ankunft stand Lima noch ganz unter dem
Einfluss des gerade vor einem Tag beendigten Polizeistreiks; Gewalt, Bom-
ben und Feuer, Ausgangssperre nachts. Berichte uberfallener und bestoh-
lener Touristen und Einheimischer vergrosserten mein Unbehagen. Aber
Cuzco ist nicht Lima, sagte ich mir. Auch in der Provinz Bomben- und
Mordanschlage. Zu alldem erhielt ich in Lima als Gastgeschenk einen recht
unangenehmen Durchfall und in Cuzco, wo zur Zeit gerade eine Grippe-
Epidemie grassierte, eine zlnftige Grippe, die bei meinem ersten Besuch im

54



Patakancha-Tal voll zum Ausbruch kam. Schwierigkeiten mit Angestellten
des INC (Instituto Nacional de Cultura), das fur ethnologische Forschungen
gar nicht zustandig ist, bestarkten in mir den Entschluss, Ende September,
wenn die Ubrigen Projektteilnehmer nach Europa zurickkehren, meine
Zelte auch abzubrechen. Um so mehr als vor allem im Juli-September,
wahrend der Trockenzeit und Ruhepause in der Landwirtschaft, gewoben
wird. In der Zwischenzeit hat sich mein Unbehagen betrachtlich reduziert
und mein Gesundheitszustand gebessert. Die Uberaus freundliche Auf-

N
-
-<
&
(]
Q
Chilca L.Yanacocha Bw
T 2\, /¢ Marcacocha
f Culcaracay
_~_/ % pallata
P ek
Ollantaytambo c
o °
4 o
:o L:)
”n i %
I‘ R.V”cano o
7
®
°
©
o=t
(o]
o
o
—
[y+]
3
2 E \
7 3 B
§ &
e 3
()
3J
<
s
Huarocondo @ Ccusco

Das Patakancha-Tal, Peru.
Nach Robert Randall: Textileria del Valle Sagrado de los Incas. Lima 1984.

65



nahme im Patakancha-Tal, vor allem in Willug, bewogen mich, meinen
Aufenthalt nicht nur wie geplant bis Ende Januar 88, sondern bis nach dem
Carnaval im Februar durchzuziehen. Mitte Januar hielt ich an der Universitat
San Antonio Abad de Cuzco, im Rahmen eines wissenschaftlichen Austau-
sches, einen Vortrag tber meine Forschungen im Patakancha-Tal.

Mein erster Aufenthalt im Patakancha-Tal im Juni diente hauptsachlich
der Kontaktnahme mit der Bevdlkerung und der Suche nach einer Unter-
kunft flr die Dauer der eigentlichen Feldforschung. Ich war zwar 1985 fur
sechs Wochen in Peru und Bolivien gewesen, vornehmlich um schweizeri-
sche Entwicklungsprojekte zu besuchen, kannte aber das Patakancha-Tal
noch nicht. Zudem wollten wir, ich und zwei englische Projektmitarbeiter,
die sich botanischen und landwirtschaftlichen Studien widmeten, die Be-
volkerung an unsere Anwesenheit gewohnen, sie mit unseren Absichten
bekannt machen, insbesondere auch im Hinblick auf die im Juli in Willug
stattfindende Vollversammlung, an der Uber das Weiterbestehen des Pro-
jektes entschieden werden sollte. Nach anfanglichem Misstrauen, vor allem
den landwirtschaftlichen Studien und dem Bewasserungsprojekt gegen-
uber, hatten wir trotz sprachlicher Probleme sehr rasch schon einen recht
guten Kontakt zu der Bevolkerung. Ich mit meinem textilen Thema hatte
diesbezlglich Uberhaupt keine Probleme. Die Leute sind so stolz auf ihre
(traditionelle) Kleidung, dass sie es fast als selbstverstandlich erachteten,
dass man ihre Textilien studierte. Leider spricht ein Grossteil der Bevolke-
rung nicht oder nur wenig Spanisch, vor allem die Frauen, mit denen ich
bevorzugt, wenn méglich ohne mannlichen Ubersetzer, reden wollte. Des-
halb benutzte ich die Pause im Juli, als wir uns alle zurtckzogen, bis an der
Vollversammlung Ende Juli der Entscheid hoffentlich zu unseren Gunsten
gefallt wlrde, um in Cuzco Quechua-Unterricht zu nehmen. Das Projekt
wurde gutgeheissen. Zwar waren nur etwa ein Drittel der comuneros an-
wesend, die anderen waren unterwegs als Trager oder krank mit Grippe (ein
recht haufiges Ubel), aber die Grundstimmung war generell positiv. Im
August konnte dann die eigentliche Feldforschung beginnen.

Im Juni lernte ich in Willug Teresa Quispe Phocco, eine Frau in meinem
Alter, kennen, mit der ich mich auf Anhieb gut verstand, Sie sprach leidlich
Spanisch, da sie vor einigen Jahren Uber ein Jahr in Cuzco in einem Haushalt
gearbeitet hatte. Sie durfte zu ihrem grossen Bedauern keine Schule besu-
chen, da sie als Alteste von sechs Geschwistern zu Hause helfen musste.
Sie war sehr offen und dachte auch an die Zukunft. Sie war z.B. Prasidentin
des Comité de Mujeres, das vor einem Jahr von Arariwa, einer peruani-
schen, nichtstaatlichen Entwicklungsorganisation in Willug gegrindet wor-
den war. Sie betreibt aktiv Familienplanung und nimmt seit kurzem die Pille,
da sie, im Hinblick auf eine bessere Zukunft fur ihre Kinder, nicht mehr als
die drei, die sie schon hat, haben mochte. Die Pille war ihr aber nicht ganz
geheuer. So hatte sie mich schon am ersten Tag unserer Bekanntschaft, als

56



wir Uber unsere Familien redeten, und da ich, trotz meines Alters keine
Kinder habe, gefragt, was ich zur Pille meinte, und ob diese schéadlich sei.
Ilch beruhigte sie, erklarte ihr die regelmassige Einnahme und schérfte ihr
dies ein. Damit war unser Vertrauensverhaltnis etabliert. Ich war dann auch
sehr glicklich, als Teresa uns ihr Haus zur Verfliigung stellte, und vortber-
gehend samt Familie in ein anderes zog. Die Zusammenarbeit mit Teresa
erwies sich als ausserst fruchtbar. Wie sie mir mehr als einmal sagte, war
sie selbst an den Forschungsthemen interessiert. Sie wollte mir nicht nur
alles zeigen und erklaren, was mit Textilien zusammenhing, sondern Uber-
haupt alles, was in den Bereich Frau fiel (Kinder, Kochen, Medizinalpflanzen
u.v.m.). Das stellte mich nun vor das Problem, da das Thema Frau ja
praktisch grenzenlos ist, dass ich aufpassen musste, um vor lauter Baumen
den Wald noch zu sehen. Sie diente mir auch als Ubersetzerin, da mein
Quechua fur eine tiefere Unterhaltung noch nicht ausreichte. Dies brachte
die Gefahr der einseitigen Informationsbeschaffung mit sich, dessen war
ich mir voll bewusst. Bisher hatte ich keine weitere Frau getroffen, die so gut
Spanisch sprach. Einen mannlichen Ubersetzer mochte ich nicht. Teresa
beantwortete meine Fragen, wenn ihr Mann Pedro da war, nicht nur viel
weniger prazis, sondern liess ihn auch antworten. Oft beantwortete er die
Frage an sie auch von sich aus. Ich aber wollte die Antworten von den
Frauen selbst haben und sie nicht von mannlichen Ubersetzern filtrieren
und interpretieren lassen.

Erschwerend war, dass durch die Lebenssituation der Frau meine Fragen
oft unterbrochen wurden, da z.B. ein Kind geflttert und gewickelt werden
oder eine andere Tatigkeit im Haushalt dringendst ausgefihrt werden
musste. Sehr oft konnte das Gesprach spater nicht mehr aufgenommen
werden, da Faden und Redefluss unterbrochen waren. Dies bedeutete fur
mich, dass ich all die angefangenen Fragestellungen im Kopf behalten und
sie zu einem spateren, geeigneteren Zeitpunkt nochmals vorbringen
musste. Sehrwichtig war auch der Moment, in dem gewisse Fragen gestellt
wurden. Zu Dingen, die im Jahreszyklus noch weit entfernt lagen, war es
schwierig, konkrete Aussagen zu erhalten. So fragte ich einmal, als wir
gerade Uber Schwangerschaft und Geburt sprachen (Sabina, Teresas
Schwagerin, war schwanger, niemand wusste genau im wievielten Monat),
was flr Zeremonien abgehalten und welche Vorkehrungen getroffen wer-
den mussten. So im vierten Monat wird als einziges ein Opfer an die Pacha-
mamatierra dargebracht, dann folgt als nachstes die Taufe, wurde mir
geantwortet. Eines Sonntages wurde ich angefragt, ob ich als madrina das
unuchakuy (dreimaliges Besprenkeln des Neugeborenen in Kreuzform mit
Weihwasser ohne Anwesenheit des Priesters; die eigentliche Taufe kann
unter Umstanden erst in ein bis zwei Jahren erfolgen) fur den kurzlich zur
Welt gekommenen Sohn von Sabina durchfihren méchte. So erfuhr ich,
dass es eben diese Zeremonie einige Tage nach der Geburt gibt, sowie eine

67



weitere, ndmlich das Abschneiden der Nabelschnur, fur das es auch eine
madrina gibt.

Oft erhielt ich auf meine Fragen, besonders auf solche, die eine Verallge-
meinerung (z.B. Erbregeln, Heiratsformen) und Abstraktionen (z.B. im Be-
reich Religion) bedingten, eine «falsche» Antwort, d.h. sie verstanden ein-
fach meine Frage (vielleicht auch mein Fehler) nicht. Wollte man Auskinfte,
die ihre Situation betraf, so antworteten sie recht detailliert. Man musste
manchmal viele Umwege beschreiten, um ans Ziel zu kommen.

Mit der Zeit fand ich mich auch in den costumbres zurecht, und verhielt
mich einigermassen korrekt. So assen die Leute z.B. etwa dreimal so viel
wie ich. Hinweise darauf, dass ich nicht so viel zu essen vermochte, be-
sonders an fiestas, fruchteten nichts. Es ist halt costumbre. Anfangs quélte
ich mich durch die Menge durch, bis ich merkte, dass es nichts ausmachte,
wenn ich die Halfte ass, den Rest einfach zuriickgab oder einpackte, was
die Einheimischen meist machten. Wenn die Gastgeber die Teller weniger
flllten, wlrden sie ihr «Gesicht» verlieren; kurz, es wurde heissen, sie seien
geizig. Zu meinem Gluck sahen sie rasch ein, dass ich, ausser etwas
Chicha, keinen Alkohol trank, schon gar nicht von diesem Fusel, den ich fur
meinen Kocher als Brennmaterial benutzte. Bei fiestas wurden fur mich nun
meist gaseosas (Coca-Cola, Sprite, Fanta) bereitgestellt.

Die Leute waren sehr liebenswurdig und tolerant. Wenn ich mal einen
Fauxpas beging, so sagten sie mir dies, indem sie sich x-mal entschuldig-
ten, was sicher auf die untergeordnete Stellung der Nativos gegenulber
Weissen und Mestizen hinweist. Bemerkungen meinerseits, dass sie sich
nicht zu entschuldigen brauchten, nitzten nichts. Ich hoffte aber sehr, dass
dieses respektvolle, wenn nicht gar unterwuirfige Verhalten sich bis zu
meiner Abreise in ein «verwandtschaftliches» (bis zu meiner Rickkehr in die
Schweiz wuchs die Schar meiner Patenkinder auf acht an) und freund-
schaftliches Verhaltnis umwandelte, was aber nur bedingt der Fall war.
Denn die madrina ist auch eine Respektsperson.

Waka Ch’uyay oder Waka T’inkay

Das Waka Ch'uyay? (Ubersetzt: die Kuh reinigen) oder Waka T'inkay (Uber-
setzt: die Kuh [mit Chicha] besprenkeln; laut Teresa spanische Bezeich-
nung; ist aber Quechua) ist ein Tiervermehrungsritual und implizit auch eine
Fruchtbarkeitszeremonie fir Feldfrichte, worauf einerseits das Datum im
August, nach Beendigung der Ernte sowie vor Beginn der neuen Aussaat,
andererseits auch die alten Bezeichnungen Wara Chakra (Kartoffelfeld) und

2 Das entsprechende Ritual fir Lamas und Schafe, Llama Ch’uyay und Uwiha Ch’uyay wird entwe-
der am Dia de la Comadre (eine Woche vor Aschermittwoch) oder Ostermontag sowie am darauf-
folgendem Tag gefeiert.

68



Wachunta Samaypusunchis (lasst uns die Furchen/Schollen fir uns seg-
nen; samay bedeutet zwar atmen/ausruhen; aber nach Kontext und nach
Verwendung von samay und saminchay [segnen] flr die entsprechenden
Gebete, werden diese beiden Worter als Synonyme gebraucht) hinweisen.
Dieses Ritual wird im ganzen Patakancha-Tal, auch von den im unteren
Talabschnitt wohnenden Mestizen, an zwei aufeinanderfolgenden Tagen
wahrend der Trockenzeit/Winter gefeiert. Der erste Tag Waka Ch'uyay,
steht ganz im Zeichen der Markierung und Segnung der Kihe, der zweite
Tag, Samay oder K'intuta Pallaykusunchis (lasst uns sorgféltig Opfergaben
aus drei Coca-Blattern zusammenstellen), ist den rituellen Handlungen und
den dazugehorenden Gebeten gewidmet.

Den Jungkidhen werden einerseits Besitzmarken in die Ohren geschnit-
ten, andererseits zusatzlich mit Brandeisen die Initialen des Besitzers ein-
gebrannt. Diebstahl von Kiihen, (berhaupt von Vieh, ist ein haufiges Ubel.
Oft sind es sogar Nachbarn und Dorfmitglieder. Das Einbrennen der Zei-
chen wurde wegen Mangel an Gras, es herrschte Trockenzeit, auf spéater
verschoben; dann aber ohne grossere Zeremonie vollzogen. Das Waka
Ch'uyay ist Anlass zu einem Familienfest mit Musik und Tanz, sowie enor-
mem Chicha- und Schnapskonsum. Neben den Bewohnern eines Gehofts,
meist ein Elternpaar mit den verheirateten Sohnen und deren Familien, die
zwar in eigenen Hausern wohnen und wirtschaftlich unabhangig sind, aber
zusammen normalerweise Tiere huten und in ayni (reziproke Arbeitslei-
stungen) die Felder bestellen, nehmen oft noch andere Verwandte sowie
Freunde und Nachbarn an dieser Zeremonie aktiv teil.

Am 25. August 1987 sollten die Tiere gezeichnet werden. Tim Holden,
der englische Kollege, und ich wurden dazu eingeladen. Pedro und Feli-
ciano baten uns, an diesen beiden Tagen, die Worte Kuh, Stier, Kalb nicht zu
verwenden, sondern sie mit den Namen der Schutzpatrone San Marcos,
San Lucas zu umschreiben, da den Tieren sonst ein Ungliick widerfahren
kénnte. So warteten wir auf den Beginn der Zeremonie. Aber der Alltag
verlief wie sonst. Keine Vorbereitungen, nichts. Gegen Mittag fragte ich
dann nach dem Beginn der Zeremonie. «Ach», wurde mir geantwortet, «wir
haben sie auf Morgen verschoben, da Mutter Venancia bei der Festlegung
des Datums nicht daran gedacht hat, dass der 25. August dieses Jahr auf
einen Dienstag fallt.» Dienstag und auch Freitag aber sind schlechte Tage;
sind Tage, an denen die paqus (Heiler, zugleich auch Hexer) besonders
aktiv sind. Die Gefahr, dass die Zeremonie gestort wirde und den Tieren
deshalb ein Unheil zustossen konnte, ist gross. Dienstags und freitags
werden daher Tiere weder ge- noch verkauft. Auch sollte man an diesen
Tagen keine grossere Reise beginnen.

Am Vorabend der Feier versammelten sich alle Familienmitglieder im
Elternhaus und nahmen gemeinsam das Abendessen (Kartoffeln und /isas-
Suppe; lisas ist auch eine Knollenfrucht) ein. Feliciano und sein Schwager

59



Pedro, der als Halbwaise (sein Vater, urspringlich in Patakancha ansassig,
lebte seit dem Tod der Mutter in Ollantaytambo) zu Teresa, seiner Frau und
deren Familie gezogen war, und auch Land vom Vater seiner Frau erhalten
hatte, bereiteten unter Anleitung von Mutter Venancia ein Opfervor, das um
Mitternacht auf ihrem Weideland bei ihrer estancia (einer Art Maienséass),
wo Vater Julio gerade die Kihe hitete, vergraben werden sollte. Das Opfer
(despachu) umfasste Coca-Blatter, untu (Brustfett des Lamas), Orangen
und andere Lebensmittel. Alles wurde zuerst in weisses Papier, dannin ein
unkhuha (kleines Textilstlick) gewickelt. Auf dem Weideland, so wurde mir
nachher berichtet, gingen Feliciano und Pedro zusammen mit Vater Julio
von Kuhfladen zu Kuhfladen, verbrannten diese und vergruben in der Asche
ein kleines despachu. Das unkhufia wurde nicht mitvergraben. Dieses Opfer
war fur die Apus und Awkis (Schutzgottheiten, Berggeister ersten und
zweiten Grades) bestimmt. Frauen durften nicht mit, da es fir sie durch die
Prasenz der Geister zu gefahrlich ware. Bevor die beiden aufbrachen, tran-
ken alle Familienmitglieder eine Schale voll Chicha, wobei zuvor jeder etwas
Chicha fur die Pachamamatierra in den Herd geschuttet und etwas Chicha
fur die Apus und Awkis in die Luft geblasen hatte.

Am nachsten Morgen, am Tag des Kuhe-Markierens, um sechs Uhr frih,
waren alle wieder bei Mutter Venancia zum Frihstuck versammelt; in Was-
ser gekochte ganze Weizenkdrner, die dann mit Zwiebeln in Ol gerdstet
wurden; Suppe mit Teigwaren und Schaffleisch (Fleisch ist eine Seltenheit,
da diese Familien ausser ein paar Kiihen und zwei Schweinen keine weite-
ren Tiere besassen). Die Frauen beschéftigten sich mit der Chicha-Zuberei-
tung, die in ernormer Menge bereitgestellt wird. Mit Zucker und Mehl wurde
die Chicha verfeinert.

Tim und mich hatte man voraus geschickt, da der Weg, vorbei an der
estancia, zum Opferplatz mindestens eine Stunde recht steil bergauf fuhrt.
An einer Wegkreuzung warteten wir auf die anderen, da wir nicht wussten,
welchen Weg wir nehmen sollten. Schon von weitem horten wir sie kom-
men. Die Manner trommelnd und pfeifend voraus, die Frauen mit den Klein-
sten auf dem Ricken hintendrein. Wir schlossen uns innen an. Kurz darauf
wurde eine Verschnaufpause und Chicha-Halt eingelegt. Feliciano verteilte
Chicha an ein Mitglied nach dem anderen. Er setzte sich so, dass er mit dem
Gesicht nach Osten, zur Sonne hin schaute. Jedes Familienmitglied (fir uns
machte es Feliciano) besprenkelte vor dem Trinken die beiden Opferbundel
in Kreuzform mittels einer Nelke mit Chicha.

Um 11.30 Uhr erreichten wir die estancia, wo sich die Frauen sofort der
Essenszubereitung (gekochte Kartoffeln) zuwandten. Wahrend des Ko-
chens und Essens wurde immer wieder eine Runde Chicha und Schnaps
ausgeschenkt, wobei immer zuerst die beiden Opferblndel besprenkelt
wurden. Dieses Besprenkeln der Opferbindel in Form des christlichen
Kreuzes mit Chicha und/oder Schnaps erfolgte an diesen beiden Tagen

60



Aufstieg zum Opferplatz Sillapata. Mutter Venancia tragt ein Opferblndel mit den Brenn-
eisen und diversen Opfergaben.

FUr die Zeremonie werden die schénsten und neusten Kleidungsstiicke angezogen;
sonst entsprechen sie der Alltagskleidung.

jedesmal vor dem Trinken. Die erste Schale Chicha wurde als Opfer an die
Pachamamatierra in den Herd geschuttet. Wahrend beiden Tagen zogen
die Teilnehmer im Haus oder am Opferplatz die Hite ab und die Schuhe
aus.

Um 13 Uhr machten wir uns auf den Weg zum Opferplatz Sillapata, der
etwas oberhalb der Estancia liegt und Eigentum der ganzen comunidad ist
und von allen comuneros genutzt wird. Dieser Opferplatz ist von einer
Steinmauer, mit einer Offnung gegen Osten, umgeben. Mehr oder weniger
gegenuber dem Eingang befindet sich die aus mehreren Steinplatten be-
stehende Opferstelle. Links davon ist die Feuerstelle; etwas versteckt, weil
sich ihr die Frauen nicht nahern sollten, um nicht Schaden zu nehmen.
Hinter dem Opferplatz ist ein Korrall, in dem sich die Kilhe wahrend der
Zeremonie aufhalten. Bevor die Opferbindel ausgepackt wurden, hatte
Fabian die Opferstelle mit Weihrauch, der auf einem getrockneten Kuhfla-
den verbrannt wurde, berauchert und gereinigt. In die Mitte dieser speziel-
len Opferstelle wurden zwei Stiere aus Ton (von Chumbivilca, gekauft an der
Feria in Maras) gestellt; daneben die Brenneisen und Seile, alles umgeben
von Pflanzen. Rechts neben den Stieren wurden die FIdéten und die Trommel

61



ﬁ‘ﬁ.x.‘yﬁ b y 1
Die Familie sitzt im Halbkreis um die misa (Opferstelle) mit den beiden Tonstieren. Die

Manner sitzen auf der einen Seite und musizieren, die Frauen auf der anderen und
singen.

plaziert. Vor den Stieren befanden sich etliche Muschelhalften und
Schneckenschalen, dahinter die Opferblindel mit den Gbrigen Zutaten, wie
Coca-Blatter, untu, taku (oxydierte Erde), Messer, Brot, Orangen etc., die fur
die Zeremonie gebraucht wurden.

Alle Manner sowie Mutter Venancia richteten Coca-Blatter zu mundge-
rechten Portionen her, d.h. alle Blatter wurden in einer Richtung aufeinan-
dergelegt. Diese Portionen wurden dann, nach einem Gebet an die Apus
und Awkis auf der Opferstelle verteilt. Anschliessend machten die Ubrigen
Frauen das Gleiche. Gegenseitig bot man einander Coca-Blatter zum Kauen
an.

Die Brenneisen und Seile, mit denen spéater die Kiihe eingefangen werden
sollten, bemalte man mit taku, das zuvor in Chicha getunkt worden war;
zuletzt wurde noch das Kreuz darauf gezeichnet. Ebenso wurden die Hande
aller Zeremonie-Teilnehmer mit taku angemailt.

Zwei mit Chicha gefillte Tonschalen, Uber die eine Pflanze gelegt wurde,
stellte man links und rechts vor den Eingang, als Opfer an die Apus und
Awkis, die den Opferplatz, angelockt durch die Zeremonie, besuchen kom-
men. Die Schneckenschalen und Muschelhalften wurden mit Chicha, tber
die etwas kaniwa (eine Getreideart, die im Patakancha-Tal nicht wachst)

62



Die einzelnen Familienmitglieder stellen kleine Opfergaben aus Coca-Blattern zusam-
men, verteilen sie Uber die misa und offerieren sie anderen Familienangehdrigen.

gestreut wird, gefullt. Alle Teilnehmer, auch Tim und ich, mussten mit je
einem Schéalchen voll Chicha und kaniwa in jeder Hand in den Korrall zu den
Kdhen gehen, und den Inhalt Uber sie leeren.

Nach Beendigung all dieser Vorbereitungen folgte eine Chicha-Runde.
Die Chicha war zwar in Plastikkanistern zum Opferplatz getragen, dort aber
zum Ausschenken in einen Tonkrug umgeschuttet worden. Ein mannliches
Mitglied bot den anderen nacheinander eine Kalebasse mit Chicha an, die
praktisch in einem Zug geleert werden musste. Bevor man trinkt, winscht
man allen Gesundheit (salud), damit alle eines Herzens sind und die Zere-
monie nicht durch bose Gedanken gestért wird. Anschliessend sammelte
Pedro die zerkauten Coca-Blatter und verbrannte diese in der Feuerstelle.
Erneut boten sich die Familienmitglieder gegenseitig Coca-Blatter an.
Schliesslich fadelten Teresa und Fortunanta (Felicianos Frau) Pflanzen,
Orangen und Brot auf eine Schnur. Abgeschlossen wurden die Vorberei-
tungen durch nochmaliges Umschreiten der Opferstelle mit Weihrauch und
durch einen Chicha-Trunk.

. Fabiano und Pedro erhielten als vagueros (Kuhhirten) je ein Seil, das sie in
christlicher Manier in Kreuzform kissten. Mit diesen Seilen wurden die
Jungtiere zu Fall gebracht und ihre Fusse anschliessend zusammengebun-

63



Das Kalb ist zu Boden geworfen und gebunden. Der vaquero halt das Seil straff, wah-
renddem die Ubrigen Familienmitglieder nacheinander dem Kalb Chicha einfldssen.

den. Fortunatos Vater spielte wahrend dieses Vorgangs auf der Flote; Mut-
ter Venancia trommelte und sang dazu. Der kurze Text des Liedes hatte
etwa folgenden Inhalt: Die Kihe, respektvoll mamas (MUtter, Damen) ge-
nannt, sollten keine Angst haben, wenn sie nun gebunden und ihre Ohren
beschnitten wirden. Diese Worte wurden laufend wiederholt; der ganze
Singsang hatte eine beruhigende Wirkung. Die tUbrigen Teilnehmer fléssten
dem am Boden liegenden Tier Chicha ein und schutteten auch etwas der
Seite und dem Beine entlang sowie tUber die Hufe. Mit taku und untu wurden
Seite, Beine und Hufe angemalt und nachgefahren. Daraufhin schnitt man
mit einem Messer an beiden Ohren entsprechend dem Besitzzeichen ein
Dreieck heraus. Das Blut wurde in einer Kalebasse, geflllt mit Chicha,
aufgefangen. Als Schmuck erhielten die Jungtiere die Schnur mit dem Brot
und den Orangen um den Hals oder die Horner gehangt.

Nach Beendigung des Beschneidens der Jungtiere wurde, zu meinem
Erstaunen und zum Gaudi der Frauen, Fabian und Pedro, die beiden vaque-
ros, von den anderen Mannern gepackt und nach heftiger Gegenwehr
zusammengebunden und zu Boden geworfen. Symbolisch wurde an ihnen
das Gleiche vollzogen, wie an den Jungkuhen. Das Abschneiden eines
Fadens von ihrer Kleidung symbolisierte das Einschneiden der Ohren. Das

64



o

Nach dem Beschneiden der Ohren wird dem Kalb ein adorno (Schmuck), bestehend aus
einer Schnur, auf der Orangen, Brot und Pflanzen aufgefadelt sind, umgehangt.

spatere Einbrennen vorwegnehmend legte man ihnen einen getrockneten
Kuhfladen auf die Schultern und markierte mit den Brenneisen das Brennen.
Auch sie erhielten den gleichen Halsschmuck, bestehend aus Brot und
Orangen, umgehangt. Dann band man sie los. Mit gesenktem Kopf gingen
sie wie wild auf die Teilnehmer los. Zum grossen Gelachter erwischten sie
natUrlich uns Gringos, die vor lauter Schauen und Staunen nicht merkten,
was passieren wurde, und sich nicht rechtzeitig in Sicherheit bringen konn-
ten.

Nachdem sich alle wieder beruhigt hatten, beteten alle Mitglieder, immer
zu Dritt UGber der Chicha-Schale mit dem Blut. Nach der obligaten Bespren-
kelung der Opferstelle, tranken alle nacheinander, auch wir, von diesem
stark verdlnnten Blut-Chicha-Gemisch. Zu einem spateren Zeitpunkt erfuhr
ich, dass diese Zeremonie an anderen Tagen des Jahres auch fir Lamas
und Alpakas, Schafe und Pferde durchgefuhrt wird. Auf meine Frage, ob
den Pferden auch die Ohren beschnitten und danach das Blut getrunken
wirde, erklarte man mir, dass die Ohren zwar die Besitzmarken erhielten,
aber das Blut, da sie kein Pferdefleisch &ssen, nicht getrunken wirde.

Erneut wurde allen Kihen, die sich immer noch im Korrall aufhielten,
Chicha Uber den Ricken gegossen. Dann begleiteten die Teilnehmer, die

65



Wenn alle Jungklhe markiert sind, wird getanzt; zuerst im Kreis, die Ménner musizierend
voraus, die Frauen singend hintennach. Spater wird dann zu zweit getanzt.

Manner wieder Fldten spielend und trommelnd voraus, die Kuhe hinaus, wo
sie sich dann auf der Weide zerstreuten. Etwas Chicha wurde ihnen noch
nachgeschttet. Dann leerte man die beiden Schalen voll Chicha fur die
Apus und Awkis beim Eingang aus. Nun wurde getanzt und gesungen.
Zuerst ein Rundtanz; alle hielten sich an den Handen und tanzten in kleinen
Schritten im Kreis herum; nach kurzen Sequenzen wurde gestoppt und die
Richtung gewechselt. Der begleitende Singsang endete nach einigen Tak-
ten mit einem in die Héhe gezogenen «Uiii». An den Opferplatz zurlckge-
kehrt, wurde weitergetanzt, aber diesmal paarweise und nach Aufforde-
rung. Das Paar tanzt gegeneinander, entfernt sich wieder voneinander,
kreuzt sich und macht am anderen Ende eine Drehung. Insgesamt missen
mit einem Partner, gleich ob Frau oder Mann, immer drei Tanze durchge-
fuhrt werden. Unterdessen packten Julio und Venancia die Opfersachen
zusammen. Uber die beiden Opferblindel wurde abschliessend mit einer
Nelke Chicha in Kreuzform gesprenkelt.

Tim und mich hatte man wieder friher auf den Heimweg geschickt, damit
wir noch bei Tageslicht den Abstieg machen konnten. Die anderen tanzten
bis nach Einbruch der Dunkelheit weiter und tranken Chicha. Flir uns noch
Ungelibte ware der Abstieg nachts und bei Neumond zu gefahrlich gewe-

66



sen, vor allem auch bei diesem ungewohnten und enormen Chicha- und
Schnapsgenuss. Doch zuvor mussten wir noch einige Abschiedsworte, die
uns Teresa in Quechua vorsagte, Uber die Opferbundel sprechen.

Bei Anbruch der Dunkelheit, so wurde mir spater erzahlt, machten sich
alle, bis auf zwei Manner, nachdem die Abschiedsworte gesprochen wor-
den waren, mit Musik und viel Geladchter auf den Heimweg. Die beiden
Manner vergruben nochmals kleine Opfer in der Asche der von ihnen ver-
brannten Kuhfladen. Danach eilten sie den anderen nach und kehrten ge-
meinsam mit ihnen nach Willug zurtick. Nur Feliciano und seine Familie
blieben bei der estancia, um die Kiihe, die fir die Nacht in den Korrall bei der
Hutte getrieben wurden, zu bewachen.

Heiterkeit und Lachen gehoren zu dieser Zeremonie. Die Menschen dur-
fen nicht griesgramig sein, da dies den Ablauf der Zeremonie storen wurde.
Eine Storung aber wirde sich unheilvoll sowohl fur die Tiere wie auch die
Menschen auswirken. Deshalb wird so viel getanzt und gesungen, aber
auch getrunken, da dies die Leute geldster macht und die Stimmung an-
heizt.

Zu Hause angelangt, wurden die Opferbundel ungeoffnet auf einen Tisch
gelegt. Die Teilnenmer, die sich fur diese Feier die besten Kleidungsstucke
angezogen hatten, zogen die Gummisandalen aus und die Hite ab. Musste
eine Frau kurz hinaus, um z.B. Wasser zu holen, setzte sie sich die montera
wieder auf. Die Manner sprachen Gebete Uber die Bundel, wahrend sich die
Frauen mit dem Kochen beschéftigten. Dazwischen wurde laufend Chicha
und Schnaps getrunken. Vor dem Essen sammelte Pedro wiederum die
Coca-Blatter ein, um sie im Herd zu verbrennen. Das Essen, Kartoffeln,
lisas- (Knollenfrucht) und Teigwarensuppe, darf nicht mit Metall-Loffeln ge-
gessen werden, sondern wird, mangels Holzl6ffeln, mit Hilfe von Holzstab-
chen geschlurft. Fur die Gringos hatte man eine Ausnahme gemacht und
Metall-Loffel angeboten. Dass dies nicht zeremonikonform war, sagte man
mir erst spater. Wahrscheinlich hatte ich etwas unglaubig dreingeschaut,
denn Feliciano entschuldigte sich furs Schltrfen, da sie zu arm seien und
nicht mehr Loffel besassen. Auch gji (eine Art scharfe Peperoni) sollte man
nicht essen, da dies die Kihe wild macht.

Vor dem Tanz, der bis gegen Mitternacht dauerte, wurde nochmals mit
Weihrauch um den Opfertisch gerauchert (Rauch ist ein wirksames Mittel,
um Damonen zu vertreiben), Chicha mit den obligaten Gebeten getrunken,
sowie Coca-Blatter verteilt. Einer nach dem anderen verabschiedete sich
und legte sich schlafen.

Am nachsten Morgen gab es wieder Fruhstuck bei Mutter Venancia;
normalerweise kochte jede Familie fir sich. Auch Feliciano und seine Fa-
milie waren wieder zurtck. Das Essen gestaltete sich wiederum sehr reich-
haltig. Auch die Manner beteiligten sich an der Zubereitung: mit Zwiebeln
gerostete Weizenkorner, als ndchstes Mais mit Fleisch und Zwiebeln. Dar-

67



auf folgten Kartoffeln mit gjf und zum Schluss eine Suppe aus Reis, lisas,
chunos (gefriergetrocknete Kartoffeln), gewdhnlichen Kartoffeln und fri-
schen Krautern. Die abgenagten Knochen wurden in einem Korb gesam-
melt. Schon vor dem Essen wurde, vor allem von den Mannern, schon
fleissig Chicha und Schnaps konsumiert, aber immer wurde etwas davon
Uber die Opferbindel gesprenkelt. Die erste Schale Chicha wurde als Opfer
an die Pachamamatierra in den Herd geschttet.

Den Tisch mit den Opferbundeln plazierte man genau gegenuber der
Taréffnung. Als Unterlage flr die Tonstiere und das andere Zubehor diente
ein von Mannern aus Alpaka-Wolle gewobener Sack, in dem Feldfriichte
transportiert und aufbewahrt werden. Die beiden Stiere, immer mindestens
ein Paar, manchmal auch zwei oder drei Paare, erhielten den gleichen
Schmuck en miniature umgehangt, wie ihre lebendigen Artgenossen tags
zuvor. Die beiden Stiere wurden ganz aus dem einen Bundel herausgeholt;
die Ubrigen Gegenstande blieben in den gedffneten Opferbindeln. Um den
Tisch und daruber wurde ermeut Weihrauch getragen. Der Korb mit den
Knochen wurde auch auf den Opfertisch gestellt. Zu den Knochen legten
die einzelnen Familienmitglieder mundgerechte Portionen Coca-Blatter,
nachdem sie zuvor Uber diese geblasen und einige Worte zu den Apus
gesprochen hatten. Alle sprachen Gebete Uber den Korb und sprenkelten
etwas Schnaps darlber. In den Gebeten wurden die Rogales (Apus und
Awkis) sowie die Pachaterramama gebeten, ihnen auch in Zukunft Tiere,
d.h. Fleisch/Nahrung, zu bescheren. Anschliessend wurde der Korb hinten
im Haus verstaut; die Knochen wurden spater im Herd verbrannt.

In der Zwischenzeit hatten die Frauen neue Chicha mit Mehl und Zucker
zubereitet. Die erste Schale schiuttete man wiederum in den Herd. Getrun-
ken wurde diesmal aus den Tonschalen, die zuvor als Opfer fur die Apus und
Awkis mit Chicha geflllt vor dem Eingang in den Opferplatz gestanden
hatten. Die eine Tonschale (qucha ingaychu; qucha = See, inqaychu =
Talisman) hat eine kleine Kuh aus Ton in der Mitte, die zweite eine kleine
Schale mit Léchern auf der Seite, damit die Chicha von der dusseren in die
kleinere fliessen kann (hatun qucha chawpinpi uha qucha; grosser See mit
einem Baby-See in der Mitte; ufia = Jungtier); im Laufe des Tages kam noch
ein kreisformiges Gefass mit Ausguss (llaypu/llapa?; llapa = alle) dazu.
Diese verschiedenen Gefasstypen haben sicher eine symbolische Bedeu-
tung. Alles weist auf Fruchtbarkeit hin.

Ein ingaychu ist ein Talisman, der von den Awkis geschickt wird. Wenn
Leute traurig und alleine in den Puna wandern, kénnen sie einem inqaychu
begegnen; d.h. einer wunderschdnen Kuh, die am Ufer einer Lagune oder
eines TUmpels steht. Wenn man Gltck hat, kann man der Kuh z.B. eine
manta oder sonst ein Textil Gberwerfen und sie so festhalten. Die Kuh
verwandelt sich in einen weissen Stein in Kuhform (gisqarumi; -qisqa- =
Kiesel, Feuerstein; -rumi- = Stein), der sehr warm ist und enorm «schwitzt»,

68



nass ist. In ein Textil gewickelt kann dieser ingaychu, Talisman, fréhlichen
Herzens nach Hause getragen und im Folgenden flr das misaq’ipi (Opfer-
bindel) beim Waka Ch’'uyay verwendet werden. Er wird nur anlasslich die-
ser Zeremonie hervorgeholt. In der Ubrigen Zeit wird dieser Talisman mit
Coca-Blattern, untu und kaniwa in einer unkhuna aufbewahrt. Solch ein
ingaychu verhilft dem glucklichen Finder zu vielen jungen und gesunden
KUhen; erhoht also die Fruchtbarkeit und Gesundheit der Tiere. Als Dank an
die Awkis sollte ein despachu, wie vorne beschrieben, vergraben werden.

Der Ubergang von profaner und sakraler Handlung ist bei dieser Zeremo-
nie fliessend. Frauen kochen, kimmern sich um die Kleinkinder, schwatzen
und lachen. Ich wusste nicht so recht, wohin ich meine Aufmerksamkeit
lenken sollte. Rechts von mir hockten die Frauen und kochten, links von mir
sassen die Manner. Plotzlich entschlossen sie sich wieder zu einer neuen
Chicha- und Schnapsrunde mit Gebet oder zu einer Coca-Blatter-Vertei-
lung. Die einzelnen Teilnehmer unterbrachen ihre Arbeit, wenn sie an die
Reihe kamen, wahrend die anderen weiterschwatzten und lachten. Pedro
und Fabian, die beiden vaqgueros, erhielten ein Seil Uber die Schulter ge-
hangt, an das Plastikflaschen mit Chicha und Schnaps, ein Sack mit Coca-
Blattern, Brot, Orangen und SUssigkeiten gebunden waren.

Vor dem Mittagessen, einem eigentlichen Festessen mit gebratenen
Meerschweinchen, Kartoffeln und /isas sowie im Feuer gebratenem, mit
Kartoffeln und Innereien gefulltem Darm, wurden wieder die gekauten
Coca-Blatter eingesammelt und im Herd verbrannt. Nach dem Essen,
gegen 15 Uhr, sprachen alle gemeinsam ein Gebet Uber die Coca-Blatter
und gaben sich gegenseitig neue zum Kauen. Ca. zwei Stunden wurde nun
laufend gebetet und Chicha und Schnaps getrunken. Mutter Venancia und
Vater Julio machten den Anfang. Jeder betete und trank zuerst dreimal
allein, dann einmal gemeinsam; dann das nachste Ehepaar. Sabina, erst
17jahrig, und ihr Mann Fabian wussten noch nicht Bescheid, weshalb
Sabina die Gebete zusammen mit dem Vater von Fortunata sprach, Fabian
mit seinem Vater Julio, insgesamt viermal. Nach dieser Runde wurden in
unbestimmter Reihenfolge dieselben Gebete gesprochen, aber nur noch
einmal. Selbstverstandlich fehlten weder Chicha noch Schnaps. Bei diesen
Gebeten, in Quechua samay (ausruhen, rasten), werden neben der Anru-
fung der Apus, des christlichen Gottes und der Heiligen die Vorzlige und
Schonheit der Kiihe aufgezahlt, so, wie man nachstes Jahr die Kiihe gerne
sahe.

Ab 17 Uhr wurde dann auf FI&ten und Trommeln musiziert und dazu
paarweise, immer drei Stlcke getanzt. Fur die Tanze bei dieser Zeremonie
werden traditionelle Weisen gespielt, wahrend bei Familienfesten profaner
Natur, z.B. anlasslich des ersten Haareschneidens (umarutuy) bei einem
Kleinkind oder in Anschluss an die Aussaat, der Kassettenrecorder oder der
mit Batterie betriebene Plattenspieler aufgestellt wird. Den ganzen Abend

6 Ethnologica 6 9



lang werden nach zwei, drei Kassetten oder ein paar Single-Platten Huay-
nas getanzt.

Nach zwei Stunden, gegen 19 Uhr, wurden die Stiere in das Opferbindel
gepackt, naturlich wieder mit Gebeten und Chicha. In der Zwischenzeit
hatten die Frauen das Abendessen, eine sopa de moraya (anderer Typ
dehydrierter Kartoffel) zubereitet. Wie schon so oft, wurden auch diesmal
die gekauten Coca-Blatter eingesammelt und im Herd verbrannt.

Fabian wollte nach dem Essen auf die estancia, um die Kliihe zu hiten.
Deshalb markierte Teresa seine Beine und Flsse mit taku und machte auf
dem Boden, wo er gestanden hatte, zwei Kreuze, damit er in der Dunkelheit
keinen Fehltritt mache und zu Tode sturze. Nach dem Verabschieden
kUsste er abschliessend das Opferblndel in Form des christlichen Kreuzes
und machte sich auf den Weg.

Die ubrigen Familienmitglieder bekreuzigten sich und beteten; dies ins-
gesamt dreimal. Danach kUssten alle wie Fabian das Opferbindel. Venan-
cia trug das Bundel hintUber ins andere Haus, wo die beiden Stiere das Jahr
uber in einer Nische stehen. Julio, der sie begleitete, trug einen Krug voll
Chicha. Der Rest, ich eingeschlossen, tanzten draussen vor den Hausern
bei Stockdunkelheit im Kreis. Venancia und Julio hatten im Haus drinnen
unterdessen das disciplinal (kath. Gebet) Uiber das Biindel gebetet und mit
Chicha besprenkelt. Ein Mitglied nach dem anderen wurde vom Tanz weg-
gerufen, um eine Schale Chicha zu trinken, die ihnen mit den Worten «die
Milch der Kihe werden alle trinken» offeriert wurde. Auch die Kinder, mit
Ausnahme der Sauglinge, die noch Muttermilch trinken, wurden gerufen
und erhielten ein wenig Chicha. Danach kehrten alle wieder ins andere
Haus zurlck, wo auf dem Opfertisch nur noch die Coca-Blatter lagen. Es
folgte eine neue Coca-Blatter-Verteilung, zuvor aber wurden die Blatter mit
Schnaps besprenkelt. Pedro stellte einen kleinen Stier, angefertigt aus
Agaven-Asche, die mit etwas Wasser vermischt, eine gute Modeliermasse
ergibt, auf den Tisch. Darlber legte er das Seil, das er bisher umgehangt
hatte.

Anschliessend wurden in lustiger, theatralischer, aber auch karikierender
Weise in einer Art Sketch die Probleme, die im Zusammenhang mit dem
Vieh auftreten kdnnen, gespielt. Darsteller waren: Pedro als vaquero (hatte
eine Kuh genommen und mochte auch nicht mehr fur den Patron arbeiten);
Julio als Patron, Feliciano als Richter und sein Schwiegervater als teniente
gobernador (Polizist). Die Frauen schauten zu und amusierten sich. Nur
Venancia wurde als Frau des Patrons hie und da miteinbezogen. Aber sie
war schon sehr schlafrig und musste immer wieder geweckt werden. Der
Sketch war sehr lustig. Es wurde viel gelacht. Manchmal konnten die
Schauspieler selbst, vor lauter Lachen, kaum weiteragieren. Zum Schluss
wurde der Stier, respektive die achupalla-Figur zerstort. Pedro ging von
einem zum anderen und fragte, welchen Teil des Stieres man gerne hatte.

70



Er Ubergab dann das entsprechende Stick mit einem zum Teil recht an-
zlglichen Witz. Mich fragte er z.B. obich den Kopf oder ein Bein mochte. Als
ich den Kopf verlangte, sagte er mir in etwa sinngemass, ich sollte meinem
Mann, der in der Schweiz zurtuckgeblieben war, keinen Kopf, d.h. keine
Horner aufsetzen. Alle hielten sich den Bauch vor Lachen. Es herrschte eine
ausgelassene, frohliche Stimmung. Dazwischen wurde, wie kénnte es an-
ders sein, immer wieder Chicha und Schnaps getrunken, wobei man auch
jetzt noch etwas iber die Coca-Blatter und karglichen Uberreste des Stieres
sprenkelte. Bis nach Mitternacht, vorher darf man nicht aufhdren, wurde
noch getanzt und getrunken, dann endete die Feier mit einem letzten Gebet.
Und der harte Kern, der noch aufgeblieben war, legte sich auch schlafen.

Am nachsten Morgen versammelten sich alle draussen im Sonnen-
schein, schwatzten und tranken den Rest Chicha und Schnaps und liessen
die fiesta langsam ausklingen. Die beiden Tonstiere wurde im Laufe des
Tages ohne besonderes Zeremoniell zurtick in ihre Nische gestellt.

Als diese Zeremonie stattfand, war ich erst etwa zwei Wochen bei dieser
Familie. Mit Teresa und ihrem Mann Pedro hatte ich ja schon recht guten
Kontakt, aber die Ubrigen Familienmitglieder waren mir doch recht fremd;
ich ihnen naturlich auch. Bei Beginn der Zeremonie hielten sich Tim und ich
etwas abseits, aus Furcht, den Ablauf durch irgendeinen unbeabsichtigten
Fauxpas zu stdren. So naherte ich mich, neugierig wie ich bin, der Feuer-
stelle auf dem Opferplatz, um zu sehen, was Pedro dort machte. Mit vielen
Entschuldigungen wurde mir dann erklart, dass sich Frauen der Opferstelle
nicht nahern durften, da dies ihnen schaden kénnte. Das bestarkte mein
Unbehagen, durch irgendeine Handlung meinerseits die Zeremonie zum
Scheitern zu bringen. Schliesslich raffte ich mich doch auf und fragte, ob ich
fotografieren und mit meinem kleinen Kassettenrecorder Aufnahmen ma-
chen durfte. Ich erhielt die Erlaubnis, aber wohl war mir doch nicht dabei, da
ich mir nicht ganz sicher war, ob sie mir meinen Wunsch nur nicht abschla-
gen wollten. Als die Zeremonie vorbei war und ich ihnen die Tonbandauf-
nahmen vorspielte, bedauerten sie aber sehr, dass ich nicht mehr aufge-
nommen hatte. Mein Unbehagen war unbegrindet gewesen.

Ich hatte ja sehr aktiv an der Zeremonie teilgenommen, vor allem was das
Tanzen anbelangte. Dies wurde sehr positiv aufgenommen. Ich gehdérte
nachher schon fast zur Familie, was spater durch die compadrazgo-Bezie-
hungen noch verstarkt wurde.

71



Zusammenfassung

Im ersten Teil wird kurz und recht personlich die Startphase meiner ersten
Feldforschung geschildert, die meines Erachtens entscheidend ist fur das
Gelingen der ganzen Feldforschung, da sie das Zurechtfinden in einer
fremden Kultur sowie den Aufbau eines Beziehungsnetzes beinhaltet. Der
zweite Teil befasst sich mit der reinen Beschreibung eines Tiervermeh-
rungsrituals in der Gemeinde Willug (Patakancha-Tal, Dep. Cuzco). Der
Bericht wurde noch im Feld geschrieben, so dass eine analysierende Bear-
beitung des Rituals unter Herbeiziehung weiterer wissenschaftlicher Publi-
kationen nicht mdglich war.

72



	Notizen aus dem Patakancha-Tal (Peru) : persönliche Eindrücke und Schilderung des Waka Ch'uyay, eines Tiervermehrungsrituals

