Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 11 (1987)

Artikel: Oralitat aus ethnopsychoanalytischer Sicht
Autor: Bazzi, Danielle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007682

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Danielle Bazzi

Oralitiit aus ethnopsychoanalytischer Sicht

Was kann der Beitrag der Ethnopsychoanalyse zum Verstindnis von Oralitat
sein?

Zunichst denkt man beim Begriff ‘Oralitdt’ an ‘Miindliches’, weiter an den
kommunikativen Aspekt dessen, was mimisch und sprachlich ausgedriickt
werden kann. Die Psychoanalyse hat indessen dem Begriff eine weitere
Bedeutung gegeben. ‘Oralitidt’ meint im Rahmen der Freud’schen Trieblehre
eine Modalitdt der psychosexuellen Erlebnisweise.

In den ‘Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie’ schreibt Freud (1905), dass
in der oralen Sexualorganisation das Sexualziel ‘in der Einverleibung des
Objektes, dem Vorbild dessen, was spéterhin als Identifizierung' eine so
bedeutsame psychische Rolle spielen wird’ besteht. ‘Oral’ heisst hier
zunichst ‘etwas, was sich um den Mund abspielt’. Die ‘orale Modalitit’
zentriert sich demnach um die Mundzone. Orale Aktivitdten sind Saugen
und Schlucken, also inkorporierende Tétigkeiten. Wenn Freud von ‘oraler
Sexualitdt’ spricht, so meint er, dass die Quelle der Libodo in der oralen
Zone liegt. Mit anderen Worten wird — auf dem Boden der Triebtheorie -
davon ausgegangen, dass es eine spezifische Lust- und Befriedigungsform
gibt, die vom Mund ‘gespeist’ wird. Entwicklungspsychologisch bedeutsam
ist in der oralen Phase die Beziehung des Sduglings zur ndhrenden Mutter.
Die Dyade Siugling-ernihrende Person ist der Beziehungsrahmen, wenn
man so will das konkrete soziale Behéltnis, worin sich das, was wir ‘Trieb’?
nennen, realisiert.

1 Der Begriff ‘Identifizierung’ kann auf zwei verschiedene Arten gebraucht werden. 1. Identifi-
zieren transitiv verwendet: ich identifiziere etwas oder jemanden, ist meist als kognitiver Akt
gemeint. 2.a) Sich identifizieren b) sich identifizieren mit sich selbst, sind die Bedeutungen,
die dem Begriff in der Psychoanalyse zukommen.

2 Der Begriff ‘Trieb’ bezieht sich auf ein deskriptives Modell. Freud sprach 1915 von Trieb als
einem ‘Grenzbegriff zwischen Seelischem und Somatischem, als psychischer Reprasentant der
aus dem Korperinneren stammenden, in die Seele gelangenden Reize, als ein Mass der
Arbeitsanforderung, die dem Seelischen infolge seines Zusammenhanges mit dem Korperli-
chen auferlegt ist’ (1975:85). Dieses Verstédndnis vom Trieb als einem Grenzbegriff schliesst
somit eine rein biologische Bestimmung aus, ohne jedoch das materielle Substrat des Lebens
zu leugnen.

191



Oralitiit und Identifizierung

Die Herleitung des Identifizierungsgeschehens aus der oralen Modalitit
konnte einer einseitigen biologischen Sichtweise der psychoanalytischen
Metatheorie Vorschub leisten, wenn nicht die interaktive Vermittlung in der
Mutter-Kind Dyade als sinnstiftende Objektivierung des Triebgeschehens
hinzugedacht wird. Erst im Rahmen einer Beziehung kann von einem
Identifizierungsvorgang gesprochen werden. Das ‘Mythologem’® der einver-
leibenden Mundaktivitdt — als Urbild fiir den psychischen Mechanismus der
Identifizierung — bedarf der realen Wechselbeziehung zwischen Saugling und
Mutter, um seinerseits wieder erzihlt werden zu kénnen.

Da es in dieser Arbeit um eine Annédherung an die ethnopsychoanalytische
Sichtweise von zum Teil unbewussten identifikatorischen Beziehungsaspek-
ten geht, stelle ich zunachst die Frage, was die Grundlage einer sinnvollen
Kommunikation ist.

Was befdhigt uns, uns mit anderen Menschen, die in einer uns nicht
selbstverstindlich erfahrenen Kultur aufgewachsen sind, zu verstédndigen?
Die Basis einer sinnvollen Kommunikation ist der gemeinsame Bezugsrah-
men, auf den sich die Gespréchspartner verlassen, um das Gesagte daraufhin
interpretieren zu konnen. Im folgenden werde ich versuchen, diesen Bezugs-
rahmen zu skizzieren, wobei ich auf der Hut bin, weder einen kulturalisti-
schen, noch einen biologistischen Ansatz vorzuziehen.*

Ich meine, dass die Grundlage fiir gegenseitiges Verstehen und die damit
einhergehende Ubertragungsdimension’ durch einen Grundkonflikt zu
Beginn der emotionalen Entwicklung entsteht.®

3 Freud schreibt 1932 ‘Die Trieblehre ist sozusagen unsere Mythologie. Die Triebe sind
mythische Wesen, grossartig in ihrer Unbestimmtheit.’

4 Dem kulturalistischen vs biologistischen Ansatz entspricht in etwa die Frage Relativismus vs
Absolutismus innerhalb der ethnologischen Theoriediskussion (vgl. Hanson 1981, Winch
1975).

5 Wurmser hat dem Ubertragungsbegriff einen mir sehr bedeutsam scheinenden Aspekt
abgewonnen ‘. ..the Greek equivalent of transference is metaphor (metaphora). (...) Meta-
phors bind concepts, ideas, memories, all kinds of representations by such ‘interactional links’
— interacting because of their affective connections. The language of feelings and desires is
transferential, is metaphorical’ (1981:273) (Hervorhebungen v.A.).

6 Wichtige Anregungen zur Ausarbeitung des Grundkonfliktthemas verdanke ich Dr.
A. Bonzi, dem ich an dieser Stelle danken méchte.

192



Der Grundkonflikt

Um diesen Grundkonflikt zu beschreiben, werde ich die Worte von Winni-
cott (1976) brauchen. Das Neugeborene wird ‘erbarmungslos’ gedacht, da es
einer ‘primiren Unintegriertheit’ erst entraten muss. Fiir das Kind ist seine
erste Umwelt noch Teil seiner selbst, es hat noch keinen Begriff dessen, was
die befriedigende Brust der Mutter herbeizaubert. Man kann vom Kind
sagen, dass es im Stadium der ‘Erbarmungslosigkeit’ oder ‘Unbeteiligtheit’
ist, da es existiert und zielgerichtet ist, ihm jedoch gleichzeitig die Ergebnisse
dieser begriffslosen Intentionalitit ‘gleichgiiltig’ sind. Die erbarmungslose
Liebe ist schon wirksam, bevor es beim Kind eine Fihigkeit zur Ubernahme
von Verantwortung gibt. Der Anfang des Lebens ist gleichzusetzen mit
einem beginnenden Integrationsvorgang, der in seinen Schwankungen und
seiner Spezifitat in eine Beziehung eingebunden ist. Winnicott bezeichnet die
Funktion der Mutter als ein ‘holding’, das ‘good enough’ sein sollte. Diese
Funktion ist sozusagen das begriffliche Korrelat zur Erbarmungslosigkeit des
Neugeborenen. Die Integration findet innerhalb einer Beziehung statt, dem
Wechselspiel der erbarmungslosen Liebe mit der gentigenden ‘goodness’, die
darin besteht, die Fahigkeit zum Hass zu suspendieren. In dieser signifikan-
ten Wechselbeziehung hat der Begriff der ‘Oralitét’ seinen Platz.

Doch wie kommt es beim Kind zum Bewusstsein eines Anderen und damit
einem Bewusstsein seiner selbst, wie entsteht Identitidt als Grundvorausset-
zung zu einer sinnvollen Kommunikation. Oder mit anderen Worten ausge-
driickt, wie wird das Kind zum Subjekt mit dem Bewusstsein auch Subjekt
des anderen zu sein.

Vom Stadium der Erbarmungslosigkeit geht die fritheste Spur einer Diffe-
renzierung aus, die allmihlich in das Stadium der ‘Besorgnis’ (‘concern’)
ibergeht’. In diesem Stadium kann das Kind den Folgen seiner Impulse
gegeniiber nicht mehr ganz blind sein, der signifikante Andere wird also
gewissermassen erstmals gewiirdigt. Das Kind kann seine eigene Aggressivi-
tat rudimentér als Schuldgefiihl empfinden, was beispielsweise als Kummer
sichtbar wird. ‘Das Schuldgefiihl bezieht sich auf den Schaden, den das Kind
seiner Meinung nach in der erregten Beziehung dem geliebten Menschen
zugefiigt hat. Das gesunde Kind kann das Schuldgefiihl aushalten und ist so
mit Hilfe einer personlichen und lebendigen Mutter (die einen Zeitfaktor
verkorpert) fahig, seinen eigenen personlichen Drang, zu geben, aufzubauen
und wiedergutzumachen, zu entdecken. Auf diese Weise wird ein Grossteil

7 Der Ubergang zur Phase der Besorgnis findet in der Zeit zwischen fiinf bis zwolf Monaten
statt. Vgl. die Zeit, in die die erste Dentition gehort, erstreckt sich vom sechsten bis zum
dreissigsten Monat.

193



der Aggression in soziale Funktionen verwandelt und tritt in dieser Form auf’
(a.a.0.: 92).

Im Wechselspiel von Aggression, Schuld und Wiedergutmachung® entsteht
das Urvertrauen zu sich selbst. Dessen Kern bildet sich in einer ‘erregten
Beziehung’, ein Ausdruck von Winnicott, der die Verl6tung von zwischen-
menschlicher Interaktion mit der triebhaften oralen Komponente schon
zeigt’.Die geschilderte rudimentédre Differenzierung ist im Grundkonflikt
von Aggression, Schuld und Wiedergutmachung angelegt, der Basis fiir die
Bildung des Ich in Abgrenzung vom Nicht-Ich.

Das aus den priméren Identifizierungen hervorgehende Ich, das Subjekt,
hat die Fahigkeit, mit anderen Subjekten zu kommunizieren und dabei zu
hoffen, dass etwas Gutes daraus entsteht.

Ich habe postuliert, dass die Kommunikationsfidhigkeit von Menschen, die
in verschiedenen Kulturen aufwachsen, durch einen allen gemeinsamen
Grundkonflikt gegeben sei. Stillschweigend habe ich angenommen, dass die
Moglichkeit, sinnvoll zu kommunizieren, Empathie voraussetzt, das heisst
Einfiihlung, die ‘den grossten Anteil an unserem Versténdnis fiir das Ich-
fremde anderer Personen hat’ (Freud 1974:101). Mit dem bisher Gesagten
versuchte ich aufzuzeigen, wie Empathie sich in der konfliktiven Dreiheit
von Libido, Aggression und Interaktion als verséhnendes Moment zu ent-
wickeln beginnt.

Dendiin rogan

Bei den Bahluli, einem ostpersischen Stamm heute zwangssedentarisierter
Nomaden," hatte ich die Gelegenheit, einen Brauch mitzuerleben, den ich
im folgenden schildern mochte.

Beginnt ihr Kind zu zahnen, so bereitet die Mutter traditionellerweise in
einem grossen Kessel das ’dendin rogan’ vor. Es sieht einem Brei dhnlich
und besteht aus ungemahlenen Weizenkérnern, Kichererbsen, ausgelassener
Schafbutter, Salz und Pfeffer. Alle diese Zutaten werden zusammen mit
Milch iiber der Feuerstelle aufgekocht. Die Nachricht vom dendiin rogan

8 ‘Wiedergutmachung’ (‘reparation’) ist ein urspriinglich von Melanie Klein beschriebener
Mechanismus. Das Kind muss die Fahigkeit und das Gefiihl entwickeln kénnen, dass es dem
geliebten Objekt etwas geben kann, was dieses erfreut.

9 Meine Interpretation weicht hier von derjenigen Winnicott’s ab, der andernorts dieses
Geschehen als nicht triebhaft bezeichnet.

10 Ich habe 1975 wihrend fiinf Monaten im Rahmen einer Feldforschung {iber Enkulturation
bei den Bahluli in Chorassan, Nordostpersien, gelebt.

194



verbreitet sich schnell in der ‘mahall’, der agnatisch zusammengesetzten
Zeltgruppe. Von jedem Haushalt wird ein Kind mit einem kleinen Porzellan-
schilchen ausgeschickt, um es sich mit dem Brei fiillen zu lassen. Durch diese
Verteilung — ‘bax§’ genannt” — kommen alle Nachbarn der mahall in den
Genuss des dendiin rogan. Spiter wird das Schélchen mit Siissigkeiten wie
Datteln oder Keksen aufgefiillt und so — als Gegengabe — in den Haushalt,
der gespendet hat, zuriickgebracht.

Ich erhielt von Sahra, der Frau des Dorfchefs, die das dendin rogan fiir
ihren Sohn gemacht hatte, davon zu essen. Was mir zunichst als Brei
erschienen war, entpuppte sich als durchsetzt von hértesten Kérnern. Wie
ich diesen wiederstidndigen Brei probierte, muss ich ein plétzlich erstauntes
und ungldubiges Gesicht gemacht haben, denn Sahra sah mich lachend an.
Ohne dass ich gefragt hitte, erklirte sie mir, das miisse so hart sein, damit
das Kind gut zahne und sich in guter Gesundheit entwickeln kénne.

Gegeniibertragungsaffekt

Mein Affekt beim Probieren wurde mir erst durch Sahra’s Lachen bewusst
und liess mich weiterforschen. Ich war so iliberrascht von der Konsistenz des
dendiin rogan, hatte ich doch bisher bei den Bahluli — wenn zuvor gekocht —
ausschliesslich sehr weiche Nahrung genossen. Nun diese Gabe, fiir deren
Bewiltigung plotzlich gutes Beisswerkzeug nétig war. Ich war die fremde
Ethnologin, die zum erstenmal ein dendiin rogan ass, was fiir mich eine neue
Erfahrung war, fiir die Bahluli jedoch eine selbstverstindliche Tradition.

Diesen Affekt des iiberraschten Erstaunens — meine Gegeniibertragung —
wollte ich besser verstehen. So war meine néchste Uberlegung, dass ich mich
unbewusst mit dem zahnenden Kind identifiziert hatte, fiir welches der
Brauch auch zum erstenmal — wie fiir mich — durchgefiiht worden war. Ich
empfand auch eine leise Spur von Arger, dass meine Erwartung des weichen
Breis so getduscht worden war. War es nicht eine Zumutung, zu Ehren eines
kleinen, zahnenden Kindes einen Brei zu verteilen, der den ungehemmten
Gebrauch der eigenen Mahlwerkzeuge voraussetzt?

11 ‘bax¥’ meint nicht nur die prosaische Verteilung eine Gabe, sondern auch die Opferung eines
Schafes oder einer Ziege. Der mit der Opferung verkniipfte Wunsch, z.B. nach Gesundung,
soll durch den gemeinsamen Verzehr bekréftigt werden.

195



Zahnen aus entwicklungspsychologischer Sicht

Es ist schwer zu sagen, was in einem Kind vorgeht, das zahnt. Doch wird man
kaum bestreiten kénnen, dass mit dem von innen her bohrenden Zahn
schmerzhafte Spannungen verbunden sind, und dass ein zahnendes Kind
dabei gern auf einen hérteren Gegenstand beisst. Man kdnnte sagen, dass die
Widerstindigkeit des Objektes eine Schmerzlust ermoglicht, wihrend der
Weg zur vollen Dentition mit aus dem Korperinneren stammenden Spannun-
gen gepflastert ist. Beziiglich der Nahrungsaufnahme markiert das Zahnen
einen Ubergang. Wenn das Kind vorher nur relativ weiche bis flissige
Nahrung zu sich nehmen kann, so ist es mit Zdhnen ausgeriistet, fihig, Festes
zu zerkleinern. Gesteht man den neuen sensorischen Wahrnehmungen eine
damit einhergehende psychische verdnderungsauslosende Moéglichkeit zu, so
ist die Dentition auch als ein innerpsychischer und damit triebhaft bedeutsa-
mer Vorgang zu sehen.

In seiner ‘Entwicklungsgeschichte der Libido’ unterscheidet Abraham
(1924) zwischen zwei oralen Stufen, ndmlich erstens der saugenden und
zweitens der beissenden Mundtéitigkeit des Kindes. ‘Auf der Stufe der
beissenden Mundtitigkeit wird das Objekt einverleibt und erleidet dabei das
Schicksal der Vernichtung’ (1982:60). Im Beissen wird in dieser Lesart die
Urform des sadistischen Impulses gesehen. Die erste orale Phase unterschei-
det sich von der zweiten noch in einer weiteren Weise. Abraham nennt das
erste Stadium ‘vorambivalent’ und ‘konfliktfrei’. Die sekundére oralsadisti-
sche Stufe kennzeichnet den Beginn des Ambivalenzkonflikts. ‘Innerhalb der
oralen Epoche vertauscht das Kind die konfliktfreie, vorambivalente Einstel-
lung seiner Libido gegen eine ambivalente und tliberwiegend objektfeindli-
che’ (a.a.0.:61).

Mit den obigen Gedanken zum Zahnen und dem nun eingefiihrten Begriff
des oralen Sadismus wird klar, dass Oralitit aus zwei Komponenten, ent-
wicklungsgeschichtlich gesehen zwei Phasen, zusammengesetzt ist. Zunéchst
war die Rede von der Erbarmungslosigkeit, der vorambivalenten, konflikt-
freien Phase, wiahrend der das Kind das Saugen als lustvoll erlebt. Diese
Phase wird allméhlich abgeldst durch die Besorgnis bzw. den Konflikt mit
der rudimentdren Wahrnehmung der eigenen Aggressionsmoglichkeit. Bin-
det man die Aggression an das materielle Substrat des Psychischen, an die
Dentition, so eriibrigt sich die Frage nach reaktiver oder aktiver Genese, und
Aggression erscheint zunichst als ein modifikatorisches Potential. Diese
neue Fihigkeit lehnt sich an die Moglichkeit an, feste Nahrung zerbeissen,
zerkleinern und zerkauen zu kénnen, sodass sie absorbierbar wird.

196



Interpretation des dendiin rogan

Ich werde den Brauch des dendin rogan auf drei Ebenen interpretieren.
Erstens frage ich nach der individuellen Bedeutung, ausgehend von der
vorgangig skizzierten psychoanalytischen Theorie. Auf der zweiten Ebene
geht es um die Interpretation beziiglich der Gruppe der am Brauch Partizi-
pierenden, und in einem dritten Schritt zeige ich den Sinn, den diese
Tradition fiir die Stammesidentitit der Bahluli hat. ,

Die Frage der individuellen Bedeutung muss auf der Seite der Bahluli leer
bleiben, da der Fokus meines Interesses das Kind war, das noch nicht
sprechen konnte. Das, was es mir iiber seine Befindlichkeit nicht mitteilen
konnte, habe ich iiber die theoretische Herleitung der Ich-Bildung sozusagen
aufgefiillt. Vom individuellen Standpunkt her gesehen ist der Adressat des
Brauches die Leerstelle, denn erst spdter bemerkte ich, dass das Kind selbst
nichts vom Brei bekommt. Doch dieser Punkt scheint mir nicht ausschlagge-
bend, da wir im Umgang mit Siuglingen immer von Vorstellungen geleitet
werden, die die Vorwegnahme der Entwicklung des Kindes beinhalten. Der
Brauch der Bahluli zeigt deutlich, dass in Bezug auf das Kind dem Vorstel-
lungsbereich gegeniiber einer Handlungsebene der Vorzug gegeben wird.
Die psychoanalytische Theorie der priméiren Identifizierung nimmt hier
denselben — ethnotheoretischen — Stellenwert ein wie der Brauch als solcher
in seinem imaginiren Gehalt fiir die Bahluli. Ganz generell stellt sich hier die
Frage, ob nicht Konzepte, die die vorsprachliche Identitdtsbildung zum
Inhalt haben, immer schon das soziologische Moment mitreflektieren mis-
sen, da nimlich ihre Genese an die Intersubjektivitit von sprachlich kommu-
nizierenden Erwachsenen gebunden ist.

Das konkrete Beziehungsfeld des Brauches ist die Nachbarschaft. Was
verteilt, inkorporiert und zuriickgegeben wird, geht weit liber den Rahmen
einer Mutter-Kind Beziehung hinaus, es spielt sich in der Offentlichkeit der
mahall ab. Da in der ethnologischen und der soziologischen Literatur die
Zuordnungen Frau-Haushalt und Mann—Offentlichkeit oft als gegeben vor-
ausgesetzt werden, scheint es mir wichtig, besonders daraufhinzuweisen,
dass es hier eine Frau ist, die in einen Austausch mit einer sozial definierten
Gruppe tritt. Im Zentrum des Brauches steht ein durch weibliche Arbeit
hergestelltes Produkt, das durch die Verteilung und den Verzehr eine nach
agnatischen Kriterien begrenzte Offentlichkeit sozusagen durchdringt.

Diese nachbarschaftlich und verwandtschaftlich bestimmte Gruppe bekun-
det durch den Brauch ihr Interesse an der Temporalitét ihrer Reproduktion.
Ein Ereignis wie das dendian rogan hilft, die chronologische Zeit in ein
Vorher und ein Nachher einzuteilen. Der Brauch macht die Zeit des Her-
wanwachsens des Kindes sinnlich erlebbar fiir die Gruppe, die dadurch die
biographische Zeit gestaltet, statt sie chronologisch zu messen.

197



Mit der Durchfiihrung des Brauches ist ein Wunsch verkniipft, der Wunsch
nach dem Wohlergehen des Kindes. Meine Annahme geht dahin, dass die
Darstellung des Wunsches der Inhalt des Brauches ist, ndmlich die Identifi-
kation der Gruppe mit dem zahnenden Kind. Die orale Modalitdt — man isst
das dendiin rogan — begiinstigt inkorporierende Phantasien. Und ein Brauch,
der fiir ein ungefdhr halbjdhriges Kind veranstaltet wird, kann durchaus als
Aufnahme in die Gruppe interpretiert werden. In einem identifikatorischen
Agieren der Krise des Kindes, quasi seines Grundkonfliktes, ‘metabolisiert’
die Gruppe auf der sozialen Ebene den pesonalen, individuellen innerpsychi-
schen Vorgang. Vielleicht kénnte man das Imagindre der Gruppe im
Moment der Durchfiihrung des Brauches so verstehen, dass es dabei um ein
Wiedererleben der Ambivalenz jeglichen Individuationserlebens geht. Im
Brauch wird die Fahigkeit des Kindes, Hartes beissen zu konnen, antizipiert,
womit sich der Wunsch realisiert, dass das Kind die Schmerzen auch als
etwas Gutes erleben soll. Das dendiin rogan als solches gibt der Dentition
einen Sinn. Die bohrenden Zihne werden zu einem brauchbaren Instru-
ment, das aktiv eingesetzt, mit dem aber auch Schmerzen zugefiigt werden
konnen, die Ablehnung provozieren.

Was im dendiin rogan zubereitet, herumgetragen, verteilt, gegessen und
wieder ersetzt wird, beinhaltet zentralste Themen der Produktionsweise,
Tauschbeziehungen und Abhéngigkeiten der Bahluli. Der Kornerbrei ver-
weist auf die wichtigsten materiellen Bereiche der Reproduktion.

Milch und ausgelassene Butter sind Produkte der Schafhaltung. Der
Weizen, der fiir Brot, einem Grundnahrungsmittel der Bahluli, zu Mehl
gemahlen wird, wurde immer von Ackerbau treibenden Bauern gegen
Milchprodukte oder gekniipfte Teppiche eingetauscht. Siissigkeiten, voral-
lem Zucker, werden heute beim Hindler bezogen.

Im dendun rogan vermischen sich Eigenes — Milchprodukte aus der
nomadischen Schafhaltung — mit Fremdem — Weizen von den Bauern — und
dieses wird wieder getauscht mit Gekauftem.

Die Bahluli beissen an den unzerkleinerten, ungemahlenen Weizenkor-
nern. Weizen, fast in dem Zustand, in dem er von den Bauern kommt.
Friiher, so erzidhlten mir die Alten, lebten die nomadisierenden Bahluli in
einer reziproken Abhéngigkeit mit den Bauern der Region. Man tauschte
Produkte der Schafhaltung mit Produkten des Ackerbaus. Die Bahluli-
Mainner schauten damals mit einer leichten Verachtung vom Riicken ihrer
Kamele auf die sesshaften Bodenbauern herab. Gleichzeitig boten jedoch die
Bauern den Nomaden Gelegenheit, ihre diplomatischen Fahigkeiten unter
Probe zu stellen, wenn es darum ging, die saisonalen Wanderwege auszudis-
kutieren und dafiir Abgaben festzulegen. Auf diese der Vergangenheit
angehorenden Abwicklungen und Verhandlungen waren die Miénner der
Bahluli sehr stolz, gehorten doch dieselben Qualititen auch innerhalb des

198



Stammes — zusammen mit der verbalen Eloquenz — zu den zentralsten
Mainnlichkeitswerten."

Bei der eminenten Bedeutung, die die verbale Kompetenz sowohl innertri-
bal, wie auch ‘aussenpolitisch’ hat, wird eine weitere Dimension des Brau-
ches sichtbar.

Die harzen Weizenkorner symbolisieren die Widerstandsfahigkeit der
Bauernkultur. Das Beissen, das Zermalmen weist auf die Modalitit der
Beziehung hin, denn die kulturelle Reziprozitét hatte auch ihre ambivalenten
Ziige. Doch gibt es ohne Widerstidndigkeit keine Identitdt und ohne transfor-
mierende Aneignung keine Selbstbehauptung. In der Abgrenzung — die
Bahluli wiesen mich immer wieder daraufhin, wie anders sie doch sind im
Vergleich zu den Bauern — siedelt gleichzeitig die Identitétsbildung.

Methodische Uberlegungen

Anschliessend mochte ich die methodische Brauchbarkeit meines Vorgehens
diskutieren.

Ausgangspunkt meiner Uberlegungen war ein Gefiihl meinerseits als
teilnehmender Ethnologin. Ich war irritiert, da eine Erwartung nicht in
Erfiillung gegangen war. Der Affekt des Erstaunens, meine Gegeniibertra-
gung, hat den Versuch in Gang gesetzt, diese Liicke des Verstehens durch
Reflexion auszufiillen.

Was auch immer das Ziel einer Feldforschung sein mag, so ist doch der
Prozess des Kennenlernens einer fremden Kultur priméir eine Interaktion
von konkreten Menschen, die man sich emotional bedeutsam vorstellen darf.
Die Beziehungen, die sich im Laufe einer Forschung einstellen, bringen
Affekte mit ins Spiel, somit kann man sagen, dass die ethnographische
Begegnung eine libidindse Angelegenheit ist. In jedem Gespriach fliesst
etwas von uns in den anderen und umgekehrt, eine Neutralitdt kann in einer
bedeutsamen Interaktion nie vorausgesetzt werden. Georges Devereux hat
in seinem bahnbrechenden Buch ‘Angst und Methode in den Verhaltenswis-
senschaften’ (1973) gezeigt, dass die Gegeniibertragungsgefiihle des Ethno-

12 Ich erlebte die Bahluli-Ménner in einer schlimmen Verfassung. Meist sassen die Erwachse-
nen, die nicht Schifer waren, apathisch Tee trinkend und ihr Schicksal als zwangssedentari-
sierte, verarmte Schafhalter beklagend, beieinander. Fast alle waren siichtig nach Schlaftab-
letten (eigenartigerweise waren diese fremden, stiddtischen Betdubungsmittel begehrter als
das von den afghanischen Bauern produzierte Opium). Mir schien, dass der Verlust der
intertribalen Diplomatie den Kern der ménnlichen (Nomaden-)Identitit getroffen hatte.

199



logen nicht Stérungen fiir das Verstehen, sondern Grundlage fiir das Erken-
nen von wichtigen Daten fiir das Studium der fremden Kultur sind.

Ich meine, dass man die vielféltigen, auch alltdglichen, Verstrickungen
intersubjektiver Art besser versteht, wenn man davon ausgeht, dass dabei
mehr oder weniger passagere reziproke Identifizierungen stattfinden. Ich
spreche von gegenseitiger Identifizierung, da es selbstverstdndlich ist, jedoch
zuwenig ausgesprochen wird, dass der Ethnologe vom good will seiner
Gastgeber abhiéngig ist. Das heisst nichts anderes, als dass auf einer priméiren
‘grundkonfliktiven’ Ebene unbewusste triebbesetzte Beziehungsangebote da
sein miissen, damit eine Ubertragungsdimension entstehen kann.

Das Anerkennen zunichst und das weitere Erkennen von gegenseitigen,
zum Teil unbewussten Identifizierungen kann durch ein rigides Uber-Ich
schwer behindert sein, dessen Inhalte von Geboten und Verboten es dem Ich
verbieten, neuartige Ubertragungen zur Kenntnis zu nehmen. Es ist méglich,
dass die akademische Forderung, das Subjektive vom Objektiven zu schei-
den, die verbale Interaktion der schriftlichen Festlegung anzuverwandeln,
eine vorschnelle Verhdrtung oder Verengung der reziproken Identifizierung
gegeniiber begiinstigt.

Reziproke Identifizierung in der ethnographischen Situation

Mit Devereux meine ich, dass die Angst, die die ethnographische Situation
hervorruft, Abwehrmassnahmen provoziert. Das Ausmass und die Intensitét
der Angst bestimmt, so denke ich, die Fahigkeit, bzw. Unfahigkeit sich dem
Reflex des Fremden im eigenen Inneren auszusetzen.

Die Situationen in der Feldforschung, in denen sich Begegnungen bedeut-
samer Art konkretisieren, mochte ich in drei Bereiche unterteilen.

Dem ersten Bereich ordne ich das klassische Zwei-Personen-Interview
zwischen dem Ethnologen und seinem Informanten zu. Zum zweiten Bereich
rechne ich die Teilnahme an Ereignissen, die von der Kultur her gegeben
sind. Der dritte Bereich umfasst alle unspezifischen Alltagssituationen und
-begegnungen des Ethnologen wihrend der Feldforschung. Ich nehme an,
dass im dritten Bereich, dem bisher in der Theorie kaum Beachtung
geschenkt wurde, ausgenommen in Tagebiichern, Reiseberichten und Vor-
worten (vgl. Briggs 1970; Malinowski 1967), eine besondere Enkulturation
stattfindet, die sich sehr wesentlich auf das Theoretisieren der Daten aus dem
ersten und dem zweiten Bereich auswirkt.

Je mehr die Ethnologie an einer naturwissenschaftlich inspirierten empiri-
schen Vorgehensweise gemessen wird, desto eher wird dieser dritte Bereich

200



als Storung empfunden. Denn dieser ist es ja gerade, der die ethnographische
Situation vom arrangierten und begrenzten Experiment am stirksten unter-
scheidet.

Im dritten Bereich taucht am Beginn des Feldforschungsaufenthaltes die
grosste Angst auf, die als Affekt oft unbewusst ist, und kontraphobisch
gegenbesetzt wird.” Am Anfang wird die eigene Identitit durch das noch
Unbekannte am stidrksten bedroht. Im ersten und im zweiten Bereich kann
der Ethnologe vor der ‘zersetzenden Wirkung’ (Crapanzano 1983:32) der
Begegnung schiitzende Massnahmen ergreifen, welche Devereux ‘profes-
sionnelle Abwehrstrategien’ genannt hat.

Identitit und das Fremde

Weshalb taucht im dritten Bereich die potentiell grosste Angst auf? Er
umfasst den in unserem heimischen bekannten Alltag korpernidchsten Anteil
unseres Lebens, wie Essen, Schlafen und Kérperpflege mit seinen mehr oder
weniger gewohnheitsméssigen Idiosynkrasien. Dieser Bereich beinhaltet das
unserem Leib buchstidblich Nédchste und ist somit auch mit unserem inneren
‘Korperschema’ (Schilder 1925/35) engstens verkniipft. In unserer Kultur
werden wir nicht stimuliert, das was gemeinhin als Privatsphire apostro-
phiert wird, auf kulturelle Bedingungen hin zu reflektieren, im Gegenteil,
gerade das von der Offentlichkeit Abgesonderte soll das unvermittelt Gege-
bene suggerieren, auch wenn es durch diese vermeintliche Abschottung dem
historischen Prozess nur umso stidrker ausgesetzt ist. Ich meine, dass in
unserem vertrauten Leben diese grosstenteils unbewussten Reprisentanzen
in einer homoostatischen Weise in uns eingebettet erscheinen, sodass ihre
Abhéngigkeit von heteronomen alltagskulturellen Stimuli leicht libersehen
werden kann." Wir fiihlen uns mehr oder weniger autonom, abgegrenzt von
Anderen und ausgezeichnet in unserer Identitdt, ohne dass wir gezwungen
wéren, uns dies bewusst zu machen, da dieser Bereich am starksten einer
unbewussten ‘intersubjektiven Akzeptierung’ (Hartmann 1956:253) der
Realitdt unterworfen ist.

Dieser Anteil unseres Identitatsgefiihls wird durch den neuen, fremden
Alltag in der Feldforschung herausgefordert.

13 ‘Gegenbesetzung’ heisst die sekundire Libidinisierung derjenigen Massnahme, die das
Unbewusste, hier den Angstaffekt, verdringt halten soll.
14 Der Extrempol dieser Abhingigkeit wird in der Deprivation wihrend Isolationshaft sichtbar.

201



Affektive Zustinde wie Angst, aber auch korperliche Unpésslichkeiten bis
hin zu Krankheit”®, konnen Zeichen oder Ausdruck von innerseelischen
Vorgingen sein. Denn die Verdnderungen, die im Ethnologen vorgehen,
wenn er sich auf neue Beziehungen einlésst, betreffen nicht nur sein kogniti-
ves System, sondern auch den eigenen Koérper und seine Grenzen. Solche
passagere Aufweichungen sind vergleichbar einem Initiationsmodell, mit
dem Unterschied, dass dort Regressionen bewusst induziert werden, um
innerpsychische Umbesetzungsvorgénge zu ermoglichen. Doch beim Ethno-
logen geht es nicht um einen Statuswechsel, sondern um seine Bereitschaft,
sich voriibergehend neu enkulturieren zu lassen. ‘Eine fremde Lebensweise
ernsthaft zu studieren, heisst notwendigerweise, unsere eigene zu erweitern
trachten, und nicht einfach die Lebensweise in die bereits bestehenden
Grenzen unserer eigenen zu integrieren, denn der entscheidende Punkt im
Hinblick auf diese letzeren in ihrer gegenwirtigen Form ist ja, dass sie ex
hypothesi jene fremde Lebensweise ausschliessen’ (Winch 1975:84). Was
sich ausschliesst, bezieht sich nach meiner Auffassung auf die ‘Schwankun-
gen und Spezifitit’ (siehe weiter oben) der primaren Identifizierung, jedoch
nicht auf den Grundkonflikt als solchen, der es uns erlaubt, eine Kommuni-
kation, die diese Grenzverschiebung zum Thema hat, liberhaupt einzugehen.

Treten also vor allem zu Beginn der Feldforschung und in den unspezifi-
schen Alltagssituationen Regressionen auf, so sind diese als Momente der
unbewussten Dynamik eines liminalen Zustandes zu werten. Crapanzano
berichtet von seiner Begegnung mit dem marokkanischen Ziegelbrenner
Tuhami, dass es ihnen beiden ihre Grundiiberzeugungen ‘das Wesen der
Welt und unsere eigene Natur betreffend’ verschlug, ‘und in dieser Grenzsi-
tuation zwischenmenschlichen Kontakte suchten wir tastend nach gemein-
samen Ankniipfungspunkten’ (1983:30).

Wihrend Objekt- und Selbstbesetzungen, also das, was die ‘Welt’ und
unsere ‘eigene Natur’ betrifft, in der bedeutsamen Begegnung mit einer
fremden Kultur affiziert werden, kommen den reziproken Identifizierungs-
vorgingen eine wichtige Rolle zu.

Zu Beginn meiner Ausfiihrungen habe ich gezeigt, dass Oralitit die
Urmetapher fiir die psychischen Vorginge der Introjektion und der Identifi-
zierung ist. Die Identifizierung ist nicht ein beliebiger psychischer Mechanis-
mus unter anderen, sondern der Vorgang, durch den sich das menschliche
Subjekt konstituiert, gleichzeitig schafft der Grundkonflickt die Vorausset-
zung fiir Intersubjektivitét.

15 Man kann bei Kindern beobachten, dass sie hdufig vor einem neuen Entwicklungsschritt
krank werden. Dies ist eine besondere Form von narzisstischer Besetzung des Kérpers und
seiner Funktionen, bevor die neuen Fahigkeiten aktiv ausprobiert, benutzt und ins ‘Kérper-
schema’ eingebaut werden.

202



Zusammenfassung

Zum Schluss komme ich nochmals auf die Interpretation des dendiin rogan
zuriick. Ich bin vom Gegeniibertragungsgefiihl einer getduschten Erwartung
ausgegangen. Meine Annahme, einen weichen Brei vor mir zu haben, stiitzte
sich auf Erfahrungen, die ich im dritten Bereich gemacht hatte. Alles, was
gekocht wurde, hatte so gar zu sein, dass es praktisch auf der Zunge zerging.
Die normale gekochte Nahrung war also weich, nicht hart.

Eine weitere Erwartung bezog sich auf das Kleinkind. In Identifikation mit
dem vorambivalenten Stadium der Oralitit reagierte ich in Kongruenz mit
meinen bisherigen Beobachtungen, dass kleine Kinder, die noch zahnlos
waren, weiche Nahrung erhielten.

Sahra hatte blitzschnell auf eine von mir noch gar nicht gestellte Frage
reagiert, sie ging damit empathisch auf einen unbewussten Wunsch ein, der
sich auf eine konfliktfreie orale Beziehungsmodalitit bezogen hatte. Mit
ihrer lachend vorgebrachten Antwort, dass der Brei harte Kérner haben
muss, brachte sie die Thematik der Aggression in die Beziehung Feldforsche-
rin — Gastgeberin ein. Hier tat sich also ein unmittelbares — zunichst in seiner
Spezifitit unbewusstes — Feld der interaktiven ‘Zumutung’ auf.

In einem letzten Schritt meiner Interpretation habe ich diese drei Erwar-
tungsebenen, die sich mir zunéchst auf der psychischen Ebene gezeigt haben,
mit analogen Strukturen im Bereich des Instituierten — dem der Gruppe und
der Stammesidentitét, verglichen.

Es war meine Absicht, vom Konzept der Oralitidt ausgehend, auf reziproke
Identifikationen in der Feldforschung aufmerksam zu machen. Es scheint mir
wertvoll, diese zum Teil unbewussten Prozesse aufzukldren, denn sie tragen
zu einem sehr betrichtlichen Teil zur ‘Ubersetzungsarbeit’ des Ethnologen
bei. Wir libersetzen dann, wenn wir theoretisch formulieren, was uns in
einem fremden Idiom zur Kenntnis gelangt ist. In einem weiteren Sinn ist der
Gegeniibertragungsaffekt das ‘Erkenntnishindernis’ (Bachelard 1978) iiber
das Sozialwissenschaftler stolpern miissen, wollen sie sich ernsthaft dem
fremden Imagindren nihern, ohne die eigenen Voraussetzungen dabei zu
verleugnen.

Es liegt mir fern, einer neuen subjektivistischen Ethnographie das Wort zu
reden, oder die Alltagserfahrungen zur ausschliesslichen Quelle von Infor-
mationen zu stilisieren.’ Die Analyse der Gegeniibertragung muss durch die
strukturelle und historische Erschliessung der sozialen — instituierten —
Sphire komplementir ergdnzt werden. Diese Notwendigkeit ergibt sich aus
der Verflechtung von sozialer und individueller Identitétsbildung.

16 Vgl. dazu die Diskussion zur Kontroverse um die Alltagsgeschichte von Leuenberger 1985.

203



Literaturverzeichnis

ABRAHAM Karl (1924) 1982. Versuch einer Entwicklungsgeschichte der
Libodo auf Grund der psychoanalyse seelischer Storungen. In: Gesammelte
Schriften, Bd. II, Frankfurt a.M.

BACHELARD Gaston 1978. Die Bildung des wissenschaftlichen Geistes.
Frankfurt a.M.

BRIGGS J.L. 1970. Never in Anger. Cambridge Mass.

CRAPANZANO V. 1983. Tuhami. Protrait eines Marokkaners .Stuttgart.

DEVEREUX G. 1973. Angst und Methode in den Verhaltenswissenschaf-
ten. Miinchen.

FREUD 8. (1905) 1972. Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie. In: Studien-
ausgabe Bd. V. Frankfurt a.M.

— (1915) 1975: Triebe und Triebschicksale. IN: Studienausgabe Bd. III.

— (1921) 1974: Massenpsychologie und Ich-Analyse. In: Studienausgabe Bd.

IX.
— (1932) 1969: Neue Folge der Vorlesungen zur Einfithrung in die Psycho-
analyse. Studienausgabe Bd. I.

HANSON F.A. 1981. Anthropologie und die Rationalititsdebatte. In:
Duerr, H.P. (ed.) Der Wissenschaftler und das Irrationale, Bd. I, pp. 245-
212,

HARTMANN H. (1956) 1972. Bemerkungen zum Realititsproblem. In:
ders. Ich-Psychologie, Studien zur psychoanalytischen Theorie, pp. 236-260
Stuttgart.

LEUENBERGER M. 1985. Entpolitisiert der Alltag die Geschichte? In:
Widerspruch 10, pp. 5869, Ziirich.

MALINOWSKI B, 1967. A Diary in the strict sense of the term. London.

SCHILDER P. 1925. Entwurf zu einer Psychiatrie auf psychoanalytischer
Grundlage. Leipzig, Wien, Ziirich.

WINCH P. 1975. Was heisst ‘Eine primitive Gesellschaft verstehen’? In:
Sprachanalyse und Soziologie, Wiggershaus, R. (ed.), pp. 59-102, Frank-
furt a.M. ‘

WINNICOTT D.W. 1976. Von der Kinderheilkunde zur Psychoanalyse.
Miinchen.

WURMSER L. 1981. Is psychoanalysis a separate field of symbolic forms?
In: Humanities in Society vol. 4 Nr. 2+3 pp. 263—294. Univ. of Southern
Calif.

204



	Oralität aus ethnopsychoanalytischer Sicht

