
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 11 (1987)

Artikel: Oralität aus ethnopsychoanalytischer Sicht

Autor: Bazzi, Danielle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007682

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Danielle Bazzi

Oralität aus ethnopsychoanalytischer Sicht

Was kann der Beitrag der Ethnopsychoanalyse zum Verständnis von Oralität
sein?

Zunächst denkt man beim Begriff 'Oralität' an 'Mündliches', weiter an den
kommunikativen Aspekt dessen, was mimisch und sprachlich ausgedrückt
werden kann. Die Psychoanalyse hat indessen dem Begriff eine weitere
Bedeutung gegeben. 'Oralität' meint im Rahmen der Freud'schen Trieblehre
eine Modalität der psychosexuellen Erlebnisweise.

In den 'Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie' schreibt Freud (1905), dass

in der oralen Sexualorganisation das Sexualziel 'in der Einverleibung des

Objektes, dem Vorbild dessen, was späterhin als Identifizierung1 eine so
bedeutsame psychische Rolle spielen wird' besteht. 'Oral' heisst hier
zunächst 'etwas, was sich um den Mund abspielt'. Die 'orale Modalität'
zentriert sich demnach um die Mundzone. Orale Aktivitäten sind Saugen
und Schlucken, also inkorporierende Tätigkeiten. Wenn Freud von 'oraler
Sexualität' spricht, so meint er, dass die Quelle der Libodo in der oralen
Zone liegt. Mit anderen Worten wird - auf dem Boden der Triebtheorie -
davon ausgegangen, dass es eine spezifische Lust- und Befriedigungsform
gibt, die vom Mund 'gespeist' wird. Entwicklungspsychologisch bedeutsam
ist in der oralen Phase die Beziehung des Säuglings zur nährenden Mutter.
Die Dyade Säugling-ernährende Person ist der Beziehungsrahmen, wenn
man so will das konkrete soziale Behältnis, worin sich das, was wir 'Trieb'2
nennen, realisiert.

1 Der Begriff 'Identifizierung' kann auf zwei verschiedene Arten gebraucht werden. 1. Identifizieren

transitiv verwendet: ich identifiziere etwas oder jemanden, ist meist als kognitiver Akt
gemeint. 2.a) Sich identifizieren b) sich identifizieren mit sich selbst, sind die Bedeutungen,
die dem Begriff in der Psychoanalyse zukommen.

2 Der Begriff 'Trieb' bezieht sich auf ein deskriptives Modell. Freud sprach 1915 von Trieb als
einem 'Grenzbegriff zwischen Seelischem und Somatischem, als psychischer Repräsentant der
aus dem Körperinneren stammenden, in die Seele gelangenden Reize, als ein Mass der
Arbeitsanforderung, die dem Seelischen infolge seines Zusammenhanges mit dem Körperlichen

auferlegt ist' (1975:85). Dieses Verständnis vom Trieb als einem Grenzbegriff schliesst
somit eine rein biologische Bestimmung aus, ohne jedoch das materielle Substrat des Lebens
zu leugnen.

191



Oralität und Identifizierung

Die Herleitung des Identifizierungsgeschehens aus der oralen Modalität
könnte einer einseitigen biologischen Sichtweise der psychoanalytischen
Metatheorie Vorschub leisten, wenn nicht die interaktive Vermittlung in der
Mutter-Kind Dyade als sinnstiftende Objektivierung des Triebgeschehens
hinzugedacht wird. Erst im Rahmen einer Beziehung kann von einem
Identifizierungsvorgang gesprochen werden. Das 'Mythologem'3 der
einverleibenden Mundaktivität - als Urbild für den psychischen Mechanismus der
Identifizierung - bedarf der realen Wechselbeziehung zwischen Säugling und
Mutter, um seinerseits wieder erzählt werden zu können.

Da es in dieser Arbeit um eine Annäherung an die ethnopsychoanalytische
Sichtweise von zum Teil unbewussten identifikatorischen Beziehungsaspekten

geht, stelle ich zunächst die Frage, was die Grundlage einer sinnvollen
Kommunikation ist.

Was befähigt uns, uns mit anderen Menschen, die in einer uns nicht
selbstverständlich erfahrenen Kultur aufgewachsen sind, zu verständigen?
Die Basis einer sinnvollen Kommunikation ist der gemeinsame Bezugsrahmen,

auf den sich die Gesprächspartner verlassen, um das Gesagte daraufhin
interpretieren zu können. Im folgenden werde ich versuchen, diesen Bezugsrahmen

zu skizzieren, wobei ich auf der Hut bin, weder einen kulturalisti-
schen, noch einen biologistischen Ansatz vorzuziehen.4

Ich meine, dass die Grundlage für gegenseitiges Verstehen und die damit
einhergehende Übertragungsdimension5 durch einen Grundkonflikt zu
Beginn der emotionalen Entwicklung entsteht.6

3 Freud schreibt 1932 'Die Trieblehre ist sozusagen unsere Mythologie. Die Triebe sind
mythische Wesen, grossartig in ihrer Unbestimmtheit.'

4 Dem kulturalistischen vs biologistischen Ansatz entspricht in etwa die Frage Relativismus vs
Absolutismus innerhalb der ethnologischen Theoriediskussion (vgl. Hanson 1981, Winch
1975).

5 Wurmser hat dem Übertragungsbegriff einen mir sehr bedeutsam scheinenden Aspekt
abgewonnen '.. .the Greek equivalent of transference is metaphor (metaphora). Metaphors

bind concepts, ideas, memories, all kinds of representations by such 'interactional links'
- interacting because of their affective connections. The language of feelings and desires is

transferential, is metaphorical' (1981:273) (Hervorhebungen v.A.).
6 Wichtige Anregungen zur Ausarbeitung des Grundkonfliktthemas verdanke ich Dr.

A. Bonzi, dem ich an dieser Stelle danken möchte.

192



Der Grundkonflikt

Um diesen Grundkonflikt zu beschreiben, werde ich die Worte von Winni-
cott (1976) brauchen. Das Neugeborene wird 'erbarmungslos' gedacht, da es

einer 'primären Unintegriertheit' erst entraten muss. Für das Kind ist seine
erste Umwelt noch Teil seiner selbst, es hat noch keinen Begriff dessen, was
die befriedigende Brust der Mutter herbeizaubert. Man kann vom Kind
sagen, dass es im Stadium der 'Erbarmungslosigkeit' oder 'Unbeteiligtheit'
ist, da es existiert und zielgerichtet ist, ihm jedoch gleichzeitig die Ergebnisse
dieser begriffslosen Intentionalität 'gleichgültig' sind. Die erbarmungslose
Liebe ist schon wirksam, bevor es beim Kind eine Fähigkeit zur Übernahme
von Verantwortung gibt. Der Anfang des Lebens ist gleichzusetzen mit
einem beginnenden Integrationsvorgang, der in seinen Schwankungen und
seiner Spezifität in eine Beziehung eingebunden ist. Winnicott bezeichnet die
Funktion der Mutter als ein 'holding', das 'good enough' sein sollte. Diese
Funktion ist sozusagen das begriffliche Korrelat zur Erbarmungslosigkeit des

Neugeborenen. Die Integration findet innerhalb einer Beziehung statt, dem
Wechselspiel der erbarmungslosen Liebe mit der genügenden 'goodness', die
darin besteht, die Fähigkeit zum Hass zu suspendieren. In dieser signifikanten

Wechselbeziehung hat der Begriff der 'Oralität' seinen Platz.
Doch wie kommt es beim Kind zum Bewusstsein eines Anderen und damit

einem Bewusstsein seiner selbst, wie entsteht Identität als Grundvoraussetzung

zu einer sinnvollen Kommunikation. Oder mit anderen Worten
ausgedrückt, wie wird das Kind zum Subjekt mit dem Bewusstsein auch Subjekt
des anderen zu sein.

Vom Stadium der Erbarmungslosigkeit geht die früheste Spur einer
Differenzierung aus, die allmählich in das Stadium der 'Besorgnis' ('concern')
übergeht7. In diesem Stadium kann das Kind den Folgen seiner Impulse
gegenüber nicht mehr ganz blind sein, der signifikante Andere wird also
gewissermassen erstmals gewürdigt. Das Kind kann seine eigene Aggressivität

rudimentär als Schuldgefühl empfinden, was beispielsweise als Kummer
sichtbar wird. 'Das Schuldgefühl bezieht sich auf den Schaden, den das Kind
seiner Meinung nach in der erregten Beziehung dem geliebten Menschen
zugefügt hat. Das gesunde Kind kann das Schuldgefühl aushalten und ist so
mit Hilfe einer persönlichen und lebendigen Mutter (die einen Zeitfakfor
verkörpert) fähig, seinen eigenen persönlichen Drang, zu geben, aufzubauen
und wiedergutzumachen, zu entdecken. Auf diese Weise wird ein Grossteil

7 Der Übergang zur Phase der Besorgnis findet in der Zeit zwischen fünf bis zwölf Monaten
statt. Vgl. die Zeit, in die die erste Dentition gehört, erstreckt sich vom sechsten bis zum
dreissigsten Monat.

193



der Aggression in soziale Funktionen verwandelt und tritt in dieser Form auf'
(a.a.O.: 92).

Im Wechselspiel von Aggression, Schuld und Wiedergutmachung8 entsteht
das Urvertrauen zu sich selbst. Dessen Kern bildet sich in einer 'erregten
Beziehung', ein Ausdruck von Winnicott, der die Verlötung von
zwischenmenschlicher Interaktion mit der triebhaften oralen Komponente schön

zeigt9.Die geschilderte rudimentäre Differenzierung ist im Grundkonflikt
von Aggression, Schuld und Wiedergutmachung angelegt, der Basis für die
Bildung des Ich in Abgrenzung vom Nicht-Ich.

Das aus den primären Identifizierungen hervorgehende Ich, das Subjekt,
hat die Fähigkeit, mit anderen Subjekten zu kommunizieren und dabei zu
hoffen, dass etwas Gutes daraus entsteht.

Ich habe postuliert, dass die Kommunikationsfähigkeit von Menschen, die
in verschiedenen Kulturen aufwachsen, durch einen allen gemeinsamen
Grundkonflikt gegeben sei. Stillschweigend habe ich angenommen, dass die
Möglichkeit, sinnvoll zu kommunizieren, Empathie voraussetzt, das heisst
Einfühlung, die 'den grössten Anteil an unserem Verständnis für das
Ichfremde anderer Personen hat' (Freud 1974:101). Mit dem bisher Gesagten
versuchte ich aufzuzeigen, wie Empathie sich in der konfliktiven Dreiheit
von Libido, Aggression und Interaktion als versöhnendes Moment zu
entwickeln beginnt.

Dendün rogan

Bei den Bahluli, einem ostpersischen Stamm heute zwangssedentarisierter
Nomaden,10 hatte ich die Gelegenheit, einen Brauch mitzuerleben, den ich
im folgenden schildern möchte.

Beginnt ihr Kind zu zahnen, so bereitet die Mutter traditionellerweise in
einem grossen Kessel das 'dendün rogan' vor. Es sieht einem Brei ähnlich
und besteht aus ungemahlenen Weizenkörnern, Kichererbsen, ausgelassener
Schafbutter, Salz und Pfeffer. Alle diese Zutaten werden zusammen mit
Milch über der Feuerstelle aufgekocht. Die Nachricht vom dendün rogan

8 'Wiedergutmachung' ('reparation') ist ein ursprünglich von Melanie Klein beschriebener
Mechanismus. Das Kind muss die Fähigkeit und das Gefühl entwickeln können, dass es dem

geliebten Objekt etwas geben kann, was dieses erfreut.
9 Meine Interpretation weicht hier von derjenigen Winnicott's ab, der andernorts dieses

Geschehen als nicht triebhaft bezeichnet.
10 Ich habe 1975 während fünf Monaten im Rahmen einer Feldforschung über Enkulturation

bei den Bahluli in Chorassan, Nordostpersien, gelebt.

194



verbreitet sich schnell in der 'mahall', der agnatisch zusammengesetzten
Zeltgruppe. Von jedem Haushalt wird ein Kind mit einem kleinen Porzellan-
schälchen ausgeschickt, um es sich mit dem Brei füllen zu lassen. Durch diese

Verteilung - 'baxs' genannt11 - kommen alle Nachbarn der mahall in den
Genuss des dendün rogan. Später wird das Schälchen mit Süssigkeiten wie
Datteln oder Keksen aufgefüllt und so - als Gegengabe - in den Haushalt,
der gespendet hat, zurückgebracht.

Ich erhielt von Sahrä, der Frau des Dorfchefs, die das dendün rogan für
ihren Sohn gemacht hatte, davon zu essen. Was mir zunächst als Brei
erschienen war, entpuppte sich als durchsetzt von härtesten Körnern. Wie
ich diesen wiederständigen Brei probierte, muss ich ein plötzlich erstauntes
und ungläubiges Gesicht gemacht haben, denn Sahrä sah mich lachend an.
Ohne dass ich gefragt hätte, erklärte sie mir, das müsse so hart sein, damit
das Kind gut zahne und sich in guter Gesundheit entwickeln könne.

Gegenübertragungsaffekt

Mein Affekt beim Probieren wurde mir erst durch Sahrä's Lachen bewusst
und liess mich weiterforschen. Ich war so überrascht von der Konsistenz des
dendün rogan, hatte ich doch bisher bei den Bahluli - wenn zuvor gekocht -
ausschliesslich sehr weiche Nahrung genossen. Nun diese Gabe, für deren
Bewältigung plötzlich gutes Beisswerkzeug nötig war. Ich war die fremde
Ethnologin, die zum erstenmal ein dendün rogan ass, was für mich eine neue
Erfahrung war, für die Bahluli jedoch eine selbstverständliche Tradition.

Diesen Affekt des überraschten Erstaunens - meine Gegenübertragung -
wollte ich besser verstehen. So war meine nächste Überlegung, dass ich mich
unbewusst mit dem zahnenden Kind identifiziert hatte, für welches der
Brauch auch zum erstenmal - wie für mich - durchgefüht worden war. Ich
empfand auch eine leise Spur von Ärger, dass meine Erwartung des weichen
Breis so getäuscht worden war. War es nicht eine Zumutung, zu Ehren eines
kleinen, zahnenden Kindes einen Brei zu verteilen, der den ungehemmten
Gebrauch der eigenen Mahlwerkzeuge voraussetzt?

11 'baxä' meint nicht nur die prosaische Verteilung eine Gabe, sondern auch die Opferung eines
Schafes oder einer Ziege. Der mit der Opferung verknüpfte Wunsch, z.B. nach Gesundung,
soll durch den gemeinsamen Verzehr bekräftigt werden.

195



Zahnen aus entwicklungspsychologischer Sicht

Es ist schwer zu sagen, was in einem Kind vorgeht, das zahnt. Doch wird man
kaum bestreiten können, dass mit dem von innen her bohrenden Zahn
schmerzhafte Spannungen verbunden sind, und dass ein zahnendes Kind
dabei gern auf einen härteren Gegenstand beisst. Man könnte sagen, dass die

Widerständigkeit des Objektes eine Schmerzlust ermöglicht, während der
Weg zur vollen Dentition mit aus dem Körperinneren stammenden Spannungen

gepflastert ist. Bezüglich der Nahrungsaufnahme markiert das Zahnen
einen Übergang. Wenn das Kind vorher nur relativ weiche bis flüssige
Nahrung zu sich nehmen kann, so ist es mit Zähnen ausgerüstet, fähig, Festes

zu zerkleinern. Gesteht man den neuen sensorischen Wahrnehmungen eine
damit einhergehende psychische Veränderungsauslösende Möglichkeit zu, so

ist die Dentition auch als ein innerpsychischer und damit triebhaft bedeutsamer

Vorgang zu sehen.

In seiner 'Entwicklungsgeschichte der Libido' unterscheidet Abraham
(1924) zwischen zwei oralen Stufen, nämlich erstens der saugenden und
zweitens der beissenden Mundtätigkeit des Kindes. 'Auf der Stufe der
beissenden Mundtätigkeit wird das Objekt einverleibt und erleidet dabei das

Schicksal der Vernichtung' (1982:60). Im Beissen wird in dieser Lesart die
Urform des sadistischen Impulses gesehen. Die erste orale Phase unterscheidet

sich von der zweiten noch in einer weiteren Weise. Abraham nennt das

erste Stadium 'vorambivalent' und 'konfliktfrei'. Die sekundäre oralsadistische

Stufe kennzeichnet den Beginn des Ambivalenzkonflikts. 'Innerhalb der
oralen Epoche vertauscht das Kind die konfliktfreie, vorambivalente Einstellung

seiner Libido gegen eine ambivalente und überwiegend objektfeindliche'

(a.a.O. : 61).
Mit den obigen Gedanken zum Zahnen und dem nun eingeführten Begriff

des oralen Sadismus wird klar, dass Oralität aus zwei Komponenten,
entwicklungsgeschichtlich gesehen zwei Phasen, zusammengesetzt ist. Zunächst

war die Rede von der Erbarmungslosigkeit, der vorambivalenten, konfliktfreien

Phase, während der das Kind das Saugen als lustvoll erlebt. Diese
Phase wird allmählich abgelöst durch die Besorgnis bzw. den Konflikt mit
der rudimentären Wahrnehmung der eigenen Aggressionsmöglichkeit. Bindet

man die Aggression an das materielle Substrat des Psychischen, an die

Dentition, so erübrigt sich die Frage nach reaktiver oder aktiver Genese, und
Aggression erscheint zunächst als ein modifikatorisches Potential. Diese

neue Fähigkeit lehnt sich an die Möglichkeit an, feste Nahrung zerbeissen,
zerkleinern und zerkauen zu können, sodass sie absorbierbar wird.

196



Interpretation des dendün rogan

Ich werde den Brauch des dendün rogan auf drei Ebenen interpretieren.
Erstens frage ich nach der individuellen Bedeutung, ausgehend von der
vorgängig skizzierten psychoanalytischen Theorie. Auf der zweiten Ebene
geht es um die Interpretation bezüglich der Gruppe der am Brauch
Partizipierenden, und in einem dritten Schritt zeige ich den Sinn, den diese
Tradition für die Stammesidentität der Bahluli hat.

Die Frage der individuellen Bedeutung muss auf der Seite der Bahluli leer
bleiben, da der Fokus meines Interesses das Kind war, das noch nicht
sprechen konnte. Das, was es mir über seine Befindlichkeit nicht mitteilen
konnte, habe ich über die theoretische Herleitung der Ich-Bildung sozusagen
aufgefüllt. Vom individuellen Standpunkt her gesehen ist der Adressat des
Brauches die Leerstelle, denn erst später bemerkte ich, dass das Kind selbst
nichts vom Brei bekommt. Doch dieser Punkt scheint mir nicht ausschlaggebend,

da wir im Umgang mit Säuglingen immer von Vorstellungen geleitet
werden, die die Vorwegnahme der Entwicklung des Kindes beinhalten. Der
Brauch der Bahluli zeigt deutlich, dass in Bezug auf das Kind dem
Vorstellungsbereich gegenüber einer Handlungsebene der Vorzug gegeben wird.
Die psychoanalytische Theorie der primären Identifizierung nimmt hier
denselben - ethnotheoretischen - Stellenwert ein wie der Brauch als solcher
in seinem imaginären Gehalt für die Bahluli. Ganz generell stellt sich hier die
Frage, ob nicht Konzepte, die die vorsprachliche Identitätsbildung zum
Inhalt haben, immer schon das soziologische Moment mitreflektieren müssen,

da nämlich ihre Genese an die Intersubjektivität von sprachlich
kommunizierenden Erwachsenen gebunden ist.

Das konkrete Beziehungsfeld des Brauches ist die Nachbarschaft. Was
verteilt, inkorporiert und zurückgegeben wird, geht weit über den Rahmen
einer Mutter-Kind Beziehung hinaus, es spielt sich in der Öffentlichkeit der
mahall ab. Da in der ethnologischen und der soziologischen Literatur die
Zuordnungen Frau-Haushalt und Mann-Öffentlichkeit oft als gegeben
vorausgesetzt werden, scheint es mir wichtig, besonders daraufhinzuweisen,
dass es hier eine Frau ist, die in einen Austausch mit einer sozial definierten
Gruppe tritt. Im Zentrum des Brauches steht ein durch weibliche Arbeit
hergestelltes Produkt, das durch die Verteilung und den Verzehr eine nach
agnatischen Kriterien begrenzte Öffentlichkeit sozusagen durchdringt.

Diese nachbarschaftlich und verwandtschaftlich bestimmte Gruppe bekundet

durch den Brauch ihr Interesse an der Temporalität ihrer Reproduktion.
Ein Ereignis wie das dendün rogan hilft, die chronologische Zeit in ein
Vorher und ein Nachher einzuteilen. Der Brauch macht die Zeit des Her-
wanwachsens des Kindes sinnlich erlebbar für die Gruppe, die dadurch die
biographische Zeit gestaltet, statt sie chronologisch zu messen.

197



Mit der Durchführung des Brauches ist ein Wunsch verknüpft, der Wunsch
nach dem Wohlergehen des Kindes. Meine Annahme geht dahin, dass die
Darstellung des Wunsches der Inhalt des Brauches ist, nämlich die Identifikation

der Gruppe mit dem zahnenden Kind. Die orale Modalität - man isst
das dendün rogan - begünstigt inkorporierende Phantasien. Und ein Brauch,
der für ein ungefähr halbjähriges Kind veranstaltet wird, kann durchaus als

Aufnahme in die Gruppe interpretiert werden. In einem identifikatorischen
Agieren der Krise des Kindes, quasi seines Grundkonfliktes, 'metabolisiert'
die Gruppe auf der sozialen Ebene den pesonalen, individuellen innerpsychischen

Vorgang. Vielleicht könnte man das Imaginäre der Gruppe im
Moment der Durchführung des Brauches so verstehen, dass es dabei um ein
Wiedererleben der Ambivalenz jeglichen Individuationserlebens geht. Im
Brauch wird die Fähigkeit des Kindes, Hartes beissen zu können, antizipiert,
womit sich der Wunsch realisiert, dass das Kind die Schmerzen auch als

etwas Gutes erleben soll. Das dendün rogan als solches gibt der Dentition
einen Sinn. Die bohrenden Zähne werden zu einem brauchbaren Instrument,

das aktiv eingesetzt, mit dem aber auch Schmerzen zugefügt werden
können, die Ablehnung provozieren.

Was im dendün rogan zubereitet, herumgetragen, verteilt, gegessen und
wieder ersetzt wird, beinhaltet zentralste Themen der Produktionsweise,
Tauschbeziehungen und Abhängigkeiten der Bahluli. Der Körnerbrei
verweist auf die wichtigsten materiellen Bereiche der Reproduktion.

Milch und ausgelassene Butter sind Produkte der Schafhaltung. Der
Weizen, der für Brot, einem Grundnahrungsmittel der Bahluli, zu Mehl
gemahlen wird, wurde immer von Ackerbau treibenden Bauern gegen
Milchprodukte oder geknüpfte Teppiche eingetauscht. Süssigkeiten, voral-
lem Zucker, werden heute beim Händler bezogen.

Im dendün rogan vermischen sich Eigenes - Milchprodukte aus der
nomadischen Schafhaltung - mit Fremdem - Weizen von den Bauern - und
dieses wird wieder getauscht mit Gekauftem.

Die Bahluli beissen an den unzerkleinerten, ungemahlenen Weizenkörnern.

Weizen, fast in dem Zustand, in dem er von den Bauern kommt.
Früher, so erzählten mir die Alten, lebten die nomadisierenden Bahluli in
einer reziproken Abhängigkeit mit den Bauern der Region. Man tauschte
Produkte der Schafhaltung mit Produkten des Ackerbaus. Die Bahluli-
Männer schauten damals mit einer leichten Verachtung vom Rücken ihrer
Kamele auf die sesshaften Bodenbauern herab. Gleichzeitig boten jedoch die
Bauern den Nomaden Gelegenheit, ihre diplomatischen Fähigkeiten unter
Probe zu stellen, wenn es darum ging, die saisonalen Wanderwege auszudiskutieren

und dafür Abgaben festzulegen. Auf diese der Vergangenheit
angehörenden Abwicklungen und Verhandlungen waren die Männer der
Bahluli sehr stolz, gehörten doch dieselben Qualitäten auch innerhalb des

198



Stammes - zusammen mit der verbalen Eloquenz - zu den zentralsten
Männlichkeitswerten.12

Bei der eminenten Bedeutung, die die verbale Kompetenz sowohl innertri-
bal, wie auch 'aussenpolitisch' hat, wird eine weitere Dimension des Brauches

sichtbar.
Die harzen Weizenkörner symbolisieren die Widerstandsfähigkeit der

Bauernkultur. Das Beissen, das Zermalmen weist auf die Modalität der
Beziehung hin, denn die kulturelle Reziprozität hatte auch ihre ambivalenten
Züge. Doch gibt es ohne Widerständigkeit keine Identität und ohne
transformierende Aneignung keine Selbstbehauptung. In der Abgrenzung - die
Bahluli wiesen mich immer wieder daraufhin, wie anders sie doch sind im
Vergleich zu den Bauern - siedelt gleichzeitig die Identitätsbildung.

Methodische Überlegungen

Anschliessend möchte ich die methodische Brauchbarkeit meines Vorgehens
diskutieren.

Ausgangspunkt meiner Überlegungen war ein Gefühl meinerseits als
teilnehmender Ethnologin. Ich war irritiert, da eine Erwartung nicht in
Erfüllung gegangen war. Der Affekt des Erstaunens, meine Gegenübertragung,

hat den Versuch in Gang gesetzt, diese Lücke des Verstehens durch
Reflexion auszufüllen.

Was auch immer das Ziel einer Feldforschung sein mag, so ist doch der
Prozess des Kennenlernens einer fremden Kultur primär eine Interaktion
von konkreten Menschen, die man sich emotional bedeutsam vorstellen darf.
Die Beziehungen, die sich im Laufe einer Forschung einstellen, bringen
Affekte mit ins Spiel, somit kann man sagen, dass die ethnographische
Begegnung eine libidinöse Angelegenheit ist. In jedem Gespräch fliesst
etwas von uns in den anderen und umgekehrt, eine Neutralität kann in einer
bedeutsamen Interaktion nie vorausgesetzt werden. Georges Devereux hat
in seinem bahnbrechenden Buch 'Angst und Methode in den Verhaltenswis-
senschaften' (1973) gezeigt, dass die Gegenübertragungsgefühle des Ethno-

12 Ich erlebte die Bahluli-Männer in einer schlimmen Verfassung. Meist sassen die Erwachse¬

nen, die nicht Schäfer waren, apathisch Tee trinkend und ihr Schicksal als zwangssedentari-
sierte, verarmte Schafhalter beklagend, beieinander. Fast alle waren süchtig nach Schlaftabletten

(eigenartigerweise waren diese fremden, städtischen Betäubungsmittel begehrter als

das von den afghanischen Bauern produzierte Opium). Mir schien, dass der Verlust der
intertribalen Diplomatie den Kern der männlichen (Nomaden-)Identität getroffen hatte.

199



logen nicht Störungen für das Verstehen, sondern Grundlage für das Erkennen

von wichtigen Daten für das Studium der fremden Kultur sind.
Ich meine, dass man die vielfältigen, auch alltäglichen, Verstrickungen

intersubjektiver Art besser versteht, wenn man davon ausgeht, dass dabei
mehr oder weniger passagere reziproke Identifizierungen stattfinden. Ich
spreche von gegenseitiger Identifizierung, da es selbstverständlich ist, jedoch
zuwenig ausgesprochen wird, dass der Ethnologe vom good will seiner
Gastgeber abhängig ist. Das heisst nichts anderes, als dass auf einer primären
'grundkonfliktiven' Ebene unbewusste triebbesetzte Beziehungsangebote da
sein müssen, damit eine Übertragungsdimension entstehen kann.

Das Anerkennen zunächst und das weitere Erkennen von gegenseitigen,
zum Teil unbewussten Identifizierungen kann durch ein rigides Über-Ich
schwer behindert sein, dessen Inhalte von Geboten und Verboten es dem Ich
verbieten, neuartige Übertragungen zur Kenntnis zu nehmen. Es ist möglich,
dass die akademische Forderung, das Subjektive vom Objektiven zu scheiden,

die verbale Interaktion der schriftlichen Festlegung anzuverwandeln,
eine vorschnelle Verhärtung oder Verengung der reziproken Identifizierung
gegenüber begünstigt.

Reziproke Identifizierung in der ethnographischen Situation

Mit Devereux meine ich, dass die Angst, die die ethnographische Situation
hervorruft, Abwehrmassnahmen provoziert. Das Ausmass und die Intensität
der Angst bestimmt, so denke ich, die Fähigkeit, bzw. Unfähigkeit sich dem
Reflex des Fremden im eigenen Inneren auszusetzen.

Die Situationen in der Feldforschung, in denen sich Begegnungen bedeutsamer

Art konkretisieren, möchte ich in drei Bereiche unterteilen.
Dem ersten Bereich ordne ich das klassische Zwei-Personen-Interview

zwischen dem Ethnologen und seinem Informanten zu. Zum zweiten Bereich
rechne ich die Teilnahme an Ereignissen, die von der Kultur her gegeben
sind. Der dritte Bereich umfasst alle unspezifischen Alltagssituationen und
-begegnungen des Ethnologen während der Feldforschung. Ich nehme an,
dass im dritten Bereich, dem bisher in der Theorie kaum Beachtung
geschenkt wurde, ausgenommen in Tagebüchern, Reiseberichten und
Vorworten (vgl. Briggs 1970; Malinowski 1967), eine besondere Enkulturation
stattfindet, die sich sehr wesentlich auf das Theoretisieren der Daten aus dem
ersten und dem zweiten Bereich auswirkt.

Je mehr die Ethnologie an einer naturwissenschaftlich inspirierten empirischen

Vorgehensweise gemessen wird, desto eher wird dieser dritte Bereich

200



als Störung empfunden. Denn dieser ist es ja gerade, der die ethnographische
Situation vom arrangierten und begrenzten Experiment am stärksten
unterscheidet.

Im dritten Bereich taucht am Beginn des Feldforschungsaufenthaltes die
grösste Angst auf, die als Affekt oft unbewusst ist, und kontraphobisch
gegenbesetzt wird.13 Am Anfang wird die eigene Identität durch das noch
Unbekannte am stärksten bedroht. Im ersten und im zweiten Bereich kann
der Ethnologe vor der 'zersetzenden Wirkung' (Crapanzano 1983:32) der
Begegnung schützende Massnahmen ergreifen, welche Devereux
'professionnelle Abwehrstrategien' genannt hat.

Identität und das Fremde

Weshalb taucht im dritten Bereich die potentiell grösste Angst auf? Er
umfasst den in unserem heimischen bekannten Alltag körpernächsten Anteil
unseres Lebens, wie Essen, Schlafen und Körperpflege mit seinen mehr oder
weniger gewohnheitsmässigen Idiosynkrasien. Dieser Bereich beinhaltet das

unserem Leib buchstäblich Nächste und ist somit auch mit unserem inneren
'Körperschema' (Schilder 1925/35) engstens verknüpft. In unserer Kultur
werden wir nicht stimuliert, das was gemeinhin als Privatsphäre apostrophiert

wird, auf kulturelle Bedingungen hin zu reflektieren, im Gegenteil,
gerade das von der Öffentlichkeit Abgesonderte soll das unvermittelt Gegebene

suggerieren, auch wenn es durch diese vermeintliche Abschottung dem
historischen Prozess nur umso stärker ausgesetzt ist. Ich meine, dass in
unserem vertrauten Leben diese grösstenteils unbewussten Repräsentanzen
in einer homöostatischen Weise in uns eingebettet erscheinen, sodass ihre
Abhängigkeit von heteronomen alltagskulturellen Stimuli leicht übersehen
werden kann.14 Wir fühlen uns mehr oder weniger autonom, abgegrenzt von
Anderen und ausgezeichnet in unserer Identität, ohne dass wir gezwungen
wären, uns dies bewusst zu machen, da dieser Bereich am stärksten einer
unbewussten 'intersubjektiven Akzeptierung' (Hartmann 1956:253) der
Realität unterworfen ist.

Dieser Anteil unseres Identitätsgefühls wird durch den neuen, fremden
Alltag in der Feldforschung herausgefordert.

13 'Gegenbesetzung' heisst die sekundäre Libidinisierung derjenigen Massnahme, die das

Unbewusste, hier den Angstaffekt, verdrängt halten soll.
14 Der Extrempol dieser Abhängigkeit wird in der Deprivation während Isolationshaft sichtbar.

201



Affektive Zustände wie Angst, aber auch körperliche Unpässlichkeiten bis
hin zu Krankheit15, können Zeichen oder Ausdruck von innerseelischen
Vorgängen sein. Denn die Veränderungen, die im Ethnologen vorgehen,
wenn er sich auf neue Beziehungen einlässt, betreffen nicht nur sein kognitives

System, sondern auch den eigenen Körper und seine Grenzen. Solche

passagere Aufweichungen sind vergleichbar einem Initiationsmodell, mit
dem Unterschied, dass dort Regressionen bewusst induziert werden, um
innerpsychische Umbesetzungsvorgänge zu ermöglichen. Doch beim Ethnologen

geht es nicht um einen Statuswechsel, sondern um seine Bereitschaft,
sich vorübergehend neu enkulturieren zu lassen. 'Eine fremde Lebensweise
ernsthaft zu studieren, heisst notwendigerweise, unsere eigene zu erweitern
trachten, und nicht einfach die Lebensweise in die bereits bestehenden
Grenzen unserer eigenen zu integrieren, denn der entscheidende Punkt im
Hinblick auf diese letzeren in ihrer gegenwärtigen Form ist ja, dass sie ex
hypothesi jene fremde Lebensweise ausschliessen' (Winch 1975:84). Was
sich ausschliesst, bezieht sich nach meiner Auffassung auf die 'Schwankungen

und Spezifität' (siehe weiter oben) der primären Identifizierung, jedoch
nicht auf den Grundkonflikt als solchen, der es uns erlaubt, eine Kommunikation,

die diese Grenzverschiebung zum Thema hat, überhaupt einzugehen.
Treten also vor allem zu Beginn der Feldforschung und in den unspezifischen

Alltagssituationen Regressionen auf, so sind diese als Momente der
unbewussten Dynamik eines liminalen Zustandes zu werten. Crapanzano
berichtet von seiner Begegnung mit dem marokkanischen Ziegelbrenner
Tuhami, dass es ihnen beiden ihre Grundüberzeugungen 'das Wesen der
Welt und unsere eigene Natur betreffend' verschlug, 'und in dieser Grenzsituation

zwischenmenschlichen Kontakte suchten wir tastend nach gemeinsamen

Anknüpfungspunkten' (1983:30).
Während Objekt- und Selbstbesetzungen, also das, was die 'Welt' und

unsere 'eigene Natur' betrifft, in der bedeutsamen Begegnung mit einer
fremden Kultur affiziert werden, kommen den reziproken Identifizierungsvorgängen

eine wichtige Rolle zu.
Zu Beginn meiner Ausführungen habe ich gezeigt, dass Oralität die

Urmetapher für die psychischen Vorgänge der Introjektion und der Identifizierung

ist. Die Identifizierung ist nicht ein beliebiger psychischer Mechanismus

unter anderen, sondern der Vorgang, durch den sich das menschliche
Subjekt konstituiert, gleichzeitig schafft der Grundkonflickt die Voraussetzung

für Intersubjektivität.

15 Man kann bei Kindern beobachten, dass sie häufig vor einem neuen Entwicklungsschritt
krank werden. Dies ist eine besondere Form von narzisstischer Besetzung des Körpers und
seiner Funktionen, bevor die neuen Fähigkeiten aktiv ausprobiert, benutzt und ins 'Körperschema'

eingebaut werden.

202



Zusammenfassung

Zum Schluss komme ich nochmals auf die Interpretation des dendün rogan
zurück. Ich bin vom Gegenübertragungsgefühl einer getäuschten Erwartung
ausgegangen. Meine Annahme, einen weichen Brei vor mir zu haben, stützte
sich auf Erfahrungen, die ich im dritten Bereich gemacht hatte. Alles, was
gekocht wurde, hatte so gar zu sein, dass es praktisch auf der Zunge zerging.
Die normale gekochte Nahrung war also weich, nicht hart.

Eine weitere Erwartung bezog sich auf das Kleinkind. In Identifikation mit
dem vorambivalenten Stadium der Oralität reagierte ich in Kongruenz mit
meinen bisherigen Beobachtungen, dass kleine Kinder, die noch zahnlos

waren, weiche Nahrung erhielten.
Sahrä hatte blitzschnell auf eine von mir noch gar nicht gestellte Frage

reagiert, sie ging damit empathisch auf einen unbewussten Wunsch ein, der
sich auf eine konfliktfreie orale Beziehungsmodalität bezogen hatte. Mit
ihrer lachend vorgebrachten Antwort, dass der Brei harte Körner haben

muss, brachte sie die Thematik der Aggression in die Beziehung Feldforscherin

- Gastgeberin ein. Hier tat sich also ein unmittelbares - zunächst in seiner
Spezifität unbewusstes - Feld der interaktiven 'Zumutung' auf.

In einem letzten Schritt meiner Interpretation habe ich diese drei
Erwartungsebenen, die sich mir zunächst auf der psychischen Ebene gezeigt haben,
mit analogen Strukturen im Bereich des Instituierten - dem der Gruppe und
der Stammesidentität, verglichen.

Es war meine Absicht, vom Konzept der Oralität ausgehend, auf reziproke
Identifikationen in der Feldforschung aufmerksam zu machen. Es scheint mir
wertvoll, diese zum Teil unbewussten Prozesse aufzuklären, denn sie tragen
zu einem sehr beträchtlichen Teil zur 'Übersetzungsarbeit' des Ethnologen
bei. Wir übersetzen dann, wenn wir theoretisch formulieren, was uns in
einem fremden Idiom zur Kenntnis gelangt ist. In einem weiteren Sinn ist der
Gegenübertragungsaffekt das 'Erkenntnishindernis' (Bachelard 1978) über
das Sozialwissenschaftler stolpern müssen, wollen sie sich ernsthaft dem
fremden Imaginären nähern, ohne die eigenen Voraussetzungen dabei zu
verleugnen.

Es liegt mir fern, einer neuen subjektivistischen Ethnographie das Wort zu
reden, oder die Alltagserfahrungen zur ausschliesslichen Quelle von
Informationen zu stilisieren.16 Die Analyse der Gegenübertragung muss durch die
strukturelle und historische Erschliessung der sozialen - instituierten -
Sphäre komplementär ergänzt werden. Diese Notwendigkeit ergibt sich aus
der Verflechtung von sozialer und individueller Identitätsbildung.

16 Vgl. dazu die Diskussion zur Kontroverse um die Alltagsgeschichte von Leuenberger 1985.

203



Literaturverzeichnis

ABRAHAM Karl (1924) 1982. Versuch einer Entwicklungsgeschichte der
Libodo auf Grund der psychoanalyse seelischer Störungen. In: Gesammelte
Schriften, Bd. II, Frankfurt a.M.

BACHELARD Gaston 1978. Die Bildung des wissenschaftlichen Geistes.
Frankfurt a.M.

BRIGGS J.L. 1970. Never in Anger. Cambridge Mass.

CRAPANZANO V. 1983. Tuhami. Protrait eines Marokkaners .Stuttgart.
DEVEREUX G. 1973. Angst und Methode in den Verhaltenswissenschaften.

München.

FREUD S. (1905) 1972. Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie. In: Studienausgabe

Bd. V. Frankfurt a.M.

- (1915) 1975: Triebe und Triebschicksale. IN: Studienausgabe Bd. III.
- (1921) 1974: Massenpsychologie und Ich-Analyse. In: Studienausgabe Bd.

IX.

- (1932) 1969: Neue Folge der Vorlesungen zur Einführung in die
Psychoanalyse. Studienausgabe Bd. I.

HANSON F. A. 1981. Anthropologie und die Rationalitätsdebatte. In:
Duerr, H.P. (ed.) Der Wissenschaftler und das Irrationale, Bd. I, pp. 245-
272.

HARTMANN H. (1956) 1972. Bemerkungen zum Realitätsproblem. In:
ders. Ich-Psychologie, Studien zur psychoanalytischen Theorie, pp. 236-260
Stuttgart.

LEUENBERGER M. 1985. Entpolitisiert der Alltag die Geschichte? In:
Widerspruch 10, pp. 58-69, Zürich.

MALINOWSKI B, 1967. A Diary in the strict sense of the term. London.
SCHILDER P. 1925. Entwurf zu einer Psychiatrie auf psychoanalytischer
Grundlage. Leipzig, Wien, Zürich.

WINCH P. 1975. Was heisst 'Eine primitive Gesellschaft verstehen'? In:
Sprachanalyse und Soziologie, Wiggershaus, R. (ed.), pp. 59-102, Frankfurt

a.M.
WINNICOTT D.W. 1976. Von der Kinderheilkunde zur Psychoanalyse.
München.

WURMSER L. 1981. Is psychoanalysis a separate field of symbolic forms?
In: Humanities in Society vol. 4 Nr. 24-3 pp. 263-294. Univ. of Southern
Calif.

204


	Oralität aus ethnopsychoanalytischer Sicht

