Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 11 (1987)

Artikel: Sprache und Geschlecht bei den latmul in Papua Neuguinea :
Untersuchungen zum Verhaltnis von ethnologischer Forschung und
Sprachgebrauch

Autor: Weiss, Florence

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007681

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007681
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Florence Weiss

Sprache und Geschlecht bei den Iatmul in
Papua Neuguinea

Untersuchungen zum Verhiltnis von ethnologischer Forschung
und Sprachgebrauch

Einleitung

Dieser Beitrag entstand durch verschiedene Anregungen. Die Linguistinnen
Luise F. Pusch (1983, 1984) und Senta Tromel-Plotz (1982, 1984) haben mir
bewusst gemacht, wie sehr Frauen in unserer Kultur mittels der Sprache
unterdriickt werden. Sie haben mir mit ihren Untersuchungen auch ein.
Instrumentarium in die Hand gegeben, die Methoden dieser Unterdriickung
analytisch anzugehen. Ihre Befunde sind fiir mich in zwei Hinsichten von
grosser Bedeutung: Sie betreffen mich als Mitglied der euroamerikanischen
Gesellschaft, und als Frau, die in diesen Verhiltnissen aufgewachsen ist und
die Formen der Unterdriickung der Frau aufgenommen hat. Dariiber
Bescheid zu wissen ist fiir mich wichtig, wenn ich als Ethnologin in einer
fremden Kultur forschen will. Solange ich mir iiber meine eigene gesell-
schaftliche und kulturelle Bedingtheit nicht im Klaren bin, besteht die
Gefahr, dass ich das Andere, das Fremde, nicht als etwas Eigenstandiges
wahrnehmen kann. Diese Arbeiten haben mich inspiriert, der Frage nachzu-
gehen, wie das Verhiltnis von Sprache und Geschlecht in der Kultur der
Iatmul ist'.

Die zweite Anregung, mich mit Sprache zu befassen, kam von einem
Artikel, den die Psychoanalytiker Paul und Goldy Parin-Matthey (1978)
geschrieben haben. Sie stellen fest, dass Schweizer und Siiddeutsche ein sehr
verschiedenes Sprachverhalten haben und zeigen auf, worauf diese Unter-
schiede zuriickzufiihren sind. Geht es den feministischen Linguistinnen um
das Verhiltnis zwischen Frau und Mann, so beschéftigen sich Parin-Matthey
mit einem allgemeineren Gesichtspunkt, dem kulturellen Stellenwert von

1 Die Iatmul leben im Nordosten von Papua Neuguinea an den Ufern des Sepik-Flusses. Das
Dorf, in dem Milan Stanek und ich gearbeitet haben, heisst Palimbei.

151



Sprache. Dieser Ansatz interessierte mich, weil er Erfahrungen analytisch
angeht, die sonst auf der Ebene des Kuriosen belassen werden: Redege-
wandte Deutsche versus unbeholfene Schweizer. Dazu kam, dass mir vom
ersten Tag meiner Ankunft im Iatmul-Dorf Palimbei in Papua Neuguinea
klar wurde, dass Sprache in dieser Kultur einen ganz besonderen Stellenwert
haben muss: Die Redelust und Redegewandtheit der Iatmul war eine
uniiberhorbare Tatsache. Auch in diesem Punkt, wie ich bereits bei der
Frage nach dem Geschlecht betont habe, ist es wichtig fiir mich als Ethnolo-
gin zu wissen, welche Bedeutung Sprache ganz allgemein in meiner Kultur
hat.

Die dritte Anregung kam aus der Frauenethnologie. Jener Richtung
namlich, welche es sich zum Ziel gemacht hat, unsere Theorien und Wahr-
nehmungen auf ihre Kulturbedingtheit zu liberpriifen. Immer wieder miissen
wir feststellen, dass Theorien, die scheinbar kulturunabhingig sind, sich bei
genauerer Uberpriifung als rein euroamerikanische Konzepte erweisen. Ich
mochte hier nur an die Natur-Kultur und Offentlich-Privat Diskussion erin-
nern®. Mit anderen Worten: Im Bemiihen eine fremde Kultur zu verstehen,
stolpern wir immer wieder iiber unsere eigenen kulturellen Bedingtheiten,
was ja nichts anderes heisst, als dass wir liber unsere eigene Kultur nur
ungeniigend Bescheid wissen. Nun meine ich, dass unsere Schwierigkeiten
auch daher kommen, dass wir es nicht nur mit intellektuellen, theoretischen
Problemen zu tun haben, sondern v.a. auch mit emotionellen. Es kommt uns
nicht nur unser Kopf, sondern auch unser Gefiihl dazwischen, da unsere
gesellschaftlichen Verhiltnisse ja sowohl in unseren Koépfen, als auch in
unseren Gefiihlen ihren Niederschlag gefunden haben. Wollen wir verste-
hen, wie unsere kulturell bedingten Verzerrungen entstehen, miissen wir
unsere Emotionen miteinbeziehen. Darstellungen, welche diesen Gesichts-
punkt beriicksichtigen, sind selten. Es scheint kein Zufall zu sein, dass es
Ethnologinnen und Ethnologen, die sich mit der Psychoanalyse auseinander-
gesetzt haben, besser gelingt, ihre Emotionalitdt und ihre Subjektivitdt in
ihre Forschungen miteinzubeziehen. Keine andere Wissenschaft verweist der
eigenen Subjektivitit, lebensgeschichtlichen und kulturellen Bedingtheit und
Beschridnktheit einen so zentralen Stellenwert zu, wie die Psychoanalyse.
Das erweist sich fiir unsere Fragestellung als eine geeignete Ausgangsposi-
tion: Wenn ich tber mich Bescheid weiss, meine Geschichte, meine Ein-
schrankungen und Begabungen, meine Gefiihle, kann ich mich dem Andern,
dem Fremden offener und unbefangener zuwenden®.

2 Vgl. Rosaldo 1974/1980; Ortner 1974; Ortner/ Whitehead 1981; Strathern, M. 1980; Pomata
1983.

3 Heute bereits ein Klassiker zu diesem Thema ist Georges Devereux 1967. In Maya Nadigs
Arbeit iiber Béuerinnen in Mexiko (1986) wird der Prozess der Selbstreflexion anschaulich
dargestellt.

152



In den ethnopsychoanalytischen Gespriachen, die ich mit drei Iatmul-
Frauen gefiihrt habe, habe ich mich auf das Denken und Fiihlen meiner
Partnerinnen und auf meine eigenen Gefiihle eingelassen (Morgenthaler/
Weiss/Morgenthaler: 1984). In diesem Artikel werde ich &hnlich vorgehen,
indem ich mich selbst miteinbeziehe, um die Bedeutung der Sprache bei den
Iatmul, insbesondere das Verhéltnis von Sprache und Geschlecht, besser zu
verstehen. Dabei gehe ich so vor, dass ich mich in einem ersten Teil mit dem
Problem der Sprachkenntnis befasse, im zweiten auf die Sprachkultur der
Iatmul ndher eingehe und im dritten das Verhiltnis von Frauenforschung
und Sprache am Beispiel meiner Erfahrungen mit den Iatmul analysiere. Im
vierten Teil analysiere ich den Erzéhlstil der Iatmul-Frauen und Ménner*.

Wie immer, wenn wir nach Palimbei zu den Iatmul fahren, machen wir in
der Provinzhauptstadt Wewak einen Halt. Milan und ich haben uns in einem
Hotel am Ufer des pazifischen Ozeans einquartiert. Am Tage haben wir
Einkiufe gemacht, im Meer gebadet und je nidher nun der Abend kommt,
umso aufgeregter werde ich. Hier in Wewak leben mehrere Leute von
Palimbei, und die Wahrscheinlichkeit, dass wir jemanden treffen, ist gross.
Die Hotelbesitzerin hat den Schwarzen hinter einem Gebédude einen Platz
zugewiesen, wo sie den weissen Gésten Schnitzereien, Netztaschen und
Schmuck zum Kauf anbieten diirfen. Als die Dunkelheit einbricht, gehe ich
iiber die Hotelterrasse zum Verkaufsplatz. Ich sehe mich um und erblicke
Karu. Ich kenne sie gut, denn ich habe mit ihr und ihren Geschwistern
zusammen Gespriache iiber den Alltag der Iatmul-Kinder gefiihrt (Weiss:
1981). Karu schaut auf und ruft mich erfreut beim Namen. Bevor ich mich
neben ihr niederlasse, schiebt sie mir ein Stiick Stoff zu, damit ich nicht auf
den blossen Boden sitzen muss. Wir vertiefen uns in ein Gesprach, in dessen
Verlauf mir Karu erzihlt, wie sie, die das Dorf nie verlassen wollte, nach
Wewak gekommen ist. Sie hat sich in einen Mann von hier verliebt, ihn
geheiratet und ein Kind bekommen. Wir sprechen lange zusammen. Ich
achte nicht darauf, was die Leute um uns herum sagen und denken mogen.
Ich weiss, dass sie uns beobachten, denn unser Verhalten ist in diesen
kolonialen Verhaltnissen ungewShnlich. Dann verabschieden wir uns, und
Karu sagt, dass sie morgen wahrscheinlich wieder kommen wird. Ich fiihle
mich gut und freue mich auf meine Begegnungen mit den Frauen in Palim-
bei, denn das Gespréch mit Karu hat mir gefallen.

Alsich am nichsten Abend wieder auf den Platz komme, springt eine Frau
auf, die mit anderen zusammen Waren anbietet und ruft mir aus mehreren
Metern Distanz zu: «Die Frau von gestern ist heute nicht da. Du kénntest

4 Arbeiten zum Thema Sprache und Geschlecht in Gesellschaften der Dritten Welt sind wenig
zahlreich. Eine Zusammenstellung der Literatur findet sich bei Verwey 1986:155/156.

153



jetzt mit mir sprechen. Aber du verstehst ja kein Iatmul. Was bist du nur fiir
eine Frau, kommst zum Sepik und kannst nicht einmal unsere Sprache. Der
weisse Mann, der bei uns gelebt hat, der konnte alles, auf die Jagd ging er,
geschnitzt hat er, er lebte wie wir und er sprach Iatmul. Du aber kannst nur
Pidgin!» Ich kenne die Frau nicht. Sie veranstaltet mit mir eine Art aggressi-
ven Flirt. Sie hat die Vertrautheit, die sich gestern Abend zwischen mir und
Karu gezeigt hat, wahrgenommen und mischt sich nun ein, sie will auch
etwas mit mir haben. Auf den Mund gefallen ist sie nicht. Sie provoziert und
priift mich. Jetzt muss ich, wie eine Iatmul-Frau das tun wiirde, mit derselben
Frechheit und Sprachgewandtheit parieren. Ich sage: «Ah, jetzt verstehe ich,
weshalb ich nur schlecht Iatmul kann. Haitte ich dich schon friher getroffen,
du héattest mir Iatmul ldngst beigebracht. Eine Frau wie du eine bist, das hat
mir gefehlt.» Sie lacht und verwickelt mich in ein Gesprich, jetzt stort sie
mein Pidgin nicht mehr.

I. Teil: Sprachkenntnis

1. Sprachkenntnis der Ethnologenlnnen

Seit Bronislaw Malinowski und Franz Boas gilt es als eine Voraussetzung der
ethnologischen Arbeit, dass wir die Sprache der Leute, bei denen wir unsere
Untersuchungen durchfiihren, verstehen und sprechen koénnen. Und so
beginnen viele von uns ihre ersten Feldforschungen mit der Absicht, die
Sprache unserer PartnerInnen zu erlernen. In der Praxis erfahren wir dann,
dass unser Anspruch nur mit grosstem Aufwand erfiillbar ist und Jahre
benotigen wiirde. Und so beschridnken wir uns auf das Erlernen einer lingua
franca oder Kolonialsprache, arbeiten uns mehr oder weniger in die eigentli-
che Sprache der Bevolkeung ein, um uns im weiteren, wenn immer notig, auf
Ubersetzerlnnen abzustiitzten. Nach meiner Einschitzung der ethnologi-
schen Praxis entspricht dieses Bild weitgehend der Realitdt’. Es besteht
demnach ein Missverhéiltnis zwischen dem Anspruch auf Sprachbeherr-
schung und wirklicher Sprachkenntnis. Das Interessante an diesem Tatbe-
stand besteht nun darin, dass weiterhin am Anspruch der Sprachbeherr-
schung festgehalten wird und dies auf folgende Weise: Es zeigt sich in den

5 Horst Cain berichtet, dass von 35 Ethnologen, die auf Samoa gearbeitet haben, nur drei in der
Lage waren, sich gut oder mindestens ausreichend mit Samoanern in ihrer Muttersprache zu
unterhalten (Cain 1985:120).

154



Berichten iiber ethnologische Forschungen eine Tendenz, die sprachlichen
Verhiltnisse unprizise darzustellen und Sprachkenntnisse vorzutduschen®.
So erfahren wir oft nicht, in welcher Sprache Informationen zustande
kamen, ob UbersetzerInnen dabei mitgeholfen haben und wie die
Gesprichssituation gewesen ist. Wir wissen nichts dariiber, wie sehr die
sprachlichen Fihigkeiten der Ethnologin oder des Ethnologen und ihrer
PartnerInnen die Auswahl der GespréichspartnerInnen mitbestimmt hat’.
Wenn die Mitarbeit von UbersetzerInnen erwihnt wird, erfahren wir selten
etwas iiber die Probleme, die sich aus einer solchen Zusammenarbeit erge-
ben (vgl. Cain 1985:133). Dieselben Probleme stellen sich wieder, wenn wir
unsere Forschungen aufarbeiten, um sie z.B. auf deutsch zu publizieren.
Besonders hinweisen mochte ich in diesem Zusammenhang auf das Weglas-
sen der von der Ethnologin/vom Ethnologen gestellten Fragen in den
publizierten Texten. Da werden Aussagen aus dem Zusammenhang gerissen,
ganze Lebensgeschichten wiedergegeben als ob die Erzihlerin, der Erzéhler
ins Blaue hinausgesprochen hitten und nicht mit einer fragenden und
zuh6renden Ethnologin (vgl. Biocca 1968, Bogner 1982, Shostak 1982,
Strathern, A. 1979). Das hingt einerseits damit zusammen, dass immer noch
angenommen wird, objektiv und authentisch sei etwas, wenn der/die For-
scher/In «abwesend» sei, zum andern steht es mit den gestellten Fragen
selbst in Zusammenhang. Ich habe die Erfahrung gemacht, dass mir meine
eigenen Fragen im Nachhinein oft sehr unangenehm waren, weil sie zeigten,
was ich nicht wusste, und wie ich etwas falsch verstanden hatte, oder wie ich
das Gesprich in eine ganz bestimmte Richtung gelenkt hatte. Meine
GesprachspartnerInnen aber sind auf meine Fragen eingegangen, sind von
ihnen beeinflusst, und indem ich sie nun weglasse, entsteht ein unverstindli-
cher Monolog, mit Briichen, Themenwechsel, einem schwer begreiflichen
Diskurs. Da die Probleme, die wir mit der Sprache haben, entweder gar nicht
thematisiert oder bagatellisiert werden, gewinnen wir den Eindruck, die
Ethnologin/der Ethnologe seien der Sprache michtig und es finde zwischen
ihr/ihm und den GesprichspartnerInnen eine direkte Kommunikation statt®.
Weshalb dieser irrefiihrende Eindruck erweckt wird, ist einfach zu erklaren.
Welchen wissenschaftlichen Wert konnen ethnologische Forschungen noch
haben, wenn sie auf Aussagen beruhen, welche wir moglicherweise falsch
verstanden haben? Nun bin ich nicht der Ansicht, dass Gespriache und
Aussagen, die mit Hilfe von UbersetzerInnen zustande gekommen sind,
weniger Wert haben, oder dass wir mit allen Leuten sprechen miissen und

6 Marcus und Cushman bezeichnen Angaben iiber die Sprachkompetenz der Ethnologen als
«generally the most silence in texts» 1982 :36.

7 Ein Gegenbeispiel dazu sind die Angaben, welche Parin/Morgenthaler/Parin-Matthéy dazu
machen 1983:169.

8 Vgl. Mead 1971:36/37.

155



eben nicht nur mit jenen, welche die Umgangssprache kénnen. Doch méchte
ich iiber die sprachlichen Voraussetzungen informiert werden, um mir ein
Bild machen zu kénnen, denn ich glaube, dass unsere Informationen erst
dann fragwiirdig werden, wenn ihre Entstehungsgeschichte verschwiegen
wird.

2. Sprachkenntnisse der latmul

Das Melanesische Pidgin ist in Papua Neuguinea im Verlauf der Kolonisie-
rung zur lingua franca geworden’. Obwohl Englisch die offizielle Landesspra-
che ist, wird sogar im Parlament Pidgin gesprochen. Das Pidgin erfreut sich
wohl gerade deswegen grosster Beliebtheit, weil es eine Kreation der Einhei-
mischen ist. Auch in den entlegensten Dorfern besteht eine eigentliche
Zweisprachigkeit der Bevolkerung. Auf dem Lande werden jedoch im Alltag
immer noch weitgehend die urspriinglichen papuanischen bzw. austronesi-
schen Sprachen gesprochen. In den Stddten hingegen, wo Menschen aus
verschiedensten Sprachregionen zusammenkommen, ist Pidgin das Kommu-
nikationsmittel per se. Das geht sogar soweit, dass Leute, auch wenn sie
unter sich sind, Pigdin verwenden, und immer mehr Kinder und Jugendliche
ihre urspriingliche Sprache nicht mehr erlernen und nur noch Pigdin spre-
chen. Das Englisch ist an den Mittel- und Oberschulen Unterrichtssprache.
Es ist auch zur Sprache der neuen Elite geworden, ganz im Sinne einer
Abgrenzung von den breiten Bevolkerungsschichten, die Englisch nie gelernt
haben.

Die Iatmul kamen seit den 20er Jahren dieses Jahrhunderts in Beriihrung
mit dem Pidgin. Sie wurden als Arbeitskrifte auf Plantagen an die Kiisten
des Landes geholt, wo sie Pidgin lernten und es anschliessend in ihre Dérfer
brachten. Auch die Missionen spielten bei der Verbreitung des Pidgin eine
Rolle. So beschlossen die Bewohner von Palimbei, mehrere junge Ménner
auf die Mission zu schicken, damit sie dort Lesen und Schreiben lernen und
das Geheimnis der Uberlegenheit der Weissen begreifen, das — so wurde
allgemein angenommen - durch die Bibellektiire zugénglich gemacht werden
konnte.

Als Milan Stanek und ich im Jahre 1972 zum ersten Mal nach Palimbei
kamen, konnte die Mehrheit der rund 300 Einwohner Pidgin sprechen. Nur
die dltesten Leute bildeten eine Ausnahme. So konnten diejenigen, die iliber
60 Jahre alt waren, weniger gut Pidgin, einige Frauen sogar kein einziges

9 Vgl. Stanek 1979.

156



Wort. Das hidngt damit zusammen, dass Ménner die Dorfer verliessen, um
auf den Plantagen und in den stddtischen Siedlungen zu arbeiten und die
Frauen in den Dorfern wenig Moglichkeiten und keinen Anlass hatten,
Pidgin zu lernen. Aber auch unter jenen, die Pidgin sprachen, gab es grosse
Unterschiede, die vor allem davon abhéngig waren, wie lange jemand
ausserhalb des Dorfes gelebt hat. So mussten wir, Milan und ich, von Person
zu Person entscheiden, ob wir Gespriche in Pidgin oder in Iatmul fiihren
sollten.

3. Meine eigenen Sprachkenntnisse

Als wir uns im Jahr 1971 unter der Leitung von Prof. Schuster auf die
Forschung bei den Iatmul vorbereiteten, erlernten wir auch das Melanesische
Pidgin”. Als ich dann zusammen mit Milan Stanek im Dorf Palimbei ankam,
glaubte ich recht gut Pidgin zu kénnen, und werde deshalb nie den jungen
Mann vergessen, der mich als erster ansprach. Er kaute Betel, sprach
schnell, und ich verstand kein einziges Wort. Die Hitze, die Miicken und die
fremde Realitit liessen mich meine Kenntnisse vergessen und verschlugen.
mir die Sprache. Es dauerte mehrere Wochen, bis ich Pidgin besser verstand
und sprechen konnte. Eine vertieftere Kenntnis des Pidgin habe ich erst nach
jahrelanger Beschiftigung mit der Kultur der Iatmul erworben, denn die
Erlernung der grammatikalischen Grundziige und eines Teiles des Wort-
schatzes ist nur der erste Schritt zum Verstindnis einer fremden Sprache.
Weiter gehort dazu eine Kenntnis der gesellschaftlichen Verhéltnisse und der
Kultur. Wenn ich auch verstand, was eine Frau meinte, wenn sie mir sagte:
«Ich gehe auf den See fischen,» verband ich damit noch keine genaue
Vorstellung. Beniitzt sie dazu eine Angel, ein Netz, einen Speer? Fischt sie
ganz alleine? Bevor ich nicht selbst den Vorgang gesehen, ja ihn auch selbst
ausgefiihrt hatte, war ich in Gefahr, mir das vorzustellen, was in meiner
Kultur unter Fischen verstanden wird. Der dritte Bereich betrifft die Kennt-
nis der Personlichkeitsstruktur und der Mentalitit. Auch wenn wir die
Sprache sprechen konnen und uns in den gesellschaftlichen und kulturellen
Verhiltnissen auskennen, kann es uns noch immer schwerfallen zu begrei-
fen, wie eine Aussage gemeint ist. Was geht zum Beispiel in einer Iatmul-
Frau vor, und wie habe ich es zu verstehen, wenn sie mir sagt: «Was bist du
nur fiir eine Frau, kommst zum Sepik und kannst nicht einmal unsere
Sprache!» (s. Einleitung) Einsichten und Kenntnisse zu diesem dritten
Bereich erhielt ich vor allem in den ethnopsychoanalytischen Gespriachen mit

10 Wir waren sechs StudentInnen.

157



den drei Iatmul-Frauen, weil ich mich dabei ganz auf ihr und mein Erleben
konzentriert habe.

Auch mit der Iatmul-Sprache haben wir uns bereits in Basel befasst, und
wiahrend meines Aufenthaltes habe ich meine Kenntnisse erweitert. Bis
heute aber bin ich nicht in der Lage, einem Gesprich in Iatmul zu folgen,
und kann mich selbst nur mit isolierten Begriffen verstindigen. Ganz anders
Milan Stanek, er hat sich intensiv mit dem Iatmul auseinandergesetzt, dessen
grammatikalische Struktur erfasst. Er kann eine Erzdhlung, nachdem sie
transkribiert worden ist, libersetzen und einem Gesprich folgen, wenn auch
seine eigene Sprechfidhigkeit beschrinkt geblieben ist.

II. Teil: Die Sprachkultur der Iatmul

Die Iatmul sagen, die Fahigkeit, Laute von sich zu geben, zu sprechen, sich
horbar zu machen: «Hier bin ich!», mache den Menschen zum Menschen.
Und so handelt eine ihrer Mythen von einem zweigeschlechtlichen Urwesen,
das, nachdem es aus der Erde geschliipft war, als erstes den Mund 6ffnete
und sprach. Das war der erste Mensch. Wo Menschen leben, wird geredet.
Jedesmal, wenn Milan und ich daran gingen, unsere Koffer zu packen um
Palimbei zu verlassen, sagten unsere Nachbarinnen und Nachbarn: «Jetzt
wird es still werden hier, keine Stimmen werden mehr ténen, ihr werdet uns
fehlen, mit wem koénnen wir nun noch reden.» Sprache als Gerédusch, als
Zeichen fiir menschliche Pridsenz", Sprache aber auch als Ausdruck des
eigenen Willens. Ein Mensch soll seine eigene Meinung, seinen Standpunkt
vertreten, das wird von Frauen, Minnern, Mddchen und Knaben erwartet.
Schon ein Sdugling soll schreien, und damit seinen Willen bekunden. Wenn
er ilter ist, soll er seine Wiinsche formulieren kénnen. Sich hinzustellen, zu
sprechen und der Welt zu verkiinden, was Frau, Mann und Kind von ihm
halt, ist ein Ideal.

Die hohe Besetzung des sprachlichen Ausdrucks der Iatmul wird von allen
EthnologInnen vermerkt. Nur in der Bewertung dieser Tatsache gehen die
Meinungen auseinander. Don Laycock, der als Linguist viele Volker auf ihre
Sprache hin untersucht hat, bezeichnet die Iatmul als die Italiener Neugui-
neas und bezieht sich dabei nicht nur auf ihren sprachlichen Ausdruck,
sondern auch auf ihr theaterwirksames Auftreten (miindliche Mitteilung).
Auch Margaret Mead gehort zu jenen, welche die iatmulsche Sprachkultur

11 Vgl. in diesem Zusammenhang den Gesang des mythischen Urvaters, der sich seiner toten
Tochter erinnert. Stanek 1982:185/86.

158



anerkennend erwihnen (Mead 1958:46-47). In die Einschitzung Gregory
Batesons mischen sich negative Téne: Dem untertreibenden Englinder
erschienen die affektiven Reden der Iatmul-Ménner als wenig begriindete
Prahlerei (Bateson 1965:124).

1. Charakterisierungen des Sprechens

Die Iatmul verwenden eine Vielzahl von Ausdriicken, um die Fahigkeit und
die Art und Weise des Sprechens niher zu bezeichnen. Ich méchte dazu
einige Beispiele aus dem Pidgin anfiithren. Da gibt es die Frau, den Mann und
das Kind bilong toktok (bilong hier als Genitivus qualitatis, toktok heisst
sprechen, abgeleitet vom engl. talk). Damit wird gesagt, dass es sich um eine
Person handelt, die gut und gerne spricht. Wenn betont werden soll, dass die
Wahrheit gesagt wird, verwendet frau/man den Ausdruck mi tok tru (ich
sage die Wahrheit); wenn es darum geht, etwas richtig oder zutreffend zu
sagen, mi tok stret. Jemand, der nicht auf den eigentlichen Kern einer Sache
eingeht, und nur an der Oberfliche bleibt, sagt:«Mi katim gras antap tasol»
(ich habe nur die Spitzen der Gréser geschnitten). Unklares, unzusammen-
hingendes Sprechen wird als toktok nabaut (vom Einen zum Anderen
springend) bezeichnet. Von jemandem der Unwahres erzihlt, falsche
Zusammenhénge schafft, wird gesagt: «Em i toktok kranki» (sie, er, es
spricht falsch). Mit toktok gris (gris heisst Fett) wird ein einschmeichelndes,
flattierendes, nur auf gutes Einvernehmen ausgerichtetes Sprechen bezeich-
net. Jemand, der ein maus wara (maus heisst Mund, wara heisst Wasser,
Speichel) ist, der ist ein/e SchwitzerIn.

All diese Ausdriicke werden von den Iatmul auch beniitzt, um ihr eigenes
Sprechen zu charakterisieren. Wenn z.B. eine Gespriachspartnerin merkt,
dass sie etwas Falsches gesagt hat, wird sie dies ausdriicken mit: «Mi toktok
kranki» und sich korrigieren. Oder, «Als wir gestern zusammen gesprochen
haben, mi katim gras antap tasol; heute komme ich auf den tieferen Sinn der
Sache zu reden.» Dieselben Ausdriicke werden aber auch dazu verwendet,
um das Sprechen einer Person nidher zu umschreiben, im Sinne von die/der
Soundso pflegt gris, nabaut, tru zu sprechen.

Nun gibt es auch Frauen, Ménner und Kinder, die nicht meri (Frau), man
(Mann), pikinini (Kind) bilong toktok sind. Damit ist einerseits gemeint, dass
sie nicht viel sprechen und dass sie sich nicht so gekonnt ausdriicken, aber
v.a. heisst es, dass sie nicht gerne sprechen und im Gegensatz zu den
anderen, die sich expansiv und offen zeigen, mehr Zuriickhaltung an den Tag
legen. Kinembe zum Beispiel, mit der ich wéhrend der ethnopsychoanalyti-
schen Forschung tiglich gesprochen habe, bezeichnet sich selbst «Mi no meri
bilong toktok» (Morgenthaler/ Weiss/Morgenthaler 1984 :25-64).

159



Noch eine Bemerkung zum Verhéltnis von Sprachvermégen und Intelli-
genz. Jemand, der wenig und ungern spricht, ist deswegen nicht dumm.
Dumm ist hingegen eine Person, deren Art es ist nabaut und kranki zu reden,
denn sie ist nicht in der Lage, eine Sache zutreffend darzustellen.

Zusammenfassend konnen wir feststellen, dass keiner dieser Ausdriicke
einem bestimmten Geschlecht zugeordnet wird, was einer Wertung gleich-
kommen wiirde, etwa im Sinne von: Frauen reden einschmeichelnd und
Mainner treffen den Kern der Sache.

2. Das Erlernen der Sprache

Noch mehr als die Erwachsenen haben mich die Kinder mit ihrer Sprachge-
wandtheit zum Staunen gebracht. Da konnte ich mit sechs- und siebenjahri-
gen stundenlange Gespriche fiihren. Ihre Fihigkeit und Lust am Reden,
verbunden mit meiner Bewunderung und meinem Interesse, fithrten mich
schliesslich dazu, mit Kindern iiber Wochen tégliche Gespriche iiber ihren
Alltag zu fithren. Eine Auswahl davon habe ich in den Mittelpunkt meiner
Dissertation «Kinder schildern ihren Alltag» gestellt (Weiss 1981). Aber
auch tber andere Themen sprachen sie gerne, und nachdem ich erfahren
hatte, dass nicht nur Frauen, sondern auch Kinder mythische Geschichten
kennen, organisierte ich Mythenabende (vgl. Abschn. 3.2.). Kurz bevor die
Diammerung einbrach, versammelten sich zehn bis fiinfzehn Madchen und
Knaben im Alter von acht bis sechzehn Jahren bei mir zu Hause. Ich
installierte das Tonbandgerét, und wir setzten uns in einem grossen Kreis
darum herum auf den Boden. Ein Kind erhob sich, liess sich in der Mitte des
Kreises vor dem Mikrophon nieder und begann zu erzihlen. Alle hérten still
zu, nie hat ein Kind ein anderes in seiner Rede unterbrochen. Die Kinder
wechselten sich ab, und der Abend verging. Mir stand nun bevor, die Mythen
mit Tarendemi vom Iatmul ins Pidgin zu iibersetzen”. Doch schon am
folgenden Tag meldete sich eine neue Gruppe an. Das Ganze entwickelte
sich zu einer Art Wetterzédhlen; jede Gruppe wollte als erstes wissen, wieviel
Tonband die andere vollgesprochen habe, um sie dann zu iibertreffen. Uber
100 Mythen habe ich von den Palimbei-Kindern erfahren.

An diesen Mythenabenden nahmen Médchen und Knaben gleichermassen
teil. Die Unterschiede, die fiir die Erwachsenen gelten, zeigten sich bei den
Kindern noch nicht (s. Abschn. 3.2.).

12 Tarendemi ist ein junger Mann von 16 Jahren, der sehr gut Pidgin spricht. Er hat Milan
Stanek geholfen Iatmul zu lernen und fiir uns als Ubersetzer gearbeitet.

160



Wenden wir uns nun der Frage zu, wie die Kinder die Sprache erlernen.
Was ich dariiber weiss, ist unvollstindig und bedarf weiterer Untersuchun-
gen. Vor allem habe ich nur beschrinkte Einblicke in das alltdgliche Sprach-
verhalten der Erwachsenen und Kinder gegeniiber Kleinkindern gewonnen,
da ich zuwenig gut Iatmul verstehe. In den Stddten hingegen, wo ich mich
mehrere Monate aufgehalten habe, konnte ich solchen Interaktionen miihe-
los folgen, da dort auch die Iatmul untereinander Pidgin sprechen.

Die Iatmul kennen keine Baby- oder Kindersprache, Erwachsene und
Kinder sprechen mit kleinen Kindern stets so, wie sie es untereinander auch
tun®. Die Kleinen selbst erlernen die Sprache iiber Einwortsitze, wie dies
auch fiir unsere Sprachentwicklung gilt. Ich habe bereits darauf hingewiesen,
dass Kinder angehalten werden, ihre Wiinsche auszudriicken, zuerst schrei-
end, dann sprechend. Unterschiede in der Stimulation des sprachlichen
Ausdruckes zwischen Méddchen und Knaben konnte ich nicht feststellen.

Zwei Beispiele dazu: Das kleinste Kind, mit dem ich Gespréche iiber den
Alltag gefiihrt habe, ist die fiinfjahrige Kawanagwi. Niemand hélt sie oder
mich von diesem Vorhaben ab, mit Begriindungen wie sie sei zu klein und
konne noch nicht gut erzdhlen. Im Gegenteil, alle finden das richtig und
wenn Kawanagwi beim Sprechen den Faden verliert, hilft ihr ein Geschwister
nach (s. Weiss 1981:137, 164, 192, 205).

Kapmakau ist ein siebenjdhriger Bub. Eines Nachmittags bin ich bei seiner
Familie zu Hause, es werden mythische Geschichten erzihlt, die ich auf
Tonband aufnehme. Die Mutter, der Vater und die dlteren Kinder sind
bereits an der Reihe gewesen, da erkundigte ich mich, ob Kapmakau auch
eine Geschichte erzdhlen wolle. Darauf meint seine Mutter, selbstverstind-
lich kenne er viele, doch sei er wegen mir und dem Tonbandgerét schrecklich
aufgeregt, und das Sprechen wiirde ihm unter solchen Umstidnden schwer
fallen. Da mischt sich Kapmakau ein, er bespricht sich mit seiner Mutter auf
Iatmul und nun sagt sie ihm Satz fiir Satz vor, und er wiederholt (vgl. Weiss
1981:80). Beide Beispiele zeigen, wie Kinder zum Sprechen angehalten und
dabei unterstiitzt werden.

Solche Unterstiitzung, oft handelt es sich auch um Korrekturen, diirfen wir
uns nicht sanft und schonend vorgebracht vorstellen. Sagt ein Kind etwas
unrichtig, wird es korrigiert, wenn es élter ist auch ausgelacht, es wird ihm
nichts durchgelassen im Sinn von: «Es ist ja noch ein Kind und weiss es nicht
besser.» Auf der anderen Seite werden Aussagen von Kindern auch ernst
genommen und nicht als unwesentlich und der Phantasie entsprungen ab-
getan.

13 Das gilt auch fiir andere Gesellschaften, zum Beispiel in Westafrika. (Miindliche Mitteilung
von Emanuel Drechsel).

161



Goli, die Tochter von Kinembe, ist sieben Jahre alt. Vergangenen Winter,
als ich wieder in Palimbei war, brachte sie mir einen Hummer, den ihre
Mutter gefangen hatte, Ich fasse ihn am Kopfteil und sage: «Der ist aber
riesig, was er wohl fiir ein kru haben muss» (kru ist ein Pidginausdruck fiir
den spriessenden Teil von Pflanzen, aber auch fiir das Gehirn). Ich erwihne
dies, weil ich weiss, dass Kinder es besonders gerne essen. Da beginnt Goli
laut iiber meinen Sprachgebrauch zu lachen «kru heisse das nicht, was der
Hummer in seinem Kopf habe.» Ich frage nach: «Und die Menschen, haben
die ein kru?» Goli: «Ja, die schon.»

Am Nachmittag kommt Kinembe zu Besuch, und ich erfahre von ihr, wie
Goli die Hummergeschichte zu Hause erzihlt hat und von allen ausgelacht
worden ist, weil sie behauptet hat, das Gehirn des Hummers heisse nicht kru.
Selbstverstidndlich ist kru das richtige Wort.

Ich fiihre dieses Beispiel an, um die Aufmerksamkeit und beinahe kleinli-
che Prizision im Umgang mit der Sprache zu zeigen, wie sie fiir die Iatmul
typisch ist. Dabei gehe ich nicht darauf ein, was sich zwischen mir, Goli und
ihrer Mutter auf der emotionellen Ebene zugetragen hat.

Sduglinge und kleine Kinder von drei bis vier Jahren sind v.a. mit ihrer
Mutter zusammen. Hinzu kommen weitere Frauen, denn die Mutter nimmt
ihr Kleinkind in ihre Frauengruppe mit. Wenn sie auf den See fischen und
zum Markt fahrt, oder eine andere Beschiéftigung ausfiihrt, bei der sie nicht
gestort werden will, libergibt sie ihr Kleinstes einem élteren Kind in Obhut.
So sind Iatmul-Sduglinge téglich mehrere Stunden nicht mit ihrer Mutter,
sondern mit anderen Kindern zusammen. Dieses iltere Kind, meist ein
Maidchen, nimmt den ihm anvertrauten Sdugling in seine eigene Spielgruppe
mit. Diese setzt sich aus Mddchen und Knaben zusammen, die den verschie-
densten Aktivititen nachgehen, sie baden, spielen, streifen durch die
Gegend und arbeiten zusammen. So wachsen Iatmul-Siuglinge in zwei
Gruppen auf: in einer Frauen- und in einer gemischten Kindergruppe. In
diesem Setting erwirbt ein Kind seine Sprachkenntnis. Das Besondere, im
Vergleich zu uns, liegt darin, dass die Mutter eine wichtige, aber nicht die
einzige Bezugsperson ist. Ich habe immer wieder den Eindruck gewonnen,
dass die Kinder in ihren Gruppen spielerischer auf die Bediirfnisse der
Kleinkinder eingehen, als die Miitter selbst (vgl. Morgenthaler/ Weiss/Mor-
genthaler 1984 :343). Eine erwachsene Frau fiihrt mit einem Kleinkind nicht
lange Gespriche, sie sagt in der trockenen und prézisen Art der Iatmul, was
es zu sagen gibt. Ganz anders in den Kindergruppen, dort reden Kinder
stundenlang iiber das, was sie bewegt. Gemeinsam entdecken sie das Dorf
und seine Umgebung, lernen sich gegenseitig kennen und setzen sich mit der
Welt der Erwachsenen auseinander.

Viter und Minner haben in dieser frithen Phase wenig mit den Kindern zu
tun. Erst spiter, wenn diese vier bis fiinf Jahre alt sind, wenden sich die
Viter ihnen vermehrt zu, sie nehmen sie zu den verschiedensten Aktivititen

162



mit, und es findet auch eine intensivere sprachliche Kommunikation zwi-
schen ihnen und den Kindern statt. Nun sagt der Umstand, dass der Vater
weniger mit den Kleinkindern zusammen ist als die Mutter und &lteren
Kinder, noch wenig dariiber aus, welche Rolle er in der Spracherziehung
einnimmt. In einer Gesellschaft wie der unseren, in der eine Abwertung des
sprachlichen Ausdrucks der Frauen stattfindet, und der Vater in der Familie
der Reprisentant der Macht ist, wird alles, was er sagt und wie er es sagt,
hoéher bewertet, obwohl ja gerade unsere Viter wenig mit Kindern zu tun
haben. Was ein Kind von wem iibernimmt, ist abhidngig von den Machtver-
hiltnissen. Diese sind bei den Iatmul, im Gegensatz zu den unseren, wenig
stabilisiert. Wir kénnen eher von Machtausiibung verschiedener sozialer
Gruppen, deren Zusammensetzung dauernd wechselt, als von Machtausii-
bung der Ménner iiber die Frauen sprechen.

Minner und Frauen werden bestimmte Formen der oralen Kultur zuge-
ordnet und diese spielen im spateren Alter der Kinder, als Vorbilder, eine
grosse Rolle.

3. Besondere Formen der oralen Kultur

Die Gesichtspunkte, unter denen ich die Sprachkultur der Iatmul bis anhin
dargestellt habe, ergaben keine Unterschiede zwischen Frau und Mann,
Midchen und Knabe. Eine klare Aufteilung zwischen den Geschlechtern
zeigt sich, wenn wir nun die besonderen Formen der oralen Kultur in
Betracht ziechen. Nur von Méannern durchgefiihrt werden Streitgespriche,
auf Iatmul pabu genannt", und die kultischen Gesénge sui-sagi. Nur von den
Frauen die Totenlieder yigen-kundi. Beide zusammen kennen Lieder und
Mythen sagi, doch sind die Frauen die eigentlichen Mythenerzihlerinnen.
Ich werde hier nur auf zwei dieser Formen der oralen Kultur néher eingehen;
dem Streitgesprich der Minner, und den mythischen Erzdhlungen der
Frauen®.

Die Mythologie der Iatmul ist ein Bestandteil ihrer Art zu denken und zu
fiihlen. Der Schrei eines Vogels kann ein Zeichen eines Urahns sein. Wenn
eine Frau im See ihre Fischreuse mit Stocken festmacht, vollzieht sie eine
Handlung, welche der Entstehung des Bodens gleichkommt. Frauen, Min-
ner und schon kleine Kinder leben und erleben in Kategorien des mythologi-

14 Die in den folgenden zwei Kapiteln vorkommenden Ausdriicke fiir die besonderen Formen
der oralen Kultur sind alle in Iatmul.

15 Eine ausfiihrliche Darstellung der Mythologie und der verschienenen Formen oraler Kultur
findet sich in Stanek 1982, 1983.

163



schen Systems und wissen dariiber Bescheid. Ein kleiner Teil dieser Mytho-
logie aber ist geheim. Es ist in der Regel der Vater, der seinem gescheitesten
Sohn, nur ausnahmsweise seiner Tochter, die Geheimnisse der Clanmytholo-
gie weitergibt. Dabei handelt es sich um Namen bestimmter Ahnen und um
Zusammenhinge innerhalb des Systems. Auch die besonderen Formen der
oralen Kultur behandeln mythologische Themen.

3.1. Das Streitgesprich der Mdnner

Wir waren erst kurz in Palimbei angekommen, als eines Morgens die grossen
Trommeln geschlagen wurden. Wie wir erfuhren, soll ein pabu, ein Streitge-
spriach, stattfinden. Nach und nach versammelten sich alle Méanner des
Dorfes im Zeremonialhaus, um sich fiir Stunden leidenschaftlichen Reden in
Iatmul hinzugeben, von denen wir nichts verstanden. Es ging um einen
Namen. Ein Kind trug einen Namen, den ein anderer Vater fiir sich
beanspruchte. Im Zeremonialhaus wurde besprochen, wer das Anrecht auf
den Namen hatte. Argumentiert wurde mit mythologischen Geschichten.
Jeder Clan besitzt solche Namenreihen, die mit mythischen Ereignissen in
Verbindung stehen, die bis in die Urzeit zuriick gehen, und die er verwaltet
und als sein eigen betrachtet. Auch Streit um ein Stiick Boden, um einen Teil
eines Gewissers, kann zu einem pabu fiihren. Das Besondere an der Art und
Weise wie die Minner zusammen sprechen, liegt darin, dass sie nur Andeu-
tungen machen, um herauszufinden, was die anderen wissen. Dabei findet
nicht eine Diskussion im eigentlichen Sinn des Wortes statt. Da werden
Sitze, Namen und Laute von Urzeitwesen ausgerufen, Namenlinien aufge-
sagt und auf ebensolche Weise darauf geantwortet. Auf der Ebene der
Gefiihle geht es um Rivalitdt und Aggression, welche die Ménner in rituali-
sierter und sublimierter Weise unter sich austragen und zelebrieren. Stun-
den-, ja tagelang konnen sich solche Streitgespriche hinziehen, und zum
Schluss behauptet jeder, er habe Recht gehabt. Es geht also gar nicht darum,
irgend etwas abzukldren im Sinne einer Rechtssprechung, sondern es geht
fiir die Ménner darum, sich in der Gruppe gegenseitig zu messen, sich zu
spiegeln, gemeinsam Spannungen und Entspannungen zu erleben. Ein pabu
ist ein Gruppenerlebnis ersten Ranges.

3.2. Frauen, die grossen Mythenerzdhlerinnen

Als ich im Jahr 1972 zum ersten Mal nach Palimbei kam, wusste ich aufgrund
von Batesons Buch, dass den Iatmul die Mythologie sehr wichtig ist, und sich

164



die Méanner mit Stolz damit befassen. Doch, so Batesons Einschitzung, sei
das gesamte mythologische System «in a terribly muddled state» (Bateson
1965:128). Und da er die Frauen nie im Zusammenhang mit Mythologie
erwiahnt, und noch dazu das Bild eines chaotischen Zustandes beschwor,
hatte ich punkto Frauen und Mythologie keinerlei Erwartungen.

Wir sind erst einen Monat in Palimbei, da steht eines Vormittags eine alte
Frau unten an der Treppe unseres Hauses. Ich kenne sie nur vom Sehen. Sie
kommt die Treppe herauf und gibt mir mit Gesten zu verstehen, dass ich ihr
folgen soll und zeigt dabei auf das Tonbandgerit, das auf dem Tisch liegt.
Amuia spricht kein einziges Wort Pidgin. Ich hidnge das Gerit iiber die
Schulter und folge ihr, und als sie sich im Schatten einer Kokospalme
niederlasst, setze ich mich ihr gegeniiber. Aus ihrer Tasche holt sie eine
selbstgedrehte Zigarre hevor, ziindet sie an, und nickt mir zu. Ich stelle das
Gerit auf Aufnahme. Amuia beginnt ruhig zu sprechen, ich versuche zu
verstehen, doch es gelingt mir nicht. Es setzen sich Kinder zu uns, und am
lebhaften Ausdruck ihrer Gesichter erkenne ich, dass Amuia etwas Interes-
santes erzdhlen muss. Eine halbe Stunde vergeht, da hort Amuia mit
Sprechen auf und lacht mich an. Wir stehen auf und jede geht zu sich nach
Hause. Ich wundere mich, was mir die alte Frau wohl aufs Band gesprochen
hat. Nach ein paar Tagen wende ich mich an Tarendemi. Er hort sich ein
Stiick Band an und meint: «Aha, Amuia hat dir ein sagi erzihlt!» Erst als er
mir Satz fiir Satz diktiert, begreife ich, dass mir Amuia eine starke mytholo-
gische Geschichte erzidhlt hat. Sie handelt von einer Iatmul-Frau, die als
Mann verkleidet im Land der Baumgeister regelmaéssig Essen holt. IThrem
Mann, der neugierig wissen will, woher das gute Essen kommt, verweigert
sie die Antwort. Das ertrigt er nicht und tétet sie’®. Das also ist ein sagi/ Ich
mache mich auf den Weg zu Amuias Mann, der gut Pidgin kann, und denke
an Bateson, der iiber die Frauen schrieb, als wiissten sie nichts von Mytholo-
gie. Und da erzihlt mir, kaum bin ich in Palimbei angekommen, eine Frau
aus freien Stiicken eine Mythe. Ich drgere mich iiber Bateson. Amuias Mann
tiberhdufe ich mit Fragen: «KKennt nur Amuia solche Geschichten? Kennt sie
noch mehr? Handeln Mythen immer von transvestitischen Wesen? Werden
stets Frauen getitet oder auch Minner?» Amuias Mann bemerkt meine
Aufregung und lacht mich aus: «Alle Frauen kennen solche sagi, auch
Minner und Kinder. Was sie dir erzihlt hat, ist nur eine von vielen, auch
andere Themen kommen darin zur Sprache. Willst du noch mehr héren?
Amuia ist voll davon.» In den folgenden Tagen gehen Milan und ich jeden
Abend zu Amuia und sie erzéhlt uns sagi, die ihr Mann ins Pidgin iibertréagt.
Bis sie eines Abends sagt, jetzt falle ihr keine mehr ein.

16 Die Mythe ist nachzulesen in Stanek 1982 :24-28.

165



Photo 1: Amuia

166



Sagi machen den Anteil der Mythologie aus, der 6ffentlich ist, den alle
kennen. Die geheime Mythologie, um die es im pabu geht, besteht aus
Erginzungen, v.a. Namen und Zusammenhiénge, die geheim sind. Es gibt
keinen Anlass, bei dem nicht sagi erzdhlt werden konnten. Frauen, die auf
den Markt fahren, Ménner im Zeremonialhaus, eine Kindergruppe im Wald,
abends zu Hause. Am liebsten aber horen Kinder sagi, und Frauen wie
Amuia werden von ihnen bedréngt, doch eine Geschichte zu erzidhlen.
Frauen gelten als bessere Erzédhlerinnen als Ménner, sagi sind die wichtigste
Form weiblicher Sprachkultur.

Welche Bedeutung die Mythen fiir die Iatmul in ihren Beziehungen
untereinander haben, wurde mir erst in den ethnopsychoanalytischen
Gespriachen ganz bewusst. Da ergab es sich, dass mir meine Gesprachspart-
nerinnen in bestimmten Situationen eine Mythe erzdhlten. Wie sich zeigte,
griffen sie damit auf einen bereits kulturell strukturierten Inhalt zuriick, der
verdichtet eben jene Problematik beinhaltete, die sie in der Beziehung zu mir
beschiftigte. Mit der Mythe waren vielschichtige und widerspriichliche
Gefiihle leichter mitzuteilen (vgl. Morgenthaler/Weiss/Morgenthaler
1984 :38ff., 202, 335). Obwohl ich mit Amuia keine analytisch orientierten
Gespriche gefiihrt habe, und deshalb tiber ihre Beziehung zu mir nur wenig
weiss, mocht ich dennoch versuchen die Mythe zu interpretieren. Das
Besondere daran war, dass sich Amuia aus eigenem Antrieb mit dieser
Geschichte an mich wandte, und mir damit offensichtlich etwas mitteilen
wollte. Mir fillt auf, dass die Iatmul-Frau, die sich als Mann verkleidete mir
nicht unidhnlich war. Ich trug Hosen und ging im Zeremonialhaus ein und aus
(beides tun Frauen nicht). In einem gewissen Sinne war also auch ich ein
transvestitisches Wesen. Die Iatmul-Frau brachte von dem Geisterort, den
nur sie kannte, gutes Essen. Auch ich hatte in meinem Haus viele gute und
kostbare Dinge der Weissen, von denen niemand (zumindest Amuia, die das
Dorf nie verlassen hatte) genau wusste, woher sie kamen. Wollte mir Amuia
vielleicht folgendes mitteilen: «Pass auf, du transvestitische Frau, mit deinen
vielen kostbaren Dingen, von denen wir nicht wissen, woher sie kommen.
Nimm dich in Acht, du ziehst massive Aggressionen auf dich, wenn du nicht
bereit bist, dein Geheimnis zu liften.» Amuia und ich sind gute Freundinnen
geworden. Sie hat mir nicht nur die erste Mythe erzéhlt, sondern mir auch
bewusst gemacht, wie die Priasenz von Weissen, mit ihrem Warenreichtum,
auf die Iatmul wirkte.

Auch wenn die Iatmul sich gegenseitig Mythen erzidhlen, gehen sie auf die
jeweilige Situationen ein und bringen Gefiihle zum Ausdruck, welch in ihren
Beziehungen wirksam sind".

17 Vgl. in diesem Zusammenhang Stanek 1982:9; 1983:185.

167



III. Teil: Zum Verhiltnis von Frauenforschung und Sprache

Ich werde nun anhand von einigen ausgewéhlten Gesichtspunkten aufzeigen,
wie sich unsere eigene Spracherfahrung auf die Arbeit mit Frauen in fremden
Gesellschaften auswirken kann. Geht es mir in den folgenden Ausfiihrungen
in erster Linie um die Frauen, so werde ich mich dennoch nicht auf sie
beschrinken. Bei meiner ersten Forschung (1972/74) ging es mir darum, den
Alltag der Iatmul-Kinder in seinem Verhéltnis zum 6konomischen System zu
verstehen, und da habe ich auch viel mit Ménnern und Knaben zusammenge-
arbeitet (Weiss 1981). Bei den ethnopsychoanalytischen Gesprachen, die wir
im selben Dorf durchgefiihrt haben, teilten wir uns auf: Die Ménner spra-
chen mit Ménnern, ich mit drei Frauen. Wihrend meiner letzten Forschung
(1985/86), wiederum in Palimbei, arbeitete ich ausschliesslich mit Frauen
zusammen. Wie sich im folgenden zeigen wird, kommen wir, wenn wir
Frauenforschungen machen wollen, gerade wegen den sprachlichen Proble-
men, gar nicht darum herum, uns auch mit Ménnern auseinanderzusetzen.
Ganz abgesehen davon, kénnen wir Frauen in einer fremden Kultur nicht
verstehen, ohne Kenntnisse iliber die Médnner zu haben, sei es aus der
Literatur, aus eigenen Forschungen oder aus einer Zusammenarbeit, wie ich
dies mit Milan Stanek getan habe, der sich mit den Iatmul-Ménnern befasst
hat.

Mein erster Gesichtspunkt betrifft etwas Allgemeines:

1. Die gesellschaftliche Bedeutung der Sprache in der untersuchten Kultur
entspricht nicht meinen eigenen Erfahrungen in meiner Kultur

Sprachliche Kommunikation und sprachliche Fahigkeiten sind in der Schweiz
ambivalent besetzt. Zwar sollten wir uns richtig ausdriicken kénnen, doch
wer sich als sprachlich gewandt erweist, wird mit Skepsis betrachtet, denn er
kann nur oberflichlich, raffiniert und aufgeblasen sein. Wahrheit, Tiefe und
Ehrlichkeit kommen nicht elegant aufgemacht daher. Mit dieser Einschit-
zung stehen wir, zumindest in unmittelbarer Nihe, recht alleine da. In
Deutschland, Frankreich und Italien scheint gerade das vorzuherrschen, was
wir mit Skepsis betrachten. Hat diese Skepsis u.a. nicht die Funktion, unsere
eigene Miihe mit der Sprache in ein Ideal umzukehren? Wie solche Einschit-
zungen und Fihigkeiten im Bereich des sprachlichen Ausdruckes entstehen
zeigen Paul und Goldy Parin-Matthéy in ihrem aufschlussreichen Artikel
iber Unterschiede zwischen Siiddeutschen und Schweizern (Parin 1978:215-
232).

168



Wie wirkte sich nun die hohe sprachliche Besetzung der Sprache, wie sie
fiir die Iatmul charakteristisch ist, auf meine Arbeit als Ethnologin aus? Sie
stellten an mich dieselben Anforderungen, ihre Sprache zu beherrschen, wie
an sich selbst. Trocken sagten sie: «Ich verstehe nicht, was du meinst. Dieses
Wort heisst etwas anderes. So wird es nicht gesagt.» Sie behandelten mich
wie ein Kind, das noch lernen und geschult werden muss. Das war fiir mich
besonders zu Beginn recht schwierig, und es fiihrte dazu, dass ich lieber sie
sprechen liess, wozu sie gerne bereit waren, als dass ich selbst viel sprach.
Mein Problem bestand darin, dass ihre Belehrungen bei mir Assoziationen
an Situationen hervorriefen, bei denen ich Belehrungen eher als Bestrafun-
gen und Beschdmung, denn als Hilfe erlebt habe. Ich geriet unter Leistungs-
druck und in ein Dilemma; wollte ich gut Pidgin lernen, musste ich viel
reden, was wiederum die Gefahr von Fehlern miteinschloss und unweigerlich
Belehrungen nach sich gezogen hitte. Dass ich Erfahrungen aus der Schweiz
mit der fremden Situation vermischte, merkte ich nach und nach. Denn
ebenso konsequent, wie die Iatmul auf meine Fehler eingingen, konstatier-
ten sie auch meine Fortschritte: «Jetzt hast du das Wort verstanden. Du
sprichst schon viel besser als vor einem Monat.» Das ging bis zum gréssten
Kompliment, das die Iatmul iiberhaupt machen: «Yu winim mi long toktok!»
(«Du hast mich im Sprechen besiegt. Deine Argumente sind besser als
meine»). So merkte ich, dass ihnen wirklich daran lag, dass ich gut sprechen
konnte, und es gelang mir, eine neue Erfahrung beim Erlernen einer
Fremdsprache zu machen. Dazu beigetragen haben zwei weitere Umstéinde.
Offensichtlich hat mich die typische schweizerische Sprachkultur nicht zu
sehr geprédgt. Das mag damit zusammenhingen, dass in Basel, meiner
Heimatstadt, Sprache im Verhiltnis zur tlibrigen Schweiz einen etwas ande-
ren Stellenwert hat: Basler gelten als schlagfertig, frech und sprachlich
weniger gehemmt. Vor allem aber habe ich als Kind in Frankreich Erfahrun-
gen mit der Sprache gemacht, die mich mehr angesprochen haben. Ahnlich
fiihlte ich mich unter den Iatmul. Nun war ich mit Menschen zusammen, die
gerne, prizis und mit Anschauungskraft sprachen.

Der zweite Ansporn, meine Schwierigkeiten bei der Spracherlernung zu
tiberwinden, hingt mit dem Pidgin zusammen. Da diese Sprache iiber einen
geringen Wortschatz (rund 500) verfiigt, werden viele Bilder beniitzt. Ent-
sprechend der oralen Sprachkultur, sind diese Bilder wenig festgelegt, allen
steht es offen, solche zu erfinden, wenn sie nur verstanden werden. Diese
Moglichkeiten des Pidgin haben mich angeregt und gaben mir ein Gefiihl von
Kreativitit. Am deutlichsten wurde das in den psychoanalytischen Gespra-
chen, in denen ich mich immer wieder mit der Aufgabe konfrontiert sah,
Gefiihle prazise zu umschreiben. Da konnte ich neue Bilder erfinden. Wenn
eine meiner Gesprachspartnerinnen Gefiihle der Abhéngigkeit empfand,
sagte ich nicht einfach: «Yu hangimap!» sondern «Nau yu olsem wanpela pis i
hagimap long huk!» Jetzt fiihlst du dich wie ein Fisch, der am Haken

169



zappelt). Ich wihlte damit ein Bild, das mit einer typisch weiblichen Aktivi-
tit, dem Fischfang, in Beziehung stand.

Jemand mit anderen Erfahrungen beziiglich seiner eigenen Sprache wird
auf die Sprachkultur der Iatmul auch anders reagieren. Am naheliegendsten
ist eine Abwertung ganz im schweizerischen Sinn, die iatmulsche Sprachkul-
tur sei leer, aufgebauscht, raffiniert. In diese Richtung geht Bateson mit
seiner Beurteilung der Iatmul als von Stolz besessenen Rednern, die alles
durcheinanderbringen, weil sie so gerne und viel reden. Ganz offensichtlich
hat sich Bateson tiber die Sprachkultur der Iatmul gedrgert, die in krassem
Gegensatz zur englischen Kunst der Untertreibung steht.

2. Die Unterdriickung der Frau im Bereich der sprachlichen Kommunikation,

wie sie fiir unsere euroamerikanische Gesellschaft charakteristisch ist, wirkt

sich auf unsere Einschitzung und Wahrnehmung der Frauen in fremden
Gesellschaften aus

Luise Pusch weist in ihren linguistischen Analysen nach, wie sehr das
Deutsche eine Ménnersprache ist, und wir Frauen nicht als etwas Eigenes
und Besonderes betrachtet, sondern ganz einfach dem Maénnlichen unterge-
ordnet werden (Pusch 1983, 1984). Und so wiinscht man uns, allen Schwei-
zern, eine schone Augustfeier und wir werden als Assistenten und Studenten
ganz herzlich zu einer ethnologischen Tagung begriisst.

Tromel-Pl6tz und ihre Mitautorinnen befassen sich vorwiegend mit dem
Sprachverhalten®. Sie unterscheiden einen ménnlichen und einen weiblichen
Gesprichsstil. Wenn Minner reden, stellen sie sich selbst dar, messen sich
gegenseitig, und es geht ihnen darum, die anderen zu besiegen. Wenn
Frauen reden, liegt ihnen daran, Gemeinsames herzustellen. Diskutieren
nun Frauen und Miénner in einer gemeinsamen Gruppe, hat der Gesprichs-
stil der Frauen keine Chancen, die Minner vermogen ihren rivalisierenden
Stil durchzusetzen. Sie verwenden dazu bestimmte Methoden wie: Unterbre-
chen, Abwerten, Nichteingehen auf das, was jenige dussern. Das hat zur
Folge, dass sich der weibliche Gesprachsstil in den Medien und 6ffentlichen
Diskussionen kaum je entfalten kann. Beide Wissenschaftlerinnen sehen die
Unterdriickung der Frau mit sprachlichen Mitteln als Ausdruck fiir ein
allgemeineres Phinomen: Die Unterdriickung der Frau in allen Bereichen
unserer euroamerikanischen Gesellschaft. Ich glaube, dass die Folgen dieser
Unterdriickung im Bereich der Sprache besonders wirksam und nachhaltig

18 Vgl. Tromel-Plotz 1984, insbesondere den Beitrag «Weibliche Stil — ménnlicher Stil»
(S. 354-394).

170



sind, da wir sie tagtaglich erleben. Die Missachtung der Frau in und durch die
Sprache ist unsere tdgliche Dosis an Entwertung. Das kann nicht ohne
Folgen bleiben.

3. Als Resultat kolonialer Unterdriickung wird Sprache ein Instrument der
Herrschaft. Oder: Auf der Suche nach den Frauen

Wo immer ich in der Dritten Welt gereist bin, habe ich erfahren miissen, dass
mehr Méanner als Frauen die Kolonialsprache oder die lingua franca sprechen
konnten. Dieser Umstand ist einfach zu erkliren. Uberall werden eher
Knaben in die Schule geschickt als Maddchen, und es sind v.a. Minner,
welche ihre Dorfer verlassen, um in Stadten ihre Arbeitskraft zu verkaufen?,

Wenn wir in eine fremde Gesellschaft kommen, werden wir auch als
Frauen vor allem von Minnern angesprochen. Dies hingt einerseits mit der
Sprachkenntnis zusammen, andererseits mit kolonialen Erfahrungen. Uber-
all haben die Kolonialisten, aus einer patriarchalischen Gesellschaft kom-
mend, mit den Ménnern Kontakte aufgenommen. Ménner wurden als Ver-
mittler eingesetzt, um die Interessen der neuen Machthaber durchzusetzen.
Diese Massnahmen haben den Minnern, unabhingig davon, welche Stellung
Frau und Mann in der urspriinglichen Gesellschaft jeweils hatten, eine
Sonderposition eingerdumt. Sie verhandeln mit den Fremden, sie nehmen
Kontakte mit ihnen auf, sie wissen, wie man das tut, denn sie sind darin
geiibt. Die Frauen halten sich meist zuriick und tiberlassen es ihren Mén-
nern, sich mit den Fremden abzugeben.

Diese Verhiltnisse kdnnen bei uns ganz verschiedene Reaktionen auslo-
sen. Wir konnen uns drgern und dariiber enttiuscht sein, dass iiberall auf der
Welt Miénner zum Offentlichen Sprachrohr geworden sind. Wir konnen die
Verhiltnisse auch leugnen und so tun, als ob Ménner bei unseren Forschun-
gen nicht immer wieder wichtige Rollen gespielt hitten; als lokale Funktio-
nire, als Ubersetzer oder gar als Gesprichspartner, da es uns aus sprachli-
chen Griinden oft leichter fillt, etwas von ihnen zu erfahren, als von den
Frauen. Wollen wir mit Frauen zusammenarbeiten, haben wir diese Verhalt-
nisse zu beriicksichtigen, denn sie verlangen von uns besondere Fahigkeiten.
Wir miissen uns den Frauen aktiv zuwenden, und wir haben damit ‘zu
rechnen, dass wir punkto Sprache gerade bei Frauen mit grésseren Schwie-
rigkeiten zu rechnen haben.

19 Die Benachteiligung der Frauen im Bereich der Ausbildung setzt sich an der Universitit fort.
Und auch im Literaturbetrieb Papua Neuguineas haben Frauen kaum Moglichkeiten ihre
Texte bei einem Verlag unterzubringen. Vgl. auch Schipper 1984.

171



4. Tendenzen, Gespriche mit Frauen abzuwerten

Dass wir die Neigung haben, Gesprache mit Frauen abzuwerten, klingt wie
aus den Anfingen der Ethnologie, als Ménner noch mehr das Sagen hatten.
Dennoch bezweifle ich, dass wir dieses Problem hinter uns gebracht haben.
Ich habe vielmehr den Eindruck, dass es sich auf ganz verschiedene Weise
bemerkbar macht. Es verbirgt sich hinter Idealisierungen, in Bagatellisierun-
gen der sprachlichen Probleme und in der Ausklammerung des Alltags.
Auch feministische Forschungen konnen durch ihre Abstraktheit und
Unsinnlichkeit dazu herhalten zu verbergen, wie wenig wir das, was wir in
Gesprichen von Frauen erfahren, als reich und wertvoll betrachten.

4.1. Das Gesprdchssetting mit Frauen

Wenn ich in Palimbei mit Frauen im mittleren Alter sprechen wollte, waren
wir selten zu zweit. Da waren Kinder mit dabei, meist auch ein Siugling, der
zwischendurch gestillt wurde, und weitere Erwachsene waren in der Nihe.
Es herrschte ein Kommen und Gehen, Sitze flogen hin und her, einer zu mir,
ein anderer zu einem Kind. War die Frau noch mit etwas beschéftigt,
beispielsweise mit Kochen, ging es noch lebhafter zu und her. Verwirrt,
erschopft und von Eindriicken iiberschwemmt, kehrte ich nach Hause
zuriick. Da lag es nahe, auf gédngige Vorurteile zuriickzugreifen. Frauen
reden wirr, unzusammenhédngend, und verfolgen ein Thema nicht konse-
quent. Wie viel einfacher war es da mit Mannern.

Die kamen ohne Kinder, konnten ihre Arbeit beiseite legen und sich in
Ruhe auf ein Gesprich mit mir einstellen. Mit dlteren Frauen, die keine
kleinen Kinder mehr hatten, gerietich in sprachliche Schwierigkeiten. Da sie
das Pidgin oft nicht sehr gut beherrschten, war ich auf Hilfe angewiesen. Das
erforderte Organisation. Ich musste Verabredungen treffen, mit der Frau
und einem Midchen, das bereit war, mir zu iibersetzen. Nun haben meine
Probleme nichts mit sprachlichen Fihigkeiten der Iatmul oder mit einem
weiblichen, respektive méannlichen, Gesprichsstil zu tun, sondern ganz ein-
fach mit Unfdhigkeiten meinerseits. Ich hatte Schwierigkeiten, mich in
Situationen zurechtzufinden, in denen mehrere Personen involviert waren, in
denen nicht nur gesprochen, sondern auch noch gearbeitet wurde. Ich
konnte auch zuwenig gut Iatmul, als dass ich ohne Hilfe mit dlteren Frauen
hitte sprechen konnen. Das spezifische Setting mit den Frauen hangt weitge-
hend mit ihren Aufgaben in der Okonomie zusammen. Frauen beschaffen
und verarbeiten die Nahrung und sie betreuen die Kinder, Minner sind
Handwerker.

172



4.2. Woriiber latmul-Frauen sprechen

Das Lieblingsthema der Iatmul-Frau ist ihr Alltag. Sie erzihlt, wie sie am
Morgen auf den See geht um zu fischen, wie viele Fische sie gefangen,
wieviele sie bereits auf dem See an wen verteilt hat, wie sie nach Hause
kommt, das Essen zubereitet und verteilt. Sie nennt die Namen anderer
Frauen, mit denen sie zusammen fischt, und berichtet iiber Ereignisse mit
ihren Kindern. Und da die téglichen Aktivititen einer Frau weitgehend
unabhéngig sind von der Jahreszeit, sich Tag fiir Tag wiederholen, wird sie
Tag fiir Tag dariiber erzdhlen, wie sie am Morgen auf den See geht, um zu
fischen. Zu Beginn einer Forschung mag uns das sogar begeistern, da fiir uns
alles neu und interessant ist. Nach einer gewissen Zeit aber langweilt es uns.
Doch die Iatmul-Frauen gehen immer noch jeden Morgen auf den See um zu
fischen. Wir geraten in Schwierigkeiten und da liegt es nahe zu denken: «Was
sind das fiir arme Frauen, jeden Tag dieselben Miihen, was ist das fiir ein
Leben.» In solchen Uberlegungen werden wir gestiitzt durch Wertungen aus
unserer Gesellschaft. Was sich wiederholt, ist langweilig, nur was aus dem
Trott des Alltags hervorsticht, macht das Leben lebenswert und interessant.
Und bestimmt kommt uns auch der Alltag einer schweizerischen Hausfrau
und Mutter in den Sinn, der, was die tiglichen Wiederholungen anbelangt,
Gemeinsamkeiten mit jenem der latmul-Frauen aufzuweisen scheint. Doch
ist dieses scheinbar Gleiche etwas ganz Anderes. Bei uns ist Hausarbeit
abgewertet und findet in Isolation statt (Hungerbiihler 1986), bei den Iatmul
arbeiten die Frauen in Frauengruppen, und ihre Arbeit wird gesellschaftlich
hoch bewertet. In so verschiedenen Verhiltnissen, sind auch Wiederholun-
gen etwas anderes, sie spielen sich in einem anderen sozialen Rahmen ab und
werden auch von den Frauen anders erlebt. Eine Méglichkeit, den Gespra-
chen und Befragungen mehr Attraktivitit zu verleihen und somit in der
eigenen Vorurteilsstruktur zu verharren, besteht zum Beispiel darin, nach
besonderen Ereignissen im Leben der Frauen Ausschau zu halten. Dann
fiihre ich mit ihnen Gespréche iber ihre erste Menstruation, ihre Sexualitit,
die Heirat, die Zeit vor der Kolonisierung, die Beteiligung der Frauen an
rituellen Kopfjagdziigen. Oder ich wihle einen theoretischen Ansatz, der die
scheinbare Banalitidten des Alltags in den Hintergund verweist. Ich bin noch
zusitzlich in Probleme geraten, da die Iatmul selbst den Frauen und Min-
nern bestimmte Bereiche und Themen zuordnen. So beschiftigen sich die
Mainner mit den systematischen Zusammenhéngen der Mythologie und des
sozialen Systems und organisieren die grossen Feste: Alles Themen, die fiir
uns attraktiver klingen als der Fischfang der Frauen. ODb sie das fiir die
Iatmul auch sind, ist sehr fraglich. Selbstverstdndlich haben mich die Ménner
fir sich zu gewinnen versucht, indem sie ihre kulturellen Bereiche als die
hochsten anpriesen, doch auch die Frauen werten ihre Lebensbereiche in
keiner Weise ab. Die Gefahr liegt in mir selbst: was bereits in meiner Kultur

173



hoher bewertet wird, gehort auch bei den Iatmul in den Bereich der Ménner.
Es ist mir schliesslich gelungen, mein Interesse fiir den Alltag und die
Anliegen der Frauen und Kinder weiter aufrechtzuerhalten. Dazu beigetra-
gen hat vor allem das Selbstversténdnis der Iatmul-Frauen, ihre eigene Sache
nicht als minderwertig zu erleben. Auch haben die Médnner mir mit ihren
Verfiithrungen bewusst gemacht, wie sehr sie damit meinen eigenen Tenden-
zen entgegenkommen. Eine Vertiefung und Erweiterung erfuhr ich in den
ethnopsychoanalytischen Gesprachen, in denen mir der Alltag der Frauen
durch den Einbezug der Emotionen, die damit verbunden sind, erst ver-
standlich geworden ist. Auch hier zeigt sich, dass die Ethnopsychoanalyse
einen besonderen Zugang ermdglicht, indem sie unseren Gespréchspartnern
offen lasst, woriiber sie sprechen wollen. Es ist wohl kein Zufall, dass in allen
ethnopsychoanalytischen Gespriachen das Alltagsgeschehen im Mittelpunkt
steht®.

5. Was ich nie erlebt habe

Iatmul-Frauen stellen keine «Umsorgungsfragen», wie es besonders unter
euroamerikanischen Frauen zu einem Zeichen von Nédhe und Teilnahme
geworden ist. Nie hat mich jemand gefragt: «Wie geht es dir? Wie fiihlst du
dich? Geht es dir schlecht? Du schaust mitgenommen aus, hast du Pro-
bleme?» Solche Fragen haben nur mir jeweils auf der Zunge gelegen, wenn
ich wieder frisch nach Palimbei gegkommen war. Zuwendungen werden in
erster Linie durch direkte Aktionen ausgedriickt. Eine Frau bringt mir einen
Fisch. Meat, meine Freundin, backt mir meine liebste Art von Sagofladen
mit frisch geraspelter Kokosnuss. Zuwendung zeigt sich aber auch darin,
woriiber die Frau mit mir spricht, ob sie mir Dinge erzéhlt, die sie bewegen
und betreffen, wie dies Magendaua tat, als sie mich teilhaben liess am naven-
Ritual, wovon Fremde sonst ausgeschlossen sind (s. Morgenthaler/Weiss/
Morgenthaler 1984 :203ff.).

6. Womit ich meine Miihe hatte

Das auffilligste Merkmal des Gesprichsstils der Iatmul besteht darin, dass
sie Sprache einsetzen um sich abzugrenzen, zu rivalisieren und zu provozie-
ren. Auf diese Weise konnen Miitter zu ihren Kindern sprechen, Kinder

20 Vgl. dazu die Arbeiten iiber die Dogon (1983) und die Agni (1971) von Parin/Morgenthaler/
Parin-Matthéy, iiber die Iatmul von Morgenthaler/Weiss/Morgenthaler (1984) und die
Arbeit iiber die mexikanischen Biuerinnen von Nadig (1986).

174



unter sich, Ménner gar stundenlang wihrend eines Streitgespriches, Frauen
in ihren Frauengruppen, zu Hause, beim Fischfang und bei der Marktreise,
oder die Frau in Wewak mit mir, der Fremden (s. Einleitung). Dies ist nicht
die alleinige Art und Weise, wie Iatmul miteinander kommunizieren, sie ist
aber gewiss die auffilligste. Die entspanntere, ruhigere Art entspricht etwa
dem Gesprach, das ich mit Karu in Wewak gefiihrt habe (s. Einleitung).
Auch in den ethnopsychoanalytischen Gespriachen herrst diese ruhigere
Form vor. In wenigen Ausnahmen kommt auch der rivalisierende Stil zum
Zuge (vgl. Morgenthaler/Weiss/Morgenthaler 1983:215, 221). Es ist in
erster Linie die Beziehung zwischen den Gesprachspartnern, welche dariiber
bestimmt, welcher Stil jeweils zum Tragen kommt. Treten Aggressionen und
Rivalititen in den Vordergrund, werden sie mittels der Sprache direkt
ausgedriickt. Obwohl ich diese Art des rivalisierenden Gesprichsstil kenne —
sie ist ein Teil der baslerischen Kultur — habe ich mich nur schwer daran
gewohnt. Die grosste Miihe dabei hat mir gerade der Umstand bereitet, dass
auch Frauen so sprechen. Dieses Angedreht- und auf dem Quivivesein, diese
Sexualisierung, die stets damit verbunden ist, haben micht immer wieder
zum Staunen und ausser Atem gebracht. Es fiel mir nicht schwer, auf diesen
Stil einzusteigen, auch ich konnte so frech daherreden wie die Iatmul-
Frauen. Meine Schwierigkeiten zeigten sich auf der emotionellen Ebene: So
zu sprechen erschopfte mich masslos. Ein paar Sitze ja, aber ein langeres
Hin und Her, und das immer wieder, waren mir zuviel. Nun muss meine
Miihe auch damit zusammenhéingen, dass dieser Gesprichsstil in etwa dem
Gegenteil entspricht, was Tromel-Plotz als weiblichen Stil bei uns bezeich-
net: Gemeinsamkeiten herstellen, aufeinandereingehen, andere zu Wort
kommen lassen (Tromel-Plotz 1984 :362). Schon viel ndher steht er dem fiir
Mainner typischen Gesprichsverhalten. Gute Beziehungen sind bei uns
dadurch gekennzeichnet, dass Aggressionen in den Hintergrund treten. Das
muss der wichtigste Grund fiir meine Schwierigkeiten gewesen sein, denn
den Iatmul-Frauen (und Ménnern) sind ihre aggressiven Regungen viel eher
zugénglich als uns, sie rdumen ihnen in ihrer Mythologie (vgl. Mythe von
Amuia, Abschn. 3.2.), in ihren Phantasien und in ihrem sprachlichen
Umgang einen grossen Platz ein.

7. Der kiirzeste Weg zum Ziel ist nicht der beste

Magendaua, mit der ich psychoanalytisch orientierte Gesprache fiihrte (Mor-
genthaler/ Weiss/Morgenthaler 1984 :173-232), lehrte mich, dass meine Art
zu sprechen, den kiirzesten Weg zum Ziel einzuschlagen, nicht die beste ist.
Der Konflikt zwischen Magendaua und mir entstand, als wir uns im Verlauf

175



unserer taglichen Gespriache immer ndher kamen und dadurch auch immer
deutlicher wurde, wie anders wir sind. Zwei Frauen aus ganz verschiedenen
Kulturen, mit ganz verschiedenen Personlichkeitsstrukturen. Unsere Ver-
schiedenheit ging tief und umfasste unsere Art zu sein, zu denken und zu
erleben. Ich werde mich hier darauf beschrinken aufzuzeigen, wie sich die
Unterschiede zwischen uns im sprachlichen Ausdruck zeigten”. Wenn ich
mich mit Magendaua treffe, bin ich ganz auf sie ausgerichtet, und wenn ich
mit ihr spreche, formuliere ich meine Gedanken knapp und ohne
Umschweife. Meine Art und Weise, mit ihr zu sprechen ist das Produkt eines
langen Sozialisationsprozesses, der mehr oder weniger unserer kulturellen
Norm entspricht. Das haben wir schon zu Hause gelernt und spiter in der
Schule. An der Uni wird dieser Stil noch rigider gehandhabt: Fragestellung,
Methode, wissenschaftliches Resultat. Alles andere ist unklar. Unklar aber
sind v.a. die Ausdrucksweisen der Frauen, die haben die Tendenz abzu-
schweifen, nicht zum Wesentlichen zu kommen, die grosse Welt zu subjektiv
zu betrachten und sich von Emotionen davontreiben zu lassen. Ich habe mir
Miihe gegeben und gelernt klar zu sagen, worum es mir geht und bin damit
bisher gut durchs Leben gekommen. Doch nun sitze ich mit Magendaua bei
einem Gesprich unter dem grossen Baum vor ihrem Haus und muss erleben,
dass ihr eben diese Art des sprachlichen Ausdrucks nicht behagt, ja, dass ich
ihr damit Angst mache. Das ist mir unertréglich, denn ich mag Magendaua
ganz besonders gut. Ich gerate in Bedringnis und da mir so sehr an unserer
Beziehung liegt, habe ich keine andere Wahl, als mich anders einzustellen.
Mit besonderer Aufmerksamkeit nehme ich Magendauas Art zu sprechen
wahr. Wenn sie erzihlt, reiht sie verschiedene Episoden lose aneinander, sie
nihert sich einer Sache auf Umwegen, den kiirzesten Weg zum Ziel schlégt
sie nicht ein. Weil ich stark in die Beziehung mit Magendaua involviert bin,
kommt es nicht dazu — was an sich naheliegen wiirde —, dass ich ihren
Erzihlstil abwerte. Es findet das Gegenteil statt. Magendaua kann etwas,
was mir zusagt. Ich lerne von ihr und entdecke, wie sehr diese Art des
Sprechens mir liegt, wieviel Spielerisches darin enthalten ist. Magendaua
nimmt mein Bemiihen und meine Verénderung wahr, ihre Angst vor mir tritt
in den Hintergrund, und wir koénnen weiter jeden Tag zusammen sprechen.

Diese besondere Form des sprachlichen Ausdrucks ist unabhingig vom
Geschlecht, sie betrifft grundlegende Unterschiede in den kulturell beding-
ten Personlichkeitsstrukturen. Ich bin ihnen auch in Westafrika begegnet.
Und immer, wenn sie mir in einem Gespriach bewusst werden, kommt mir
Magendaua in den Sinn, und ich versuche, so zu sprechen, wie sie es mich
gelehrt hat.

21 Weitere Gesichtspunkte, welche die Unterschiede zwischen Magendauas und meiner Per-
sonlichkeitsstruktur deutlich machen, sind nachzulesen auf S. 183ff. (Morgenthaler/Weiss/
Morgenthaler 1984).

176



IV. Teil: Der Erzihlstil der Frauen und Minner

1. Einleitung

Wenn ich iiber die Erzdhlkunst der Iatmul nachdachte, kam mir stets Maso in
den Sinn. Er, das stand fiir mich fest, war der beste Erzihler, den ich am
Sepik angetroffen hatte. Darin stimmte auch Milan Stanek mir zu. So fiihrten
wir beide viele Gespriche mit Maso, eine lange Reihe von Tonbédndern
zeugen von unserer Lust zuzuhShren und von seiner zu erzédhlen. Noch mehr
Gespriche fiihrte ich aber mit einer Frau mit Meat, meiner Freundin. Meat
war fiir mich die beste Erzihlerin unter den Frauen, doch eben nur unter den
Frauen. Es kam mir gar nicht in den Sinn, den Erzihlstil der beiden einer
genaueren Analyse zu unterziehen. Das will ich jetzt nachholen und zugleich
untersuchen, ob es zwischen dem Stil der Frauen und jenem der Méinner
Unterschiede gibt, und wenn ja, worin sie bestehen. Ich wihle von Maso und
von Meat je einen Ausschnitt aus einem ldngeren Gesprich, die ich in Pidgin
gefiihrt und vom Tonband aufgezeichnet habe. Inhaltlich handeln beide von
Begebenheiten aus der Kindheit.

2. Stilvergleich zwischen Meat und Maso

Meats Erzdhlung handelt davon, wie der Vater ihr, als sie ein Kind war,
Angst vor den Totengeistern macht (nachzulesen Abschn. 7). Maso berich-
tet, wie er als Zehnjihriger eine Ente erlegte und wie seine Mutter fiir ihn ein
naven® tanzte (nachzulesen Abschn. 8).

Anhand einer Stilanalyse von Meats Erzihlung zeige ich auf, in welche
Schwierigkeiten ich durch ihre spezifisch weibliche Art des Erzahlens geraten
bin (s. Kap. V). Hier will ich nun die Unterschiede zwischen Meats und
Masos Erzdhlung herausarbeiten.

3. Der Erzihistil der Frauen: Meat

Im Mittelpunkt von Meats Schilderung sind mehrere Personen, die miteinan-
der in Beziehung stehen. Ein Vater, Kinder (Meat als Kind), Totengeister,

22 Wie wir in den ethnopsychoanalytischen Gespriachen erfahren haben, veranstalten Miitter
bereits fiir ihre Sauglinge naven (vgl. dazu Morgenthaler/Weiss/Morgenthaler 1984 :203—
209). Grosse naven an denen sich mehrere Personen beteiligen finden vor allem dann statt,
wenn eine Person eine kulturell wichtige Handlung zum ersten Mal ausfiihrt. Mehr zur
psychischen Funktion des naven findet sich im oben genannten Abschnitt.

177



weitere Dorfbewohner. Meat richtet ihre ganze Aufmerksamkeit und sprach-
lichen Mittel darauf aus, die Interaktionen zwischen ihnen aufzuzeigen. Das
Ganze ist wie ein Theaterstiick, das sich vor unseren Augen auf einer kleinen
Biihne abspielt. Sie fiihrt vor, was der Vater sagte, wie das auf die Kinder
wirkte und was sie sich dabei dachten, was die Totengeister taten und wie das
Verhalten weiterer Dorfbewohner die Kinder beeinflusste. Es entsteht ein
dichtes Netz von Beziehungen, Beeinflussungen, Absichten, Uberlegungen
und Beobachtungen. (Deshalb wendet Meat Auch das Stilmittel der Wieder-
holung immer wieder an s. Kap. V).

Bei der Analyse von Meats Erzédhlung miissen wir einen weiteren Aspekt
beriicksichtigen, der den Inhalt und den Stil wesentlich mitbestimmt: Die
Beziehung zwischen Meat und mir. Meat hatte kurze Zeit vor diesem
Gesprich erlebt, dass ich nachts durch das Dorf spazierte, als jemand starb,
ich offensichtlich wenig von der Gefahr der Totengeister hielt. Auch in
unseren Gesprichen erfdhrt sie immer wieder, wie verschieden wir beide
sind: Sie eine Iatmul-Frau, ich eine Schweizerin. Trotz dieser Verschieden-
heit verbindet uns ein gegenseitiges Interesse, und wir treffen uns immer
wieder. Doch gerade diese Neugier, die wir fiireinander haben, lédsst die
Fremdheit nur noch deutlicher hervortreten. Diese emotionale Bewegung
findet in Meats Erzadhlung ihren Niederschlag, indem sie einmal von der
Gefihrlichkeit der Totengeister iberzeugt ist, sich ein anderes Mal davon
distanziert. So driickt sie aus, dass der Vater ihr nur Angst vor den Totengei-
stern machte, eigentlich aber kein Grund zur Angst vor ihnen bestand — wie
ja auch ich keine Angst vor ihnen zeigte — dann wiederum sagt sie ganz
deutlich, Totengeister sind gefidhrlich. Um Meats Hin und Her in Bezug auf
die Totengeister einzuschitzen, miissen wir uns im Klaren sein, dass die
Iatmul die Totengeister stets ernst nehmen. Spéatere Erfahrungen mit Meat
machten mir klar, dass dies ebenso fiir sie zutrifft. Die Unsicherheit, die sich
in ihrer Erzdhlung zeigt, miissen wir als eine Unsicherheit mir gegeniiber
verstehen: Ist diese fremde Frau gefdhrlich oder ist sie es nicht? Am Beispiel
von Meats Erzédhlung zeigt sich, wie sehr die Beziehung, die wir zu unseren
PartnerInnen haben, Inhalt und Stil eines Gesprichs bestimmen. (Vgl. in
diesem Zusammenhang die Mythe, die mir Amuia erzdhlt, s. Abschn. 3.2.).

4. Der Erzdhistil der Mdnner: Maso

Im Mittelpunkt von Masos Erzidhlung steht eine Entenjagd. Er schildert, wie
es ihm gelingt als Zehnjahriger seine erste Ente zu erlegen. Seine ganze
Aufmerksamkeit richtet er darauf aus, diesen Vorgang prézis und minutids
zu schildern. Obwohl weitere Personen vorkommen und wichtig sind (die
Mutter und die Knabengruppe) stehen Beziehungen nicht im Zentrum. Die

178



wichtigste Person ist Maso selbst. Wie er sich durch die Landschaft bewegt,
wie er sich den Enten anndhert, und wie es ihm gelingt, eine zu treffen und
einzufangen, wird genau geschildert. Dass sich Maso so sehr in den Mittel-
punkt stellt ist nicht ein typisches Merkmal der minnlichen Erzédhlweise.
Auch in der Schilderung Meats, ist sie die zentrale Person. Ménnlich sind
vielmehr die Mittel, da weitere beteiligte Personen weniger direkt in eine
Kommunikation mit ihm einbezogen werden. Bestimmte Merkmale der
Erzihlung hingen mit der Beziehung zusammen, die Maso zu mir hatte. Da
wir uns noch nicht gut kannten, ihm aber an einer Beziehung zu mir lag,
wollte er auf mich Eindruck machen. Er stellt sich geschickt und bewun-
dernswert dar. Maso hatte Erfolg, denn ich war eine interessierte und
aufmerksame Zuhoherin.

5. Gemeinsamkeiten

Meat und Maso erzidhlen beide anschaulich und lebhaft. Es féllt ihnen nicht
schwer, sich in ihre Kindheit zuriickzuversetzen und sich an feinste Einzel-
heiten zu erinnern. Vor allem, und darin lieg die Kraft ihrer Erzdhlkunst,
sind ihre Schilderungen von Emotionen getragen. Bei Meat ist es die Angst,
und die Vorsicht der Kinder, bei Maso die Erregung und die Spannung, eine
Ente zu erwischen, sowie sein Stolz auf das Gelingen.

6. Unterschiede

Meat setzt ihre sprachlichen Ausdrucksmittel dafiir ein, Interaktionen pla-
stisch zu schildern. Emotionen driickt sie direkt aus (Angst, Vorsicht).
Aussere Vorginge spielen bei ihr eine untergeordnete Rolle. Maso setzt
seine sprachlichen Ausdrucksmittel dafiir ein, den Raum und die Jagd
anschaulich zu machen. Eigene Emotionen delegiert er an andere, welche sie
zum Ausdruck bringen (die Knaben loben ihn, seine Mutter veranstaltet ein
naven fiir ihn). Weitere Personen sind wichtig, doch eine direkte Auseinan-
dersetzung mit ihnen steht nicht im Vordergrund.

Jetzt wird auch verstdndlich, weshalb ich Maso stets fiir den besseren
Erzéhler hielt. Es fiel mir leichter seinen linearen Schilderungen zu folgen,
die auf eine Sache ausgerichtet waren. Meat hingegen war fiir mich weit
schwieriger verstdndlich, da sie mehrere Ebenen und Personen miteinbe-
zieht, stets den Standpunkt wechselt, sodass ein vielschichtiges Hin und Her
entsteht.

179



Die Unterschiede, wie ich sie am Beispiel von Meat und Maso herausgear-
beitet habe, sind fiir Frauen und Manner charakteristisch®. Nun stellt sich
die Frage, weshalb es zu diesen Unterschieden kommt. Erst weitere Untersu-
chungen konnten uns darauf schliissige Antworten geben.

Der Alltag der Iatmul-Frauen und -Ménner unterscheidet sich sehr. Die
Frauen stehen tagtéglich in insensivem Kontakt mit anderen Personen; mit
Kindern, fiir die sie sorgen und mit Frauen, mit denen sie zusammenarbei-
ten. Diese Alltagsrealitit finden wir im Erzéhlstil der Frauen wieder. Die
Mainner setzen sich weder mit Kindern auseinander, noch arbeiten sie
tagtiglich mit Mdnnern zusammen. Als Handwerker stellen sie Kanus und
Paddel her, reparieren die Hiauser und schnitzen Kunstobjekte. Dabei gehen
sie mit einem unbelebten Objekt um, zum Beispiel mit eine Stiick Holz. Es
liegt ihnen ndher sich auf dussere Vorginge zu beziehen als auf zwischen-
menschliche Auseinandersetzungen.

7. Meats Kindheitserinnerung

«Wenn jemand starb, hat uns mein Vater immer Angst 1.1.
gemacht. Starb jemand, und wir hérten Weinen und Klagen, 1.2.
dachten wir Kinder, wie werden wir die Nach wohl durch-

stehen? Es wire schrecklich, wenn der Geist des Toten

zu uns ins Haus kommt, in unser Moskitonetz schleicht

und uns ins Grab mitnimmt. Wenn jemand bestattet wurde, 1.3,

pflegte mein Vater zu sagen: «Heute ist jemand gestorben. 14.,1.5
Kaum hat man ihn begraben, schon trifft er sich mit

anderen Toten und spricht mit ihnen.» So hat uns mein 2.
Vater das ausgemalt. «Morgen wird er zuriickkommen und (2.2.)

alle Sachen, die er zu Hause gelassen hat, holen. Und

so diirft ihr nicht hinausgehen. Sein Geist wird im Dorf

umhergehen». Es stimmte, was er sagte, so machen es

die Toten. Und niemand wagte es an diesem Tag hinaus-

zugehen. Man wusste: Morgen! Heute wurde er begraben, 1.6.
morgen wird er kommen, um seine Sachen zu holen. Wir 1.7., 2.3
Kinder dachten uns: Heute fand das Begribnis statt, er

wird zuerst mit anderen Toten reden im Dorf der Toten.

Wir legten uns zum Schlafen, und am néchsten Tag, so

gegen Mittag, dachten wir, bald wird er kommmen, 2.4.

23 Vgl. Hauser-Schéublin 1977:199.

180



um seine Sachen zu holen, die er im Haus zuriickgelassen

hat. Heute Nacht wird er im Dorf umhergehen, um seine Frau
und seine Kinder zu besuchen, — wenn eine Frau starb, be-
besuchte sie ihren Mann —. Er wird kommen und seine 2.5,
Frau im Haus zuriickgelassen hat, holen. Er wird umher-

irren und seine Kinder suchen. So sagten alle, und wir
glaubten es. In der Nacht schauten wir hinaus und niemand
ging im Dorf umher. Wenn einer unbedingt hinaus musste,
dann nahm er eine grosse Fackel. Ohne ein Licht wagte
niemand, im Dorf umherzugehen. Das beobachteten wir und
dachten uns, mein Vater hat Recht.»

Photo 2: Meat

181



8. Masos Kindheitserinnerung

«Meine Mutter ging zum Markt. Ich tat mich mit Wensara, Toun und
weiteren Knaben zusammen. Wir waren eine grosse Gruppe, so machen es
die Knaben, sie unternehmen alles gemeinsam. «KKomm doch auch mit!» sagt
einer zum andern, und zum Schluss sind sie eine ganze Bande. Wir machten
uns auf den Weg, und da sah ich von Weitem mehrere Enten, die iiber das
Waildchen hinter dem Haus von Sembara zum Bach flogen. Wie ich das sah,
sagte ich zu den anderen: «Geht schon voraus, ich hole meinen Speerwerfer,
ich will Enten jagen.» Sie gingen geméchlich weiter. Ich holte den Speerwer-
fer und den Speer, und machte mich auf den Weg zum Wiéldchen, wo sich die
Enten im Bach niedergelassen hatten. Beim Haus von Sembara angelangt,
ging ich noch etwas weiter durch Gebiisch und hohes Gras und spihte
hindurch: Da sah ich sie in der Bachbiegung. Jetzt biickte ich mich, zog den
Kopf ein und bewegte mich vorsichtig weiter. Langsam schob ich das hohe
Gras auseinander und bewegte mich vorwirts. Ich kam voran und da sah ich
die Enten. — Wie diese Hauswand dort driiben, so nahe waren sie. — Ich
spahte durch das Gras, machte noch ein paar Schritte und da sah ich sie ganz
genau: fiinf Enten schwammen im Wasser. Ich blieb ruhig und schaute durch
die Gréser. Dann zog ich mich zuriick, langsam Schritt fiir Schritt, um mich
an einer anderen Stelle wieder dem Bach zu nihern, mehr von hinten, so wie
euer Moskitonetz dort héngt. Jetzt legte ich den Speer in den Speerwerfer,
ich schob mein rechtes Bein nach hinten (Maso fiihrt vor, wie er einen festen
Stand fiir den Speerwurf einnahm). Ich hielt den Speer wurfbereit und
pirschte mich voran, setzte langsam einen Fuss vor den andern. Am Bachufer
angelangt, richtete ich mich auf, bis mein Kopf iiber das Gras hinausragte.
Da erblickten mich die Enten, flogen auf, doch im selben Augenblick
schleuderte ich meinen Speer. Ich verletzte eine am Fliigel. Ich sprang hinter
ihr her, damit sie mir nicht entwischt. Die Ente versuchte mit einem Fliigel
aufzufliegen, es gelang ihr aber nicht und sie schlug erfolglos auf die
Wasserfliche und bewegte sich hin und her. Und ich hinterher durchs
Wasser. Meine Freunde, die in einiger Entfernung auf dem Weg standen,
horten den Liarm, den ich machte. Sie riefen aus: «Oh, Maso hat eine Ente
gejagt!» Einige stiegen auf einen Baum, um besser zu sehen. Sie sagten:
«Ah, er hat eine Ente angeschossen und verfolgt sie jetzt.» Wahrend sie auf
dem Baum sassen, versuchte ich die Ente einzufangen. Endlich erwischte ich
sie. «Bravo, du hast eine Ente gejagt!» riefen sie mir zu, als ich das Ufer
hinaufstieg. Ich fasste sie am unverletzten Fliigel und brach ihn, dasselbe tat
ich mit den Beinen. Mit einem Stiick Schnur band ich das Tier zusammen.
An einer Stelle am Wegrand, schob ich das hohe Gras auseinander und legte
das Tier auf den Boden. Ich versteckte es. Jetzt gingen wir hinaus zum
Sepikfluss. Ich habe es der Mutter nicht selbst gesagt. Die Frauen, die vom
Markt zuriickkamen, waren eben dabei, mit ihren Kanus anzulegen. Da

182



Photo 3: Maso

183



liefen meine Freunde voraus und schrien: «Ei, dein Kind hat eine Ente
erjagt!» Sie riefen den Namen meiner Mutter und berichteten, was gesche-
hen war. Kaum horte sie das, legte sie los. Immer noch im Kanu stehend,
schwang sie das Ruder wild hin und her und schrie: «Ah, habe ich aber ein
tiichtiges Kind, es hat eine Ente getotet!» Schreiend und tanzend kam sie das
Ufer hinauf. (Maso lacht) Sie band ihr Kanu an und rief aus: «Sagt meinen
Briidern, mein Kind hat eine Ente getétet!»

V. Anhang

1. Stilanalyse von Meats Erzihlung

Fiir die Analyse von Meats Erzdhlung, greife ich ein Charakteristikum ihres
Stils heraus: die Wiederholungen von Wortmaterialien und ganzen Satztei-
len. (Vgl. dazu die Version in Pidgin, Abschn. 2).

1. Beispiel: Meat gebraucht den Ausdruck man i dai in den 18 Sétzen des
gewihlten Abschnittes sieben Mal. Man heisst ‘Mensch’, dai ‘sterben bzw.
gestorben’, der ganze Ausdruck entweder ‘dieser Mensch ist gestorben’
(dispela man i dai), oder ‘der tote Mensch’, z.B. ‘der tote Mensch kommt’
(man i dai i kam). Meat verwendet den Ausdruck in verschiedenen Zusam-
menhéngen: taim ol i dai (‘als sie starben’, taim heisst ‘Zeit’, ol ist Personal-
pronomen dritter Person, Plural), dann dispela de man i dai (‘an diesem Tag
starb ein Mensch’, dispela heisst ‘dieser, diese dieses’, de ‘Tag’), weiter nau
em i dai (‘jetzt ist er gestorben’, nau heisst ‘jetzt, heute’). Der Ausdruck
wird typischer Weise mit na ol i go planim ergéinzt, z.B. taim em i dai na ol i
go planim (es bedeutet eigentlich ‘nach dem Begrébnis’, oder ‘nachdem er
bestattet wurde’; wortlich ‘als er starb und als man ihn begraben hatte’; na
heisst ‘und’, go ‘gehen’, bzw. ‘Handlung durchfiihren’, planim ‘begraben’,
‘pflanzen’).

2. Beispiel: Meat verwendet den folgenden Satz fiinf Mal im zitierten
Abschnitt — tumora em bai i kam kisim olgeta samting i stap long haus
(‘Morgen wird er kommen und alle Dinge holen, die er im Haus hat’, tumora
heisst ‘morgen’, em ‘er, sie, es’, kam ‘kommen’, em bai i kam ist Futurum,
kisim ‘holen, nehmen’, olgeta ‘alles’, samting ‘Ding, Sg. aber auch P1.’, stap
‘sein, existieren’, long haus ‘im Haus’).

184



3. Beispiel: wokabaut (‘umhergehen, spazieren’) wird achtmal gebraucht,
zusitzlich noch raun, ein Synonym (‘laufen, umherlaufen, sich umher-
treiben’).

Wiederholungen gelten im Deutschen als schlechter Stil. Selbst wenn ich
weiss, dass sie ein wesentliches Merkmal der oralen Sprachkultur sind, fallt
es schwer eine solche Anhdufung von Wiederholungen nicht als unklares
Reden, beschriankte Ausdrucksméglichkeiten, ja Sinnlosigkeiten aufzufas-
sen. Es liegt nahe, das Pidgin selbst dafiir verantwortlich zu machen, es sei zu
wenig differenziert und gestatte eben nur beschrankte Moglichkeiten. Eine
weitere naheliegende Erklirung bietet der Umstand, dass Meat eine Frau ist.
Es wiirde sich um eine Bestédtigung von dem handeln, was man/frau bei uns
zu héren bekommt: Frauen reden unklar. Beides ist falsch: sowohl die eine
Annahme, es handle sich um eine personliche geschlechtsspezifische Unbe-
holfenheit Meats, als auch die andere, es handle sich um eine Deffizienz des
Melanesischen Pidgins. Hoéchstens kann es sich um eine Deffizienz der
Ethnologin handeln, solange ihre Pidginkenntnis nicht ausreicht, um den
Feinheiten des sprachlichen Vorgangs zu folgen, und solange sie bereit ist
anzunehmen, Frauen sprechen unklar.

Wie ich nun zeigen werde, ergeben alle Wiederholungen, die Meat anwen-
det, einen Sinn.

1.1. Mit dem ersten Satz, indem man i dai vorkommt, wird das Thema in
seiner Ganzheit genannt, eine abstrakte Angabe gemacht.

«Wenn jemand starb, passierte wieder dasselbe» (nadmlich, dass der
Vater den Kindern Angst machte, wie es aus dem vorausgegangenen
Gesprichsabschnitt hervorgeht).

1.2. Das zweitemal kommt man i dai schon im néchsten Satz vor. Hier
beginnt sich Meat auf eine konkrete Begebenheit in der Kindheit zu
erinnern. Sie driickt aus, was die Kinder an einem solchen Tag erlebten.

«Starb jemand, und wir hérten Weinen und Klagen, dachten wir
Kinder, wie werden wir die Nacht wohl durchstehen?»

1.3. Anschliessend fiihrt sie den Vater ein, um zu zeigen, wie er ihnen Angst
machte. Dabei nennt sie wieder den Anlass, bei welchem dies geschah.
Das ist die dritte Wiederholung von man i dai.

«Wenn jemand bestattet wurde, pflegte mein Vater zu sagen.»

1.4. Jetzt kommt der Vater zu Wort und Meat gibt wieder, was er ihnen
gesagt hat. Zuerst nennt er das Thema in seiner Ganzheit, wie es Meat
in 1.1. fiir sich machte. Hier kommt das man i dai das viertemal vor.

«Heute ist jemand gestorben.»

185



1.5.

1.6.

[ 8

Anschliessend fiihrt er das Thema aus und schildert den Kindern die
Sitten der Totengeister. Dies ist die fiinfte Wiederholung von man i dai.

«Kaum hat man ihn begraben, schon trifft er sich mit anderen Toten
und spricht mit ihnen.

Weitere Menschen bestdtigen dadurch was sie sagen und durch ihr
Verhalten die Worte des Vaters. Sechste Wiederholung ol i toktok:
«tumora! nauemidai...»

«Man wusste: Morgen! Heute wurde er begraben, morgen wird er
kommen, um seine Sachen zu holen.»

In 1.2. erklirte Meat einfach, dass sie als Kind bei einem Todesfall
Angst hatte. In 1.4. und 1.5. zeigte Meat das Vorgehen des Vaters. In
1.7. schildert sie wieder, wie sie als Kind Angst hatte, nun aber in
Abhingigkeit davon, was der Vater ihr gesagt hat. Siebte Wiederholung
nau ol i planim. . .

«Wir Kinder dachten uns: Heute fand das Begrébnis statt, er wird zuerst
mit anderen Toten reden im Dorf der Toten.»

Zweite Serie der Wiederholungen: em bai i kam kisim ol samting

2.1,

22,

2.3.

186

Der Vater erweitert seine Beschreibung der Sitten der Totengeister.
Hier kommt em bai i kam kisim ol samting zum erstenmal vor.

«Morgen wird er zuriickkommen und alle seine Sachen, die er zu Hause
gelassen hat, holen.»

Diese zweite Wiederholung hat keine besondere Funktion, sie kann
héchstens als Verstiarkung aufgefasst werden. In der deutschen Uberset-
zung habe ich sie weggelassen.

Die Kinder horten auch von anderen Leuten tiber das Verhalten der
Totengeister. Das ist die dritte Wiederholung. Im Zusammenhang
lautet sie ol i toktok: «tumora! nau em i dai na ol i planim, tumora em bai
i kam kisim ol samting i go.»

«Man wusste: Morgen! Heute wurde er begraben, morgen wird er
kommen, um seine Sachen zu holen.»



2.4. Am Tag nach einem Begribnis denken die Kinder schon selbstindig
daran, dass der Totengeist jetzt zuriickkehren wird. Nun folgt die vierte
Wiederholung von em bai i kam kisim ol samting.

«Wir legten uns zum Schlafen, und am nichsten Tag, so gegen Mittag,
dachten wir, bald wird er kommen, um seine Sachen zu holen, die er im
Haus zuriickgelassen hat.»

2.5. Meat schildert nochmals zusammenfassend das Benehmen der Toten-
geister. Dies ist die fiinfte Wiederholung von em i kam kisim ol samting i
stap long haus bilong en.

«Er wird kommen, und seine Sachen, die er im Haus zuriickgelassen
hat, holen.»

2. Meats Erzdhlung auf Pidgin

(1.1.) Man i dai tu olsem. (1.2.) Man i dai, ol i krai, mipela i tink: «Long nait,
bai mipela i slip olsem wanem? Nongut dewel bilong dispela man i kam antap
na i apim tonum na i kisim (mipela) i go daun long hul bilong en,» mipela i
tinktink olsem. (1.3.) Taim em i dai na ol i go planim, papa i save tok olsem:
(1.4.) «Dispela de man i dai na ol i go planim em pinis long hul. (1.5.) Nau
em i dai ol i go planim, em i go toktok wantaim ol man i dai pastaim,» em i
giaman long mipela olsem. (2.1.) «Na tumora, em bai i kam kisim olgeta
samting i stap long haus, em lusim na i dai, (2.2.) bai em i kisim ol samting na
em i go. Na yupela i no ken wokabaut. Dewel bilong en bai i wokabaut long
dispela ples,» em i tokim mipela na mipela tink, em i tru. Em i tok truya, oli
save mekim olsem, (mipela i tink). Na nogat man i wokabaut long dispela de.
Ol i toktok: «Tumora (1.6.) Nau em i dai na ol i planim, (2.3.) tumora em bai
i kam kisim ol samting i go.» (1.7.) Nau ol i planim long dispela de, mipela
tinktink, em i go toktok long ol man ol 1 dai pastaim long ples bilong ol.
Mipela i slip, kirap, tumora abinun, mipela tink, (2.4.) em bai i kam kisim ol
samting i stap long haus. Nau long dispela nait bai em i raun long ples, em i
kam lukim meri, pikinini bilong en — o man bilong en, (sapos) meri i dai.
(2.5.) Em i kam kisim ol samting i stap long haus bilong en. Em bai i wok
long painim ol pikinini bilong en. Ol i toktok olsem na mipela i tink, em i tru.
Long nait mipela i lukim, nogat man i wokabaut wanpela. Wanpela i laik
wokabaut, ol i kisim draipela bumbum na ol 1 mekim bikpela paia na ol i save
wokabaut. Em mipela i lukim, oli save wokabaut olsem, na mipela i tinktink,
em i tru.

187



Zusammenfassung

In der Ethnologie besteht ein Missverhiltnis zwischen dem Anspruch, die
Sprache der Leute bei denen wir unsere Forschungen durchfiihren, verstehen
und sprechen zu konnen, und unserer effektiven Sprachbeherrschung. Die
meisten von uns beherrschen die Sprache unserer PartnerInnen nur ungenii-
gend. Diese Verhiltnisse und die Probleme, die sich daraus ergeben, werden
in ethnologischen Publikationen in der Regel nicht dargestelit.

Dazu kommt, dass der Umgang mit der Sprache wesentlich kulturell
bestimmt ist .Sprachlicher Ausdruck wird in der Schweiz anders bewertet, als
in Deutschland oder in Papua Neuguinea. Ob Frauen sich verbal expansiv
dussern oder sich zuriickhalten, ist von der jeweiligen Gesellschaft abhéngig.
Die eigene kulturelle Voreingenommenheit nicht zu reflektieren, erweist
sich als Pferdefuss jeder Wissenschaft, vor allem der Ethnologie. Gerade
weil Sprache fiir unsere Arbeit ein so wichtiges Instrument ist, fiihrt ein
unreflektierter Umgang mit ihr zu massiven Verzerrungen. Da unterlaufen
uns Missverstindnisse, Fehlinterpretationen und Uber- und Unterschitzun-
gen. Uns Ethnologinnen drohen entsprechende Verzerrungen auf ganz
besondere Weise: Kommen wir doch aus Gesellschaften, in welchen Frauen
taglich auch mittels der Sprache diskriminiert werden. Diese Erfahrung wirkt
sich auf unsere Arbeit mit Frauen aus fremden Verhiltnissen aus. Es kann
gar nicht anders sein, dass wir unsere Partnerinnen vorerst missverstehen
und fehleinschitzen. Ich zeige auf, wie es uns gelingen kann, mit diesen
Widerspriichen umzugehen.

188



Literatur

BATESON Gregory, (1936) 1965. Naven. Stanford: Stanford UP.

BIOCCA Ettore, 1968. Yanoama. Paris: Plon.

BOGNER Piet, 1982. In der Steinzeit geboren. Eine Papua-Frau erzihlt.
Olten/Freiburg i. Breisgau: Walter.

CAIN Horst, 1985. Feldforschung eines Blinden in Westsamoa. In: Fischer,
Hans (Hgb.): Feld-Forschungen. Berichte zur Einfithrung in Probleme und
Methoden. 1985, Berlin.

HAUSER-SCHAUBLIN Brigitta, Frauen in Kararau. Basel: Basler Bei-
trage zur Ethnologie Bd. 18.

HUNGERBUHLER Ruth, 1986. Unsichtbar-unschitzbar. Haus- und Fami-
lienarbeit am Beispiel der Schweiz. Diss. Basel (im Druck).

MARCUS George E./Crushman, Dick, 1982. Ethnographies as Texts. In:
Ann. Rev. Anthropol. 11:25-69.

MEAD Margaret, (1928) 1971. Jugend und Sexualitdt in primitiven Gesell-
schaften. Kindheit und Jugend in Samoa. Miinchen: dtv.

MORGENTHALER Fritz/ WEISS Florence/MORGENTHLER Marco,
1984. Gespriche am sterbenden Fluss. Ethnopsychoanalyse bei den Iatmul
in Papua-Neuguinea. Frankfurt: Fischer TB.

NADIG Maya, 1986. Die verborgene Kultur der Frau. Ethnopsychoanalyti-
sche Gespriache mit Bauerinnen in Mexiko. Frankfurt: Fischer TB.

ORTNER Sherry, 1974. Is Female to Male as Nature is to Culture? In:
Women, Culture and Society. Zimbalist, M./Lamphere, R.L. (Eds.).
Standford: Stanford UP, /S. 67-88.

ORTNER Sherry/Whitehead, Harriet (Eds.), 1981. Sexual Meanings: The
Cultural Construction of Gender and Sexuality. Cambridge, Mass.

PARIN Paul, 1978. Der Widerspruch im Subjekt. Ethnopsychoanalytische
Studien. Frankfurt: Syndikat.

PARIN Paul/MORGENTHALER Fritz/PARIN-MATTHEY Golely,
(1963) 1983. Die Weissen denken zuviel. Psychoanalytische Untersuchun-
gen bei den Dogon in Westafrika. Frankfurt: Fischer.

— 1971 Fiirchte deinen Nichsten wie dich selbst. Psychoanalyse und Gesell-
schaft am Modell der Agni in Westafrika. Frankfurt: Suhrkamp.

POMATA Gianna, 1983. Die Geschichte der Frauen zwischen Anthropolo-
gie und Biologie. In: Feministische Studien, 2:133-27.

PUSCH Luise, 1983. Feminismus — Inspektion der Herrenkultur. Ein Hand-
buch. Frankfurt.

189



— 1984 Das Deutsche als Mannersprache: Aufsidtze und Glossen zur femini-
stischen Linguistik. Frankfurt: Suhrkamp TB.

ROSALDO Michelle, Z./Lamphere, Louise (Eds.), 1974. Women, Culture
and Society. Standford.

ROSALDO Michelle, Z., 1980. The Use and Abuse of Anthropology:
Reflections on Feminism and Cross-cultural Understanding. In: Signs,
5.3:389-417.

SCHIPPER Mineke (Eds.), 1984. Unheard Words. Women and Literature
in Africa, the Arab World, Asia, the Caribbean and Latin America.
London/New York: Allison and Busby.

SHOSTAK Marjorie, 1985. Nisa erzidhlt. Das Leben einer Nomadenfrau in
Afrika. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

STANEK Milan, 1979. Das Melanesische Pidgin. In: Vaterland Nr. 190.
Luzern.

— 1982 Geschichten der Kopfjager. Mythos und Kultur der Iatmul auf
Papua-Neuguinea. KoIn: Diedrichs.

— 1983 Sozialordnung und Mythik in Palimbei. Bausteine zur ganzheitlichen
Beschreibung einer Dorfgemeinschaft der Iatmul East Sepik Pro-
vince, Papua New Guinea. Basler Beitrage zur Ethnologie, Bd. 23.

STRATHERN Andrew, 1979. Ongka. A self-account by a New Guinea big-
man. London.

STRATHERN Marilyn, 1980. No nature, no culture: the Hagen case. In:
Nature, Culture and Gender, Mac Cormack, C./Strathern, M. (Eds.)
Cambridge: CUP, S. 174-2122.

TROMEL-PLOTZ Senta, 1982. Frauensprache: Sprache der Verinderung.
Frankfurt: Fischer.

— 1984 Gewalt durch Sprache. Die Vergewaltigung von Frauen in Gespra-
chen. Frankfurt: Fischer.

VERWEY Martine, 1986. Die Anwendung von ‘bias’ in ethnographischer
und linguistischer Literatur. Eine Untersuchung anhand von Erklidrungen
zur unterschiedlichen Stellung der Geschlechter in Zusammenhang mit
Sprache. Ziirich. Lizentiatsarbeit.

WEISS Florence, 1981. Kinder schildern ihren Alltag. Die Stellung des
Kindes im 6konomischen System einer Dorfgemeinschaft in Papua New
Guinea (Palimbei, Iatmul, Mittelsepik). Basler Beitrdge zur Ethnologie,
Bd. 21.

— 1982 Abwanderung in die Stiddte. Der widerspriichliche Umgang mit kolo-
nialen Ausbeutungsstrategien: Die Iatmul in Papua Neuguinea. In:
Ethnolocica Helvetica 6, Bern, Hg. Centlivres-Demont, M.

190



	Sprache und Geschlecht bei den Iatmul in Papua Neuguinea : Untersuchungen zum Verhältnis von ethnologischer Forschung und Sprachgebrauch

