Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 11 (1987)

Artikel: Le patrimoine oral chez les Fd de I'ancien royaume du D&xom (Bénin)
Autor: Savary, Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007678

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Claude Savary

Le patrimoine oral chez les Fo de I’ancien royaume du
Daxome (Bénin)

Introduction

On a souvent affirmé que les sociétés traditionnelles africaines étaient des
sociétés sans écriture, des sociétés basées sur 1’oralité, ou la transmission des
connaissances culturelles se faisait essentiellement par le moyen de la parole.
Or, ceci n’est vrai qu’en partie, dans la mesure ou I’on ne parle que d’une
écriture semblable a la nétre, d’un systéme de signes graphiques a valeur
phonétique. De tous temps, les peuples africains ont connu d’autres types
d’écriture qui leur ont permis de fixer leurs connaissances, leur histoire, leurs
croyances et ceci de maniere tangible et selon un mode de représentation
originale qui n’en était pas moins codifiée. A titre d’exemple, on peut citer
les statuettes qui retracent chez les Kuba la généalogie de leurs rois, les
masques a fonction didactique utilisés dans I'initiation du Poro' chez les
Sénoufo, les poids a peser I'or des Akan, les couvercles & proverbes des
Woyo ou les bas-reliefs des palais royaux chez les Fon d’Abomey, etc.

11 ne faut pas oublier non plus qu’un certain nombre de peuples africains se
sont dotés eux aussi d’écritures plus ou moins élaborées qui correspondent a
ce que I'on entend habituellement sous ce terme. C’est le cas pour ’écriture
nsibidi chez les Efik au Nigeria, I'écriture mende en Sierra Leone et vai au
Liberia, les écritures bete en Co6te d’Ivoire et bamum au Cameroun.

En réalité, toutes ces sociétés dites sans écriture ont su trouver des moyens
efficaces pour assurer la viabilité de leurs traditions orales, en institutionnali-
sant en quelque sorte ce qu’on appelle leur mémoire collective. Elles I'ont
fait de différentes maniéres selon les endroits, non seulement a I’aide des
sculptures ou des signes graphiques que ’on vient de mentionner, mais aussi

1 Tous les termes vernaculaires sont en italique, & I’exception des toponymes. Ils ont été
transcrits selon le syst¢tme du Dictionnaire Fon-Frangais du R.P.B.SEGUROLA (Cotonou,
1963), mais en graphie simplifiée, sans les accents de tonalité et sans D rétroflexe. Il faut noter
aussi que la cédille sous les voyelles e et o marque I'aperture, que le tilde sur toutes les
voyelles indique une nasale et sur le n, un n mouillé. :

101



a travers d’autres moyens d’expression tels que la musique, la danse, le
costume et la parure, la décoration en général ou le rituel, qui sont autant de
points d’ancrage des traditions orales. Néanmoins, dans toutes ces sociétés
domine le verbe, I'oral ou la parole institutionnalisée, qui se distingue du
discours individuel et quotidien au méme titre que les chants profanes se
distinguent des chants religieux. Dans différents endroits, la mémoire collec-
tive est confiée a des spécialistes, des individus ou des groupes d’individus qui
ont la charge de la conserver et de la transmettre. En Afrique de I’Ouest,
c’est souvent I’affaire des griots, ces gens de la parole si bien décrits par Sory
Camara chez les Malinke®’. Le terme griot viendrait du portugais criado
(«client» ou serviteur) ou serait peut-&tre la déformation d’un terme africain
comme gewel (qui signifie héraut en wolof). Les griots sont aussi bien des
historiens, généalogistes attachés a la personne du chef ou du roi, que des
musiciens et conteurs itinérants. Selon les endroits, ce sont des femmes, mais
dans tous les cas les griots appartiennent a une caste sociale considérée
comme inférieure, souvent au méme niveau que les forgerons ou d’autres
artisans. Tout comme eux, ils forment une caste professionnelle endogame,
sont tout a la fois craints et méprisés: craints a cause de leur habileté
diabolique & manier les mots, méprisés parce qu’ils sont tenus a I'écart des
activités sociales et échappent aux normes habituelles.

Les griots les plus célébres exergaient jadis leur talent a la cour des chefs
ou des rois, en paticulier chez les Wolof, Songhay, Malinke et autres Mande
du nord. On en trouvait également chez les Peul, Haoussa et Touareg. voire
méme chez les Maures. Avec la colonisation et le bouleversement des
structures politiques traditionnelles, bon nombre de griots on di se reconver-
tir dans toutes sortes de petits métiers, mais il en reste encore qui continuent
a pratiquer leur art de conteur et de musicien, se louant pour encenser ceux
qui les paient ou au contraire les dénigrer lorsqu’ils s’estiment mal rétribués.
Parfois, ils peuvent exercer un véritable chantage et certains griots se sont
enrichis tout simplement en acceptant de se taire. ..

Ainsi les griots de I’Afrique de I’Ouest et notamment les griots malinke
jouent un réle ambigu: d’une part, ils sont chargés de transmettre I’histoire et
I’éthique de la société, d’autre part, ils peuvent critiquer ouvertement le
comportement de leurs contemporains, y compris celui des chefs les plus
puissants, ce qui représente en fait une sorte de contre-pouvoir.

Dans d’autres sociétés de I’Afrique de I’Ouest, les détenteurs de la
mémoire institutionnalisée étaient au contraire des notables, des hauts
fonctionnaires qui occupaient une place privilégi€e dans la hiérarchie sociale.
C’était par exemple le cas chez les Akan ou ils portaient le titre de «maitres

2 CAMARA, Sory (1976): Gens de la parole. Essai sur la condition et le réle des griots dans la
société malinké. Paris.

102



de la parole» (chez les Ashanti, les Abron, les Agni, etc., qui se répartissent
entre le Ghana et la Cote d’Ivoire). Ces «maitres de la parole» étaient surtout
chargés de conserver I'histoire officielle du royaume, la biographie des rois
ainsi que les legons morales tirées de leurs régnes, et d’en assumer la
transmission a I’aide des tambours royaux.

Au Bénin, chez les F6 de I’ancien royaume de Dadxome, I'histoire orale
était conservée par des groupes de spécialistes désignés par le roi et répartis
selon le type d’instrument qu’ils emploient pour leurs prestations. Cette
histoire orale (hwenuxo) se distingue des autres genres de littérature orale
(contes, fables, proverbes, etc.) dans ce sens qu’elle se rapporte a une
époque donnée et toujours en liaison étroite avec les anciens souverains du
Daxome. Elle refléte en fait la version officielle de I’histoire du royaume.

Mais avant d’aborder ce sujet, il convient de rappeler brievement que le
royaume du Daxome a été fondé aux alentours de 1625 par une branche
dissidente de la famille royale d’Allada, qui elle-méme était originaire
d’Adja-Tado (de I’autre c6té du Mono, au Togo). Le terme Fé ou Fénu, qui
désigne les habitants de I’ancien royaume du Daxome, daterait seulement du
regne de Tegbesu (milieu du XXIIIe sieécle) et aurait pour origine une
comparaison entre le Daxome et I'arbre foti (Cola cordifolia) devant lequel
s’inclinent les autres arbres.

Il faut dire que les débuts du royaume furent modestes et qu’il ne prit de
I’ampleur qu’a partir du XVIIle siécle, notamment en assujettissant les
royaumes cdtiers qui jouxtaient le mouillage de Ouidah. Dés ce moment-1a,
le Daxome participa activement a la traite des esclaves et ceci jusque vers la
fin du XIXe siecle, a tel point que toute cette partie de I’ Afrique prit le nom
de Cote des Esclaves. Ce trafic négrier entraina le royaume dans de nom-
breuses guerres avec ses voisins et surtout avec le puissant royaume yoruba
d’Oyo, devant lequel il dut s’incliner a plusieurs reprises. Finalement, le
Daxome fut conquis par les Frangais dans les derniéres années du XIXe et la
royauté abolie au début du XXe si¢cle.

Jadis, le roi du Daxome détenait un pouvoir quasi absolu sur tous ses sujets
et sur le trafic de traite avec les Européens a Ouidah. Il gouvernait le pays de
maniére trés efficace grace a ses ministres, les Gbonugd, toujours choisis
dans le peuple et non chez les princes. C’était aussi le roi qui supervisait toute
la vie religieuse du pays en ayant placé les divinités du panthéon vodii sous la
tutelle des cultes royaux.

Des le XVIIle siecle, le Ddaxome commenga a se faire connaitre des
Européens et plusieurs voyageurs, traitants ou directeurs des forts établis a
Ouidah, furent amenés a rendre visite au roi dans sa capitale d’Abomey. De
ces voyages a I'intérieur de I’ Afrique précoloniale, peu courants en ce temps-
la, existent des relations plus au moins fideles, la plupart du temps trés
romancées. Les auteurs s’y indignent des pratiques barbares auxquelles ils
durent assister, en particulier des sacrifices humains accomplis au cours des

103



cérémonies annuelles en I’honneur des anciens rois, les «Coutumes» comme
on les appelait alors. Mais les sacrifices humains existaient dans beaucoup de
régions voisines et ne dépassaient pas en cruauté le traitement inhumain
infligé aux esclaves par les négriers européens. Néanmoins, ce fut une des
raisons invoquées, entre autres, pour justifier la conquéte coloniale.

Apres ’abolition de la royauté, le Daxome fut réuni par les Frangais a
d’autres territoires pour former la colonie du Dahomey, partie intégrante de
I'immense AOF a qui elle fournit de nombreux fonctionnaires subalternes.
Devenu indépendant en 1960, le Dahomey connut une longue période
d’instabilité politique et plusieurs coups d’Etat. Depuis 1973, il s’est donné
un régime d’inspiration marxiste et en 1975 a pris le nom de République
populaire du Bénin. Aujourd’hui le pays compte environ 4 millions d’habi-
tants et son économie est essenticllement basée sur I’agriculture (cultures
vivriéres, oléagineux, coton, café, etc.) et sur les revenus que lui procure le
port de Cotonou (le Bénin est en effet le pays ou transitent la plupart des
marchandises a destination du Niger ou provenant de ce pays).

Les trois principaux genres de conservation de 'histoire au Daxome

Les kpaliga

Ce genre est sans doute le plus important pour la conservation de I’histoire
du royaume. Le kpaliga désigne une cloche de fer sans battant de 30cm de
haut environ, a deux pavillons de longueurs inégales disposés sur le méme
manche. On le frappe a I'aide d’une baguette de bois, ce qui donne deux tons
différents. On trouve aussi des kpaliga a trois pavillons et ornés de motifs
symboliques en bronze fondu & la cire perdue. Les frappeurs de cloches
kpaliga portent le nom d’axgmlatg, ce qui veut dire louangeurs royaux, mais
on les appelle aussi kpaliga.

Jadis, les axgmlatg avaient pour mission de recueillir les sentences royales,
les noms forts (7ii syésyé) que pronongaient les rois au moment de I’intronisa-
tion, leurs hauts faits de guerre ou d’autres épisodes marquants de leurs
régnes.

La charge se transmettait de pere en fils. Elle rapportait certes beaucoup
d’avantages mais comportait des risques. Toute erreur ou omission était en
effet sévérement sanctionnée et le coupable était souvent décapité sur le
champ. Pour éviter de commettre une erreur, les axgmlatg vivaient de
maniére plutoét renfermée et ne touchaient pas a I'alcool. On dit encore
aujourd’hui a Abomey «taciturne comme un kpaliga».

104



Les kpaliga devaient, au temps du royaume, réciter les litanies royales
plusieurs fois par jour, le matin al’aube, au début de I’aprés-midi et tard dans
la soirée, tout en faisant le tour du palais. Ils avaient également la tiche de
proclamer les ordres du roi dans la ville d’Abomey, sur les places publiques
et les marchés. Devant étre toujours présents pour saisir les paroles royales,
ils habitaient a proximité du palais et accompagnaient le roi en campagne.
Pour leur service, ils recevaient une pension royale, des femmes, des terres et
des esclaves, ainsi qu’une part des sacrifices au cours des rituels (animaux,
noix de cola, huile de palme, étoffes, etc.).

En 1966, a deux reprises, pour la féte des prémices du petit mil (jahuhu),
qui marque le début de ’année traditionnelle, ainsi que pour le rite gbe big,
inaugurant les cérémonies commémoratives des Toxgsu, il nous a été possi-
ble d’enregistrer les litanies royales dans leur intégralité, de les faire traduire
et commenter avec I’aide des axgmlatg eux-mémes.

Au cours de ces cérémonies, les axgmlatg étaient au nombre de cing. Ils
appartenaient tous a la famille Agboglo et I'un deux, le chef de famille, Da
Afosogbe Agboglo, entonnait les louanges en les ponctuant sur son kpaliga,
alors que les autres se contentaient de reprendre en cheeur en frappant sur
leurs cloches de la méme maniere. Les litanies ne sont pas chantées mais
simplement modulées en finale (en général, la voix monte d’une quinte).

A leur arrivée sur la place de I’ancien palais royal (Home)*, les axgomlatg
s’avancent en frappant sur leurs cloches un rythme lent et balancé, ce qui
pour certains symbolise leur marche au milieu du sang répandu a terre lors
des sacrifices. Ensuite, ils s’agenouillent et entament leur récitation. Celle-ci
suit I’ordre chronologique des différents régnes mais commence toujous par
le dernier roi reconnu (a ’époque des enregistrements il s’agissait de Glele,
puisque le représentant officiel de la dynastie, Dada Sagbaju Glele, était un
des derniers descendants directs de ce roi).

Structure et contenu des kpaliga

Le répertoire ne comporte pas un nombre équivalent de faits et de louanges
pour chacun des treize régnes recensés (y compris celui de Sagbaju Glele,
considéré comme roi uniquement en tant que représentant officiel des
familles princiéres et gardien de la tradition). Un des régnes a été volontaire-
ment rayé de la liste, c’est celui d’Adddoza, successeur du roi Agéglo a la fin
du XVIIle siécle et renversé par son frére Gezo en 1818.

3 L’ancien palais d’Abomey couvre une superficie de 37ha environ, chaque souverain ayant
ajouté le sien a coté de ceux de ses prédécesseurs. Une grande partie de ces constructions en
terre de barre (pisé) sont en ruines aujourd’hui ou ont complétement disparu. Seuls les palais
de Gezo et de Glele ont été restaurés. C’est 1a qu’est installé le Musée historique d’Abomey.

105



Photo 1 Da Afosogbe Agboglo, de la communauté des Axgmlatg, récite les
louanges des rois en s’accompagnant d’une triple cloche kpaliga.
Photo de ’auteur (Abomey, 1966).

106



Chaque partie consacrée a l'un des rois commence par une sorte de
salutation solennelle (avalu), soit la forme abrégée du nom royal, par
exemple:

Axosu Glele Roi Glele

Axgsu Gbehazi Roi Gbehazi

ou alors la sentence d’ou est tiré le nom fort du roi:

So je de b’agé glo La foudre tombe sur le palmier

mais épagne le ronier (ou I’ananas)

C’est le nom complet du roi Agoglo. Mais il peut arriver que le nom royal
soit exprimé de maniére plus compléte. Ainsi, pour le roi Gbehazi, on
commence par la forme abrégée:

Axgsu Gbehazi Roi Gbehazi
suivie de la sentence compléte:
Gbe we hé azi bo ai jre C’est le monde qui tient I’ceuf

que la terre soupése (ou mesure)

que I’on explique ainsi:

Atiejodoaiojile L’arbre qui pousse sur cette terre
Hwi ai we jre C’est toi la terre qui le soupéses
Kiejodoaioijile La liane qui pousse sur cette terre
Hwi ai we jre C’est toi la terre qui la soupéses
Vodii e do ai o ji le Les vodi qui sont sur cette terre
Hwi ai we jre C’est toi la terre qui les soupéses
Gbetg ejo do aiojile L’homme qui nait sur cette terre
Hwi ai we jre C’est toi la terre qui le soupéses

et pour conclure:
Gbe we hé azi bo ai jre C’est le monde qui tient I’ceuf
que la terre soupese

La portée de ces phrases peut paraitre obscure et ’on est en droit de se
demander si le roi se compare a cet ceuf qui fait sentir son poids a la terre ou
au monde, ou encore que la terre soupese, évalue, mesure, etc. On peut
également penser que le roi se compare a la terre qui soupése tout ce qui se
trouve sur elle. En effet, un peu plus loin dans les louanges figure cette
phrase:

Hwi ai Sogwe gbatg Toi la terre qui as détruit Sogwe
(nom d’un village en pays waci)

Naturellement, chaque roi possédait plusieurs noms forts qui n’ont pas été
forcément tous retenus par les kpdliga; ils ’étaient certainement jadis. En
outre, les rois n’en choisissaient qu'un ou deux pour leur usage courant, par
exemple pour figurer sur leurs emblémes, notamment les récades ou béatons

107



sculptés qui servaient de lettres de créance aux messagers royaux (exemples:
un lion pour Glele, un requin pour Gbehdzi, une jambe pour Agoli Agbo,
etc.). Plusieurs de ces noms symboliques ont trait tout d’abord aux événe-
ments ayant marqué l'intronisation royale. Par exemple, un des premiers rois
ou plut6t chefs de la dynastie naissante, car ils ne portaient pas encore le titre
de roi (Dada)*, Dakgdonu est présenté ainsi:

Dakgdonu #ii axgsu bo Dakodonu s’appelle «le roi qui
metd né ci akpo en a fait échouer un autre»

En effet, il s’empara du pouvoir pendant I’absence de son frére Ganixesu,
parti a Allada pour y recevoir 'investiture en tant que chef de clan des
émigrés installés 8 Houahoué (prés d’Abomey). A cette époque (i.e. dans le
premier quart du XVIle siécle) le culte dynastique était encore entre les
mains de "ajahutoné a Allada, le grand prétre du culte rendu au fondateur du
clan dissident d’Adja-Tado (Agasu représenté, sous forme de léopard).

Un autre exemple est rourni par I'un des «noms forts» de Tegbesu (6¢me
régne):

Tegbesu, awu je agbo-ko Tegbesu, le vétement est tombé sur
le cou du buffle
Hade, Ahdde, Hade, Ahade (autre nom de Tegbesu),
awu we je agbo-kg ce vétement est tombé sur le cou du
buffle®
Awu we je agbo-kg Ce vétement qui est tombé sur le
bo koklo ve ku e, cou du buffle, pour le lui arracher
koklo ve ku e il faut le tuer, pour le lui arracher,

il faut le tuer

Cette sentence existe sous une forme plus condensée:

Tegbesu, awu we je Tegbesu, ce vétement qui est tombé
agbo-kg ma né klo sur le cou du buffle ne peut étre
arraché

Le sens reste sensiblement le méme et le roi signifie par 12 qu’on ne peut
I’empécher de succéder a son pere le roi Agaja, a moins de le tuer (ce que
personne n’oserait faire). Le vétement en question représente la tunique
royale qui servait a I’intronisation. D’apres la plupart des commentateurs, les

4 Dada était un chef local de la région d’Abomey qui fut tué par Axo dit Hwegbaja, troisiéme
souverain de la dynastie et véritable fondateur du royaume. Le nom du vaincu servit dés lors
de titre officiel pour le roi d’Abomey (Axosu).

5 Ahdde, autre nom courant du roi Tegbesu et qui est mentionné dans I’ancienne relation de
voyage de I’Anglais R. Norris: A Journey to the Court of Bossa-Ahadee, King of Dahomy, In
the Year 1772. In: DALZEL, A. (1793): The History of Dahomy, An Inland Kingdom of
Africa. London.

108



demi-fréres (de meres différentes) de Tegbesu, notamment les princes Agi-
disu et Zéga, s’étaient ligués pour ’empécher d’accomplir jusqu’au bout la
cérémonie d’intronisation, en glissant des feuilles urticantes a I'intérieur de la
tunique. Mais le roi Tegbesu supporta stoiquement I’épreuve, ce qui accrut
encore sa renommée en matieére de pouvoirs magiques.

D’autres rois ont également immortalisé les conditions de leur accession au
trone, ainsi par exemple Agoli Agbo (douziéme et dernier souverain du
Daxome) proclama:

Ago’li Agbo, Alada klé Gare au chemin Agbo (Abomey),
afg ma j’ai Allada trébuche mais ne tombe pas
a terre

ce qui est explicité par:
Flase blo Alada to do e Les Francais ont relevé Allada
Lo bo Daxome se gbe Et le Ddaxome a obéi

A la suite de la défaite du roi Gbehazi en 1892 devant les troupes coloniales
frangaises, le prince Gucili s’était proclamé roi avec I’appui de I’occupant qui
cherchait simplement a mettre la main sur Gbehazi.

Bien entendu, les louanges kpaliga ne révelent pas seulement les difficultés
ou les péripéties qui se reproduisirent pratiquement au début de chacun des
régnes, elles comportent aussi d’autres indications.

A. Sur le caractére du roi et ses intentions quant a la maniére de gouverner
le pays, par exemple:

(Dakgdonu)

Donu ga hwi bg me ku Donu aiguise son sabre et ’homme
meurt.

Le roi se fera craindre de tous.

(Hwegbaja)

St nu hwe le di lele Tout comme la lune, le soleil

kpe to s’étend partout

Le pouvoir du roi s’étend sur tout le royaume.

(Gezo)

Akpo we ci gedehiisu b’e C’est pour dissiper son ennui que

yi xe do le grand fromager solitaire attire

les oiseaux
Le roi veut étendre sa protection sur tous ses sujets.

(Glele)
Nu w’ati bg ka ma ko S’il arrive quelque chose a I’arbre,
la liane ne s’en moque pas

109



S’il arrive malheur au roi, ceux qui vivent a ses dépens, comme la liane aux
dépens de I’arbre, en patiront aussi.

B. Les louanges relatent les hauts faits de guerre des rois, soit a travers les
noms des villes et villages conquis (cassés comme disaient les anciens
habitants du Ddaxome), soit a travers celui des chefs vaincus, en général tués
sur le champ de bataille ou exécutés a Abomey en I’honneur des anciens rois
(seulement & partir du régne d’Agaja qui introduisit la coutume des sacrifices
humains):

(Gariixesu)
Akiza gbatg Celui qui a conquis Akiza

Akiza se trouve a mi-chemin entre Allada et Abomey, au nord du
marécage qu’on appelait jadis Lama. C'est par la que durent passer les
émigrés d’Allada avant de s’arréter 4 Houahoué, non loin d’Abomey.

(Dakgdonu)
Bulukutu hutg Celui qui a tué Bulukutu

Bulukutu était un chef local de la région d’Abomey, son nom signifierait le
fusil qui tue sournoisement. A cette époque les armes a feu étaient encore
peu répandues a l'intérieur du pays. Par la suite, ’appellation Blu servit a
désigner un régiment spécialisé dans I’attaque par surprise.

(Hwegbaja)
Dada hutg Celui qui a tué Dada

Dada était un chef local de la région d’Abomey, son nom servit a partir de
Hwegbaja de titre officiel aux rois du Daxome.

(Akaba)
Yahéze kpolu hutg Celui qui a tué Yahéze, alors
accroupi

Ce chef wemenu fut tué lors de la fameuse bataille de Lisse’zoun. Akaba
s’était en effet juré de le tuer dans n’importe quelle position.

(Agaja)
Savinu Hufé hutg Celui qui a tué Hufo de Savi

Hufé était un chef xweda qui régnait sur un petit royaume de la céte pres
de Ouidah, le royaume de Savi (que les Européens appelaient Xavier). Il
détenait au XVlIle siécle le monopole du commerce avec les Européens.
Gréice a sa victoire, le roi Agaja put dés lors étendre les limites du Daxome
jusqu’a la cote et jouer une part active dans le commerce de traite, lequel
allait durer prés de deux siécles. Cette conquéte est encore soulignée par
deux autres sentences:

110



Lo wuli nu t9 ma dg adika (Lorsque) le crocodile attrape
quelque chose, la riviere ne lui
en fait pas proces (littéral.: ne
demande pas le poison d’épreuve)

Dosu hii-yi-tg lg adétg Dosu I’'intrépide «bateau qui va
sur les flots»

Dosu est le nom que l'on attribue aux enfants maéles nés aprés des
jumeaux. Agaja était en effet le puiné des jumeaux Akaba et Ahdagbe.

(Gezo)
Maxi Hiajroto gbatg Celui qui a conquis le pays maxi
d’Houndjro

Cette victoire fut décisive pour le roi d’Abomey et lui permit de soumettre
les Maxi, ce que ses prédécesseurs n’étaient pas parvenus a faire®.

Anago Lefulefu gbatg Celui qui a conquis (le village) nago
de Lefulefu

Lefulefu ou Refurefu en yoruba, important centre nago-yoruba conquis en
1843 avant la premiere campagne contre la ville egba d’ Abeoukuta.

Aygnu Acade hutg Celui qui a tué Acade d’Oyo

Acade était le général en chef de 'armée d’Oyo. Le roi Gezo fut le premier
a oser s’attaquer a ces Yoruba que I’on appelait Aygnu en fogbe, c’est-a-dire
gens d’Oyo, et auxquels le Ddxome payait tribut depuis plus d’un siecle.

Le roi Glele, aussi populaire que son prédécesseur, posseéde dans ses
louanges une impressionnante énumération de victoires remportées sur les
Nago-Yoruba d’Ishaga, de Kétou et d’autres localités sises au-dela de
I’'Ouémé.

C. Les louanges comportent aussi une dimension mystique, par exemple
en rappelant la nature exceptionnelle du souverain, ses pouvoirs magiques,
qui lui sont révélés notamment au cours du rituel d’intronisation par les deux
grands ministres du royaume, le Miga et le Mehu:

(Akaba)

Akwe Yeiume Riche en cauris (coquillage servant
de monnaie jadis)

Je Yeiime Riche en perles

6 Victoire commémorée par l'installation du marché principal d’Abomey qui porte le méme
nom (Hijroto).

111



Les perles étaient un symbole de richesse, surtout les petites perles de
couleur bleu clair appelées perles d’agris ou d’aigry. A partir d’Akaba, tous
les rois porterent le titre de Jexgsu, c’est-a-dire roi des perles.

Avg Yeiime Riche en pagnes

I1 est question ici d’étoffes tissées en coton qui n’étaient pas trés répandues
a cette époque, ou I'on devait se vétir assez sommairement de vétements en
écorce battue ou en fibres de raphia tissées.

Le roi passe pour détenir un pouvoir magique incomparable et le personni-
fie en méme temps, sous la forme d’'un nom magique:

(Agaja)

Cakucaba agidiwglg Cakucaba = mélange magique
agidi = trés grand
wg = découvrir
lg = démonstratif mis pour elg
(ce, ceci)

Pour certains rois, le nom magique s’inspire de la 1égende qui entoure leur
naissance ou I’existence qu’ils ont menée avant d’accéder au trone:

(Kpégla)
St me kpé (gla) ma j’avivg Dans I’eau, le plomb (courageux)
ne craint pas le froid

Kpé désigne tout a la fois le plomb, la pierre, le projectile ou...la toux,
d’ou une possibilité de jeu de mots intéressant. Le mystere de la naissance du
fils présumé de Tegbesu et de Nae Cai n’a jamais pu étre éclairci. A Abomey,
on raconte habituellement que Nésunu, futur Kpégla, fut enlevé a sa nais-
sance et jeté dans un marigot.

(Tegbesu)
Mama-degwé lg adétg L’intrépide Mama-degwé

Le nom magique Mamd-degwé peut se décomposer ainsi: Mama est mis
pour Ama ma né (gbe gbe nu Tegbesu), les feuilles ne peuvent refuser (la
voix, ’ordre) d’obéir a Tegbesu,; degwé est formé de de (puiser), go (gourde
ou flacon), wé (message, commission ou otage). Ce qui pourrait donc se
traduire par: Les feuilles ne refusent pas d’obéir a I’envoyé (ou l'otage) qui
puise dans sa gourde.

Les feuilles constituent la base de tous les rituels. L’épisode se rapporte a
la captivité du prince Avisu (futur Tegbesu) chez les Yoruba d’Oyo, qui
avaient exigé d’Agaja non seulement un tribut élevé mais aussi de leur livrer
I'un de ses plus valeureux fils en otage, aprés I'invasion de 1708. La mére
d’Avisu n’était autre que Nae Hwadjele (ou Hwadjile), originaire du pays aja et
qui organisa les premiers grands cultes vodi introduits dans le royaume
(Mahu-Lisa, les Toxgsu). On lui prétait des pouvoirs extraordinaires. C’est

112



elle qui aurait préparé les deux gourdes magiques qui pemirent a son fils,
selon la légende, de subsister durant plusieurs années sans toucher a la
nourriture des Yoruba, pour ne pas en étre corrompu!

Toutefois, nulle part les louanges n’attribuent au roi une qualité divine,
c’est-a-dire qu’il n’est jamais assimilé & un vodii de son vivant. Méme s’il
posséde des dons extraordinaires, le roi du Daxome n’en est pas pour autant
un «roi-dieu» comme l'ont prétendu certains auteurs’. Il arrive cependant
que soit mentionné dans les louanges le nom du jorg, c’est-a-dire de I'ancétre
protecteur qui a favorisé la naissance et se retrouve par conséquent dans
I'une des trois ames de I'individu (les éléments constitutifs de sa personne en
quelque sorte), en 'occurrence le Se. Par exemple, dans les louanges pour
Gbehdzi on découvre la sentence:

So je de b’agé glo La foudre tombe sur le palmier
mais épargne le rénier (ou I’ananas)

c’est le nom fort d’Agoglo, jote de Gbehazi; ou bien dans celles d’Agoli
Agbo, lorsqu’il est dit:

Tosisa mo no go to kpleté Les cours d’eau se rassemblent
pour la plupart

Ye tg le kple sa kaka lo Ils se rassemblent aprés leur long

Kpégla-agbetg périple dans ’océan de Kpégla

Sentence prononcée par le roi Kpégla apres sa victoire sur le chef xweda
Agbamu (preés de Ouidah, aux alentours de 1775). Kpégla était en effet le
joto d’Agoli Agbo qui pouvait donc inclure cette sentence a ses louanges.

Ces noms de jotg, ainsi que les faits qui leur sont attribués, ont souvent
induit en erreur ceux qui, les premiers, recueillirent la tradition orale pour
écrire ’histoire du royaume. '

Les louanges pour chacun des rois sont introduites par une salutation
comme on I’a vu plus haut et se terminent par des formules du genre:

B’agala dele Exemple de courage

que I’on peut décomposer de la maniére suivante:

Bo e gla de le Et qui est le courage méme (ou en
plus)

généralement suivi de 'un des noms forts accompagnés de la formule:
lg adétg (ou adatg), c’est-a-dire I’audacieux ou I'intrépide.

Si les louanges kpdliga s’averent utiles pour situer un régne, rappeler
certains épisodes historiques ou donner des indications sur la personnalité

7 PALAU-MARTI, Montserrat (1965): Le roi-dieu au Bénin. Paris.

113



des souverains du Daxome, il faut reconnaitre qu’elles ne suffisent pas a
elles-seules pour reconstituer 'histoire du royaume. Elles représentent en
fait un moyen original pour fixer le passé sous une forme condensée, selon un
procédé mnémotechnique ol la mémorisation est facilitée par la succession
de courtes phrases rythmées, par les assoncances, les répétitions, etc. A coté
des kpaliga existent d’autres sources ou moyens de conservation de I’histoire
orale, notamment grice au répertoire du dogba, le tambour des rois
d’Abomey.

Photo 2 Les Axgmlatg ou louangeurs des rois, au palais durant le rite des
prémices du mil (Jahuhu). Photo de 1’auteur (Abomey, 1966).

114



Chants et rythmes du dogba

Le dogba est un tambour de taille moyenne (90cm de long et 30cm de
diametre environ), de forme cylindrique un peu renflée vers la base, qui se
termine par une sorte de tuyére. Il est creusé d’une seule piéce dans un tronc
d’arbre, en général une essence de couleur claire et relativement tendre,
comme le guxoti; beaucoup d’autres tambours sont taillés dans le bois du
fromager (hiiti)®. L’ouverture supérieure du dogba est recouverte d’'une peau
d’antilope (peau de chévre pour les autres membranophones), fixée par des
chevilles de bois et des lanieres découpées a la base de la peau. Il se joue posé
a terre, presque horizontalement, a I’aide d’'une baguette recourbée que tient
le tambourinaire de la main droite, alternant les coups secs et aigus donnés
par la baguette, avec les coups longs et sourds produits par la paume de la
main gauche. Cette succession de tons hauts et bas, de coups brefs et longs,
permet de transmettre des messages en langage rythmé’. Le dogba n’est
certes pas le seul a pouvoir le faire, d’autres tambours peuvent aussi «parler»
de la sorte, par exemple le higa ou tambour des princes, ou encore les
différents tambours utilisés dans les cultes vodii, etc. Mais le dogba, lui, ne
parle que des rois et, a I'instar des kpaliga, relate les louanges royales, les
hauts faits des souverains du Daxome, leurs traits de caractére ainsi que les
épisodes les plus marquants de leurs régnes.

Selon la tradition, le dogba fut ramené du pays xweda de Dégbé par le roi
Agaja, lors de sa fameuse conquéte de Savi (Ouidah), en 1727. Au début, le
role du dogba se limitait & annoncer I’arrivée du roi. Ce n’était pas un
tambour de guerre, mais il pouvait avertir le peuple quand le roi revenait
d’'une campagne victorieuse. En fait, le dogba ne quittait pas le palais ou il
était déposé dans la case Le¢gede, 1a ou se tenaient les ministres convoqués
par le roi, dans une des cours extérieures du palais.

La charge de dogbahiitg (tambourinaire du dogba) se transmettait de pére
en fils. Toutefois, chacun des souverains au moment de son avénement,
choisissait son propre tambourinaire. Par la suite, on décida d’attribuer
également un tambourinaire & chacun des rois antérieurs au régne d’Agaja.
Les titulaires recevaient du roi des terres et des esclaves et, tout comme les
kpaliga ou axgmlatg, avaient droit & une part des sacrifices. Au méme titre
que les princes, ils avaient en outre le privilége de porter des noms symboli-
ques qu’ils transmettaient a leurs successeurs. En voici quelques-uns:

8 Hi est le terme générique pour toutes sortes de membranophones, méme pour ceux qui ne
sont pas en bois.

9 La langue des Fo, le fogbe, est en effet une langue tonale, habituellement classée avec 'ewe
par les linguistes dans le groupe kwa, qui présente certaine parenté avec le groupe des langues
akd du Ghana et de Céte d’Ivoire.

115



Ajado (premier titulaire nommé par le roi

Agaja):

Ago xg tg gbe né golo a ku Si le crapaud se dispute avec la
riviére, il ne peut éviter la mort

Léze (nommé par le roi Tegbesu):

Ase kuku bg ajaka no fli Le chat mort, le rat renverse le
kpo baton
La e no fo mi du ¢ edie Voici I’animal qui se réveille

pour danser
Kpodi xexe (nommé par le roi Kpégla):

Kpo ada bg la yi ku (Si) la panthére se fache, les
animaux vont mourir

Lakpo (nommé par le roi Agéglo):
La kpo @ bo i ko C’est I’animal qui regarde qui va
crier

Lode (nommé par le roi Gezo):
Lode kii kp6 gbede Aja yi Lode refuse de regarder I’Aja qu’il
wolo va écraser

Sude (nommé par le roi Glele):

Xe du vo ma du gbegbe, L’oiseau mange le vo (fruit d’'une

e glo hiitagbe sorte de Ficus) mais pas le ghegbe
(Entada abyssinica), il évite d’avoir
la téte troublée

Le dogba possede trois sortes de rythmes, un pour la marche, un second
pour le langage rythmé et un troisieme pour la danse. C’est au cours des
rituels de commémoration des Toxgsu royaux en 1966 (rite dit gbe big) qu’il
nous a été possible d’enregistrer le répertoire complet des louanges du dogba
et surtout de nous les faire traduire et expliquer avec ’aide du tambourinaire
qui les avait exécutées, Da Lode”.

Dans ce court article, il n’est pas possible de citer tous les textes transcrits a
partir des enregistrements et qui ont été par ailleurs publiés in extenso dans
notre theése. Nous nous contenterons d’en souligner les points les plus
importants et de les comparer avec d’autres sources de transmission de
I’histoire orale dans ce pays.

10 Sans doute décédé depuis, car il était déja agé en 1966. C’était I'un des derniers tambouri-
naires a bien connaitre les rythmes du dogba et leur signification.

11 La pensée symbolique des Fo6. Tableau de la société et étude de la littérature orale d’expression
sacrée dans I'ancien royaume du Dahomey. Genéve, 1976.

116



Tout d’abord, il faut noter que le dogba ne se produit pas seul, mais en
compagnie d’un petit tambour de forme semblable qui, lui, est seulement
frappé de la paume des mains et assure le rythme de base. Le groupe
comprend encore deux autres instruments: une cloche de fer sans battant
(ga) et une paire de hochets musicaux en vannerie (asa).

Structure et contenu du répertoire du dogbha

Le répertoire ne comporte pas seulement des louanges transmises par le
rythme du tambour, mais aussi des chants: d’abord un chant de marche dans
lequel on annonce que le tambour va parler et que chacun doit ’écouter, car
c’est par la volonté du roi Agaja qu’il fut institué; en méme temps, on rend
hommage au premier tambourinaire, Ajado, et a son second, Ddgbo.

Puis, parvenu sur la place du rituel, le groupe entonne un chant (avalu,
c’est-a-dire hommage) en I’honneur du roi Glele, tout comme I’avaient fait
les kpaliga. Aprés quoi, le dogba exécute devant le roi (c’est-a-dire devant
son représentant actuel) le rythme:

Kpg 26 godome La panthere avance prudemment

Kpo z6 giidadome La panthére avance précautionneuse-
ment

To le mi se ce? Ne I’entendez-vous pas ainsi?

Kpo 26 godome La panthere avance prudemment

La panthere (kpg) représente le roi et en méme temps I’ancétre mythique
de la dynastie d’Allada (Agasu). On devrait dire plutét le 1éopard, nom de la
panthére d’Afrique au pelage fauve tacheté de noir. La distinction existe en
fogbe o 'on trouve le terme kpgve pour désigner le léopard (littéralement:
panthére rouge). Ce rythme fait allusion au roi Agaja qui porte aussi le nom
symbolique de Kpgvesa (littéralement: panthére rouge-saisir de force).

C’est ensuite que sont frappées sur le tambour les devises ou louanges des
rois, en suivant I’ordre chronologique, mais a partir du roi Agoglo seulement.
Ces louanges ressemblent d’une certaine maniére a celles des kpaliga. Elles
contiennent aussi les noms forts des rois, & commencer par les plus courants:

(Gezo)

Ge de zo ma si gbe L’oiseau cardinal posséde un feu
qu’il ne communique pas a la brousse

(Glele)

Gle le ma rio zeze Les champs ne peuvent vraiment pas

étre soulevés

117



Photo 3 L’arrivée du dogba au palais pour le rite de Jahuhu. Photo de
’auteur (Abomey, 1966).

En réalité, le répertoire des louanges du dogba ne contiennent que les
noms forts des rois, devises qu’ils se sont données tout au long de leurs
régnes. On y fait peu mention de leurs victoires comme dans les louanges
kpaliga, mais on y retrouve, tout comme dans celles-ci, I'indication de leurs
différents jotg.

Ces devises se présentent sous la forme de courtes sentences et peuvent se
comparer aux maximes et proverbes si prisées jadis par les Fo. Elles
expriment en somme d’une maniére imagée une certaine logique ou sagesse
populaire:

(Gezo)

Gu ja ma ja xo zo On ne peut battre le fer sans le
mettre au feu

118



Les images ont régulierement une portée symbolique, en premier lieu par
le choix des éléments qui les composent (personnages, animaux ou choses):

(Sagbaju Glele)
Xovesida bg logozogo Le serpent venimeux et la carapace
de tortue

Le serpent venimeux représente globalement les ennemis du roi, ceux qui
instillent leur venin & longueur d’année. La tortue est connue pour la
résistance de sa carapace, et aussi parce que c’est un animal qui apparait
fréquemment dans la divination (dans les devises des signes du Fa). Or,
Sagbaju Glele s’était fait une solide réputation de devin (bokgno).

A travers cet exemple, on découvre un des mécanismes les plus importants
de la littérature orale chez les Fé: le«mi-dit»" ou ce qui est énoncé a moitié; a
I'auditeur de faire I’effort pour rétablir le message complet. Il lui faut donc
saisir I’allusion ou la comparaison en faisant jouer sa mémoire. Cela suppose
de solides connaissances, tant sur le plan des traditions que sur celui de la
langue, de 'expression trés particuliere (différente du langage courant) des
louanges. Ainsi, par cette nécessit¢ méme de rétablir I'intelligibilité du
message, la tradition orale échappe a I’érosion continue qui menace toute
forme achevée du discours. Seuls, les anciens possédaient cette faculté, et
encore fallait-il qu’ils aient appartenu aux milieux les plus directement
concernés. Ce n’était pas forcément les princes qui s’en montraient les plus
capables, car chaque famille princi¢re, issue de I'un des souverains du
Daxome, conservait sa propre version, celle qui lui paraissait la plus avanta-
geuse pour elle. Et les rois d’Abomey I'avaient si bien compris qu’ils
recrutaient leurs historiographes parmi le peuple, tout comme leurs ministres
et leurs épouses royales (kpgsi).

Pour terminer, si ’on voulait comparer le dogba aux autres genres histori-
ques des kpaliga et de I’agbaja (dont on va parler en fin d’article), on pourrait
dire par exemple que ses louanges comportent moins de figures de style, que
’expression y est plus ramassée, sans toutefois aboutir au style télégraphi-
que. Au contraire, les phrases sont trés bien construites, car n’oublions pas
qu’elles sont uniquement transmises par le rythme du tambour. Enfin, elles
paraissent plus riches de symboles ou d’images que dans les louanges des
kpaliga, plutdt stéréotypées, ainsi que dans les chants de 'agbaja, dont la
forme est beaucoup plus libre et permet davantage I'improvisation.

12 Ce procédé a été mis en évidence par AGUESSY, H. (1972): Tradition orale et structures de
pensée: essai de méthodologie. Cahiers d’histoire mondiale 14, 2: 269-297.

119



Les chants de louanges du tambour agbaja

C’est le troisieme genre officiellement reconnu pour la transmission de
I'histoire royale.

L’agbaja désigne tout d’abord un tambour de taille moyenne (40 a4 50cm de
haut) qui ressemble au dogba, avec une caisse en bois un peu renflée et qui
se termine en tuyére, une peau tendue au moyen de chevilles de bois et de
laniéres de cuir. On le joue non pas posé a terre mais porté verticalement au
moyen d’une courroie, et uniquement avec la paume des mains. Il y a
toujours deux tambours qui jouent a ’'unisson, accompagnés par des hochets
musicaux en vannerie (asd) et des cloches sans battant (ga) pour soutenir le
rythme. On dit & Abomey que ce tambour fut introduit par la reine Nae
Hwadjele. Ceci semble bien le cas, d’'une part parce qu’il se produit, a
I’exclusion de tous les autres tambours, lors des rituels commémoratifs pour
cette reine au centre de Jena (important centre cultuel qui regroupe les
principaux vodii de la création installés par Nae Hwadjele au Daxome: Mahu,
Lisa, Age, Gu et Ji), d’autre part, parce que ses louanges ne commencent
qu’a partir du régne de Tegbesu (fils de Nae Hwidjele). On I'appelle encore
tambour des princesses, car il servait a 'origine a rythmer les danses des
princesses, en particulier de Meno (reine-mere, autre appellation de Nae
Hwadjele) et des princesses de son entourage. Apres sa mort, le tambour lui
fut consacré par son fils, le roi Tegbesu.

Le répertoire de /'agbaja comprend les louanges des rois, celles des reines-
meéres ainsi que des chants & la mémoire des anciens rois. Le groupe de
I'agbaja se produit a la suite du dogba lors des festivités royales. Le chef du
groupe, l'agbajané, déclame plus qu’il ne chante les louanges des différents
rois qui sont entrecoupées par le rythme rapide des tambours. Les versets
pour chacun des rois sont a peu prés de méme longueur. Ils contiennent
évidemment les noms forts et devises des souverains, mais exprimés de
maniére plus personnelle que dans les kpaliga ou par le dogba. Par exemple

en s’adressant au roi Tegbesu, 'agbajano déclare:

E Hudo xo nu bo mla we C’est lui Hiido (nom de "agbajand)
agbajahii qui frappe le tambour agbaja pour
te louer

et plus loin pour le roi Kpégla:
U s¢ ha nu mlamla Je vais chanter pour louer
Dada kpé de gla le roi (dont) le plomb fait la force

On retrouve aussi I’énumération de quelques-unes des victoires rempor-
tées par les rois du Daxome, mais la liste en est moins longue que dans les
kpaliga.

120



Photo 4 Les tambours royaux au palais: a gauche le groupe du dogba et a
droite, celui de /’agbaja. Photo de ’auteur (Abomey, 1966).

En résumé, le répertoire de l’agbaja comporte d’avantage de legons
morales que les deux autres genres:

(Sagbaju Glele)

Woné né xo zo do a Celui qui a de la pate (de la nourri-
ture) n’a pas besoin de se disputer

(Gbehazi)

U do gbg dokpo do mesi g, Si je n’ai qu’un seul cabri

moé né jo gbo jo i ki, je me rends bien compte que je ne

n’ajo bg jo hu e glo peux l’offrir, 2 moins d’en voler

un autre, c’est impossible

Dans cette phrase typique de ’ancien fégbe, on joue sur les assonances et
allitérations, en particulier sur le verbe jg (offrir) et ajo (vol et ici voler).

121



Enfin, il existe a coté des louanges des chants historiques ot I'expression
est encore plus individuelle, ou le chanteur peut ajouter de nouveaux
éléments a la trame, un peu a la maniére des griots de I’Afrique de 'Ouest. A
ce genre, qui ne manque pas d’une certaine qualité poétique, peuvent se
rattacher les chants du Haye, réservés jadis aux seules familles princieres', et
aussi les histoires mimées dans le cadre des rituels pour les Toxgsu royaux.

Résumé

Cet article a pour but de montrer, a travers I’exemple de la transmission de
I’histoire dans I’ancien royaume du Ddxome (Bénin), que des sociétés dites
sans écriture se sont dotées de moyens originaux pour conserver leur
patrimoine oral, en faisant appel soit & des objets matériels, soit a des
spécialistes, voire a de véritables systémes de signes qui ne sont pas tres
éloignés du phénomeéne de I’écriture.

Apres avoir brievement situé 1’ancien royaume du Ddxome, trois princi-
paux genres historiques sont envisagés ici: les louanges royales des sonneurs
de cloches kpaliga, les rythmes et chants du dogba, tambour royal, enfin les
chants de ’agbaja, tambour des reines et des princesses. Les textes, réunis au
cours des grandes cérémonies qui se sont déroulées a Abomey en 1966,
révélent les différentes formes qu’emprunte la transmission de I’histoire
institutionnalisée chez les Fé: succession rigide de faits et de caractéres
historiques pour les kpaliga, devises teintées de lecon morale pour le dogba,
épopée offrant plus de liberté créatrice pour l'agbaja.

Mais dans tous ces genres domine une des caractéristiques essentielles de
la littérature orale chez les Fo, a savoir ce procédé du «mi-dit» qui oblige
l’auditeur a rétablir la clarté du message et qui sans doute, grace a cet effort
constant, a permis de maintenir vivante pendant longtemps la tradition orale
dans ce pays.

13 Le style du Haye a été repris par I'Eglise catholique pour ses chants de messe.

122



Bibliographie sommaire

AGBLEMAGNON F. N’sougan (1969): Sociologie des sociétés orales d’ Afri-
que noire. Les Eve du Sud-Togo. Paris, Mouton.

CAMARA Sory (1976): Gens de la parole. Essai sur la condition et le réle des
griots dans la société malinké. Paris, Mouton.

GLELE Maurice Ahanhanzo (1974): Le Danxome. Du pouvoir aja a la
nation fon. Paris, Nubia.

HOUIS Maurice (1971): Anthropologie linguistique de I’ Afrique noire. Paris,
PUF.

LOHISSE Jean (1974): La communication tribale. Paris, Editions universi-
taires.

NIANGORAN-BOUAH Georges (1981): Introduction a la Drummologie.
Abidjan, Editions Sankofa.

SAVARY Claude (1976): La pensée symbolique des F6 du Dahomey.
Tableau de la société et étude de la littérature orale d’expression sacrée dans
l'ancien royaume du Dahomey. Geneve, Editions Médecine et Hygiéne
[Theése de I'Université de Neuchétel].

123






	Le patrimoine oral chez les Fõ de l'ancien royaume du Dãxomȩ (Bénin)

