
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 11 (1987)

Artikel: Le patrimoine oral chez les Fõ de l'ancien royaume du Dãxom (Bénin)

Autor: Savary, Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007678

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Claude Savary

Le patrimoine oral chez les Fö de l'ancien royaume du
Dâxomç (Bénin)

Introduction

On a souvent affirmé que les sociétés traditionnelles africaines étaient des
sociétés sans écriture, des sociétés basées sur l'oralité, où la transmission des

connaissances culturelles se faisait essentiellement par le moyen de la parole.
Or, ceci n'est vrai qu'en partie, dans la mesure où l'on ne parle que d'une
écriture semblable à la nôtre, d'un système de signes graphiques à valeur
phonétique. De tous temps, les peuples africains ont connu d'autres types
d'écriture qui leur ont permis de fixer leurs connaissances, leur histoire, leurs

croyances et ceci de manière tangible et selon un mode de représentation
originale qui n'en était pas moins codifiée. A titre d'exemple, on peut citer
les statuettes qui retracent chez les Kuba la généalogie de leurs rois, les

masques à fonction didactique utilisés dans l'initiation du Poro1 chez les

Sénoufo, les poids à peser l'or des Akan, les couvercles à proverbes des

Woyo ou les bas-reliefs des palais royaux chez les Fon d'Abomey, etc.
Il ne faut pas oublier non plus qu'un certain nombre de peuples africains se

sont dotés eux aussi d'écritures plus ou moins élaborées qui correspondent à

ce que l'on entend habituellement sous ce terme. C'est le cas pour l'écriture
nsibidi chez les Efik au Nigeria, l'écriture mende en Sierra Leone et vai au
Liberia, les écritures bete en Côte d'Ivoire et bamum au Cameroun.

En réalité, toutes ces sociétés dites sans écriture ont su trouver des moyens
efficaces pour assurer la viabilité de leurs traditions orales, en institutionnalisant

en quelque sorte ce qu'on appelle leur mémoire collective. Elles l'ont
fait de différentes manières selon les endroits, non seulement à l'aide des

sculptures ou des signes graphiques que l'on vient de mentionner, mais aussi

1 Tous les termes vernaculaires sont en italique, à l'exception des toponymes. Ils ont été
transcrits selon le système du Dictionnaire Fon-Français du R.P.B.SEGUROLA (Cotonou,
1963), mais en graphie simplifiée, sans les accents de tonalité et sans D rétroflexe. Il faut noter
aussi que la cédille sous les voyelles e et o marque l'aperture, que le tilde sur toutes les

voyelles indique une nasale et sur le n, un n mouillé.

101



à travers d'autres moyens d'expression tels que la musique, la danse, le
costume et la parure, la décoration en général ou le rituel, qui sont autant de

points d'ancrage des traditions orales. Néanmoins, dans toutes ces sociétés
domine le verbe, l'oral ou la parole institutionnalisée, qui se distingue du
discours individuel et quotidien au même titre que les chants profanes se

distinguent des chants religieux. Dans différents endroits, la mémoire collective

est confiée à des spécialistes, des individus ou des groupes d'individus qui
ont la charge de la conserver et de la transmettre. En Afrique de l'Ouest,
c'est souvent l'affaire des griots, ces gens de la parole si bien décrits par Sory
Camara chez les Malinke2. Le terme griot viendrait du portugais criado
(«client» ou serviteur) ou serait peut-être la déformation d'un terme africain
comme gewel (qui signifie héraut en wolof). Les griots sont aussi bien des

historiens, généalogistes attachés à la personne du chef ou du roi, que des
musiciens et conteurs itinérants. Selon les endroits, ce sont des femmes, mais
dans tous les cas les griots appartiennent à une caste sociale considérée
comme inférieure, souvent au même niveau que les forgerons ou d'autres
artisans. Tout comme eux, ils forment une caste professionnelle endogame,
sont tout à la fois craints et méprisés: craints à cause de leur habileté
diabolique à manier les mots, méprisés parce qu'ils sont tenus à l'écart des
activités sociales et échappent aux normes habituelles.

Les griots les plus célèbres exerçaient jadis leur talent à la cour des chefs

ou des rois, en paticulier chez les Wolof, Songhay, Malinke et autres Mande
du nord. On en trouvait également chez les Peul, Haoussa et Touareg, voire
même chez les Maures. Avec la colonisation et le bouleversement des

structures politiques traditionnelles, bon nombre de griots on dû se reconvertir
dans toutes sortes de petits métiers, mais il en reste encore qui continuent

à pratiquer leur art de conteur et de musicien, se louant pour encenser ceux
qui les paient ou au contraire les dénigrer lorsqu'ils s'estiment mal rétribués.
Parfois, ils peuvent exercer un véritable chantage et certains griots se sont
enrichis tout simplement en acceptant de se taire...

Ainsi les griots de l'Afrique de l'Ouest et notamment les griots malinke
jouent un rôle ambigu: d'une part, ils sont chargés de transmettre l'histoire et
l'éthique de la société, d'autre part, ils peuvent critiquer ouvertement le

comportement de leurs contemporains, y compris celui des chefs les plus
puissants, ce qui représente en fait une sorte de contre-pouvoir.

Dans d'autres sociétés de l'Afrique de l'Ouest, les détenteurs de la
mémoire institutionnalisée étaient au contraire des notables, des hauts
fonctionnaires qui occupaient une place privilégiée dans la hiérarchie sociale.
C'était par exemple le cas chez les Akan où ils portaient le titre de «maîtres

2 CAMARA, Sory (1976): Gens de la parole. Essai sur la condition et le rôle des griots dans la
société malinké. Paris.

102



de la parole» (chez les Ashanti, les Abron, les Agni, etc., qui se répartissent
entre le Ghana et la Côte d'Ivoire). Ces «maîtres de la parole» étaient surtout
chargés de conserver l'histoire officielle du royaume, la biographie des rois
ainsi que les leçons morales tirées de leurs règnes, et d'en assumer la
transmission à l'aide des tambours royaux.

Au Bénin, chez les Fô de l'ancien royaume de Dâxomç, l'histoire orale
était conservée par des groupes de spécialistes désignés par le roi et répartis
selon le type d'instrument qu'ils emploient pour leurs prestations. Cette
histoire orale (hwenuxo) se distingue des autres genres de littérature orale
(contes, fables, proverbes, etc.) dans ce sens qu'elle se rapporte à une
époque donnée et toujours en liaison étroite avec les anciens souverains du
Dâxomç. Elle reflète en fait la version officielle de l'histoire du royaume.

Mais avant d'aborder ce sujet, il convient de rappeler brièvement que le

royaume du Dâxomç a été fondé aux alentours de 1625 par une branche
dissidente de la famille royale d'Allada, qui elle-même était originaire
d'Adja-Tado (de l'autre côté du Mono, au Togo). Le terme Fô ou Fônu, qui
désigne les habitants de l'ancien royaume du Dâxomç, daterait seulement du
règne de Tegbesu (milieu du XXIIIe siècle) et aurait pour origine une
comparaison entre le Dâxomç et l'arbre fôtî (Cola cordifolia) devant lequel
s'inclinent les autres arbres.

Il faut dire que les débuts du royaume furent modestes et qu'il ne prit de

l'ampleur qu'à partir du XVIIIe siècle, notamment en assujettissant les

royaumes côtiers qui jouxtaient le mouillage de Ouidah. Dès ce moment-là,
le Dâxomç participa activement à la traite des esclaves et ceci jusque vers la
fin du XIXe siècle, à tel point que toute cette partie de l'Afrique prit le nom
de Côte des Esclaves. Ce trafic négrier entraîna le royaume dans de
nombreuses guerres avec ses voisins et surtout avec le puissant royaume yoruba
d'Oyo, devant lequel il dut s'incliner à plusieurs reprises. Finalement, le
Dâxomç fut conquis par les Français dans les dernières années du XIXe et la
royauté abolie au début du XXe siècle.

Jadis, le roi du Dâxomç détenait un pouvoir quasi absolu sur tous ses sujets
et sur le trafic de traite avec les Européens à Ouidah. Il gouvernait le pays de
manière très efficace grâce à ses ministres, les Gbonugà, toujours choisis
dans le peuple et non chez les princes. C'était aussi le roi qui supervisait toute
la vie religieuse du pays en ayant placé les divinités du panthéon vodû sous la
tutelle des cultes royaux.

Dès le XVIIIe siècle, le Dâxomç commença à se faire connaître des

Européens et plusieurs voyageurs, traitants ou directeurs des forts établis à

Ouidah, furent amenés à rendre visite au roi dans sa capitale d'Abomey. De
ces voyages à l'intérieur de l'Afrique précoloniale, peu courants en ce temps-
là, existent des relations plus au moins fidèles, la plupart du temps très
romancées. Les auteurs s'y indignent des pratiques barbares auxquelles ils
durent assister, en particulier des sacrifices humains accomplis au cours des

103



cérémonies annuelles en l'honneur des anciens rois, les «Coutumes» comme
on les appelait alors. Mais les sacrifices humains existaient dans beaucoup de

régions voisines et ne dépassaient pas en cruauté le traitement inhumain
infligé aux esclaves par les négriers européens. Néanmoins, ce fut une des
raisons invoquées, entre autres, pour justifier la conquête coloniale.

Après l'abolition de la royauté, le Dâxomç fut réuni par les Français à

d'autres territoires pour former la colonie du Dahomey, partie intégrante de
l'immense AOF à qui elle fournit de nombreux fonctionnaires subalternes.
Devenu indépendant en 1960, le Dahomey connut une longue période
d'instabilité politique et plusieurs coups d'Etat. Depuis 1973, il s'est donné
un régime d'inspiration marxiste et en 1975 a pris le nom de République
populaire du Bénin. Aujourd'hui le pays compte environ 4 millions d'habitants

et son économie est essentiellement basée sur l'agriculture (cultures
vivrières, oléagineux, coton, café, etc.) et sur les revenus que lui procure le

port de Cotonou (le Bénin est en effet le pays où transitent la plupart des
marchandises à destination du Niger ou provenant de ce pays).

Les trois principaux genres de conservation de l'histoire au Dâxomç

Les kpäligä

Ce genre est sans doute le plus important pour la conservation de l'histoire
du royaume. Le kpäligä désigne une cloche de fer sans battant de 30cm de
haut environ, à deux pavillons de longueurs inégales disposés sur le même
manche. On le frappe à l'aide d'une baguette de bois, ce qui donne deux tons
différents. On trouve aussi des kpäligä à trois pavillons et ornés de motifs
symboliques en bronze fondu à la cire perdue. Les frappeurs de cloches
kpäligä portent le nom d'axçmlatç, ce qui veut dire louangeurs royaux, mais

on les appelle aussi kpäligä.
Jadis, les axçmlatç avaient pour mission de recueillir les sentences royales,

les noms forts (ni syêsyë) que prononçaient les rois au moment de l'intronisation,

leurs hauts faits de guerre ou d'autres épisodes marquants de leurs
règnes.

La charge se transmettait de père en fils. Elle rapportait certes beaucoup
d'avantages mais comportait des risques. Toute erreur ou omission était en
effet sévèrement sanctionnée et le coupable était souvent décapité sur le
champ. Pour éviter de commettre une erreur, les axçmlatç vivaient de
manière plutôt renfermée et ne touchaient pas à l'alcool. On dit encore
aujourd'hui à Abomey «taciturne comme un kpäligä».

104



Les kpäligä devaient, au temps du royaume, réciter les litanies royales
plusieurs fois par jour, le matin à l'aube, au début de l'après-midi et tard dans
la soirée, tout en faisant le tour du palais. Ils avaient également la tâche de

proclamer les ordres du roi dans la ville d'Abomey, sur les places publiques
et les marchés. Devant être toujours présents pour saisir les paroles royales,
ils habitaient à proximité du palais et accompagnaient le roi en campagne.
Pour leur service, ils recevaient une pension royale, des femmes, des terres et
des esclaves, ainsi qu'une part des sacrifices au cours des rituels (animaux,
noix de cola, huile de palme, étoffes, etc.).

En 1966, à deux reprises, pour la fête des prémices du petit mil (jahuhu),
qui marque le début de l'année traditionnelle, ainsi que pour le rite gbe big,
inaugurant les cérémonies commémoratives des Tgxçsu, il nous a été possible

d'enregistrer les litanies royales dans leur intégralité, de les faire traduire
et commenter avec l'aide des axçmlatç eux-mêmes.

Au cours de ces cérémonies, les axçmlatç étaient au nombre de cinq. Ils
appartenaient tous à la famille Agboglo et l'un deux, le chef de famille, Da
Afosogbe Agboglo, entonnait les louanges en les ponctuant sur son kpäligä,
alors que les autres se contentaient de reprendre en chœur en frappant sur
leurs cloches de la même manière. Les litanies ne sont pas chantées mais

simplement modulées en finale (en général, la voix monte d'une quinte).
A leur arrivée sur la place de l'ancien palais royal (Hômç)3, les axçmlatç

s'avancent en frappant sur leurs cloches un rythme lent et balancé, ce qui
pour certains symbolise leur marche au milieu du sang répandu à terre lors
des sacrifices. Ensuite, ils s'agenouillent et entament leur récitation. Celle-ci
suit l'ordre chronologique des différents règnes mais commence toujous par
le dernier roi reconnu (à l'époque des enregistrements il s'agissait de Glçlç,
puisque le représentant officiel de la dynastie, Dada Sagbaju Glçlç, était un
des derniers descendants directs de ce roi).

Structure et contenu des kpäligä

Le répertoire ne comporte pas un nombre équivalent de faits et de louanges

pour chacun des treize règnes recensés (y compris celui de Sagbaju Glçlç,
considéré comme roi uniquement en tant que représentant officiel des
familles princières et gardien de la tradition). Un des règnes a été volontairement

rayé de la liste, c'est celui d'Adädozä, successeur du roi Agôglo à la fin
du XVIIIe siècle et renversé par son frère Gezo en 1818.

3 L'ancien palais d'Abomey couvre une superficie de 37 ha environ, chaque souverain ayant
ajouté le sien à côté de ceux de ses prédécesseurs. Une grande partie de ces constructions en
terre de barre (pisé) sont en ruines aujourd'hui ou ont complètement disparu. Seuls les palais
de Gezo et de Glçlç ont été restaurés. C'est là qu'est installé le Musée historique d'Abomey.

105



Photo 1 Da Afosogbe Agboglo, de la communauté des Axçmlatç, récite les

louanges des rois en s'accompagnant d'une triple cloche kpäligä.
Photo de l'auteur (Abomey, 1966).

106



Chaque partie consacrée à l'un des rois commence par une sorte de
salutation solennelle (avalu), soit la forme abrégée du nom royal, par
exemple:

Axçsu Glçlç Roi Glçlç
Axçsu Gbçhâzï Roi Gbçhâzï

ou alors la sentence d'où est tiré le nom fort du roi:
So jç de b'agô glo La foudre tombe sur le palmier

mais épagne le rônier (ou l'ananas)

C'est le nom complet du roi Agôglo. Mais il peut arriver que le nom royal
soit exprimé de manière plus complète. Ainsi, pour le roi Gbçhâzï, on
commence par la forme abrégée:

Axçsu Gbçhâzï Roi Gbçhâzï

suivie de la sentence complète:
Gbç wç hé azï bo ai jrç C'est le monde qui tient l'œuf

que la terre soupèse (ou mesure)

que l'on explique ainsi:

Atï e jç do ai o ji le L'arbre qui pousse sur cette terre
Hwi ai wç jrç C'est toi la terre qui le soupèses
Kà e jç do ai o ji le La liane qui pousse sur cette terre
Hwi ai wç jrç C'est toi la terre qui la soupèses
Vodû e do ai o ji le Les vodû qui sont sur cette terre
Hwi ai wç jrç C'est toi la terre qui les soupèses
Gbçtç e jç do ai o ji le L'homme qui naît sur cette terre
Hwi ai wç jrç C'est toi la terre qui le soupèses

et pour conclure:

Gbç wç hê azï bo ai jrç C'est le monde qui tient l'œuf
que la terre soupèse

La portée de ces phrases peut paraître obscure et l'on est en droit de se

demander si le roi se compare à cet œuf qui fait sentir son poids à la terre ou
au monde, ou encore que la terre soupèse, évalue, mesure, etc. On peut
également penser que le roi se compare à la terre qui soupèse tout ce qui se

trouve sur elle. En effet, un peu plus loin dans les louanges figure cette
phrase:

Hwi ai Sogwe gbatç Toi la terre qui as détruit Sogwe
(nom d'un village en pays waci)

Naturellement, chaque roi possédait plusieurs noms forts qui n'ont pas été
forcément tous retenus par les kpäligä; ils l'étaient certainement jadis. En
outre, les rois n'en choisissaient qu'un ou deux pour leur usage courant, par
exemple pour figurer sur leurs emblèmes, notamment les récades ou bâtons

107



sculptés qui servaient de lettres de créance aux messagers royaux (exemples:
un lion pour Glçlç, un requin pour Gbçhâzï, une jambe pour Agoli Agbo,
etc.). Plusieurs de ces noms symboliques ont trait tout d'abord aux événements

ayant marqué l'intronisation royale. Par exemple, un des premiers rois
ou plutôt chefs de la dynastie naissante, car ils ne portaient pas encore le titre
de roi (Dada)*, Dakçdonu est présenté ainsi:

Dakçdonu ni axçsu bo Dakçdonu s'appelle «le roi qui
mçtô nô ci akpo en a fait échouer un autre»

En effet, il s'empara du pouvoir pendant l'absence de son frère Gânixçsu,
parti à Allada pour y recevoir l'investiture en tant que chef de clan des

émigrés installés à Houahoué (près d'Abomey). A cette époque (i.e. dans le

premier quart du XVIIe siècle) le culte dynastique était encore entre les
mains de l'ajahutonô à Allada, le grand prêtre du culte rendu au fondateur du
clan dissident d'Adja-Tado (Agasu représenté, sous forme de léopard).

Un autre exemple est rourni par l'un des «noms forts» de Tegbesu (6ème
règne):

Tegbesu, awu jç agbo-kç Tegbesu, le vêtement est tombé sur
le cou du buffle
Häde, Ahäde (autre nom de Tegbesu),
ce vêtement est tombé sur le cou du
buffle5

Ce vêtement qui est tombé sur le
cou du buffle, pour le lui arracher
il faut le tuer, pour le lui arracher,
il faut le tuer

Cette sentence existe sous une forme plus condensée:

Tegbesu, awu wç jç Tegbesu, ce vêtement qui est tombé
agbo-kç ma nô klô sur le cou du buffle ne peut être

arraché

Le sens reste sensiblement le même et le roi signifie par là qu'on ne peut
l'empêcher de succéder à son père le roi Agaja, à moins de le tuer (ce que
personne n'oserait faire). Le vêtement en question représente la tunique
royale qui servait à l'intronisation. D'après la plupart des commentateurs, les

4 Dada était un chef local de la région d'Abomey qui fut tué par Axo dit Hwegbaja, troisième
souverain de la dynastie et véritable fondateur du royaume. Le nom du vaincu servit dès lors
de titre officiel pour le roi d'Abomey (Axçsu).

5 Ahâde, autre nom courant du roi Tegbesu et qui est mentionné dans l'ancienne relation de

voyage de l'Anglais R. Norris: A Journey to the Court of Bossa-Ahadee, King of Dahomy, In
the Year 1772. In: DALZEL,A. (1793): The History of Dahomy, An Inland Kingdom of
Africa. London.

Häde, Ahäde,
awu wç jç agbo-kç

Awu wç jç agbo-kç
bo kôklô vç ku e,

kôklô vç ku e

108



demi-frères (de mères différentes) de Tegbesu, notamment les princes Agi-
disu et Zêgâ, s'étaient ligués pour l'empêcher d'accomplir jusqu'au bout la
cérémonie d'intronisation, en glissant des feuilles urticantes à l'intérieur de la
tunique. Mais le roi Tegbesu supporta stoïquement l'épreuve, ce qui accrut
encore sa renommée en matière de pouvoirs magiques.

D'autres rois ont également immortalisé les conditions de leur accession au
trône, ainsi par exemple Agoli Agbo (douzième et dernier souverain du
Dâxomç) proclama:

Ago'li Agbo, Alada klë Gare au chemin Agbo (Abomey),
afç ma j'ai Allada trébuche mais ne tombe pas

à terre

ce qui est explicité par:
Flâse blo Alada to do e Les Français ont relevé Allada
Lo bo Dâxomç se gbe Et le Dâxomç a obéi

A la suite de la défaite du roi Gbçhâzï en 1892 devant les troupes coloniales
françaises, le prince Gucili s'était proclamé roi avec l'appui de l'occupant qui
cherchait simplement à mettre la main sur Gbçhâzï.

Bien entendu, les louanges kpäligä ne révèlent pas seulement les difficultés
ou les péripéties qui se reproduisirent pratiquement au début de chacun des

règnes, elles comportent aussi d'autres indications.

A. Sur le caractère du roi et ses intentions quant à la manière de gouverner
le pays, par exemple:

(Dakçdonu)
Donu gâ hwi bç mç ku Donu aiguise son sabre et l'homme

meurt.
Le roi se fera craindre de tous.

(Hwegbaja)
Sû nu hwe le di lele Tout comme la lune, le soleil
kpe to s'étend partout
Le pouvoir du roi s'étend sur tout le royaume.

(Gezo)
Akpç wç ci gedehùsu b'ç C'est pour dissiper son ennui que
yi xç do le grand fromager solitaire attire

les oiseaux

Le roi veut étendre sa protection sur tous ses sujets.

(Glçlç)
Nu w'atî bç kâ ma ko S'il arrive quelque chose à l'arbre,

la liane ne s'en moque pas

109



S'il arrive malheur au roi, ceux qui vivent à ses dépens, comme la liane aux
dépens de l'arbre, en pâtiront aussi.

B. Les louanges relatent les hauts faits de guerre des rois, soit à travers les

noms des villes et villages conquis (cassés comme disaient les anciens
habitants du Dâxomç), soit à travers celui des chefs vaincus, en général tués

sur le champ de bataille ou exécutés à Abomey en l'honneur des anciens rois
(seulement à partir du règne d'Agaja qui introduisit la coutume des sacrifices
humains):

(Gànixçsu)
Akiza gbatç Celui qui a conquis Akiza

Akiza se trouve à mi-chemin entre Allada et Abomey, au nord du
marécage qu'on appelait jadis Lama. C'est par là que durent passer les

émigrés d'Allada avant de s'arrêter à Houahoué, non loin d'Abomey.

(Dakçdonu)
Bulukutu hutç Celui qui a tué Bulukutu

Bulukutu était un chef local de la région d'Abomey, son nom signifierait le
fusil qui tue sournoisement. A cette époque les armes à feu étaient encore
peu répandues à l'intérieur du pays. Par la suite, l'appellation Blu servit à

désigner un régiment spécialisé dans l'attaque par surprise.

(Hwegbaja)
Dada hutç Celui qui a tué Dada

Dada était un chef local de la région d'Abomey, son nom servit à partir de
Hwegbaja de titre officiel aux rois du Dâxomç.

(Akaba)
Yahëze kpolu hutç Celui qui a tué Yahêze, alors

accroupi

Ce chef wemenu fut tué lors de la fameuse bataille de Lisse'zoun. Akaba
s'était en effet juré de le tuer dans n'importe quelle position.

(Agaja)
Savinu Hufô hutç Celui qui a tué Hufô de Savi

Hufô était un chef xwçda qui régnait sur un petit royaume de la côte près
de Ouidah, le royaume de Savi (que les Européens appelaient Xavier). Il
détenait au XVIIe siècle le monopole du commerce avec les Européens.
Grâce à sa victoire, le roi Agaja put dès lors étendre les limites du Dâxomç
jusqu'à la côte et jouer une part active dans le commerce de traite, lequel
allait durer près de deux siècles. Cette conquête est encore soulignée par
deux autres sentences:

110



Lo wuli nu tç ma dç adikà (Lorsque) le crocodile attrape
quelque chose, la rivière ne lui
en fait pas procès (littéral.: ne
demande pas le poison d'épreuve)

Dosu hû-yi-tç Iç adêtç Dosu l'intrépide «bateau qui va
sur les flots»

Dosu est le nom que l'on attribue aux enfants mâles nés après des

jumeaux. Agaja était en effet le puîné des jumeaux Akaba et Ahägbe.

Gezo)
Maxi Hüjroto gbatç Celui qui a conquis le pays maxi

d'Houndjro
Cette victoire fut décisive pour le roi d'Abomey et lui permit de soumettre

les Maxi, ce que ses prédécesseurs n'étaient pas parvenus à faire6.

Anago Lefulefu gbatç Celui qui a conquis (le village) nago
de Lefulefu

Lefulefu ou Refurefu en yoruba, important centre nago-yoruba conquis en
1843 avant la première campagne contre la ville egba d'Abeoukuta.

Ayçnu Acade hutç Celui qui a tué Acade d'Oyo

Acade était le général en chef de l'armée d'Oyo. Le roi Gezo fut le premier
à oser s'attaquer à ces Yoruba que l'on appelait Ayçnu en fôgbe, c'est-à-dire
gens d'Oyo, et auxquels le Dàxomç payait tribut depuis plus d'un siècle.

Le roi Glçlç, aussi populaire que son prédécesseur, possède dans ses

louanges une impressionnante énumération de victoires remportées sur les

Nago-Yoruba d'Ishaga, de Kétou et d'autres localités sises au-delà de
l'Ouémé.

C. Les louanges comportent aussi une dimension mystique, par exemple
en rappelant la nature exceptionnelle du souverain, ses pouvoirs magiques,
qui lui sont révélés notamment au cours du rituel d'intronisation par les deux
grands ministres du royaume, le Migä et le Mçhu:

(Akaba)
Akwç Yeûmç Riche en cauris (coquillage servant

de monnaie jadis)

Jç Yeûmç Riche en perles

6 Victoire commémorée par l'installation du marché principal d'Abomey qui porte le même
nom (Hüjroto).

Ill



Les perles étaient un symbole de richesse, surtout les petites perles de
couleur bleu clair appelées perles d'agris ou d'aigry. A partir d'Akaba, tous
les rois portèrent le titre de Jçxçsu, c'est-à-dire roi des perles.

Avç Yeûmç Riche en pagnes

Il est question ici d'étoffes tissées en coton qui n'étaient pas très répandues
à cette époque, où l'on devait se vêtir assez sommairement de vêtements en
écorce battue ou en fibres de raphia tissées.

Le roi passe pour détenir un pouvoir magique incomparable et le personnifie
en même temps, sous la forme d'un nom magique:

(Agaja)
Cakucaba agidiwçlç Cakucaba mélange magique

agidi très grand
wq découvrir
Iç démonstratif mis pour elç
(ce, ceci)

Pour certains rois, le nom magique s'inspire de la légende qui entoure leur
naissance ou l'existence qu'ils ont menée avant d'accéder au trône:

(Kpëgla)
Si mç kpë (gla) ma j'avivç Dans l'eau, le plomb (courageux)

ne craint pas le froid

Kpë désigne tout à la fois le plomb, la pierre, le projectile ou., .la toux,
d'où une possibilité de jeu de mots intéressant. Le mystère de la naissance du
fils présumé de Tegbesu et de Nae Cai n'a jamais pu être éclairci. A Abomey,
on raconte habituellement que Nâsunu, futur Kpëgla, fut enlevé à sa
naissance et jeté dans un marigot.

(Tegbesu)
Mamâ-degwë lç adëtç L'intrépide Mamâ-degwë

Le nom magique Mamâ-degwë peut se décomposer ainsi: Mamâ est mis

pour Ama ma nô (gbç gbe nu Tegbesu), les feuilles ne peuvent refuser (la
voix, l'ordre) d'obéir à Tegbesu; degwë est formé de de (puiser), go (gourde
ou flacon), wë (message, commission ou otage). Ce qui pourrait donc se
traduire par: Les feuilles ne refusent pas d'obéir à l'envoyé (ou l'otage) qui
puise dans sa gourde.

Les feuilles constituent la base de tous les rituels. L'épisode se rapporte à

la captivité du prince Avisu (futur Tegbesu) chez les Yoruba d'Oyo, qui
avaient exigé dAgaja non seulement un tribut élevé mais aussi de leur livrer
l'un de ses plus valeureux fils en otage, après l'invasion de 1708. La mère
dAvisu n'était autre que Nae Hwâjçle (ou Hwâjile), originaire du pays aja et
qui organisa les premiers grands cultes vodû introduits dans le royaume
(Mahu-Lisa, les Tçxçsu). On lui prêtait des pouvoirs extraordinaires. C'est

112



elle qui aurait préparé les deux gourdes magiques qui pemirent à son fils,
selon la légende, de subsister durant plusieurs années sans toucher à la
nourriture des Yoruba, pour ne pas en être corrompu!

Toutefois, nulle part les louanges n'attribuent au roi une qualité divine,
c'est-à-dire qu'il n'est jamais assimilé à un vodü de son vivant. Même s'il
possède des dons extraordinaires, le roi du Dâxomç n'en est pas pour autant
un «roi-dieu» comme l'ont prétendu certains auteurs7. Il arrive cependant
que soit mentionné dans les louanges le nom du jçtç, c'est-à-dire de l'ancêtre
protecteur qui a favorisé la naissance et se retrouve par conséquent dans
l'une des trois âmes de l'individu (les éléments constitutifs de sa personne en
quelque sorte), en l'occurrence le Sç. Par exemple, dans les louanges pour
Gbçhâzïon découvre la sentence:

So jç de b'agô glo La foudre tombe sur le palmier
mais épargne le rônier (ou l'ananas)

c'est le nom fort d'Agôglo, jçtç de Gbçhâzï; ou bien dans celles d'Agoli
Agbo, lorsqu'il est dit:

Tçsisa mô nô gô tç kpletë Les cours d'eau se rassemblent

pour la plupart
Ye tç Iç kple sa kaka lo Ils se rassemblent après leur long
Kpëgla-agbetç périple dans l'océan de Kpëgla

Sentence prononcée par le roi Kpëgla après sa victoire sur le chef xwçda
Agbamu (près de Ouidah, aux alentours de 1775). Kpëgla était en effet le

jçtç d'Agoli Agbo qui pouvait donc inclure cette sentence à ses louanges.
Ces noms de jçtç, ainsi que les faits qui leur sont attribués, ont souvent

induit en erreur ceux qui, les premiers, recueillirent la tradition orale pour
écrire l'histoire du royaume.

Les louanges pour chacun des rois sont introduites par une salutation
comme on l'a vu plus haut et se terminent par des formules du genre:

B'agala dele Exemple de courage

que l'on peut décomposer de la manière suivante:

Bo e gla de le Et qui est le courage même (ou en
plus)

généralement suivi de l'un des noms forts accompagnés de la formule:

Iç adëtç (ou adâtç), c'est-à-dire l'audacieux ou l'intrépide.
Si les louanges kpâligâ s'avèrent utiles pour situer un règne, rappeler

certains épisodes historiques ou donner des indications sur la personnalité

7 PALAU-MARTI, Montserrat (1965): Le roi-dieu au Bénin. Paris.

113



des souverains du Dâxomç, il faut reconnaître qu'elles ne suffisent pas à

elles-seules pour reconstituer l'histoire du royaume. Elles représentent en
fait un moyen original pour fixer le passé sous une forme condensée, selon un
procédé mnémotechnique où la mémorisation est facilitée par la succession
de courtes phrases rythmées, par les assoncances, les répétitions, etc. A côté
des kpâligâ existent d'autres sources ou moyens de conservation de l'histoire
orale, notamment grâce au répertoire du dogba, le tambour des rois
d'Abomey.

Photo 2 Les Axçmlatç ou louangeurs des rois, au palais durant le rite des

prémices du mil (Jahuhu). Photo de l'auteur (Abomey, 1966).

114



Chants et rythmes du dogba

Le dogba est un tambour de taille moyenne (90 cm de long et 30 cm de
diamètre environ), de forme cylindrique un peu renflée vers la base, qui se
termine par une sorte de tuyère. Il est creusé d'une seule pièce dans un tronc
d'arbre, en général une essence de couleur claire et relativement tendre,
comme le gwcotî; beaucoup d'autres tambours sont taillés dans le bois du
fromager (hûtï)s. L'ouverture supérieure du dogba est recouverte d'une peau
d'antilope (peau de chèvre pour les autres membranophones), fixée par des
chevilles de bois et des lanières découpées à la base de la peau. Il se joue posé
à terre, presque horizontalement, à l'aide d'une baguette recourbée que tient
le tambourinaire de la main droite, alternant les coups secs et aigus donnés

par la baguette, avec les coups longs et sourds produits par la paume de la
main gauche. Cette succession de tons hauts et bas, de coups brefs et longs,
permet de transmettre des messages en langage rythmé9. Le dogba n'est
certes pas le seul à pouvoir le faire, d'autres tambours peuvent aussi «parler»
de la sorte, par exemple le hügä ou tambour des princes, ou encore les
différents tambours utilisés dans les cultes vodû, etc. Mais le dogba, lui, ne
parle que des rois et, à l'instar des kpäligä, relate les louanges royales, les
hauts faits des souverains du Dâxomç, leurs traits de caractère ainsi que les

épisodes les plus marquants de leurs règnes.
Selon la tradition, le dogba fut ramené du pays xwçda de Dègbé par le roi

Agaja, lors de sa fameuse conquête de Savi (Ouidah), en 1727. Au début, le
rôle du dogba se limitait à annoncer l'arrivée du roi. Ce n'était pas un
tambour de guerre, mais il pouvait avertir le peuple quand le roi revenait
d'une campagne victorieuse. En fait, le dogba ne quittait pas le palais où il
était déposé dans la case Lçgçdç, là où se tenaient les ministres convoqués
par le roi, dans une des cours extérieures du palais.

La charge de dogbahûtç (tambourinaire du dogba) se transmettait de père
en fils. Toutefois, chacun des souverains au moment de son avènement,
choisissait son propre tambourinaire. Par la suite, on décida d'attribuer
également un tambourinaire à chacun des rois antérieurs au règne d'Agaja.
Les titulaires recevaient du roi des terres et des esclaves et, tout comme les

kpäligä ou axçmlatç, avaient droit à une part des sacrifices. Au même titre
que les princes, ils avaient en outre le privilège de porter des noms symboliques

qu'ils transmettaient à leurs successeurs. En voici quelques-uns:

8 Hü est le terme générique pour toutes sortes de membranophones, même pour ceux qui ne
sont pas en bois.

9 La langue des Fô, le fögbe, est en effet une langue tonale, habituellement classée avec l'ewe

par les linguistes dans le groupe kwa, qui présente certaine parenté avec le groupe des langues
akâ du Ghana et de Côte d'Ivoire.

115



Ajado (premier titulaire nommé par le roi
Agaja):
Ago XQ tç gbe no golo a ku Si le crapaud se dispute avec la

rivière, il ne peut éviter la mort

Lêze (nommé par le roi Tegbesu):

Ase kuku bç ajaka nô fli
kpo
Là e nô fô mi du ç edie

Le chat mort, le rat renverse le
bâton
Voici l'animal qui se réveille

pour danser

Kpçdd xçxç (nommé par le roi Kpêgla):

Kpç add bç là yi ku

Ldkpô (nommé par le roi Agôglo):
Là kpô q bo i kç

Lçde (nommé par le roi Gezo):
Lçde kû kpô gbede Aja yi
wolo

Sude (nommé par le roi Glçlç):
Xç du vo ma du gbçgbç,
e glo hûtagbe

(Si) la panthère se fâche, les
animaux vont mourir

C'est l'animal qui regarde qui va
crier

Lçde refuse de regarder l'Aja qu'il
va écraser

L'oiseau mange le vo (fruit d'une
sorte de Ficus) mais pas le gbçgbç
(Entada abyssinica), il évite d'avoir
la tête troublée

Le dogba possède trois sortes de rythmes, un pour la marche, un second

pour le langage rythmé et un troisième pour la danse. C'est au cours des

rituels de commémoration des Tçxçsu royaux en 1966 (rite dit gbe bip) qu'il
nous a été possible d'enregistrer le répertoire complet des louanges du dogba
et surtout de nous les faire traduire et expliquer avec l'aide du tambourinaire
qui les avait exécutées, Da Lçdew.

Dans ce court article, il n'est pas possible de citer tous les textes transcrits à

partir des enregistrements et qui ont été par ailleurs publiés in extenso dans
notre thèse11. Nous nous contenterons d'en souligner les points les plus
importants et de les comparer avec d'autres sources de transmission de
l'histoire orale dans ce pays.

10 Sans doute décédé depuis, car il était déjà âgé en 1966. C'était l'un des derniers tambouri¬
naires à bien connaître les rythmes du dogba et leur signification.

11 La pensée symbolique des Fô. Tableau de la société et étude de la littérature orale d'expression
sacrée dans l'ancien royaume du Dahomey. Genève, 1976.

116



Tout d'abord, il faut noter que le dogba ne se produit pas seul, mais en
compagnie d'un petit tambour de forme semblable qui, lui, est seulement
frappé de la paume des mains et assure le rythme de base. Le groupe
comprend encore deux autres instruments: une cloche de fer sans battant
(gä) et une paire de hochets musicaux en vannerie (asà).

Structure et contenu du répertoire du dogba

Le répertoire ne comporte pas seulement des louanges transmises par le

rythme du tambour, mais aussi des chants: d'abord un chant de marche dans

lequel on annonce que le tambour va parler et que chacun doit l'écouter, car
c'est par la volonté du roi Agaja qu'il fut institué; en même temps, on rend
hommage au premier tambourinaire, Ajado, et à son second, Dàgbo.

Puis, parvenu sur la place du rituel, le groupe entonne un chant (avalu,
c'est-à-dire hommage) en l'honneur du roi Glçlç, tout comme l'avaient fait
les kpâligâ. Après quoi, le dogba exécute devant le roi (c'est-à-dire devant
son représentant actuel) le rythme:

Kpç zô godomç La panthère avance prudemment
Kpç zô gûdâdomç La panthère avance précautionneuse¬

ment
To le mi se ce? Ne l'entendez-vous pas ainsi?

Kpç zô godomç La panthère avance prudemment

La panthère (kpç) représente le roi et en même temps l'ancêtre mythique
de la dynastie d'Allada (Agasu). On devrait dire plutôt le léopard, nom de la

panthère d'Afrique au pelage fauve tacheté de noir. La distinction existe en
fôgbe où l'on trouve le terme kpçvç pour désigner le léopard (littéralement:
panthère rouge). Ce rythme fait allusion au roi Agaja qui porte aussi le nom
symbolique de Kpçvçsa (littéralement: panthère rouge-saisir de force).

C'est ensuite que sont frappées sur le tambour les devises ou louanges des

rois, en suivant l'ordre chronologique, mais à partir du roi Agôglo seulement.
Ces louanges ressemblent d'une certaine manière à celles des kpâligâ. Elles
contiennent aussi les noms forts des rois, à commencer par les plus courants:

Gezo)
Ge de zo ma si gbe L'oiseau cardinal possède un feu

qu'il ne communique pas à la brousse

(Glçlç)
Glç Iç ma nô zeze Les champs ne peuvent vraiment pas

être soulevés

117



Photo 3 L'arrivée du dogba au palais pour le rite de Jahuhu. Photo de
l'auteur (Abomey, 1966).

En réalité, le répertoire des louanges du dogba ne contiennent que les

noms forts des rois, devises qu'ils se sont données tout au long de leurs
règnes. On y fait peu mention de leurs victoires comme dans les louanges
kpàligà, mais on y retrouve, tout comme dans celles-ci, l'indication de leurs
différents jçtç.

Ces devises se présentent sous la forme de courtes sentences et peuvent se

comparer aux maximes et proverbes si prisées jadis par les Fô. Elles
expriment en somme d'une manière imagée une certaine logique ou sagesse
populaire:

(Gezo)
Gu ja ma ja xo zo On ne peut battre le fer sans le

mettre au feu

118



Les images ont régulièrement une portée symbolique, en premier lieu par
le choix des éléments qui les composent (personnages, animaux ou choses):

(Sagbaju Glçlç)
Xovçsidâ bç logozogo Le serpent venimeux et la carapace

de tortue

Le serpent venimeux représente globalement les ennemis du roi, ceux qui
instillent leur venin à longueur d'année. La tortue est connue pour la
résistance de sa carapace, et aussi parce que c'est un animal qui apparaît
fréquemment dans la divination (dans les devises des signes du Fa). Or,
Sagbaju Glçlç s'était fait une solide réputation de devin (bokçnô).

A travers cet exemple, on découvre un des mécanismes les plus importants
de la littérature orale chez les Fô: le«mi-dit»12 ou ce qui est énoncé à moitié; à

l'auditeur de faire l'effort pour rétablir le message complet. Il lui faut donc
saisir l'allusion ou la comparaison en faisant jouer sa mémoire. Cela suppose
de solides connaissances, tant sur le plan des traditions que sur celui de la
langue, de l'expression très particulière (différente du langage courant) des

louanges. Ainsi, par cette nécessité même de rétablir l'intelligibilité du
message, la tradition orale échappe à l'érosion continue qui menace toute
forme achevée du discours. Seuls, les anciens possédaient cette faculté, et
encore fallait-il qu'ils aient appartenu aux milieux les plus directement
concernés. Ce n'était pas forcément les princes qui s'en montraient les plus
capables, car chaque famille princière, issue de l'un des souverains du
Dâxomç, conservait sa propre version, celle qui lui paraissait la plus avantageuse

pour elle. Et les rois d'Abomey l'avaient si bien compris qu'ils
recrutaient leurs historiographes parmi le peuple, tout comme leurs ministres
et leurs épouses royales (kpçsi).

Pour terminer, si l'on voulait comparer le dogba aux autres genres historiques

des kpâligâ et de l'agbaja (dont on va parler en fin d'article), on pourrait
dire par exemple que ses louanges comportent moins de figures de style, que
l'expression y est plus ramassée, sans toutefois aboutir au style télégraphique.

Au contraire, les phrases sont très bien construites, car n'oublions pas
qu'elles sont uniquement transmises par le rythme du tambour. Enfin, elles
paraissent plus riches de symboles ou d'images que dans les louanges des

kpâligâ, plutôt stéréotypées, ainsi que dans les chants de l'agbaja, dont la
forme est beaucoup plus libre et permet davantage l'improvisation.

12 Ce procédé a été mis en évidence par AGUESSY, H. (1972): Tradition orale et structures de

pensée: essai de méthodologie. Cahiers d'histoire mondiale 14, 2: 269-297.

119



Les chants de louanges du tambour agbaja

C'est le troisième genre officiellement reconnu pour la transmission de
l'histoire royale.

L'agbaja désigne tout d'abord un tambour de taille moyenne (40 à 50 cm de

haut) qui ressemble au dogba, avec une caisse en bois un peu renflée et qui
se termine en tuyère, une peau tendue au moyen de chevilles de bois et de
lanières de cuir. On le joue non pas posé à terre mais porté verticalement au

moyen d'une courroie, et uniquement avec la paume des mains. Il y a

toujours deux tambours qui jouent à l'unisson, accompagnés par des hochets
musicaux en vannerie (asâ) et des cloches sans battant (gâ) pour soutenir le

rythme. On dit à Abomey que ce tambour fut introduit par la reine Nae
Hwâjçle. Ceci semble bien le cas, d'une part parce qu'il se produit, à

l'exclusion de tous les autres tambours, lors des rituels commémoratifs pour
cette reine au centre de Jçna (important centre cultuel qui regroupe les

principaux vodû de la création installés par Nae Hwâjçle au Dâxomç: Mahu,
Lisa, Agç, Gu et Ji), d'autre part, parce que ses louanges ne commencent
qu'à partir du règne de Tegbesu (fils de Nae Hwâjçle). On l'appelle encore
tambour des princesses, car il servait à l'origine à rythmer les danses des

princesses, en particulier de Mçno (reine-mère, autre appellation de Nae
Hwâjçle) et des princesses de son entourage. Après sa mort, le tambour lui
fut consacré par son fils, le roi Tegbesu.

Le répertoire de l'agbaja comprend les louanges des rois, celles des reines-
mères ainsi que des chants à la mémoire des anciens rois. Le groupe de

l'agbaja se produit à la suite du dogba lors des festivités royales. Le chef du

groupe, l'agbajanô, déclame plus qu'il ne chante les louanges des différents
rois qui sont entrecoupées par le rythme rapide des tambours. Les versets

pour chacun des rois sont à peu près de même longueur. Ils contiennent
évidemment les noms forts et devises des souverains, mais exprimés de
manière plus personnelle que dans les kpäligä ou par le dogba. Par exemple

en s'adressant au roi Tegbesu, l'agbajanô déclare:

E Hûdo xo nu bo mlâ we C'est lui Hûdo (nom de l'agbajanô)
agbajahü qui frappe le tambour agbaja pour

te louer

et plus loin pour le roi Kpëgla:
Ü sq hä nu mlâmlâ Je vais chanter pour louer
Dada kpë de gla le roi (dont) le plomb fait la force

On retrouve aussi l'énumération de quelques-unes des victoires remportées

par les rois du Dâxomç, mais la liste en est moins longue que dans les

kpäligä.

120



Photo 4 Les tambours royaux au palais: à gauche le groupe du dogba et à

droite, celui de l'agbaja. Photo de l'auteur (Abomey, 1966).

En résumé, le répertoire de l'agbaja comporte d'avantage de leçons
morales que les deux autres genres:
(Sagbaju Glçlç)
Wonô nô xo zo do a Celui qui a de la pâte (de la nourri¬

ture) n'a pas besoin de se disputer

Gbçhàzï)
Ü do gbç dokpo do mçsi ç, Si je n'ai qu'un seul cabri
mô nô jç gbç jç ü kü, je me rends bien compte que je ne
n'ajo bç jç hu e glo peux l'offrir, à moins d'en voler

un autre, c'est impossible

Dans cette phrase typique de l'ancien fôgbe, on joue sur les assonances et
allitérations, en particulier sur le verbe jç (offrir) et ajo (vol et ici voler).

121



Enfin, il existe à côté des louanges des chants historiques où l'expression
est encore plus individuelle, où le chanteur peut ajouter de nouveaux
éléments à la trame, un peu à la manière des griots de l'Afrique de l'Ouest. A
ce genre, qui ne manque pas d'une certaine qualité poétique, peuvent se
rattacher les chants du Häye, réservés jadis aux seules familles princières13, et
aussi les histoires mimées dans le cadre des rituels pour les Tçxçsu royaux.

Résumé

Cet article a pour but de montrer, à travers l'exemple de la transmission de

l'histoire dans l'ancien royaume du Dâxomç (Bénin), que des sociétés dites
sans écriture se sont dotées de moyens originaux pour conserver leur
patrimoine oral, en faisant appel soit à des objets matériels, soit à des

spécialistes, voire à de véritables systèmes de signes qui ne sont pas très
éloignés du phénomène de l'écriture.

Après avoir brièvement situé l'ancien royaume du Dâxomç, trois principaux

genres historiques sont envisagés ici: les louanges royales des sonneurs
de cloches kpäligä, les rythmes et chants du dogba, tambour royal, enfin les

chants de l'agbaja, tambour des reines et des princesses. Les textes, réunis au
cours des grandes cérémonies qui se sont déroulées à Abomey en 1966,
révèlent les différentes formes qu'emprunte la transmission de l'histoire
institutionnalisée chez les Fô: succession rigide de faits et de caractères
historiques pour les kpäligä, devises teintées de leçon morale pour le dogba,
épopée offrant plus de liberté créatrice pour l'agbaja.

Mais dans tous ces genres domine une des caractéristiques essentielles de

la littérature orale chez les Fô, à savoir ce procédé du «mi-dit» qui oblige
l'auditeur à rétablir la clarté du message et qui sans doute, grâce à cet effort
constant, a permis de maintenir vivante pendant longtemps la tradition "orale
dans ce pays.

13 Le style du Häye a été repris par l'Eglise catholique pour ses chants de messe.

122



Bibliographie sommaire

AGBLEMAGNON F. bTsougan (1969): Sociologie des sociétés orales d'Afrique

noire. Les Eve du Sud-Togo. Paris, Mouton.
CAMARA Sory (1976): Gens de la parole. Essai sur la condition et le rôle des

griots dans la société malinké. Paris, Mouton.
GLELE Maurice Ahanhanzo (1974): Le Danxomç. Du pouvoir aja à la
nation fon. Paris, Nubia.

HOUIS Maurice (1971): Anthropologie linguistique de l'Afrique noire. Paris,
PUF.

LOHISSE Jean (1974): La communication tribale. Paris, Editions universitaires.

NIANGORAN-BOUAH Georges (1981): Introduction à la Drummologie.
Abidjan, Editions Sankofa.

SAVARY Claude (1976): La pensée symbolique des Fô du Dahomey.
Tableau de la société et étude de la littérature orale d'expression sacrée dans
l'ancien royaume du Dahomey. Genève, Editions Médecine et Hygiène
[Thèse de l'Université de Neuchâtel].

123




	Le patrimoine oral chez les Fõ de l'ancien royaume du Dãxomȩ (Bénin)

