Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 11 (1987)

Artikel: Une tradition oral de classe chez les Touaregs du Niger
Autor: Borel, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007677

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007677
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Francois Borel

Une tradition orale de classe chez les Touaregs du
Niger

C’est au cours d’enquétes ethnomusicologiques chez les Touaregs du Niger
(1973-1983) que j’ai recueilli un certain nombre de chants appartenant a des
catégories de musique déterminées: la musique vocale des hommes, chantée
a capella en soliste ou en duo, accompagnée ou non de la viele monocorde
anzad (toujours jouée par une femme); la musique vocale des femmes, avec
cheeur responsoriel et tambour-sur-mortier tendey (toujours frappé par une
femme) ou celle, non accompagnée d’instruments, de la danse ou des chants
de louanges religieux. Deux zones bien distinctes du point de vue touareg,
mais aux frontiéres géographiques assez floues ont été prises en considéra-
tion: la zone des Iullemmeden de I’est, comprise schématiquement entre
Tahoua et In Aggar, et la zone des kel Fadey: un rayon de 100 km autour
d’Ingal’.

En étudiant ces textes de chants, du moins ceux qui ont fait ’objet d’une
traduction?, il s’est avéré indispensable de les classer selon leur genre, leur
forme, le style de ’exécutant et surtout la catégorie sociale traditionnelle a
laquelle ce dernier appartient® et les circonstances dans lesquelles se déroule
I’événement.

1 Les kel tamajaq (= «ceux de la tamajaq») étudiés ici sont des sociétés de pasteurs purement
nomades, a la différence de ceux du massif de I’Air, la plupart semi-nomades, et des kel
Gress, sédentarisés dans la zone haoussa du sud du Niger. Les Iullemmeden de l’est
(Iullemmeden kdl donndg ou tegaregare = «ceux du milieu») forment une importante
confédération dont la chefferie (9rtabal) est détenue par le groupe des kel Nan, proche de
Tchin Tabaraden. Les kel Fadey constituent un petit ensemble politique nomadisant aux
alentours d’Ingal. Bien que faisant partie des Touaregs de I’Air, il s’en sont toujours
démarqués par une indépendance farouche et par de nombreuses alliances avec les Iullemme-
den au cours de leur histoire mouvementée.

2 Les textes de chants en tamajaq, plus précisément en dialecte taullemmet de ’est (dialecte des
Iullemmeden de ’est) et en faert (dialecte de I’Air), ont été traduits par Altinine ag Arias, du
CELHTO de Niamey et par Abdurahmane ag Akhmudu, de la tribu maraboutique des kel
Eghlal 2 Ekizman (est d’Abalak).

3 La société touarégue traditionnelle se structure trés schématiquement ainsi:

— suzerains: imajeghen, sg. amajegh (= «guerriers», «nobles»);

maraboutiques: ineslemen, sg. aneslem («religieux», «lettrés»);

tributaires libres: imghad, sg. amghid (= «vassaux»);

artisans: enaden, sg. enad (= «forgerons»);

captifs: iklan, sg. akli (= «serviteurs», «esclaves»).

71



Cet article a pour but d’esquisser ces quelques approches typologiques sur
la base de trois exemples représentatifs: chant épique, chant d’amour, chant
de louanges, faisant partie des catégories avec anzad, en solo et avec tendey,
tels qu’ils sont pratiqués dans les deux régions envisagées par les membres
des diverses strates de la société touarégue.

Les poémes épiques

Les poemes épiques constituent I'ossature de I'histoire orale de la société
touaregue. Les chroniques guerriéres y prédominent, mais elles sont fré-
quemment noyées dans un flot de digressions métaphoriques sur I'inaccessi-
ble amour d’une bien-aimée, sur la vie des campements, des chameaux et du
bétail. La créativité personnelle du récitant ou du chanteur n’intervient que
rarement. Il lui est toutefois permis de méler des po¢mes, d’intercaler des
vers empruntés a d’autres auteurs. Il lui faut cependant respecter soigneuse-
ment la métrique, la rime et la scansion qui confirmeront I’origine guerriére
(«noble») du po¢me chanté, et citer au moins un des vers du poéme original.

Alors qu’un grand nombre de ces poeémes hérités de la tradition guerriere
des Iullemmeden kel Denneg ont été recueillis par Bernus (1970), Alojaly
(1975), Khamidoun (1976) et surtout Nicolas (1944), afin d’écrire I’histoire
des kel Denneg, il n’existe pratiquement pas jusqu’ici de versions chantées
(t3sawit tiggat dagh ezele = «poéme fait dans chanson») susceptibles de
fournir des indications précieuses quant au mode d’expression et au style
régional de l'auteur du chant. Ce qu’on connait par contre, du moins
partiellement, ce sont les «rythmes poétiques» (aggayan; sg. aggay) sur
lesquels ces poémes doivent étre scandés (Nicolas 1944:14-15; Alojaly
1975:174-175). A chacun de ces rythmes correspond un nom, par exemple
Ener (= la gazelle Dama), Balla (surnom de Bodal ag Katami, chef des
Iullemmeden kel Denneg entre 1820 et 1840) ou Shin Ziggaren (bataille entre
les Iullemmeden et les kel Gress en 1871).

Il est possible de réciter ou de chanter différents poeémes (shishiway; sg.
dsawit) sur un méme rythme‘. Selon Ghoubeid Alojaly (loc.cit.), les

4 Francis Nicolas a introduit un certain malentendu en confondant les notions de «rythme de
chant» (anea dans le Hoggar, aggay chez les ITullemmeden) et d’«air de violon», qu’il qualifie
d’ezele, alors que ce terme se référe a un chant quelconque. Mon informateur principal,
Hamed Ibrahim d’Abalak, précise a ce sujet: «Quand on entend un chant déja connu dans la
tradition, on dira ‘ma imoos aggay win?* (‘Quoi est rythme celui-ci?’); pour une autre
chanson, on demandera: ‘ma imoos ezele wen?’ (‘Quoi est cet air-1a?).

78



rythmes fondamentaux des Iullemmeden sont au nombre de six. A chacun
d’entre eux correspond un air déterminé qu’on joue sur la viele monocorde
(anzad) et qui est aussi chanté par les hommes. Un rythme et son air respectif
ont probablement été créés par le méme auteur. Il y a des rythmes (airs)
anciens, d’autres plus récents qui en sont des dérivés. D’aprés Nicolas
(1944:9-10) et Hamed Ibrahim, ces différents rythmes sont la «propriété» de
I’'une ou l'autre des fractions suzeraines des Iullemmeden’. A une certaine
époque en effet, et souvent encore aujourd’hui, les textes et chants rattachés
aux rythmes «personnels» des guerriers ne pouvaient étre récités ou chantés
que par leur auteur ou par son forgeron attitré. Ils étaient donc soumis a une
sorte de «droit d’auteur». Seules les joueuses d’anzad avaient le droit de
diffuser le rythme et I’air, mais sous forme instrumentale uniquement®.
Encore aujourd’hui, quand on leur demande de nommer I’air qu’elles sont en
train de jouer, elles répondent par le nom du rythme ou par I'un de ses
dérivés.

Chant sur «<Ener»

Le chant présenté ci-dessous peut étre qualifié d’Ener a double titre: il est
d’une part composé selon un meétre de quatre pieds et neuf syllabes selon le
schéma/-—-/-.-/-(-) (.) / — -/ et d’autre part, I'incipit commence par
le nom de Ener. C’est un rythme «ancien». Il est mentionné par Alojaly
(1975:174-176) comme étant le dérivé «de I’Est» d’un rythme plus ancien
encore venant des Iullemmeden de 1'Ouest (kel Attaram). Cet «Ener de
I’Est» fut créé par Afellan ag Hawal, un guerrier des Izeryaden (tribu
aujourd’hui éteinte) qui jouissait d’'un grand prestige dii & son courage, ses
talents de poéte (amessewi) et de séducteur (pour la vie d’Afellan, voir
Bernus 1970:467-471). 11 avait, dit-on, baptisé son cheval Ener, mais c’est
plut6t a lui-méme qu’il avait attribué ce surnom’.

5 Dans son journal personnel rédigé en tamajaq mais écrit en arabe, Hamed Ibrahim, frére de
I'Iman des Iullemmeden de I'est et «Chef de Canton» d’Abalek, a relevé les titres (rythmes)
suivants: Balla, Ener, Khay, Telgu, Libaw, Federenka, wor t ila isdm, Tabangajwat.

6 D’ordinaire, chez les Iullemmeden kel Denneg, les femmes ne chantent pas en soliste, sinon
dans le cadre du fendey.

7 1l est en effet courant que les hommes possédent un surnom, car on ne dévoile pas facilement
son nom de baptéme. Dans les poémes, les hommes et les femmes sont fréquemment désignés
par des métaphores animales (chameau, éléphant, gazelle, vache).

79



Dans ce poéme trés connu, Ener (Afellan), exilé par Musa ag Bodal (fils et
successeur de Bodal a la téte des Iullemmeden) dans la région d’Agadez
parce qu’il avait courtisé la femme de ce dernier, se tourne avec nostalgie
dans la direction d’Asos (puits situé a des centaines de kilométres de 12) en
pensant a Elweter, sa bien-aimée. Le premier vers est cité par Bernus
(1970:469), tandis que les vers 7 a 12 sont présents dans Alojaly (1975:69),
intégrés a un autre po¢me.

Cette version fut enregistrée & Shin Tezzamay, prés de Kao (Dpt de
Tahoua), le 6 avril 1981. Le chanteur, Mejila ag Hamed-Akhmed, est le fils
d’un chanteur célébre®. Il était accompagné par Almuntaha, joueuse d’anzad
décédée depuis (voir photo 1). La séance d’enregistrement fut effectuée «sur
commande», sous la tente de Mejila, dont la fonction était alors de surveiller
le parc a véhicules d’une entreprise de construction. Mejila appartient au
groupe des Ayt Awari n adragh, groupe maraboutique (ineslemen) des
Iullemmeden kel Denneg. Son statut n’est donc pas celui des «guerriers»
(imajeghen), mais des «lettrés» religieux. Les ineslemen sont souvent, en
effet, les dépositaires les plus fideles de la tradition orale, tels les auteurs
Ghoubeid Alojaly et Akhmedou Khamidoun, tous deux issus du groupe des
kel Eghlal.

Connu dans toute la zone touarégue par l'intermédiaire de la cassette,
Mejila est réputé non seulement pour ses qualités de chanteur (mélismes’® et
voix de téte exceptionnels), mais surtout pour son répertoire qui restitue par
le chant les poé¢mes de la tradition épique des Iullemmeden.

8 S’agit-il du chanteur Hamed-Akhmed ag Ezzou cité par Nicolas (1944:189), mais donné
comme appartenant au groupe des Issherifen?

9 Mélisme: dessin mélodique de plusieurs notes ornant une des syllabes, accentuées ou non,
d’un texte chanté.

80



Photo 1 Le chanteur Mejila, accompagné a 'anzad par Almuntaha. Shin
Tezzamay (Kao), 6 avril 1981. (Photo F. Borel)

Notation «brute» du texte du chant (Archives MEN Ni 81 :12, durée: 3°45”’)

A bingi llanga yebi la ya ha bingi la na
Enenger ingibdad ingiswad daghangasus
Indngabi langa subringi llaka d ingi manas
Slinge shingi samanga tenesingidas
Tofengener iflingi feystananga man

Illingi langa zemanga araningingbingriman
Ilingi wangay aningi sha ka lingiidan
Nekzanga taag ghonga dayanga ghingidan
Dodklanga dingidre dmerina mangaasseyn ya!
Netkdlngolishingi tosingiradingi ghangazinen
onsa daa yazangaghi sheysanangatin

. Edshinginaamningiidi wonga ranga kimen
Aningiidaa ha sdniitangongar ingigan

. Madeeghingi dighla yaningiisan.

=44 B LBt 4 ako

_
U-)!\.)b—‘

81



A défaut d’illustration sonore, cette notation' appelée «brute» donne une
idée de ce a quoi I'auditeur est confronté: un énoncé dont toutes les syllabes
vocaliques longues (sauf les syllabes initiales de chaque vers) sont allongées
d’un motif /ing/ ou /ang/ sans signification particuli¢re, dont la fonction est
manifestement de permettre au chanteur d’exprimer son style mélismatique,
mais dont la présence modifie le rythme Erner original au point de le
remplacer par un autre, celui de Mejila. S’agit-il d’un style hérité des Anciens
ou d’une tendance actuelle répandue parmi les chanteurs régionaux? Une
analyse approfondie de I’emplacement de ces motifs en fonction des accen-
tuations mélismatiques et du metre original devrait apporter une réponse,
dans la mesure ou cette analyse est opérée a partir d’un corpus représentatif.

10 Le systéme de notation utilisé ici est celui qui a été adopté par les services d’alphabétisation
du Niger, mais sous une forme simplifi€e:

consonnes
g toujours occlusif (gare)
j comme en frangais
gh évoque le r frangais ni roulé, ni grasseyé
kh correspondant sourd du gh et comme ch allemand dans Achtung
m,n toujours consonnes, jamais nasalisation d’une voyelle
q occlusive vélaire; arabe qaf
r roulé
s toujours sourd
sh correspond a ch frangais
w semi-voyelle, comme ou en frangais dans ouate
y semi-voyelle, devant une voyelle, comme dans yeux
semi-voyelle, apres une voyelle, comme dans Paic
voyelles
e @ du francais
u ou du francais
9 e muet ou voyelle centrale
Il n’a pas été tenu compte des consonnes emphatiques, étant donné qu’elles n’entrainent pas
de modifications sémantiques.
Le mot touareg, ne faisant pas partie de la tamajagq, est francisé: un Touareg, une Touaregue,
des Touaregs; adj. touareg (egue) (s).

82



Notation et traduction mot-a-mot

0.

10.

11.

12.

13.

A Billa A Billa A Billa

Par Dieu! Par Dieu! Par Dieu!

Ener ibdad iswad dagh Asus
Ener est-debout  regarde  dans Asos
Indblos  ghur  illakad i-ma-s

Inebles a aller-rencontrer adme-d’elle

Isli shisamaten isordds

J’ai-entendu réjouissances jeux

Tof Ener  foll ofistan aman
Meilleure-que  Ener  a-cause-de  a-cessé eau
1l azommur on  Inbdrman

Il-longe  dune-plate = de Inbarman

1lldwdyadn i-shokdl idan
Il-marche-lentement  il-voyage il-pait

Nakkza  taggagh ad - ayyagh idan
Moi je-vais-faire pour - laisser  chiens
D - eklan d-dddonet mer damasseyn
Et - captifs et - gens maintenant  calmes
Notkal shintdsdrrad dghaznen

Je-prends sabre (celui des)  sillons

Ansagh dayyazagh  shisalaten
Je-passe-nuit je-foule roches-lisses

od shonannon  id i-wor dkmen
Et épines qui me-pas faire-mal
Anin dasan itagg aroggan

Comme  ce-que font grands-chameaux
Madegh  idi dghlaydn isan.

Ou (bien) chien tourne-autour viande.

83



Traduction

el 23 U8 S8

Ener est l1a, debout, il regarde vers Asos.

Il va la rencontrer a Iniblis.

J’ai entendu la rumeur des réjouissances et des jeux.
Elle est plus belle qu’Ener luisant sous la pluie

Il longe la dune plate de Inbarman,

A pas lents, il voyage tout en paissant

Moi, ce que je fais, c’est de laisser les chiens,

Les captifs et tout le monde tranquille,

De prendre le sabre gravé de sillons,

10. De passer la nuit a fouler les roches lisses,

11. Sans que les épines ne me blessent,

12. Comme ce que font les grands et beaux chameaux,
13. Ou les chiens qui rodent autour de la viande.

Commentaires

Vers 1: Afellan parle de lui-méme a la 3¢me p. du sg.

Vers 2: Le sens de ce vers est ambigu, car Inebles (ici lieudit) peut étre
aussi interprété par Iniblis = «de Satan» et, par extension selon
Drouin (1982:114), «du tentateur» ou encore «de mon sentiment
amoureux». On obtiendrait ainsi: «Son amour le pousse a la
rencontrer».

Vers 3: Shisamaten: d’abord indiqué comme un lieudit (vallée a I’est
d’Abalak), puis interprété comme le pl. de tazama = «bruit de
foule, réjouissances».

Vers 4: Reprise du cpl. d’obj. dir. du vers 2: la bien-aimée qui est toujours
«meilleure que soi-méme». Les «eaux» (= «la pluie») ont cessé,
laissant les peaux luisantes.

Vers 5: azemmur = peut-étre ademmur = graminée du Nord sahélien
(Nicolas 1944:182, v. 38, note).

Vers 7 a 12: Semblables & ceux du poéme d’Afellan cité par Alojaly
(1975:69).

Vers 8: damasseyn = «immobiles, silencieux»; ici = «endormis».

Vers 9: shin tdsdrrad = «celle des raies»
eghaznen = «creusées».

Vers 10: shisalaten = il existe un lieudit «Shin Salatin», prés de Tchin

84

Tabaraden.



Le chant d’amour

Tous les Touaregs, quelle que soit leur origine, peuvent prétendre composer
des poémes d’amour. S’il est un domaine dans lequel les hommes ne sont
jamais a court d’inspiration, c’est bien celui-la. Face a des femmes souvent
moqueuses, critiques et exigeantes, I’amoureux doit se surpasser pour comp-
ter parmi les prétendants, en espérant avoir la chance d’étre un jour sinon
I’élu, du moins un des favoris de la femme convoitée. Il s’efforce donc de
soigner ses poémes, de les personnaliser afin de ne pas étre accusé de plagiat.
Ce qui explique pourquoi, lorsqu’il récite ou chante un poéme d’amour, le
candidat a coutume d’en citer ’auteur au début ou a la fin de la déclamation.

Celle-ci a lieu la nuit, en petit comité masculin, & ’occasion des joutes
oratoires dont sont friands les Touaregs. N’y participent en principe que les
membres de la parenté «a plaisanterie» avec lesquels n’existe pas la relation
de «pudeur» (ou «respect») takarakit: les cousins et cousines croisés
(tobbubdza) et la parenté par alliance (t3/lusa). Les femmes et jeunes filles
présentes demeurent en retrait. Elles rapporteront a la principale intéressée
les vers qui lui sont dédiés. Il n’est pas concevable, en effet, de réciter un
poeéme d’amour en la présence de la destinataire, 8 moins de le faire en téte-

a-téte.
Y

Chant pour Madyen

Le rythme de ce poéme chanté ne fait pas partie des rythmes «historiques». Il
n’est donc pas connoté socialement. Il s’agit de vers de huit syllabes réparties
en quatre pieds selon le schéma suivant: //.—/.—/.—/.-//. La rime y est
particuliérement bien respectée, sans ajout de syllabes de «remplissage».
Spécialistes de ce genre, les artisans-forgerons (enaden) sont les auteurs de
petits bijoux, ciselés avec passion et minutie. Ce «poéme a Madyen» (f3sawit
i Madyen) fut composé par Bubakrin, forgeron, aujourd’hui décédé, de
I'Imam des Iullemmeden, Mohammed ag Hamed el Mumin (toujours
vivant), en I’honneur d’'une femme kel Eghlal du campement. Il m’a été
récité, puis chanté, a Ingal, le 19 septembre 1980, par Abdurahmane Musa
(voir photo 2), jeune forgeron du méme campement et de la méme famille. Il
n’a pas été nécessaire de faire figurer les deux versions de I'énoncé puisque le
rythme, la scansion et la segmentation y sont également respectés. Une petite
lacune toutefois: la version chantée ne comporte pas les deux derniéres
strophes, les plus expressives pourtant du poéme. Il est vrai que la présence
de I’enquéteur et de son magnétophone peut parfois jouer un rdle perturba-
teur.

85



Notation et traduction mot-a-mot (Archives MEN Ni 80:86, durée: 0°20”)

1. 9nd-od d ongom d ond-azdl nad
Hier-nuit et  temps-passé et  avant-hier

2. Harkid  shilil  shin dat shinad
Et-méme lunes celles-de avant celles-passées

3. Neha meddan  naqqim ningad
Je-suis-parmi hommes je-suis-assis je-porte

4. Alassho nin ofan winad
Turban  de-moi plus-beau-que  ceux-d’autrefois

5. lknan tasddid tolas [dmmid
Bien-arrangé mince encore souple
6. Tara n Madyen  z - ofet dagh  fad
Amour de Madyen est-mieux dans  soif
7. Madegh temse n erzag n 9gqqdd
Ou feu de cour-de-nuit dans  brilure
8. Kha  iman -in alds todad
Ah! ame-de-moi homme  elle-presse-en-appuyant

9. Dagh admar net kud degh  tebdad.
Dans poitrine delle si encore elle-est-debout.

Traduction

La nuit derniére et déja avant-hier,

Et méme des lunes et des lunes auparavant,

J’étais parmi des hommes, nous étions assis, voilés.

Mon turban était alors plus beau que ceux d’autrefois:

De bonne qualité, mince et soyeux.

L’amour pour Madyen, je le préfére encore dans la soif,
Ou le feu de la veillée amoureuse dans lequel je me briile.
Ah! Si seulement j’étais ’homme qu’elle serre

Contre sa poitrine, alors qu’elle demeure inaccessible.

O (00 = o6 L . G 1D

oo
N



Photo 2 Abdurahmane Musa, jeune forgeron des kel Eghlal. Ekizman
(Abalak), mars 1981. (Photo F. Borel)

87



Commentaires

Vers 1, 2: allusion probable a ’4ge ou au temps qui s’est écoulé depuis que
I’auteur est tombé amoureux.

Vers 3: «Je fais partie des hommes de valeur, car je m’assieds avec eux et
moi aussi, je porte le turban.»

Vers 4, 5: «Ce turban neuf que j’ai acquis pour remplacer I’ancien, pour étre
beau (= pour faire peau neuve)» Le poete ne parle-t-il pas de lui-
méme?

Vers 6, 7: «Je préfere encore la soif et la brilure du feu aux tourments
qu’engendre I'amour de Madyen que je vais retrouver la nuit»
(Madyen est une femme taneslemt, le poéte n’est que forgeron).

Vers 8: iman-in = «moi-méme», «ma personne», d’oi: Ah! moi-méme,
I’homme qu’elle serre».

Vers 9: tebdad, de dbddd = «se tenir debout», «s’arréter». Pour Aghali-
Zakara et Drouin (1979:39, v.35), «elle se tient debout» peut
vouloir dire d’'une femme qui regarde des cavaliers: «qu’elle assiste
et qu’elle juge de la valeur de chacun des cavaliers.»

Le poéte semble commencer par se valoriser lui-méme vis-a-vis des autres
hommes, ou alors il déplore son 4ge, ou encore le temps passé a subir un
amour insatisfait. Il se présente ensuite sous 1’aspect le plus attrayant, mais
s’apitoie sur son sort, faisant allusion implicitement a la cruauté de Madyen,
a son inaccessibilité. Il ponctue son amertume d’un vceu fou, aussitdt

réprimé.

88



Les chants-de-tendey

Chez les Iullemmeden de ’est et les kel Fadey, le domaine des chants-de-
tendey (izeliten n tendey) est exclusivement féminin. C’est une femme qui
frappe le tambour construit a partir d’'un mortier, c’est elle aussi qui chante
en soliste, accompagnée d’un chceur responsoriel composé de femmes uni-
quement. "

L’instrument est frappé a deux occasions bien distinctes:

a) pour les «courses de chameaux» qui ont lieu lors d’'un mariage, d’un
baptéme, d’'une réunion officielle ou de toute manifestation prétexte aux
hommes a s’exhiber sous leur meilleur jour;

b) pour les séances de danse «assise» (ou debout) qui mettent en ceuvre un
processus de guérison de certaines affections physico-psychiques appelées
«maladies des génies» par les Touaregs.

Les critéres de différenciation de ces deux «genres» peuvent étre déter-
minés dans le répertoire des rythmes frappés, mais plus difficilement dans
celui des chants (contenu et expression). En effet, les thémes évoqués
(anecdote ou louanges d’un personnage) se rencontreront aussi bien dans
I'un ou l'autre des genres.

La grande différence avec les répertoires masculins réside dans la possibi-
lité pour la soliste de créer et d’improviser des chants (texte et mélodie) en
s’inspirant des thémes de son choix et de les mettre en forme sans con-
traintes, sinon celle du rythme. Il lui est aussi possible de reprendre des
textes ou des fragments de textes créés par d’autres chanteuses-tambouri-
naires de la région.

La meilleure représentante de cette catégorie musicale est sans doute
Khadija, ex-captive du groupe des Ighalgawen kel Fadey (guerriers) (voir
photo 3). Elle n’a pas de concurrentes dans son campement, ni dans la région
d’Ingal. Son talent et sa renommée sont a ce point reconnus qu’elle est
fréquemment invitée a se produire lors des fétes et des réceptions officielles
qui se succeédent a la période de la Cure salée. Il lui est méme arrivé de
composer un chant pour la visite du ministre frangais Yvon Bourges en 1971.
Cependant, ce sont surtout les personnages du campement et la chronique
régionale que Khadija évoque dans ses chants. Tel est le cas du chant
«Akhmed Egerew».

11 Dans le massif de I’Air, ol les Touaregs sont plutdt des semi-nomades, ce sont les hommes
(forgerons) qui frappent le tambour.

89



Histoire d’Akhmed Egerew

Akhmed Egerew semble étre un bandit de grand chemin et justicier, une
sorte de Robin des Bois qui, d’aprés les informations recueillies auprés de
Sidaghmar ag Sidi, chef actuel des kel Fadey, en 1980 et chez les kel Eghlal
en 1982, errait au nord du Niger, prés du Mali, d’ou il s’était enfui,
pourchassé par les Francais. On ne connait pas son groupement d’origine.

I1 est possible que ce personnage ait déja été évoqué par Francis Nicolas,
car dans son recueil de poémes (1944 : 385), il fait allusion & un auteur nommé
Angulu, «célebre voleur de chameaux contemporain, originaire d’Aer (tribu
Ifadeyen), de son vrai nom Ahmed, connu pour ses rapines d’une audace
inouie et par ses évasions de toutes les prisons de la colonie du Niger».

Dans son chant, enregistré a Shin Mumenin (Ingal) le 7 juin 1973, Khadija
relate un événement qui s’est déroulé au début des années cinquante a Ingal.
Un goumier (garde nomade armé) nommé Akwel avait humilié en public le
chef ad interim des kel Eghlal pendant la période de transhumance pour la
Cure salée. Ce chef, Mohammed ag Shafighun (décédé en 1954) était trés
aimé et trés respecté par sa communauté (son pére, Shafighun, avait signé
avec les Frangais la reddition des kel Eghlal en 1918). Le lendemain de cet
incident, le mystérieux Akhmed Egerew tua Akwel et ses compagnons. Il ne
fut jamais repris par les Frangais et il mourut de mort naturelle dans I’Air.

Cette version des faits est celle des kel Eghlal. Celle des kel Fadey ne
comporte pas I’anecdote relative a ’humiliation du chef mais explique la
réaction d’Akhmed par la tentative d’ Akwel de lui confisquer son fusil. C’est
probablement pourquoi le texte du chant de Khadija met I’accent sur le fusil
d’Akhmed qui représente «sa vie et sa sauvegarde».

L’expression

Comme Francis Nicolas I'indique dans l'introduction a Folklore twareg
(1944:12), on rencontre fréquemment dans les poémes chantés des syllabes
sans signification au début, au milieu et a la fin des vers. Elles servent en
général a compléter le nombre de pieds manquants et a faire jouer les rimes.
Dans le méme but, on recourt a la contraction ou a I’élision de syllabes, ce
qui ne facilite pas la transcription des chants. Pour s’en rendre compte, il
suffit de comparer les notations «brute» et «nette» du chant.

Autre procédé souvent utilisé par Khadija, les vers a caractére onomato-
péique, sans signification particuliére. Au-dela de leur fonction purement
rythmique, on peut se demander si ces vers ne sont pas la pour donner un

90



Photo 3 Khadija, chanteuse-tambourinaire des kel Fadey, en train de prépa-
rer son tendey. Shin Mumenin (Ingal), avril 1978. (Photo F. Borel)

certain relief & ceux qui les suivent, dont le contenu doit étre particuliére-
ment mis en valeur.

Lorsque le cheeur répond a la chanteuse, soit il reprend le vers que cette
derniére a chanté au début du chant, soit il récite un vers purement
onomatopéique non chanté par la soliste, mais bien «équilibré» rythmique-
ment, ou encore, il répete chacune des fins de strophe.

Quant a la longueur des po¢mes, elle peut varier du simple au double.
Tout dépend du contenu, de I'inspiration de la soliste et de ’enthousiasme
des participants.

Le texte de ce chant a été composé par Khadija elle-méme. Il ne s’agit
donc pas d’une improvisation intégrale. Elle a fait en sorte que les strophes
en soient interchangeables. Cette hypothése semble d’ailleurs étre confirmée
par la seconde version du méme chant (Archives sonores MEN Bo: 141) dont
les strophes sont souvent interverties, et méme morcelées.

91



Notation «brute» du texte du chant (Archives MEN BO :51, durée: 3°'10”)

(La segmentation du texte en vers a été opérée en fonction de la «réponse»
du cheeur.)

Soliste Chaeur
Ha ima ni naa, ma ima ni naa aisana
1. Dissha tagday taa, ma da ra hajjara aisana
2. Asshat ingallaa, nari shin ayara aisana
3. Na dissi la ma taa, ma d emud akhmadda aisana
4. Ma das isibalbalaa, ma shi mi batana alsana
5. Ma dis shid ewadda, ma dakwelida hara aisana
6. Ma dis shid ewadda, ma dis kantitana alsana
7. Ma digh rashallakha, ma gari darwanna aisana
8. 9d imujjar inaa, mallan ghur kollow kha aisana
9. Awarbaghya khaa, ma shigarrashinna aisana
10. a woar ila shika, ma walinshinshika alsana
11. ma wor ikkosata, ma daghnazzulama aisana
12. ma dissdlfaghdisa, ma tasan tohara aisana
Ha ima ni naa, ma ima ni naa aisana
Ma ima ni naa, ma ima ni naa aisana
13. Ma de gammalleka, ma dabbaz wanina,
ma wor dak imosa, ma tessay nalkasa aisana
14. Akhmad irhukaa, ma dik inshilalta naisana
15. Irma d attlaghaa, ma dijja foll as a, aisana
16. Distagh tamzaka, ma {3l in shikasta aisana
17. A zaghnen warata, ma kurad gilmasa aisana
18. Ma tenertinhaya, ma tidew d amnisa aisana
19. Ma das dlkamnata, ma das izzibata,
ma das dddaynata aisana
20. Shihulawena, ma nakmat naghlasa aisana
21. Ma ehansalakha, ma ndshwakh nettasa aisana
22. D akhmad ihooraa, ma daghlam mallana aisana
23. D aghlam mallanaa, ma wan nettatana aisana
24. Tiggar tamzakaa, ma dasshakwatana aisana
25. D arbaghya khaa, nawan asshashena aisana
26. Attddnay temsay kha, ma busattatana aisana
27. D ihoor damzadaa, ma das aggatana aisana

92



Notation «nette» avec traduction mot-a-mot

10.

11.

12,

Ha iman - in ha iman - in

Ah! dme-de-moi ah! 4dme-de-moi

Shin Tagdayt ar Ahaggar

Celles-de Tagdayt jusqu’au Hoggar

Asshet Ingal ar shin Ayar
Filles d’ Ingal jusqu’a celles-de Air

Nin t3slaamat amud n  Akhmad?
Est-ce-que  vous-avez-entendu féte de  Akhmed?
As isabdlbdlen s -imi ibatan

Quand cris-de-victoire avec-bouche ils-sont-morts
As t-id yewad Akwel idhaar
Quand vers-lui est-arrivé Akwel arrogant

As t-id yewad dat kantitan
Quand vers-lui est-arrivé devant boutiques
Ighra-as Ella gor i dor wan

Il - invoque Dieu entre  moi avec  vous
Imugar-in illan  ghur  Kollow
Chameaux-de-moi sont chez Kollo

Arbaghya shighdrras-shin

Fusil vies-a-moi

wor ila shi-k wila  shi-s n shi-k

Il-ne-posséde pas ton-pére ni

wd  ikkosat dagh  nozzulam
Pas tu-hérites dans infideles
asdlfogh dis t-asan

Faire-éclater sur-lui

ton-grand-pére

tohar
elle-a-eux ensemble

93



13:

14.

15

16.

17.

18.

19,

20.

21,

22,

23,

94

Ha iman -in ha iman -in

Ah! ame de-moi ah! ame de-moi

Ha iman -in ha iman -in

Ah! ame de-moi ah! 4ame de-moi

Egamme-all-ek abbaz wa-nin wor dak
Malheur-a-ta-fille!  saisir de-moi  pas pour-toi
imoos tesse n elkas

est boisson d’un  verre

Akhmdd  irhuk ikka Inshililt

Akhmed s’en-va est-parti  Inshililt

Irma-s-du  atlagh igdr fol as shidarsawdn
Il-saisit chameau-acajou-clair lance sur lui ornement

Istagh tamzak  fol onshikast
Releve selle sur Inshikast

Zaghnen wa arat kuura od  dgelmds
Vraiment! cette chose tunique et voile

Tenert indy tiddew d dmnas
Antilope il-voit accompagnée de chameau

As olkom as izzobat as ddeynet
Quand elles-suivent quand il-descend quand elles-discutent

Shihulawen  nakmat  naghlas

Salutations  a-vous je-me-porte-bien

Ehan Salakh ndshwa  akh nattas
Je-suis-chez  Salakh je-bois lait je-dors
Akhmad ihor d-aghlam mallan

Akhmed mérite  avec-chameau  blanc

D - aghlam mallan wan ettatan
Avec-chameau blanc celui-des  «t»



24,

25.

26.

27.

tamzak
selle

Tiger
Est-jetée

wan
du

D-arbaghy
Avec-fusil

temse

d-asshakwaten
avec-sacs

dsshashen
fourreau

busattatan

T3dnay

Est-rempli-de  feu armes
anzad

violon.

Thor d
Il-mérite  avec

Traduction

CENAUNEWNRO

Ah! mon 4me, ah! mon dme

Filles de Tagdayt jusqu’a celles du Hoggar

Filles d’Ingall jusqu’a celles de I’ Air

Avez vous entendu la féte d’Akhmed?

Quand les hurlements ont retenti, ils sont morts.
Akwel était arrivé vers lui plein d’arrogance,

il s’était approché de lui devant les boutiques,
Akhmed avait pris Dieu a témoin «entre moi et vous tous».
«Mes chameaux sont chez Kollo».

«Le fusil, c’est ma survie.»

«Il n’appartient ni a ton pére, ni a ton grand-pére»

. «Tu ne I’as pas hérité des Infidéles».

C’est alors que le coup est parti sur eux tous ensemble.

. «Que ta fille soit maudite! On ne m’attrape pas comme on boit un verre

de thé».

Akhmed se léve, veut partir a Inshililt.

Il saisit Atlagh, jette sur lui ’'ornement de selle de femme,
Releve la selle d’apparat sur n-shikast.

En vérité, il voit une tunique indigo et un voile,

Une (des) gazelle(s) accompagnée(s) d’un (de) chameau(x).

. Elles, elles le suivent lorsqu’il met pied a terre et elles discutent.

«Je vous salue, femmes! Moi, je me porte bien!»

. «A lintérieur de la maison de Salekh, nous buvons du lait, nous

dormons».
Akhmed mérite un chameau blanc,

. Un chameau blanc marqué avec des «t»,

95



24. Sur lequel est posée une selle d’apparat, des sacs,
25. Le fusil et son fourreau,

26. Des armes remplies de cartouches.

27. 11 mérite qu’elles lui jouent du violon.

Commentaires

Titre:

Vers
Vers
Vers

Vers

Vers
Vers

Vers
Vers

0:

1:

3:

4:

Egerew (egaraw) = litt. «fleuve, mer, lac, vaste étendue d’eau».
Par extension, «fleuve Niger». Ici: «Akhmed du fleuve» (Alojaly
1980:59, Foucauld 1918 I:345).

Iman-in: = litt. «<dme de moi»; p.ext. «la personne de moi», «moi-
méme».

Tagdayt = lieudit inconnu. Peut-étre Tagayt (Teggida nTagayt, a
I'ouest d’Agadez).

Amud = «féte religieuse, priére canonique» (Alojaly 1980:123).
P.ext., «fétex.

Isabdlbdlen (sebelbel) = produire un son ‘belbel’, cris exprimés
lors de la réalisation d’un grand exploit ou de la victoire a la lutte.
Ibatan = du verbe iba: «ne plus exister, étre mort». Pourrait se
référer a ceux qui poussent les cris.

Akwel (la racine kwl signifie «noir» en tamajaq).

litt. = Akhmed appelle Dieu pour étre protégé d’Akwel et de ses
comparses.

Kollo = le «logeur» d’Akhmed a Ingal.

Arbaghya = provient probablement de I’arabe albarud. Shighdr-
ras: pl. de taghrest = «longue vie, durée de vie». Ici, licence
poétique pour allonger la phrase et I’alléger.

Vers 10 et 11: v. i la 2éme p. du sg. parce que c’est la chanteuse qui s’adresse

4 Akhmed.

Vers 11: Infidé¢les = il s’agit ici des Frangais.
Vers 12: t-asan = le t représente la balle de fusil. L’histoire dit que Akhmed

a tué ses adversaires d’une seule balle. Balle d’arme a feu: tasawat/
tisawaten.

Vers 13: Egamme-all-ek= expression qui résume la satisfaction de quelqu’un

vis-a-vis d’un individu qui cherche a le tromper sans y parvenir.

Vers 14: Inshililt = lieudit non localisé (aussi dans Nicolas 1944:192, vers

34).

Vers 15: Atlagh = nom de chameau trés courant, a robe «acajou clair»

96

(Alojaly 1980:190).
Shidarsawen = pl. de tedarse: «Disque en poil de chévre tressé,
avec longues franges en fil de poil de chévre (se suspendant,



comme ornement, a la selle de méhari pour femme)» (Foucauld
1951-52, 1:288). Ce qui confirmerait la présence d’une femme
dans I'histoire.

Vers 16: Tamzak = selle (3rik) faite a Tamzak (Air) et particuliérement
bien décorée.
-n-shikdst = litt. «(celui) des morceaux d’étoffe» (Alojaly
1980:101). P.ext., nom d’un chameau a robe tachetée.

Vers 17: Kuura = ville haoussa du nord du Nigéria ou sont confectionnés les
tissus indigotés rendus brillants par martelage.

Vers 18: Tenert = antilope Mohor (ou gazelle Dama) femelle. Symbolise la
bien-aimée dans les po¢mes touaregs.

Vers 21: Salekh = homme non identifié.

Vers 23: Ettatan = il s’agit du signe de propriété tribal marqué au fer sur les
chameaux et le bétail.

Vers 26: «remplies de feu» = chargées de cartouches.
busattatan = bu-settaten (Nicolas 1944 :354, dial. Tajert); voir aussi
bouzerara «Fusil Gras d’infanterie (modéle 1874), (Foucauld
1951-52, 1:119).

Vers 27: Le fait de «mériter I’anzad (ou imzad)> constitue pour un homme
la reconnaissance implicite de sa valeur et de son courage.

Conclusion

Sur la base de ces trois exemples, il est possible d’entrevoir une classification
des répertoires de po¢mes et de chants de la tradition orale touarégue en
fonction de leur appartenance a tel ou tel groupe de la hiérarchie tradition-
nelle. Pour ceci, il est nécessaire d’examiner de pres les thémes abordés, la
forme et I'expression de I’énoncé chanté par rapport a la version récitée.
Certes, les différences hiérarchiques de la société touarégue auront bientot
disparu et avec elles les répertoires de «classe», si bien qu’il faudra plut6t
parler d’'un patrimoine commun a toute la société touarégue, car, comme
I’écrivent Edmond et Suzanne Bernus (1975:30-31): «[...] s’il y a des
différences entre les répertoires et les thémes chantés par les suzerains et les
captifs, s’il existe des différences de comportement (la bravoure étant la
qualité essentielle qui marque le guerrier), captifs et maitres sont imprégnés
d’une méme culture, parlent le méme langage. Tous appartiennent au méme
ensemble linguistique et culturel, celui des Kel Tamasheq.» Ce qui reste
valable dans la mesure o la tradition orale épique survit. En effet, comme le
souligne ailleurs Edmond Bernus (1981:145): «Aujourd’hui, il [le jeune

97



guerrier] en est réduit a répéter les récits des guerres révolues, et a s’occuper
des travaux d’élevage qu’il trouve bien prosaiques. Seules les joutes amou-
reuses, surtout orales, peuvent lui permettre d’exprimer ses talents.»

Quant aux femmes touarégues, si elles n’ont traditionnellement pas acces
au répertoire historique «personnel» chanté et récité des guerriers et des
forgerons, certaines d’entre elles «possédent» 1’anzad qui leur permet de
reproduire instrumentalement les airs de ce répertoire. En revanche, dans
leur grande majorité (tributaires, forgeronnes, captives), elles ont le mono-
pole du chant dans le genre tendey et, gage d’enrichissement et de préserva-
tion des genres, la liberté d’improviser et de créer.

Résumé

Peut-on établir une classification des chants et poémes touaregs en fonction
de leur appartenance a un répertoire réservé a une catégorie d’individus dans
la hiérarchie traditionnelle touaregue? C’est a I’aide de trois exemples (chant
épique, chant de louanges, chant-de-tendey), dont la forme et le contenu
font I'objet d’'une breéve description, que les prémisses d’une telle analyse
sont exposées ici.

98



Bibliographie

AGHALI-ZAKARA Mohamed, 1981. A propos de la notation du touareg.
Bulletin des études africaines de '/INALCO 1, 1: 9-23.

— 1984. Vous avez dit «Touareg» et «Tifinagh»? Bulletin des études africai-
nes de 'INALCO 1V, 7: 13-20.

AGHALI-ZAKARA Mohamed et DROUIN Jeannine, 1979. Traditions
touarégues nigériennes. Paris: L’Harmattan.

ALOJALY, Ghoubeid, 1975. Histoire des Kel-Denneg. Copenhague: Aka-
demisk Forlag.

— 1980. Lexique Touareg-Frangais. Copenhague: Akademisk Forlag.

BERNUS Edmond, 1970. Récits historiques de I’Azawagh. Traditions des
Iullemmeden kel Dinnik (Rép. du Niger). Bulletin de ’IJFAN XXXIII, S. B,
no. 2: 434-485.

— 1981. Touaregs nigériens: unité culturelle et diversité régionale d’'un peuple
pasteur. Paris: ORSTOM [Mémoires no. 94].

BERNUS Edmond et Suzanne, 1975. «L’évolution de la condition servile
chez les Touaregs sahéliens». In: L’esclavage en Afrique précoloniale: dix-
sept études présentées par Cl. Meillassoux. Paris: Maspéro: 27-47.

BOREL Frangois, 1981. Tambours et rythmes de tambours touaregs au
Niger. Annales suisses de musicologie N.S. 1: 107-129.

CASAJUS Dominique, 1979. La passion amoureuse dans les poé¢mes et les
chants des twaregs de I’ Air. Tisuraf 4-5: 129-149.

DROUIN Jeannine, 1982. Iblis, tentateur et séducteur dans les poémes
touaregs nigériens. Bulletin des études africaines de TINALCO 1, 2: 107-
116.

FOUCAULD Pere Charles de, 1918. Dictionnaire abrégé Touareg-Frangais
(dialecte de I’Ahaggar). Alger: Jules Carbonel [2 vol.].

— 1951-1952 . Dictionnaire Touareg-Frangais (dialecte de I’Ahaggar). Paris:
Imprimerie nationale [4 vol.].

KHAMIDOUN Akhmedou, 1976. Contes et récits des Kel-Denneg (publiés
par Karl G. Prasse). Copenhague: Akademisk Forlag. [Textes en dial.
taullemment de ’est].

NICOLAS Francis, 1944. Folklore Twareg: poésies et chansons de 1’Aza-
warh. Bulletin de 'IFAN 6, 464 p.

— 1950. Tamesna: les Ioullemmeden de l'est ou Touareg «Kel Dinnik».
Paris: Imprimerie nationale.

PETITES SCEURS DE JESUS, 1974. Contes touaregs de I’Air. Paris:

SELAF.

99






	Une tradition oral de classe chez les Touaregs du Niger

