
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 11 (1987)

Artikel: Une tradition oral de classe chez les Touaregs du Niger

Autor: Borel, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007677

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007677
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


François Borel

Une tradition orale de classe chez les Touaregs du
Niger

C'est au cours d'enquêtes ethnomusicologiques chez les Touaregs du Niger
(1973-1983) que j'ai recueilli un certain nombre de chants appartenant à des

catégories de musique déterminées: la musique vocale des hommes, chantée
a capella en soliste ou en duo, accompagnée ou non de la vièle monocorde
anzad (toujours jouée par une femme); la musique vocale des femmes, avec
chœur responsoriel et tambour-sur-mortier tendey (toujours frappé par une
femme) ou celle, non accompagnée d'instruments, de la danse ou des chants
de louanges religieux. Deux zones bien distinctes du point de vue touareg,
mais aux frontières géographiques assez floues ont été prises en considération:

la zone des Iullemmeden de l'est, comprise schématiquement entre
Tahoua et In Aggar, et la zone des kel Fadey: un rayon de 100 km autour
d'Ingal1.

En étudiant ces textes de chants, du moins ceux qui ont fait l'objet d'une
traduction2, il s'est avéré indispensable de les classer selon leur genre, leur
forme, le style de l'exécutant et surtout la catégorie sociale traditionnelle à

laquelle ce dernier appartient3 et les circonstances dans lesquelles se déroule
l'événement.

1 Les kel tamajaq «ceux de la tamajaq») étudiés ici sont des sociétés de pasteurs purement
nomades, à la différence de ceux du massif de l'Air, la plupart semi-nomades, et des kel
Gress, sédentarisés dans la zone haoussa du sud du Niger. Les Iullemmeden de l'est
(Iullemmeden kdl ddnndg ou tegaregare «ceux du milieu») forment une importante
confédération dont la chefferie (dttdbdl) est détenue par le groupe des kel Nan, proche de
Tchin Tabaraden. Les kel Fadey constituent un petit ensemble politique nomadisant aux
alentours d'Ingal. Bien que faisant partie des Touaregs de l'Aïr, il s'en sont toujours
démarqués par une indépendance farouche et par de nombreuses alliances avec les Iullemmeden

au cours de leur histoire mouvementée.
2 Les textes de chants en tamajaq, plus précisément en dialecte taullemmet de l'est (dialecte des

Iullemmeden de l'est) et en taert (dialecte de l'Aïr), ont été traduits par Altinine ag Arias, du
CELHTO de Niamey et par Abdurahmane ag Akhmudu, de la tribu maraboutique des kel
Eghlal à Ekizman (est d'Abalak).

3 La société touarègue traditionnelle se structure très schématiquement ainsi:

- suzerains: imajeghen, sg. amajegh «guerriers», «nobles»);

- maraboutiques: ineslemen, sg. aneslem («religieux», «lettrés»);
- tributaires libres: imghad, sg. amghid(= «vassaux»);

- artisans: enaden, sg. enad «forgerons»);

- captifs: iklan, sg. akli «serviteurs», «esclaves»).

77



Cet article a pour but d'esquisser ces quelques approches typologiques sur
la base de trois exemples représentatifs: chant épique, chant d'amour, chant
de louanges, faisant partie des catégories avec anzad, en solo et avec tendey,
tels qu'ils sont pratiqués dans les deux régions envisagées par les membres
des diverses strates de la société touarègue.

Les poèmes épiques

Les poèmes épiques constituent l'ossature de l'histoire orale de la société

touarègue. Les chroniques guerrières y prédominent, mais elles sont
fréquemment noyées dans un flot de digressions métaphoriques sur l'inaccessible

amour d'une bien-aimée, sur la vie des campements, des chameaux et du
bétail. La créativité personnelle du récitant ou du chanteur n'intervient que
rarement. Il lui est toutefois permis de mêler des poèmes, d'intercaler des

vers empruntés à d'autres auteurs. Il lui faut cependant respecter soigneusement

la métrique, la rime et la scansion qui confirmeront l'origine guerrière
(«noble») du poème chanté, et citer au moins un des vers du poème original.

Alors qu'un grand nombre de ces poèmes hérités de la tradition guerrière
des Iullemmeden kel Denneg ont été recueillis par Bernus (1970), Alojaly
(1975), Khamidoun (1976) et surtout Nicolas (1944), afin d'écrire l'histoire
des kel Denneg, il n'existe pratiquement pas jusqu'ici de versions chantées
(tdsawit tiggat dagh ezele «poème fait dans chanson») susceptibles de
fournir des indications précieuses quant au mode d'expression et au style
régional de l'auteur du chant. Ce qu'on connaît par contre, du moins
partiellement, ce sont les «rythmes poétiques» (aggayan; sg. aggay) sur
lesquels ces poèmes doivent être scandés (Nicolas 1944:14-15; Alojaly
1975:174-175). A chacun de ces rythmes correspond un nom, par exemple
Ener la gazelle Dama), Balla (surnom de Bodal ag Katami, chef des
Iullemmeden kel Denneg entre 1820 et 1840) ou Shin Ziggaren (bataille entre
les Iullemmeden et les kel Gress en 1871).

Il est possible de réciter ou de chanter différents poèmes (shishiway; sg.
tdsawit) sur un même rythme4. Selon Ghoubeïd Alojaly (loc.cit.), les

4 Francis Nicolas a introduit un certain malentendu en confondant les notions de «rythme de
chant» (anea dans le Hoggar, aggay chez les Iullemmeden) et d'«air de violon», qu'il qualifie
d'ezele, alors que ce terme se réfère à un chant quelconque. Mon informateur principal,
Hamed Ibrahim d'Abalak, précise à ce sujet: «Quand on entend un chant déjà connu dans la
tradition, on dira 'ma imoos aggay win?' ('Quoi est rythme celui-ci?'); pour une autre
chanson, on demandera: 'ma imoos ezele wen?' ('Quoi est cet air-là?').

78



rythmes fondamentaux des Iullemmeden sont au nombre de six. A chacun
d'entre eux correspond un air déterminé qu'on joue sur la vièle monocorde
(anzad) et qui est aussi chanté par les hommes. Un rythme et son air respectif
ont probablement été créés par le même auteur. Il y a des rythmes (airs)
anciens, d'autres plus récents qui en sont des dérivés. D'après Nicolas
(1944:9-10) et Hamed Ibrahim, ces différents rythmes sont la «propriétés de

l'une ou l'autre des fractions suzeraines des Iullemmeden5. A une certaine

époque en effet, et souvent encore aujourd'hui, les textes et chants rattachés

aux rythmes «personnels^ des guerriers ne pouvaient être récités ou chantés

que par leur auteur ou par son forgeron attitré. Ils étaient donc soumis à une
sorte de «droit d'auteurs. Seules les joueuses d'anzad avaient le droit de

diffuser le rythme et l'air, mais sous forme instrumentale uniquement6.
Encore aujourd'hui, quand on leur demande de nommer l'air qu'elles sont en
train de jouer, elles répondent par le nom du rythme ou par l'un de ses

dérivés.

Chant sur «Ener»

Le chant présenté ci-dessous peut être qualifié d'Ener à double titre: il est
d'une part composé selon un mètre de quatre pieds et neuf syllabes selon le
schéma / — / -.-/-(-) / — / et d'autre part, l'incipit commence par
le nom de Ener. C'est un rythme «andern.. Il est mentionné par Alojaly
(1975:174-176) comme étant le dérivé «de l'Est>. d'un rythme plus ancien
encore venant des Iullemmeden de l'Ouest (kel Attaram). Cet «Ener de
l'Est>. fut créé par Afellan ag Hawal, un guerrier des Izeryaden (tribu
aujourd'hui éteinte) qui jouissait d'un grand prestige dû à son courage, ses
talents de poète (amessewi) et de séducteur (pour la vie d'Afellan, voir
Bernus 1970:467-471). Il avait, dit-on, baptisé son cheval Ener, mais c'est

plutôt à lui-même qu'il avait attribué ce surnom7.

5 Dans son journal personnel rédigé en tamajaq mais écrit en arabe, Hamed Ibrahim, frère de
l'Iman des Iullemmeden de l'est et «Chef de Canton» d'Abalek, a relevé les titres (rythmes)
suivants: Balla, Ener, Khay, Telgu, Libaw, Federenka, wdr t ila isdm, Tabangajwat.

6 D'ordinaire, chez les Iullemmeden kel Denneg, les femmes ne chantent pas en soliste, sinon
dans le cadre du tendey.

7 II est en effet courant que les hommes possèdent un surnom, car on ne dévoile pas facilement
son nom de baptême. Dans les poèmes, les hommes et les femmes sont fréquemment désignés

par des métaphores animales (chameau, éléphant, gazelle, vache).

79



Dans ce poème très connu, Ener (Afellan), exilé par Musa ag Bodal (fils et
successeur de Bodal à la tête des Iullemmeden) dans la région d'Agadez
parce qu'il avait courtisé la femme de ce dernier, se tourne avec nostalgie
dans la direction d'Asos (puits situé à des centaines de kilomètres de là) en
pensant à Elweter, sa bien-aimée. Le premier vers est cité par Bernus
(1970:469), tandis que les vers 7 à 12 sont présents dans Alojaly (1975:69),
intégrés à un autre poème.

Cette version fut enregistrée à Shin Tezzamay, près de Kao (Dpt de

Tahoua), le 6 avril 1981. Le chanteur, Mejila ag Hamed-Akhmed, est le fils
d'un chanteur célèbre8. Il était accompagné par Almuntaha, joueuse d'anzad
décédée depuis (voir photo 1). La séance d'enregistrement fut effectuée «sur
commande», sous la tente de Mejila, dont la fonction était alors de surveiller
le parc à véhicules d'une entreprise de construction. Mejila appartient au

groupe des Ayt Awari n adragh, groupe maraboutique (ineslemen) des
Iullemmeden kel Denneg. Son statut n'est donc pas celui des «guerriers»
(imajeghen), mais des «lettrés» religieux. Les ineslemen sont souvent, en
effet, les dépositaires les plus fidèles de la tradition orale, tels les auteurs
Ghoubeïd Alojaly et Akhmedou Khamidoun, tous deux issus du groupe des

kel Eghlal.
Connu dans toute la zone touarègue par l'intermédiaire de la cassette,

Mejila est réputé non seulement pour ses qualités de chanteur (mélismes9 et
voix de tête exceptionnels), mais surtout pour son répertoire qui restitue par
le chant les poèmes de la tradition épique des Iullemmeden.

8 S'agit-il du chanteur Hamed-Akhmed ag Ezzou cité par Nicolas (1944:189), mais donné
comme appartenant au groupe des Issherifen?

9 Mélisme: dessin mélodique de plusieurs notes ornant une des syllabes, accentuées ou non,
d'un texte chanté.

80



Photo 1 Le chanteur Mejila, accompagné à l'anzad par Almuntaha. Shin
Tezzamay (Kao), 6 avril 1981. (Photo F. Borel)

Notation «brute» du texte du chant (Archives MEN Ni 81:12, durée: 3'45")

0. A bingi llanga yebi la ya ha bingi la na
1. Enenger ingibdad ingiswad daghangasus
2. InSngabi langa subringi llaka d ingi manas
3. Slinge shingi samanga tenesingidas
4. Tofengener iflingi feystananga man
5. Illingi langa zemanga araningingbingriman
6. Ilingi wangay aningi sha ka lingiidan
7. Nekzanga taag gh3nga dayanga ghingidan
8. DSklanga dingidre dmerina mangaasseyn ya!
9. NetkdlngSlishingi t9singiradingi ghangazinen

10. 3nsa daa yazangaghi sheysanangatin
11. Edshinginaamningiidi w3nga ranga kimen
12. Aningiidaa ha s3niitang3ngar ingigan
13. Madeeghingi dighla yaningiisan.

81



A défaut d'illustration sonore, cette notation10 appelée «brute>. donne une
idée de ce à quoi l'auditeur est confronté: un énoncé dont toutes les syllabes
vocaliques longues (sauf les syllabes initiales de chaque vers) sont allongées
d'un motif /ing/ ou /ang/ sans signification particulière, dont la fonction est
manifestement de permettre au chanteur d'exprimer son style mélismatique,
mais dont la présence modifie le rythme Ener original au point de le

remplacer par un autre, celui de Mejila. S'agit-il d'un style hérité des Anciens
ou d'une tendance actuelle répandue parmi les chanteurs régionaux? Une
analyse approfondie de l'emplacement de ces motifs en fonction des
accentuations mélismatiques et du mètre original devrait apporter une réponse,
dans la mesure où cette analyse est opérée à partir d'un corpus représentatif.

10 Le système de notation utilisé ici est celui qui a été adopté par les services d'alphabétisation
du Niger, mais sous une forme simplifiée:

consonnes
g toujours occlusif (gare)

j comme en français
gh évoque le r français ni roulé, ni grasseyé
kh correspondant sourd du gh et comme ch allemand dans Achtung
m,n toujours consonnes, jamais nasalisation d'une voyelle
q occlusive vélaire; arabe qaf
r roulé
s toujours sourd
sh correspond à ch français
w semi-voyelle, comme ou en français dans ouate

y semi-voyelle, devant une voyelle, comme dans yeux
semi-voyelle, après une voyelle, comme dans l'aïc

voyelles
e é du français
u ou du français
3 e muet ou voyelle centrale

Il n'a pas été tenu compte des consonnes emphatiques, étant donné qu'elles n'entraînent pas
de modifications sémantiques.

Le mot touareg, ne faisant pas partie de la tamajaq, est francisé: un Touareg, une Touarègue,
des Touaregs; adj. touareg (ègue) (s).

82



Notation et traduction mot-à-mot

0. A
Par

Billa A
Dieu! Par

Billa A
Dieu! Par

Billa
Dieu!

1. Ener
Ener

2. Indblds
Inebles

ibdad iswad dagh Asus
est-debout regarde dans Asos

ghur illakad i-ma-s
à aller-rencontrer âme-d'elle

3. Isli
J'ai-entendu

shisamaten isdrdds
réjouissances jeux

4. Tof Ener fdll dfistan aman
Meilleure-que Ener à-cause-de a-cessé eau

5. Illil azdmmur 9n Inbdrman
Il-longe dune-plate de Inbarman

6. Illdwdydn i-shokBl idan
Il-marche-lentement il-voyage il-paît

7. Nakkza taggagh ad - ayyagh idan
Moi je-vais-faire pour - laisser chiens

8. D - eklan d-ddddnet mer damasseyn
Et - captifs et - gens maintenant calmes

9. Ndtkdl shintdsdrrad
Je-prends sabre (celui des)

10. Ansagh
Je-passe-nuit

dayyazagh
je-foule

9ghaznen
sillons

shisalaten
roches-lisses

11. 9d
Et

12. Anin
Comme

shdnanndn
épines

dasan

ce-que

id
qui

itagg
font

i-wdr
me-pas

9kmen
faire-mal

ardggan
grands-chameaux

13. Madegh idi dghlaydn isan.
Ou (bien) chien tourne-autour viande.

83



Traduction

1. Ener est là, debout, il regarde vers Asos.
2. Il va la rencontrer à Iniblis.
3. J'ai entendu la rumeur des réjouissances et des jeux.
4. Elle est plus belle qu'Ener luisant sous la pluie
5. Il longe la dune plate de Inbarman,
6. A pas lents, il voyage tout en paissant
7. Moi, ce que je fais, c'est de laisser les chiens,
8. Les captifs et tout le monde tranquille,
9. De prendre le sabre gravé de sillons,

10. De passer la nuit à fouler les roches lisses,
11. Sans que les épines ne me blessent,
12. Comme ce que font les grands et beaux chameaux,
13. Ou les chiens qui rôdent autour de la viande.

Commentaires

Vers 1: Afellan parle de lui-même à la 3ème p. du sg.
Vers 2: Le sens de ce vers est ambigu, car lnebles (ici lieudit) peut être

aussi interprété par Iniblis «de Satan» et, par extension selon
Drouin (1982:114), «du tentateur» ou encore «de mon sentiment
amoureux». On obtiendrait ainsi: «Son amour le pousse à la
rencontrer».

Vers 3: Shisamaten: d'abord indiqué comme un lieudit (vallée à l'est
d'Abalak), puis interprété comme le pl. de tazama «bruit de

foule, réjouissances».
Vers 4: Reprise du cpl. d'obj. dir. du vers 2: la bien-aimée qui est toujours

«meilleure que soi-même». Les «eaux» «la pluie») ont cessé,
laissant les peaux luisantes.

Vers 5: azemmur peut-être ademmur graminée du Nord sahélien
(Nicolas 1944:182, v. 38, note).

Vers 7 à 12: Semblables à ceux du poème d'Afellan cité par Alojaly
(1975:69).

Vers 8: damasseyn «immobiles, silencieux»; ici «endormis».
Vers 9: shin tdsdrrad «celle des raies»

eghaznen «creusées».

Vers 10: shisalaten il existe un lieudit «Shin Salatin», près de Tchin
Tabaraden.

84



Le chant d'amour

Tous les Touaregs, quelle que soit leur origine, peuvent prétendre composer
des poèmes d'amour. S'il est un domaine dans lequel les hommes ne sont
jamais à court d'inspiration, c'est bien celui-là. Face à des femmes souvent
moqueuses, critiques et exigeantes, l'amoureux doit se surpasser pour compter

parmi les prétendants, en espérant avoir la chance d'être un jour sinon
l'élu, du moins un des favoris de la femme convoitée. Il s'efforce donc de

soigner ses poèmes, de les personnaliser afin de ne pas être accusé de plagiat.
Ce qui explique pourquoi, lorsqu'il récite ou chante un poème d'amour, le
candidat a coutume d'en citer l'auteur au début ou à la fin de la déclamation.

Celle-ci a lieu la nuit, en petit comité masculin, à l'occasion des joutes
oratoires dont sont friands les Touaregs. N'y participent en principe que les
membres de la parenté «à plaisanterie» avec lesquels n'existe pas la relation
de «pudeur» (ou «respect») takarakit: les cousins et cousines croisés
(tdbbubdza) et la parenté par alliance (tdllusa). Les femmes et jeunes filles
présentes demeurent en retrait. Elles rapporteront à la principale intéressée
les vers qui lui sont dédiés. Il n'est pas concevable, en effet, de réciter un
poème d'amour en la présence de la destinataire, à moins de le faire en tête-
à-tête.

Chant pour Madyen

Le rythme de ce poème chanté ne fait pas partie des rythmes «historiques». Il
n'est donc pas connoté socialement. Il s'agit de vers de huit syllabes réparties
en quatre pieds selon le schéma suivant: La rime y est
particulièrement bien respectée, sans ajout de syllabes de «remplissage».
Spécialistes de ce genre, les artisans-forgerons (enaden) sont les auteurs de

petits bijoux, ciselés avec passion et minutie. Ce «poème à Madyen» (tdsawit
i Madyen) fut composé par Bubakrin, forgeron, aujourd'hui décédé, de
l'Imam des Iullemmeden, Mohammed ag Hamed el Mumin (toujours
vivant), en l'honneur d'une femme kel Eghlal du campement. Il m'a été
récité, puis chanté, à Ingal, le 19 septembre 1980, par Abdurahmane Musa
(voir photo 2), jeune forgeron du même campement et de la même famille. Il
n'a pas été nécessaire de faire figurer les deux versions de l'énoncé puisque le
rythme, la scansion et la segmentation y sont également respectés. Une petite
lacune toutefois: la version chantée ne comporte pas les deux dernières
strophes, les plus expressives pourtant du poème. Il est vrai que la présence
de l'enquêteur et de son magnétophone peut parfois jouer un rôle perturbateur.

85



Notation et traduction mot-à-mot (Archives MEN Ni 80:86, durée: 0'20")

1. dnd-od d dngom d dnd-azdl nad
Hier-nuit et temps-passé et avant-hier

2. Harkid shilil shin dat shinad
Et-même lunes celles-de avant celles-passées

3. Neha meddan naqqim ningad
Je-suis-parmi hommes je-suis-assis je-porte

4. Alassho nin ofan winad
Turban de-moi plus-beau-que ceux-d'autrefois

5. Iknan tasddid tolas Idmmid
Bien-arrangé mince encore souple

6. Tara n Madyen z - ofet dagh fad
Amour de Madyen est-mieux dans soif

7. Madegh temse n erzag n dqqdd
Ou feu de cour-de-nuit dans brûlure

8. Kha iman - in aids todad
Ah! âme-de-moi homme elle-presse-en-appuyant

9. Dagh admar net kud degh tebdad.
Dans poitrine d'elle si encore elle-est-debout.

Traduction

1. La nuit dernière et déjà avant-hier,
2. Et même des lunes et des lunes auparavant,
3. J'étais parmi des hommes, nous étions assis, voilés.
4. Mon turban était alors plus beau que ceux d'autrefois:
5. De bonne qualité, mince et soyeux.
6. L'amour pour Madyen, je le préfère encore dans la soif,
7. Ou le feu de la veillée amoureuse dans lequel je me brûle.
8. Ah! Si seulement j'étais l'homme qu'elle serre
9. Contre sa poitrine, alors qu'elle demeure inaccessible.

86



Photo 2 Abdurahmane Musa, jeune forgeron des kel Eghlal. Ekizman
(Abalak), mars 1981. (Photo F. Borel)

87



Commentaires

Vers 1, 2: allusion probable à l'âge ou au temps qui s'est écoulé depuis que
l'auteur est tombé amoureux.

Vers 3: «Je fais partie des hommes de valeur, car je m'assieds avec eux et
moi aussi, je porte le turban.»

Vers 4, 5: «Ce turban neuf que j'ai acquis pour remplacer l'ancien, pour être
beau pour faire peau neuve)» Le poète ne parle-t-il pas de lui-
même?

Vers 6, 7: «Je préfère encore la soif et la brûlure du feu aux tourments
qu'engendre l'amour de Madyen que je vais retrouver la nuit»
(Madyen est une femme taneslemt, le poète n'est que forgeron).

Vers 8: iman-in «moi-même», «ma personne», d'où: Ah! moi-même,
l'homme qu'elle serre».

Vers 9: tebdad, de dbddd «se tenir debout», «s'arrêter». Pour Aghali-
Zakara et Drouin (1979:39, v.35), «elle se tient debout» peut
vouloir dire d'une femme qui regarde des cavaliers: «qu'elle assiste

et qu'elle juge de la valeur de chacun des cavaliers.»

Le poète semble commencer par se valoriser lui-même vis-à-vis des autres
hommes, ou alors il déplore son âge, ou encore le temps passé à subir un
amour insatisfait. Il se présente ensuite sous l'aspect le plus attrayant, mais
s'apitoie sur son sort, faisant allusion implicitement à la cruauté de Madyen,
à son inaccessibilité. Il ponctue son amertume d'un vœu fou, aussitôt
réprimé.

88



Les chants-de-tendey

Chez les Iullemmeden de l'est et les kel Fadey, le domaine des chants-de-
tendey (izeliten n tendey) est exclusivement féminin. C'est une femme qui
frappe le tambour construit à partir d'un mortier, c'est elle aussi qui chante
en soliste, accompagnée d'un chœur responsoriel composé de femmes
uniquement.11

L'instrument est frappé à deux occasions bien distinctes:

a) pour les «courses de chameaux» qui ont lieu lors d'un mariage, d'un
baptême, d'une réunion officielle ou de toute manifestation prétexte aux
hommes à s'exhiber sous leur meilleur jour;
b) pour les séances de danse «assise» (ou debout) qui mettent en œuvre un
processus de guérison de certaines affections physico-psychiques appelées
«maladies des génies» par les Touaregs.

Les critères de différenciation de ces deux «genres» peuvent être déterminés

dans le répertoire des rythmes frappés, mais plus difficilement dans
celui des chants (contenu et expression). En effet, les thèmes évoqués
(anecdote ou louanges d'un personnage) se rencontreront aussi bien dans
l'un ou l'autre des genres.

La grande différence avec les répertoires masculins réside dans la possibilité

pour la soliste de créer et d'improviser des chants (texte et mélodie) en
s'inspirant des thèmes de son choix et de les mettre en forme sans
contraintes, sinon celle du rythme. Il lui est aussi possible de reprendre des

textes ou des fragments de textes créés par d'autres chanteuses-tambourinaires

de la région.
La meilleure représentante de cette catégorie musicale est sans doute

Khadija, ex-captive du groupe des Ighalgawen kel Fadey (guerriers) (voir
photo 3). Elle n'a pas de concurrentes dans son campement, ni dans la région
d'Ingal. Son talent et sa renommée sont à ce point reconnus qu'elle est

fréquemment invitée à se produire lors des fêtes et des réceptions officielles
qui se succèdent à la période de la Cure salée. Il lui est même arrivé de

composer un chant pour la visite du ministre français Yvon Bourges en 1971.

Cependant, ce sont surtout les personnages du campement et la chronique
régionale que Khadija évoque dans ses chants. Tel est le cas du chant
«Akhmed Egerew».

11 Dans le massif de l'Air, où les Touaregs sont plutôt des semi-nomades, ce sont les hommes
(forgerons) qui frappent le tambour.

89



Histoire d'Akhmed Egerew

Akhmed Egerew semble être un bandit de grand chemin et justicier, une
sorte de Robin des Bois qui, d'après les informations recueillies auprès de

Sidaghmar ag Sidi, chef actuel des kel Fadey, en 1980 et chez les kel Eghlal
en 1982, errait au nord du Niger, près du Mali, d'où il s'était enfui,
pourchassé par les Français. On ne connaît pas son groupement d'origine.

Il est possible que ce personnage ait déjà été évoqué par Francis Nicolas,
car dans son recueil de poèmes (1944:385), il fait allusion à un auteur nommé
Angulu, «célèbre voleur de chameaux contemporain, originaire d'Aer (tribu
Ifadeyen), de son vrai nom Ahmed, connu pour ses rapines d'une audace
inouïe et par ses évasions de toutes les prisons de la colonie du Niger».

Dans son chant, enregistré à Shin Mumenin (Ingal) le 7 juin 1973, Khadija
relate un événement qui s'est déroulé au début des années cinquante à Ingal.
Un goumier (garde nomade armé) nommé Akwel avait humilié en public le
chef ad intérim, des kel Eghlal pendant la période de transhumance pour la
Cure salée. Ce chef, Mohammed ag Shafighun (décédé en 1954) était très
aimé et très respecté par sa communauté (son père, Shafighun, avait signé
avec les Français la reddition des kel Eghlal en 1918). Le lendemain de cet
incident, le mystérieux Akhmed Egerew tua Akwel et ses compagnons. Il ne
fut jamais repris par les Français et il mourut de mort naturelle dans l'Air.

Cette version des faits est celle des kel Eghlal. Celle des kel Fadey ne
comporte pas l'anecdote relative à l'humiliation du chef mais explique la
réaction d'Akhmed par la tentative d'Akwel de lui confisquer son fusil. C'est
probablement pourquoi le texte du chant de Khadija met l'accent sur le fusil
d'Akhmed qui représente «sa vie et sa sauvegarde».

L'expression

Comme Francis Nicolas l'indique dans l'introduction à Folklore twareg
(1944:12), on rencontre fréquemment dans les poèmes chantés des syllabes
sans signification au début, au milieu et à la fin des vers. Elles servent en
général à compléter le nombre de pieds manquants et à faire jouer les rimes.
Dans le même but, on recourt à la contraction ou à l'élision de syllabes, ce

qui ne facilite pas la transcription des chants. Pour s'en rendre compte, il
suffit de comparer les notations «brute» et «nette» du chant.

Autre procédé souvent utilisé par Khadija, les vers à caractère onomato-
péique, sans signification particulière. Au-delà de leur fonction purement
rythmique, on peut se demander si ces vers ne sont pas là pour donner un

90



Photo 3 Khadija, chanteuse-tambourinaire des kel Fadey, en train de prépa¬
rer son tendey. Shin Mumenin (Ingal), avril 1978. (Photo F. Borel)

certain relief à ceux qui les suivent, dont le contenu doit être particulièrement

mis en valeur.
Lorsque le chœur répond à la chanteuse, soit il reprend le vers que cette

dernière a chanté au début du chant, soit il récite un vers purement
onomatopéique non chanté par la soliste, mais bien «équilibré» rythmique-
ment, ou encore, il répète chacune des fins de strophe.

Quant à la longueur des poèmes, elle peut varier du simple au double.
Tout dépend du contenu, de l'inspiration de la soliste et de l'enthousiasme
des participants.

Le texte de ce chant a été composé par Khadija elle-même. Il ne s'agit
donc pas d'une improvisation intégrale. Elle a fait en sorte que les strophes
en soient interchangeables. Cette hypothèse semble d'ailleurs être confirmée

par la seconde version du même chant (Archives sonores MEN Bo : 141) dont
les strophes sont souvent interverties, et même morcelées.

91



Notation «brute» du texte du chant (Archives MEN BO:51, durée: 3'10")

(La segmentation du texte en vers a été opérée en fonction de la «réponse»
du chœur.)

Soliste Chœur

Ha ima ni naa, ma ima ni naa a i sa na
1. Dissha tagday taa, ma da ra hajjara a i sa na
2. Asshat ingallaa, nari shin ayara a i sa na
3. Na dissi la ma taa, ma d emud akhm3da a i sa na
4. Ma das isibalbalaa, ma shi mi batana a i sa na
5. Ma dis shid ewadda, ma dakwelida hara a i sa na
6. Ma dis shid ewadda, ma dis kantitana a i sa na
7. Ma digh rashallakha, ma gari darwanna a i sa na
8. 3d imujjar inaa, mallan ghur kollow kha a i sa na
9. Awarbaghya khaa, ma shigarrashinna a i sa na

10. a w3r ila shika, ma w31inshinshika a i sa na
11. ma w3r ikkosata, ma daghnazzulama a i sa na
12. ma dissSlfaghdisa, ma tasan tohara a i sa na

Ha ima ni naa, ma ima ni naa a i sa na
Ma ima ni naa, ma ima ni naa a i sa na

13. Ma de gammalleka, ma dabbaz wanina,
ma w3r dak imosa, ma tessay nalkasa a i sa na

14. Akhm3d irhukaa, ma dik inshilalta na i sa na
15. Irma d attlaghaa, ma dijja f311 as a, a i sa na
16. Distagh tamzaka, ma f31 in shikasta a i sa na
17. A zaghnen warata, ma kurad gilmasa a i sa na
18. Ma tenertinhaya, ma tidew d amnisa a i sa na
19. Ma das 31kamnata, ma das izzibata,

ma das Sddaynata a i sa na
20. Shihulawena, ma nakmat naghlasa a i sa na
21. Ma ehansalakha, ma n3shwakh nettasa a i sa na
22. D akhm3d ihooraa, ma daghlam mallana a i sa na
23. D aghlam mallanaa, ma wan nettatana a i sa na
24. Tiggar tamzakaa, ma dasshakwatana a i sa na
25. D arbaghya khaa, nawan asshashena a i sa na
26. Att3dnay temsay kha, ma busattatana a i sa na
27. D ihoor damzadaa, ma das aggatana a i sa na

92



Notation «nette» avec traduction mot-à-mot

0. Ha
Ah!

iman - in ha
âme-de-moi ah!

iman - in
âme-de-moi

1. Shin Tagdayt ar Ahaggar
Celles-de Tagdayt jusqu'au Hoggar

2. Asshet
Filles d'

Ingal
Ingal

ar
jusqu'à

shin
celles-de

Ayar
Aïr

3. Nin tdslaamat amud
Est-ce-que vous-avez-entendu fête

4. As
Quand

isabBlbdlen
cris-de-victoire

s - imi
avec-bouche

n Akhmad?
de Akhmed?

ibatan
ils-sont-morts

5. Ai
Quand

t-id
vers-lui

yewad
est-arrivé

Akwel
Akwel

idhaar
arrogant

6. As
Quand

t-id
vers-lui

yewad
est-arrivé

dat
devant

8. Imugar-in
Chameaux-de-moi

illan ghur Kollow
sont chez Kollo

kantitan
boutiques

7. Ighra-as Ella gdr i d3r wan
Il - invoque Dieu entre moi avec vous

9. Arbaghya shighdrras-shin
Fusil vies-à-moi

10. wdr ila shi-k wdla shi-s n shi-k
Il-ne-possède pas ton-père ni ton-grand-père

11. wd ikkosat dagh rièzzulam
Pas tu-hérites dans infidèles

12. asBlßgh dis
Faire-éclater sur-lui

t-asan tohar
elle-à-eux ensemble

93



13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20

21

22

23

94

Ha iman - in
Ah! âme de-moi

ha iman - in
ah! âme de-moi

Ha iman - in ha iman - in
Ah! âme de-moi ah! âme de-moi

Egamm-all-ek abbaz wa-nin wdr dak
Malheur-à-ta-fille! saisir de-moi pas pour-toi

imoos tesse n elkas

est boisson d'un verre

Akhmèd irhuk ikka Inshililt
Akhmed s'en-va est-parti Inshililt

Irma-s-du atlagh igdr fd l as shidarsawdn
Il-saisit chameau-acajou-clair lance sur lui ornement

Istagh tamzak fdl dnshikast
Relève selle sur Inshikast

Zaghnen wa arat kuura 3d dgelmds
Vraiment! cette chose tunique et voile

Tenert indy tiddew d dmnas
Antilope il-voit accompagnée de chameau

As dlkdm as izzdbat as 3deynet
Quand elles-suivent quand il-descend quand elles-discutent

Shihulawen nakmat naghlas
Salutations à-vous je-me-porte-bien

Ehan Salakh ndshwa akh ndttas
Je-suis-chez Salakh je-bois lait je-dors

Akhmdd ihor d-aghlam mallan
Akhmed mérite avec-chameau blanc

D - aghlam mallan wan ettatan
Avec-chameau blanc celui-des «t»



24. Tiger tamzak
Est-jetée selle

d-asshakwaten
avec-sacs

25. D-arbaghy wan dsshashen
Avec-fusil du fourreau

26. Tddndy
Est-rempli-de

temse busattatan
feu armes

27. Ihor d anzad
Il-mérite avec violon.

Traduction

0. Ah! mon âme, ah! mon âme
1. Filles de Tagdayt jusqu'à celles du Hoggar
2. Filles d'Ingall jusqu'à celles de l'Aïr
3. Avez vous entendu la fête d'Akhmed?
4. Quand les hurlements ont retenti, ils sont morts.
5. Akwel était arrivé vers lui plein d'arrogance,
6. il s'était approché de lui devant les boutiques,
7. Akhmed avait pris Dieu à témoin «entre moi et vous tous».
8. «Mes chameaux sont chez Kollo».
9. «Le fusil, c'est ma survie.»

10. «Il n'appartient ni à ton père, ni à ton grand-père»
11. «Tu ne l'as pas hérité des Infidèles».
12. C'est alors que le coup est parti sur eux tous ensemble.
13. «Que ta fille soit maudite! On ne m'attrape pas comme on boit un verre

de thé».
14. Akhmed se lève, veut partir à Inshililt.
15. Il saisit Atlagh, jette sur lui l'ornement de selle de femme,
16. Relève la selle d'apparat sur n-shikast.
17. En vérité, il voit une tunique indigo et un voile,
18. Une (des) gazelle(s) accompagnée(s) d'un (de) chameau(x).
19. Elles, elles le suivent lorsqu'il met pied à terre et elles discutent.
20. «Je vous salue, femmes! Moi, je me porte bien!»
21. «A l'intérieur de la maison de Salekh, nous buvons du lait, nous

dormons».
22. Akhmed mérite un chameau blanc,
23. Un chameau blanc marqué avec des «t»,

95



24. Sur lequel est posée une selle d'apparat, des sacs,
25. Le fusil et son fourreau,
26. Des armes remplies de cartouches.
27. Il mérite qu'elles lui jouent du violon.

Commentaires

Titre: Egerew (egaraw) litt, «fleuve, mer, lac, vaste étendue d'eau».
Par extension, «fleuve Niger». Ici: «Akhmed du fleuve» (Alojaly
1980:59, Foucauld 1918 1:345).

Vers 0: Iman-in: litt, «âme de moi»; p. ext. «la personne de moi», «moi-
même».

Vers 1: Tagdayt lieudit inconnu. Peut-être Tagayt (Teggida nTagayt, à

l'ouest d'Agadez).
Vers 3: Amud «fête religieuse, prière canonique» (Alojaly 1980:123).

P.ext., «fête».
Vers 4: Isabdlbdlen (sebelbel) produire un son 'belbel', cris exprimés

lors de la réalisation d'un grand exploit ou de la victoire à la lutte.
Ibatan du verbe iba: «ne plus exister, être mort». Pourrait se

référer à ceux qui poussent les cris.
Vers 5: Akwel (la racine kwl signifie «noir» en tamajaq).
Vers 7: litt. Akhmed appelle Dieu pour être protégé d'Akwel et de ses

comparses.
Vers 8: Kollo le «logeur» d'Akhmed à Ingal.
Vers 9: Arbaghya provient probablement de l'arabe albarud. Shighdr-

ras: pl. de taghrest «longue vie, durée de vie». Ici, licence
poétique pour allonger la phrase et l'alléger.

Vers 10 et 11: v. à la 2ème p. du sg. parce que c'est la chanteuse qui s'adresse
à Akhmed.

Vers 11: Infidèles il s'agit ici des Français.
Vers 12: t-asan le t représente la balle de fusil. L'histoire dit que Akhmed

a tué ses adversaires d'une seule balle. Balle d'arme à feu: tasawatl
tisawaten.

Vers 13: Egamm-all-ek= expression qui résume la satisfaction de quelqu'un
vis-à-vis d'un individu qui cherche à le tromper sans y parvenir.

Vers 14: Inshililt lieudit non localisé (aussi dans Nicolas 1944:192, vers
34).

Vers 15: Atlagh nom de chameau très courant, à robe «acajou clair»
(Alojaly 1980:190).
Shidarsawen pl. de tedarse: «Disque en poil de chèvre tressé,
avec longues franges en fil de poil de chèvre (se suspendant,

96



comme ornement, à la selle de méhari pour femme)» (Foucauld
1951-52, 1:288). Ce qui confirmerait la présence d'une femme
dans l'histoire.

Vers 16: Tamzak selle (tdrik) faite à Tamzak (Air) et particulièrement
bien décorée.
-n-shikdst litt, «(celui) des morceaux d'étoffe>, (Alojaly
1980:101). P.ext., nom d'un chameau à robe tachetée.

Vers 17: Kuura ville haoussa du nord du Nigéria où sont confectionnés les
tissus indigotés rendus brillants par martelage.

Vers 18: Tenert antilope Mohor (ou gazelle Dama) femelle. Symbolise la
bien-aimée dans les poèmes touaregs.

Vers 21: Salekh homme non identifié.
Vers 23: Ettatan — il s'agit du signe de propriété tribal marqué au fer sur les

chameaux et le bétail.
Vers 26: «remplies de feu» chargées de cartouches.

busattatan bu-settaten (Nicolas 1944:354, dial. Tajert); voir aussi
bouzerara «Fusil Gras d'infanterie (modèle 1874)» (Foucauld
1951-52,1:119).

Vers 27: Le fait de «mériter l'anzad (ou imzad)>, constitue pour un homme
la reconnaissance implicite de sa valeur et de son courage.

Conclusion

Sur la base de ces trois exemples, il est possible d'entrevoir une classification
des répertoires de poèmes et de chants de la tradition orale touarègue en
fonction de leur appartenance à tel ou tel groupe de la hiérarchie traditionnelle.

Pour ceci, il est nécessaire d'examiner de près les thèmes abordés, la
forme et l'expression de l'énoncé chanté par rapport à la version récitée.

Certes, les différences hiérarchiques de la société touarègue auront bientôt
disparu et avec elles les répertoires de «classe», si bien qu'il faudra plutôt
parler d'un patrimoine commun à toute la société touarègue, car, comme
l'écrivent Edmond et Suzanne Bernus (1975:30-31): «[...] s'il y a des

différences entre les répertoires et les thèmes chantés par les suzerains et les

captifs, s'il existe des différences de comportement (la bravoure étant la
qualité essentielle qui marque le guerrier), captifs et maîtres sont imprégnés
d'une même culture, parlent le même langage. Tous appartiennent au même
ensemble linguistique et culturel, celui des Kel Tamasheq.» Ce qui reste
valable dans la mesure où la tradition orale épique survit. En effet, comme le

souligne ailleurs Edmond Bernus (1981:145): «Aujourd'hui, il [le jeune

97



guerrier] en est réduit à répéter les récits des guerres révolues, et à s'occuper
des travaux d'élevage qu'il trouve bien prosaïques. Seules les joutes
amoureuses, surtout orales, peuvent lui permettre d'exprimer ses talents.»

Quant aux femmes touarègues, si elles n'ont traditionnellement pas accès

au répertoire historique «personnel» chanté et récité des guerriers et des

forgerons, certaines d'entre elles «possèdent» l'anzad qui leur permet de
reproduire instrumentalement les airs de ce répertoire. En revanche, dans
leur grande majorité (tributaires, forgeronnes, captives), elles ont le monopole

du chant dans le genre tendey et, gage d'enrichissement et de préservation

des genres, la liberté d'improviser et de créer.

Résumé

Peut-on établir une classification des chants et poèmes touaregs en fonction
de leur appartenance à un répertoire réservé à une catégorie d'individus dans
la hiérarchie traditionnelle touarègue? C'est à l'aide de trois exemples (chant
épique, chant de louanges, chant-de-tendey), dont la forme et le contenu
font l'objet d'une brève description, que les prémisses d'une telle analyse
sont exposées ici.

98



Bibliographie

AGHALI-ZAKARA Mohamed, 1981. A propos de la notation du touareg.
Bulletin des études africaines de l'INALCO I, 1: 9-23.

- 1984. Vous avez dit «Touareg» et «Tifinagh»? Bulletin des études africai¬
nes de l'INALCO IV, 7: 13-20.

AGHALI-ZAKARA Mohamed et DROUIN Jeannine, 1979. Traditions
touarègues nigériennes. Paris: L'Harmattan.

ALOJALY, Ghoubeïd, 1975. Histoire des Kel-Denneg. Copenhague: Aka-
demisk Forlag.

- 1980. Lexique Touareg-Français. Copenhague: Akademisk Forlag.
BERNUS Edmond, 1970. Récits historiques de l'Azawagh. Traditions des
Iullemmeden kel Dinnik (Rép. du Niger). Bulletin de l'IFANXXXIII, S. B,
no. 2: 434—485.

- 1981. Touaregs nigériens: unité culturelle et diversité régionale d'un peuple
pasteur. Paris: ORSTOM [Mémoires no. 94].

BERNUS Edmond et Suzanne, 1975. «L'évolution de la condition servile
chez les Touaregs sahéliens». In: L'esclavage en Afrique précoloniale: dix-
sept études présentées par Cl. Meillassoux. Paris: Maspéro: 27-47.

BOREL François, 1981. Tambours et rythmes de tambours touaregs au
Niger. Annales suisses de musicologie N.S. 1: 107-129.

CASAJUS Dominique, 1979. La passion amoureuse dans les poèmes et les
chants des twaregs de l'Aïr. Tisuraf 4-5: 129-149.

DROUIN Jeannine, 1982. Iblis, tentateur et séducteur dans les poèmes
touaregs nigériens. Bulletin des études africaines de l'INALCO I, 2: 107-
116.

FOUCAULD Père Charles de, 1918. Dictionnaire abrégé Touareg-Français
(dialecte de l'Ahaggar). Alger: Jules Carbonel [2 vol.].

- 1951-1952 Dictionnaire Touareg-Français (dialecte de l'Ahaggar). Paris:
Imprimerie nationale [4 vol.].

KHAMIDOUN Akhmedou, 1976. Contes et récits des Kel-Denneg (publiés
par Karl G. Prasse). Copenhague: Akademisk Forlag. [Textes en dial,
taullemment de l'est].

NICOLAS Francis, 1944. Folklore Twareg: poésies et chansons de l'Aza-
warh. Bulletin de l'IFAN 6, 464 p.

- 1950. Tamesna: les Ioullemmeden de l'est ou Touareg «Kel Dinnik».
Paris: Imprimerie nationale.

PETITES SŒURS DE JESUS, 1974. Contes touaregs de l'Aïr. Paris:
SELAF.

99




	Une tradition oral de classe chez les Touaregs du Niger

