
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 11 (1987)

Vorwort: Préface

Autor: Schlechten, Marguerite

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Préface

Comment l'ethnologue peut-il/elle transmettre à un public des paroles
prononcées aux antipodes de son pays, en langues étrangères et dans des

contextes totalement inconnus? Traiter de ce «glissement de l'oral à l'écrit»
dans le cadre de la pratique ethnologique est l'objectif de cette publication.

Au cours de cette transmission, l'écriture se voit offrir une occasion
supplémentaire d'étendre sa sphère à des domaines qui devraient apparemment

lui échapper. Dans le premier article de ce volume, Marc-Olivier
Gonseth attire l'attention sur le fait que l'ethnologue, porte-paroles et porte-
plumes, textualise le réel et court le risque d'abstraire d'emblée de son
champ d'observation des dimensions relevant d'une autre logique que celle
de l'écriture. Certains auteurs tentent actuellement de tempérer l'impérialisme

en question, par l'analyse de l'évolution de la discipline et de la
rhétorique ethnographique.

L'article de Marc-Olivier Gonseth évoque les recherches récentes portant
sur la textualisation de la production ethnologique: elles cernent mieux que
par le passé le rôle de «celui qui parle», de «celui qui est parlé» et de «ce qui
est tu» et distingue différents genres du discours. Par la prise en compte des
facteurs agissant sur la situation de la parole et sur le travail d'écriture, elles

permettent de reproduire plus fidèlement de la «réalité» des choses. Une
bibliographie très complète regroupe enfin un grand nombre de chercheurs
de notre discipline ayant intégré les thèmes de l'épistémologie, de
l'herméneutique et de la réflexivité à leurs travaux.

«Ces quinze dernières années ont vu les vitrines des libraires se transformer

en véritables galeries de portraits». Même les «anonymes», les femmes
de chambre, les malfaiteurs, publient le récit de leur vie, pratique autrefois
réservée aux classes dominantes. Nadja Maillard s'est attachée à décrire et
analyser les processus de production et de consommation d'un genre spécifique:

«la vie» mise par écrit. Ce bien culturel atteint l'apogée de son succès à

l'ère de l'effacement progressif des grands systèmes idéologiques et l'émergence

des perspectives régionaliste et individualistes qui remplacent les

interprétations globales de la réalité et de l'histoire.
«C'est fort comme la vie, ça a la couleur de la vie, mais ce n'est pas la vie».

Le titre de l'article de Nadja Maillard souligne toute l'ambiguïté, de ce genre
littéraire couramment utilisé par les sciences sociales. Le récit de vie transmet

une sélection d'événements, une reconstitution élaborée, même s'il vise
à restituer fidèlement le réel. Le récit de vie de l'ethnologue, «moyen
d'archiver les cultures en voie de disparition», échappe-t-il à cette ambiguïté?

La fonction primaire de la communication écrite est-elle vraiment de
faciliter l'asservissement, comme l'a écrit C. Lévi-Strauss? L'ethnologie

VII



s'intéresse surtout à ce qui n'est pas écrit, à l'oralité, à l'espace de l'autre,
qu'elle veut transcrire. Fabrizio Sabelli a le sentiment que l'ethnologue
accepte tout simplement la division du monde en deux blocs: l'oral et l'écrit.
Le monde oral se laisserait explorer par le monde écrit et signifier par lui.
L'auteur se méfie en tout cas du «sociocentrisme scriptural» occidental. Il
réaffirme avec force, qu'il n'existe pas de société sans écriture, sans histoire
et que toute société est à la fois orale et scripturaire. Seuls les signes empoyés
pour exprimer les idées et les savoirs sont différents.

En fait, pour Fabrizio Sabelli, l'oralité et l'écriture sont deux logiques en
compétition pour une même réalité. Les deux cherchent à décoder la parole,
qui est au début de tout. L'interprétation de la parole mythique des pays
lointains ne peut pas être séparée d'une réflexion au sujet de la circulation de
la parole mythique de la société moderne, qui n'est finalement pas si

différente de celle de la société «archaïque». Cette démarche devrait permettre
de supprimer la scission entre un monde rationel (occidental) et un

monde irrationnel (tiers monde).
Après cette introduction théorique, plusieurs études de cas illustrant le

glissement de l'oral à écrit entraînent les lecteurs du carnaval de Naters, en
Valais, jusqu'en Nouvelle Guinée, après plusieurs escales africaines (Niger,
Bénin, Tanzanie, La Réunion).

L'article de Suzanne Chappaz-Wirthner analyse les textes qui provoquent
le rire carnavalesque en Valais. Bien que chantés, les textes de critique
sociale circulent imprimés en livrets. Interférence constante entre l'oral et
l'écrit, ces textes s'inscrivent parfaitement dans la notion moderne d'ethno-
texte.

Cette «parole» du carnaval révèle une image de la collectivité de Naters
aux luttes politiques, aux changements économiques rapides et aux soubresauts

de la vie associative. De préférence elle souligne tous les événements
ou les actes qui marquent une distance des normes en vigueur. Elle dénonce
l'individualisme, et Suzanne Chappaz-Wirthner y voit une occasion de
réaffirmer la sociabilité et l'identité de cette collectivité villageoise.

Pour François Borel, la «parole» est devenue chant des hommes touaregs
de la zone des Iullemmeden de l'est et de la zone des kel Fadey au Niger. Il a
classé ces chants en genres: les poèmes épiques, les chants d'amour et les

chants-de-tendey. Il en précise la forme, le style de leur exécutant et surtout
la catégorie sociale traditionnelle à laquelle ce dernier appartient, ainsi que
les circonstances dans lesquelles se déroule l'événement.

Il est encore possible, comme le fait François Borel, de distinguer des

répertoires de «classe» selon la position sociale occupée par l'interprète.
Mais cette différence de répertoire entre suzerains et captifs s'efface avec la
disparition des couches sociales. Et si les femmes n'ont pas accès au répertoire

historique «personnel», elles ont du moins la liberté d'improviser et de
créer, gage de la préservation des genres.

VIII



Claude Savary, partant de sa recherche chez les Fô de l'ancien royaume du
Daxomê (Bénin) démontre que les sociétés traditionnelles africaines
n'étaient pas, comme on l'a souvent affirmé, des sociétés sans écriture. De
telles affirmations s'appuyaient sur l'a priori que seules les écritures semblables

à la nôtre, dotées d'un système graphique à valeur phonétique,
pouvaient être considérées comme telles. «De tous temps les peules africains ont
connu d'autres types d'écriture qui leur ont permis de fixer leurs connaissances,

leur histoire, leurs croyances et ceci de manière tangible et selon un
mode de représentation originale qui n'était pas moins codifiée».

Les Fô, par exemple, ont confié à un groupe social distinct la «parole
institutionnalisée» qui se distingue du discours individuel et quotidien et qui
fait office de mémoire collective. Claude Savary a réuni dans cet article les
trois principaux genres de conservation de l'histoire du Daxomê.

C'est au cours de l'été 1983 que Rupert Moser a enregistré les récits
historiques des Mwera en Tanzanie. La transmission orale de l'histoire de ce

peuple d'environ 180 000 individus, agriculteurs matrilinéaires et matrilo-
caux, permet de remonter jusqu'au IXe siècle de notre ère. Il devient évident,
à travers ce récit, que l'image très statique des Mwera, que tout le monde
croyait être sédentaires depuis fort longtemps, est erronnée.

La transmission orale de leur histoire permet de reconstituer leurs migrations

en Afrique orientale. Rupert Moser portera particulièrement son
attention sur le maintien du canal de cette transmission orale. Traditionnellement

elle se faisait par l'initiation du beau-fils par son beau-père, qui
l'accueillait dans le groupe matrilocal. Par les réformes récentes cette matri-
localité est de plus en plus menacée et remise en question.

Jean-Luc Alber et Michel Carayol ont repris un de leurs enregistrements
de données lexicographiques et ethnographiques à la Réunion en 1976, pour
leur appliquer une nouvelle grille liée à l'interprétation d'une situation
d'enquête. Il devient dès lors évident que cette situation est un cadre

particulier d'échange interactionnel qui influence la nature des données

produites.
Toute enquête est le produit commun d'interlocuteurs qu'influence le

destinataire du discours, même si celui-ci est absent. Jean-Luc Alber et
Michel Carayol, reprenant l'enregistrement de la discussion, démontrent
combien une enquête est «le lieu d'une double énonciation», par sa nature
même et par les intentions et motifs rarement explicites.

A la lecture des travaux de deux linguistes, Luise F. Pusch et Senta
Trömel, Florence Weiss a pris conscience du fait que dans notre société, les
femmes sont opprimées par la parole. Se sentant interpelée en tant que
femme et en tant que membre de cette société occidentale, elle s'est d'abord
efforcée d'analyser son propre conditionnement social et culturel, afin d'être
plus à même de juger ensuite celui de femmes d'une autre culture.

IX



Florence Weiss a choisi la culture des Iatmul dans le nord-est de Papouasie
(Nouvelle Guinée) pour y analyser les rapports entre les sexes et la parole.
Elle y a exploré le contenu des discussions, le style d'expression qui varie
entre hommes et femmes. A chaque étape, elle a souligné combien nos
catégories de pensée ne correspondent pas à celles des habitants de cette
région du lac Sepik.

En psychoanalyse, le terme «oralité» désigne le caractère propre au stade
oral du développement de la libido. En psychiatrie, il signifie la tendance à

porter à la bouche, à lécher, à tenter de manger toutes sortes d'objets. C'est
le champ sémantique que s'est proposé d'explorer Danielle Bazzi. Les
évocations des travaux de Freud surgissent immédiatement à la mémoire
dans un tel contexte.

Chez les Bahluli, un lignage de la Perse orientale, un rite, le «dendun

rogan», consiste pour la mère de préparer une bouillie pour son enfant dont
la première dent vient de percer. La déception de Banielle Bazzi lorsqu'elle
fut invitée à goûter cette bouillie fut si intense qu'elle l'amena à approfondir
sa réflexion sur la pratique d'enquête à partir d'une impression physique et
de la réaction psychique qu'elle déclencha.

Marguerite Schlechten

X


	Préface

