
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (1985)

Artikel: Kulturelle Transformationen im "Ethnologischen Studienfeld" Indonesien

Autor: Schefold, Reimar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007672

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007672
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reimar Schefold

Kulturelle Transformationen
im "Ethnologischen Studienfeld" Indonesien1

Vor nunmehr bald einem halben Jahrhundert hat der holländische Ethnologe
J.P.B, de Josselin de Jong in seiner Antrittsvorlesung an der Universität
Leiden das Konzept des "ethnologischen Studienfelds" entwickelt2. Dieses
Konzept richtete sich einerseits gegen die damaligen kulturhistorischen
Rekonstruktionen; ihnen wurde vorgeworfen, dass sie die Kulturen willkürlich

in isolierte, nicht auf ihren Kontext bezogene Elemente zerstückeln
würden. Andererseits war es eine deutliche Reaktion auf das "total immer-
sion"-Programm Malinowskis, in dem die gründliche Vertiefung eines
Ethnologen in eine einzige Kultur gefordert wurde, um sie als ein organisch
funktionierendes Gefüge aufeinander bezogener und einander bedingender
Institutionen beschreiben zu können3. Denn diese ahistorische Betonung der
Einzigartigkeit jeder Kultur drohte die Möglichkeit des Vergleichs verschiedener

Kulturen oder Kulturstadien zu versperren und damit ein Verständnis
der Verhältnisse unmöglich zu machen, das über die lokale Situation hinausging-

De Josselin de Jong schlug vor, regionale Felder abzugrenzen, die im
Innern genügend homogen waren, um die zugehörigen Kulturen vergleichen
zu können, andererseits aber auch genügend Variation aufwiesen, um ein
Vergleichen als fruchtbar erscheinen zu lassen. Solche Vergleiche konnten
dann zu wechselseitigen Interpretationen beitragen, bei denen die Bedeutung

der einzelnen Elemente über ihre lokale Eingliederung hinaus zusätzliche

Dimension erlangte. Worum es de Josselin de Jong letztlich ging, war,
den sogenannten strukturellen Kern zu ermitteln, der den verschiedenen
lokalen Ausgestaltungen zugrundelag. Es sollte nicht eine hypothetische
Ursituation rekonstruiert werden, sondern ein Modell, das die verschiedenen

1 Dieser Artikel ist die leicht umgearbeitete Fassung eines Vortrags, den ich 1982 am
Ethnologischen Seminar der Universität Zürich gehalten habe. Die Feldforschungen in
Mentawai (1967-1969, 1974, 1978, 1983) wurden vom Schweizerischen Nationalfonds,
Granada TV (England), dem holländischen Ministerium für Entwicklungszusammenarbeit und
der Vrije Universiteit, Amsterdam, unterstützt. Nieke Schouten, Herman Schulte Nordholt
und Hans Tennekes danke ich für Hinweise und Kritik.

2 J.P.B, de Josselin de Jong 1935.
3 Vgl. P.E. de Josselin de Jong 1980:318.

363



Ableitungen als solche einsichtig machte. Im Rahmen eines solchen

Programms skizzierte er für Indonesien einige Ansätze, die sich bis heute als

fruchtbar erwiesen haben.
So kommt in vielen archaischen Gesellschaften Indonesiens eine Heiratsform

vor, die man als asymmetrisches oder zirkulierendes Connubium
bezeichnet. Zu einem solchen Connubium gehören mindestens drei Gruppen:

Die erste verheiratet ihre Schwestern und Töchter an die zweite, die
zweite an die dritte usw., bis die letzte mit der ersten Gruppe wieder den
Kreis schliesst. Die Gruppe der Brautgeber wird von der eigenen Gruppe
jeweils als übergeordnet betrachtet, diejenige der Brautnehmer als untergeordnet.

Es ist deutlich, dass solche Heiratsbeziehungen sich für die Gemeinschaft

als ganze integrierend auswirken können. De Josselin de Jong zeigte
nun, in Anlehnung an die Forschungen seines Schülers van Wouden, dass das

Verwandtschaftsmodell, das dieser Regelung zugrundeliegt, sowohl mit
patrilinearen wie mit matrilinearen und selbst mit bilinearen Abstammungsregeln

vereinbar ist und sie gewissermassen allesamt impliziert. Dies warf ein
neues Licht auf ein Phänomen, das man bis damals nur mit vagen evolutioni-
stischen Spekulationen beantwortet hatte: Alle drei Abstammungsregeln
kommen in Indonesien in nächster Nachbarschaft vor.

Als grundlegend für das Weltbild der indonesischen Kulturen formulierte
de Josselin de Jong einen sozio-kosmischen Dualismus, bei dem soziale
Oppositionen wie die zwei Hälften einer Gesellschaft oder der Gegensatz
übergeordnet/untergeordnet einer kosmischen Dichotomie zwischen Himmel

und Erde, Oberwelt und Unterwelt entsprechen. Überall findet man
dann daneben als überkuppelndes Prinzip die Zusammenfassung der Pole in
einer Einheit, wie ja auch jede Heiratsgruppe, einmal als Brautgeber und
einmal als Brautnehmer, sowohl übergeordnet wie untergeordnet ist und so
die Totalität vergegenwärtigt.

Ich will hier nicht näher auf dieses Modell eingehen; seine Erwähnung soll
lediglich als Hinweis dafür dienen, welche Forschungsperspektiven mit dem
Konzept des ethnologischen Studienfelds beabsichtigt waren. Ich möchte
statt dessen einige theoretische Überlegungen über die Brauchbarkeit dieses

Konzepts anstellen und eine Ergänzung vorschlagen, die ich dann an einem
Beispiel illustrieren will.

Zunächst fällt es auf, dass de Josselin de Jong über einen wesentlichen
Punkt merkwürdig vage blieb: die Frage nämlich, was die Kriterien sind,
nach denen man ein Studienfeld zeitlich und räumlich abgrenzen solle. Dies
zeigt sich besonders deutlich in einem Element, das er bei der Besprechung
des strukturellen Kerns der indonesischen Kulturen ebenfalls erwähnt, und
das auch von seinen Nachfolgern übernommen worden ist: die Elastizität der
indonesischen Kulturen im Aufnehmen und Integrieren von Neuerungen.
Das Phänomen als solches ist deutlich genug und gerade in der Kolonialzeit
mag es besonders aufgefallen sein. Neuerungen von aussen wurden, soweit

364



man die indonesische Geschichte überblickt, keineswegs abgelehnt, sondern
immer wieder bereitwillig akzeptiert. Aber nach dieser scheinbar zwanglosen
Übernahme erscheinen sie plötzlich als völlig verändert, gewissermassen als
anverwandelt an ein durch und durch indonesisches Muster. Es ist nun
natürlich die Frage, ob diese Erscheinung wirklich so typisch für Indonesien
ist und nicht auch vielfach anderswo beobachtet werden kann. Bedenklicher
aber scheint mir, dass damit ein Element in die Charakterisierung des
Studienfelds eingeführt wird, das von ganz anderem Gehalt ist als die zuerst
erwähnten. Denn während dort deutlich lokale Variationen auf ein
zugrundeliegendes Modell hin untersucht werden, bezeichnet die Elastizität nichts
weiter als eine gemeinsame Art der Reaktion auf bestimmte historische
Einflüsse, eine Art, die sich zwar beschreiben, aber schwerlich auf ein
Modell zurückführen lässt.

De Josselin de Jong selbst hat sich mit der Frage der Abgrenzung eines
Studienfelds wie erwähnt nicht weiter beschäftigt. Auch seine zahlreichen
Schüler sind darauf zunächst nicht eingegangen, sondern haben sich darauf
konzentriert, indonesische Kulturen zu beschreiben und im Hinblick auf die
bestehenden sozialen und klassifikatorischen Modelle zu analysieren. Durch
das Werk von Claude Lévi-Strauss hat das Konzept jedoch wieder neue
theoretische Impulse bekommen, namentlich durch die vier Bände der
"Mythologiques". In den Mythologiques analysiert Lévi-Strauss die
Beziehungen zwischen einem Satz von beinahe tausend Mythen der süd- und
nordamerikanischen Indianer. Auch ihm geht es nicht darum, einen historischen

Urmythos zu rekonstruieren, sondern zu untersuchen, auf welche
Weise von einem Mythos zum anderen ein Thema immer neu variiert wird,
ein Thema, das allen behandelten Mythen gemeinsam ist und sie verbindet:
es ist der Übergang von Natur zu Kultur. Ein fundamentales, auf unzählige
Arten abgewandeltes Ausdruckmittel für diesen Übergang ist der Streit des
Menschen mit dem Himmel um den Besitz des lebensnotwendigen Feuers.

Das eigentliche Ziel der Analyse, das Lévi-Strauss in seinen Mythologiques

anstrebt, ist freilich etwas anders gelagert als beim Konzept des

ethnologischen Studienfelds. Lévi-Strauss sieht Mythen als soziale Produkte,
die man als Ergebnisse des menschlichen Denkens betrachten muss. Mythen
sind nicht einfach eine Umsetzung der Realität, sondern sie sind problemgerichtet;

es sind Erzählungen, in denen die Menschen einer Kultur sich mit
ihrer sozialen Konstruktion der Wirklichkeit auseinandersetzen und versuchen,

die dabei unweigerlich auftretenden Unzulänglichkeiten und logischen
Widersprüche zu verarbeiten. Dabei werden Gegensätze abgeschwächt und
Alternativen dazu entwickelt. Natürlich werden die Probleme dadurch nicht
wirklich gelöst, ebensowenig wie die sozialen Konflikte, aber sie werden
gestaltet und schliesslich akzeptabel gemacht.

Worauf es Lévi-Strauss in den Mythologiques nun ankommt, ist nicht so
sehr die Art der Lösungen selbst als der Mechanismus des menschlichen

365



Denkens, der in den Beziehungen zwischen den verschiedenen Varianten der
Mythen zum Ausdruck kommt. Der zentrale Begriff dabei ist die Transformation,

das heisst die gesetzmässige Art, wie verwandte Mythen von einer
Kultur zur anderen abgewandelt und dabei den jeweiligen lokalen Problemen

und Bedürfnissen angepasst werden.
Mit diesem Nachdruck auf die unbewussten Gesetzmässigkeiten des

menschlichen Denkens unterscheidet sich die Zielsetzung von Lévi-Strauss
von derjenigen, die im Studienfeldkonzept angegeben ist. Wenn hier etwa
verschiedene Formen indonesischer Klassifikationssysteme miteinander
verglichen werden, so wird dies nicht als ein Mittel betrachtet, um universale
Strukturprinzipien zu formulieren, sondern der Nachdruck liegt auf der
Deutung der manifesten Ausgestaltungen4. Einerseits geht es darum, die
Varianten als solche darzustellen - etwa in den Querverbindungen zwischen
kosmologischen Vorstellungen und sozialem System, und andererseits, hinter

den Varianten das gemeinsame Modell zu entdecken.
Dieser Unterschied in der Zielsetzung sollte aber nicht darüber hinwegtäuschen,

dass der Weg bei den Ansätzen über weite Strecken parallel läuft.
Denn es ist klar, dass es sich bei den verschiedenen untersuchten Varianten
der indonesischen Sozialordnungen und Klassifikation gemäss der struktura-
listischen Terminologie um Transformationen handelt. Dies bringt uns nun
zum Problem der Abgrenzung eines ethnologischen Studienfelds zurück.

Lévi-Strauss selbst verwendet diesen Ausdruck nicht. Aber er hat gleich zu
Beginn seiner Untersuchungen deutlich gemacht (1964:9), dass man nur dort
von einem Transformationssystem sprechen kann, wo zwischen den
untersuchten Elementen direkt oder indirekt eine historische Verbindung
angenommen werden kann. Eine Version kann eine andere Version nur in die
Sprache konkreter lokaler Bedingungen und Bedürfnisse transformieren,
wenn sich die beiden gewissermassen in Hörweite voneinander befinden.
Dass Lévi-Strauss sich selbst gelegentlich Exkurse erlaubt, die dieser Grundregel

zu widersprechen scheinen, hat eine andere Ursache5. Ein Exkurs über

4 Vgl. de Ruyter 1979: Kapitel 6.
5 Lévi-Strauss ist wiederholt vorgehalten worden, dass er sich nicht immer an die Beschränkung

hält, die er sich selbst auferlegt hat (z.B. Oppitz 1975:218). So müssen Vergleiche mit
Polynesien, Japan oder Europa dazu beitragen, die Bedeutung bestimmter indianischer
Mythenepisoden zu erklären. De Ruyter (1979:102) sieht solche Exkurse als eine logische
Folge der Zielsetzung, allgemein menschliche Denkstrukturen aufzudecken, und schlägt
deswegen vor, das Kriterium des historischen Zusammenhangs ganz fallenzulassen. Dieser
Vorschlag scheint mir sehr problematisch. Es geht Lévi-Strauss ja nicht um die Analyse von
Beziehungen zwischen verstreuten Konvergenzen in assoziativen Verbindungen, sondern
darum, von einer Passage oder Version eines spezifisch gestalteten Erzählungsablaufs zur
anderen hinter den lokalen Transformationen die strukturellen Gesetze aufzuspüren. Dies
setzt voraus, dass die verschiedenen Texte sich gewissermassen in Hörweite voneinander
befinden. Natürlich kann es vorkommen, dass gleiche systematische Beziehungen auch ohne
nachweisbare Kontinuität auftreten. So konstatiert Lévi-Strauss (1973:31-35) etwa eine

366



die Besiedlungsgeschichte Amerikas im vierten Band der Mythologiques
(1971:543-546) verleiht seiner Regel noch einmal besonderes Gewicht.

Es ist nun wohl deutlich geworden, warum der Besitz einer gewissen
Elastizität im Anverwandeln von Neuerungen bei der Kennzeichnung der
Kernelemente des ethnologischen Studienfelds Indonesien keinen Platz
haben kann. Wenn wir versuchen, dem Konzept durch Zuhilfenahme des

Transformationsbegriffs grössere Schärfe zu geben, kann man einem solchen
strukturell nicht greifbaren Phänomen keine konstituierende Funktion
beimessen. Allerdings erhebt sich nun gleich die Frage, ob die Forderung nach
historischer Kontinuität als solcher nicht noch viel zu unverbindlich ist, um
ein ethnologisches Studienfeld als Transformationssystem abzugrenzen.
De Josselin de Jong sprach vom malaiischen Archipel. Aber wie steht es mit
den siedlungsgeschichtlich und vielfach auch sprachlich verwandten Völkern
des südostasiatischen Festlands oder Polynesiens?

Ich glaube nicht, dass sich eine solche Frage prinzipiell beantworten lässt.
Man sollte sie sowohl von der lokalen Situation wie von der jeweiligen
Problemstellung abhängig machen. Es ist klar, dass mit wachsender räumlicher

und zeitlicher Ausdehnung eines Studienfelds die Chancen zunehmen,
dass die Unterschiede die Gemeinsamkeiten völlig überschatten. Dies gilt
vielleicht weniger für die Ausarbeitung gemeinsamer struktureller Modelle
und die Aussicht, dadurch lokale Ausgestaltungen besser zu verstehen. So
hat etwa P.E. de Josselin de Jong (1980a : 223) das Vorkommen patrilinearer
Züge bei den mutterrechtlichen Minangkabau in Westindonesien mit ihrer
asymmetrischen Heiratsordnung in Verbindung gebracht: Solche Züge
erscheinen dann nicht als isolierte Fremdkörper, sondern als die partielle
Verwirklichung einer Alternative zur dominanten Ordnung, die dem Modell
potentiell innewohnt.

Viel unmittelbarer gilt es für das zweite Ziel des Studienfeld-Konzepts, das
dichter bei der empirischen Wirklichkeit steht, nämlich das der wechselseitigen

Interpretation6. Mit wechselseitiger Interpretation wird die Möglichkeit
bezeichnet, dass die Bedeutung bestimmter Kulturelemente einsichtiger

homologe Transformation zwischen den Korrelationen Inzest und Rätsel einerseits und
Keuschheit und "Antwort ohne Frage" andererseits in Europa und Amerika. Aber wenn
Lévi-Strauss mit solchen Beispielen argumentiert, weist er immer wieder darauf hin, dass sie
rein praktische "Abkürzungen" darstellen. Sie dienen dazu, ein Argument schneller zu
erläutern, können es jedoch allein nicht beweisen (vgl. 1966:326). Die Erklärungen für
solche Parallelen sieht Lévi-Strauss in der beinahe zwangsläufigen Weise, in der sich in
analogen Situationen innerhalb eines gegebenen Codes bestimmte symbolische Ausdrucksformen

aufdrängen (vgl. 1966:63 und 349f.). Aber ohne Kontinuität kann die Existenz
gleicher Isomorphiebeziehungen nur a posteriori festgestellt und nicht a priori angenommen
werden (vgl. 1966:399).

6 Vgl. P.E. de Josselin de Jong 1980b :318ff.

367



wird, wenn man sie mit verwandten Elementen anderer Kulturen des
Studienfelds vergleicht, zu denen sie in einem transformatorischen Verhältnis
stehen. Hier ist die historische Kontinuität lediglich eine Voraussetzung, ob
der Vergleich sich gelohnt hat, kann erst das Resultat selbst zeigen. Lévi-
Strauss gibt in den Mythologiques zahlreiche Beispiele für solche wechselseitigen

Interpretationen. P.E. de Josselin de Jong (1980a :3f) kritisiert in
diesem Zusammenhang ein etwas triviales Gegenbeispiel von Malinowski,
dessen funktionalistischer Ansatz, dass man alles allein aus der lokalen
Situation heraus erklären solle, dem Konzept des Studienfelds wie erwähnt
widerspricht. Das Beispiel bezieht sich allerdings nicht auf eine Nachbarkultur,

sondern auf ein früheres Kulturstadium. Malinowski schreibt, man solle
den heutigen Gebrauch von Kutschen in Touristenstädten nicht als Survival
aus der Vergangenheit interpretieren, sondern ihre Funktion in der heutigen
Gesellschaft aufzeigen, etwa als eine Möglichkeit für romantisch veranlagte
Personen, sich in die gute alte Zeit hineinzuträumen. Aber gerade dieses

Beispiel, meint de Josselin de Jong, zeigt die Grenzen der funktionalistischen
Methode: Man kann eine solche Funktion nur verstehen, wenn man weiss,
dass sie eine Transformation der Tatsache ist, dass Pferdefuhrwerke das

typische Verkehrsmittel dieser guten alten Zeit waren.
Aber bei beiden bisher genannten Anwendungsmöglichkeiten des Studien-

feldkonzepts - der recht formalen mit den Transformationsvarianten von
Modellen und der ganz konkreten mit der wechselseitigen Interpretation von
Einzelerscheinungen - bleibt eine Frage offen, die mehr inhaltlicher Natur
ist: Wie lässt es sich verstehen, dass eine bestimmte Kultur innerhalb des

Studienfelds gerade zu ihrer besonderen Ausgestaltung von Elementen eines

zugrundeliegenden Modells gelangt ist? Geht es dabei lediglich um direkte
Anpassungen an lokale ökologische Faktoren, oder verrät sich hier auch der
Einfluss spezifischer Wesenszüge der betreffenden Kultur?

Die Frage nach dem eigenen Charakter einer Kultur und nach fundamentalen

Tendenzen und Haltungen, durch die er geprägt wird, ist in der

Ethnologie immer wieder gestellt worden, aber der Vorwurf subjektiver
Typologisierung und methodologischer Vagheit hat dieses Thema in Verruf
gebracht. Und doch ist es deutlich genug, dass es solche spezifischen Wesenszüge

gibt, gemeinsame Elemente in der Organisation der verschiedenartigsten

Lebensbereiche, die den kulturellen Äusserungen einer Gesellschaft
ihren typischen "Stil" geben. Lévi-Strauss hat in frühen Publikationen
vorgeschlagen, die Eigenart einer Gesellschaft als eine "Ordnung der
Ordnungen" in den Korrealationen der Strukturen verschiedener Kulturaspekte
zu suchen (1958 : Kapitel 5 und 16). Auf etwas weniger abstraktem Niveau
ist gerade für Indonesien das Bestehen allgemeiner Ordnungsprinzipien als

massgeblich für das Gesamtbild einer Kultur an eindrücklichen Beispielen
ausgeführt worden (z.B. Barnes 1974, Adams 1980). Aber in allen diesen

Darstellungen liegt der Akzent auf formalen Gesichtspunkten. Die Frage

368



stellt sich erneut, welche zentralen Motivationen und Werte mit den
Ordnungsprinzipien einhergehen.

Mir scheint, dass das Konzept des Studienfelds für eine solche inhaltliche
Charakterisierung neue Perspektiven eröffnen und damit zu den beiden oben
genannten noch eine dritte Anwendungsmöglichkeit erhalten kann. Denn
dieser Ansatz impliziert die Möglichkeit, die Berechtigung eigener Interpretationen

zu überprüfen: Im Rahmen des Studienfelds lässt sich die Bedeutung

charakteristischer Merkmale im interkulturellen Vergleich erhärten.
Die Frage konzentriert sich dann auf die Art der Unterschiede: Worin
weichen die lokalen Ausgestaltungen eines Themas in den verwandten
Kulturen des Studienfelds voneinander ab. Diese Gestaltungen haben sich ja
von einer gemeinsamen Grundlage her gewissermassen auseinanderentwik-
kelt; die Art der Unterschiede dürfte also ganz unmittelbar nach kulturspezifischen

Motivationen verweisen. Nur der Rahmen des Studienfelds bietet die
Gewähr, dass die Kontraste, die den Charakter des Besonderen profilieren
sollen, tatsächlich als solche betrachtet werden können und nicht lediglich
eine Folge eigener Typologisierungen sind.

Zunächst muss es darum gehen, aus dem Vergleich den spezifischen
Charakter der verschiedenartigen Ausgestaltungen selbst abzuleiten. Am
besten eignen sich dazu Transformationen symbolischer Äusserungen, etwa
in religiösen Vorstellungen, Mythen, Ritualen usw. Hier kommen kollektive
Werte am freisten zum Ausdruck. Von diesem Einstieg her sollten die
Ergebnisse dann mit dem Vergleich anderer Institutionen verbunden werden,

in denen entsprechenden Unterschiede ebenfalls zu erwarten sind. So
lässt sich überprüfen, ob das erste Resultat tatsächlich zu allgemeineren
Aussagen über die betreffenden Kulturen berechtigt.

Indonesien mit seiner grossen kulturellen Diversität ist für einen solchen
Ansatz besonders geeignet. Fast alle seine Völker haben eine gemeinsame
südostasiatische Wurzel und gehören der gleichen Sprachfamilie an: dem
indonesischen Zweig des Austronesischen. Die indonesischen Kulturen
haben in dauerndem Kontakt mit dem Festland gestanden und sind von den
dortigen Entwicklungen beeinflusst worden. Mit dieser Tatsache bringt man
allgemein die grosse kulturelle Komplexität der indonesischen Gesellschaften

in Zusammenhang. Der indonesische Ethnologe Koentjaraningrat
(1975:57ff) unterscheidet vier Haupttypen: kleine Landbaustämme mit shifting

cultivation im äussersten Westen und Osten des Archipels, bei denen die
neolithischen Traditionen besonders deutlich weiterleben, die grossen, oft
hierarchisch aufgebauten Stämme im Innern von Sumatra, Kalimantan,
Sulawesi und auf den Inseln des Ostens, die meist Reis anbauen und stark
von der frühen Metallzeit Südostasiens beeinflusst sind, die hinduistisch
geprägten Reiche von Bali und Zentraljava und schliesslich die Küstenstaaten

verschiedener grösserer Inseln, in denen der Islam sich reiner als
anderswo durchsetzen konnte. Die Kennzeichen der beiden letzten Gruppie-

369



rungen, Hinduismus und Islam, haben nicht alle Kulturen Indonesiens
erreicht. Entscheidend aber ist, dass auch bei diesen historisch geformten
Gesellschaften das ältere, prähistorische Erbe weiterlebt. Dieses Erbe geht
sowohl in seinen neolithischen wie in seinen frühmetallzeitlichen Varianten
auf das gleiche Ursprungsgebiet in Südostasien zurück.

So finden wir in Indonesien ein grosses typologisches Gefälle mit kleinen
egalitären und grossen hierarchischen Stämmen, mit Reichen und mit Staaten

sowie eine Vorstellungswelt, in der zwar mit zahlreichen heterogenen
Elementen zu rechnen haben, bei denen aber auch ein gemeinsamer Kern
vorausgesetzt werden kann. Worauf es nun ankommt ist, nach lokalen
Variationen solcher gemeinsamer Vorstellungen bei verschiedenen Kulturtypen

zu suchen und die Unterschiede zu beschreiben und zu charakterisieren.

Ein Vergleich mit den lokalen kulturellen Hintergründen muss dann
eine allgemeine Gegenüberstellung ermöglichen mit dem Ziel, etwas über
den Charakter jeder Kultur als ganzer zu erfahren. Ich möchte diese dritte
Anwendungsmöglichkeit des Studienfeldkonzepts im folgenden an einem
Beispiel illustrieren. Dabei möchte ich ausgehen von einem Mythos eines der

grossen hierarchischen Stammverbände, den Minahasa in Nordsulawesi. Der
Mythos ist in zahlreichen mehr oder weniger vollständigen Varianten
überliefert und handelt davon, wie der Reis zu den Menschen kam7.

Früher waren Erde und Himmel durch einen hohen Berg miteinander
verbunden. Eines Tages stieg ein Mann namens Tuleng oder Tumeleng zum
Himmel empor und sah, dass dessen Bewohner eine Art von Körnern zum
Trocknen ausgelegt hatten, die man auf der Erde nicht kannte. Das war der
Reis. Die Himmelsbewohner gaben Tuleng davon zu essen, und es

schmeckte ihm gut. Aber obwohl er darum bat, verboten sie ihm, einige
Körner als Saatgut mit sich auf die Erde zurückzunehmen. Tuleng übernachtete

im Himmel und nachts, als alles schlief, wälzte er seinen Kopf im Reis,
sodass ein paar Körner in den langen Haaren hängen blieben. Nach seinem
Abschied am nächsten Morgen vermissten die Himmelsbewohner bald ihre
Reiskörner, holten Tuleng ein und untersuchten ihn. Schliesslich entdeckten
sie das Gestohlene in seinen Haaren; Tuleng entschuldigte sich und sagte, es
sei nicht mit Absicht geschehen; so liessen sie ihn ziehen, aber ohne die
Körner. Zu Hause besann er sich auf eine List. Er schnitt Kerben in die dicke
Hornhaut seiner Füsse und ging zum Himmel zurück. Dort behauptete er,
eines seiner Hühner habe sich verlaufen und tat so, als ob er es überall suche.
Dabei lief er über die Matte, auf der der Reis zum Trocknen lag, sodass

einige Körner sich in den Kerben in seinen Sohlen festsetzten. Darauf ging er

7 Vgl. Graafland 1898:265f. (mit Lokalisierung in der Unterwelt); Kratz 1973:226f. (Nach
Taulu H.M.); Sagimun 1963:44-52; Schwarz 1907: Nr. 100; de Vries 1925:144f. (nach
H.H. Juynboll - nicht M.J. van Baarda, vgl. S. 367); Wilken 1863:317-320 (auch in
Bezemer 1904:300-303).

370



weg unter dem Vorwand, sein Huhn anderswo suchen zu wollen. Auch jetzt
wurde er verfolgt und überall untersucht, nur an die Sohlen dachten die
Himmelsbewohner nicht. Nach einer anderen Version kam es zum Kampf,
aber Tuleng konnte entkommen. Jedenfalls gelangte er glücklich mit dem
Reis nach Hause. Der Reis wurde gepflanzt und gedieh, aber als er zu reifen
anfing, kamen Mäuse und frassen alles auf. Da vernahm Tuleng von einem
Freund, dass die Himmelsbewohner eine Art Vögel besässen, die als Boten
der zuständigen Götter mit ihrem Ruf anzeigten, ob es günstig sei, mit dem
Reisbau zu beginnen.

Der Freund erbot sich, einen solchen Vogel zu beschaffen. Er wartete, bis
im Himmel jemand gestorben war, machte sich dann dorthin auf und
behauptete weinend, er sei der älteste Sohn des Verstorbenen; dieser habe
ihn aber auf der Erde aufziehen lassen.

Die Kinder des Verstorbenen anerkannten ihn als Bruder und erklärten
sich bereit, das Erbe mit ihm zu teilen. Er aber erbat sich einzig einen der
Omenvögel aus, erhielt ihn und kehrte damit auf die Erde zurück. Tuleng
und der Freund pflanzten nun Reis nach den Zeichen des Vogels, der Reis
gedieh gleich üppig und so blieb es bei den Minahasa bis heute. Die zweifach
betrogenen Himmelsbewohner wollten sich rächen, aber die Menschen

trugen den Gipfel des verbindenden Bergs ab, seither sind Himmel und Erde
getrennt. Wütend warfen die Himmelsgeister Bambusspeere nach Tuleng
und seinem Feind, sie trafen sie jedoch nicht. Einige Bambusse schlugen
Wurzel und noch heute findet man in dem betreffenden Gebiet eine grosse
Menge Bambussträucher.

Vergleichen wir diesen Mythos von den Minahasa nun mit einer Erzählung
von einer der kleinen, egalitären Stammesgruppen. Sie kommt aus Menta-
wai, einer Inselgruppe westlich von Sumatra, wo ich sie selbst aufgezeichnet
habe. Sie berichtet, wie der Durian zu den Menschen kam. Der Durian ist
eine grosse, für westliche Nasen eher stinkende, aber wegen ihres
Geschmacks ausserordentlich geschätzte Baumfrucht mit Kernen, die ebenfalls

essbar sind.
Zwei Brüder fuhren im Einbaum aufs Meer, um mit Bogen und Harpunenpfeilen

Fische zu schiessen. Aber keiner der kostbaren Pfeile traf und
schliesslich waren alle aufgebraucht. Da sprang der jüngere Bruder ins
Wasser, um nach den Pfeilen zu tauchen. Er schwamm tief hinunter und kam
zu den Geistern unter der Erde. Dort fand er alle seine Pfeile wieder; die
Geister hatten sie eingesammelt, da sie um das Schicksal ihrer Hühner
besorgt waren. Die Fische sind nämlich die Hühner der Geister im Meer
unter der Erde. Der jüngere Bruder sah, dass die Geister mit Wohlbehagen
Früchte verzehrten, die er nicht kannte - eben den Durian. Er bat um Kerne
davon, aber die Geister verweigerten sie mit dem Hinweis, dass der Anbau
dieser Früchte mit grossen Gefahren verbunden sei; die Menschen würden
während ihres Reifens krank werden und sterben. Trotzdem bettelte und

371



bettelte der jüngere Bruder und schliesslich erhielt er einige Kerne, die die
Geister aber vorher aus Mitleid heimlich verbrüht hatten. Er schwamm
damit zurück zu seinem Bruder, und zu Hause pflanzten sie die Kerne. Sie

gingen natürlich nicht auf. Darauf machte sich der ältere Bruder auf den Weg
zu den Geistern. Nun erhielt er gute Kerne und wurde unterrichtet, wie er sie

pflanzen solle. Die Kerne trieben tatsächlich, und zum dritten Mal besuchte
einer der Brüder die Geister, um von ihnen zu erfahren, wie man sich denn
nun verhalten solle. Die Geister zählten ihm eine lange Reihe von
Verhaltensvorschriften auf, die während des Reifens der Durianfrüchte in acht

genommen werden müssen: das Jagen mit bestimmten Pfeilsorten, das

Anfertigen und Spielen von Kreiseln usw., und sie nannten verschiedene
Aktivitäten, die während dieser Zeit tabu sind und die sie unterlassen
sollten. Damit allein könnten sie sich vor den Gefahren schützen, die das

Kultivieren des Durian sonst mit sich bringen würde. Bei der Ernte aber
sollten sie ihnen, den Geistern, zum Dank von einer der Früchte opfern.
Daran halten die Mentawaier sich bis heute.

Wenn wir diese beiden Mythen vergleichen, dann sehen wir, dass sie über
weite Strecken parallel laufen. Beide haben das gleiche Thema: den Erwerb
bestimmter Nutzpflanzen durch den Menschen. In beiden Fällen stammen
die Pflanzen von Wohnplätzen der Geister - der Oberwelt bzw. der Unterwelt.

Jeder der beiden Mythen beginnt mit dem Besuch eines Menschen im
Jenseits, wo er die Geister im Besitz der ihm unbekannten wohlschmeckenden

Gewächse sieht, aber hier wie dort werden sie dem Menschen verweigert.

Jedesmal misslingt der erste Versuch, sie trotzdem zu erwerben: bei den
Minahasa, weil die Geister den Betrug des Menschen entdecken und ihm die
Körner wieder abnehmen, in Mentawai, weil die Menschen den Betrug der
Geister nicht entdecken und die Kerne nicht aufgehen. Der zweite Besuch
führt ebenfalls noch nicht zu einem definitiven Resultat: Bei den Minahasa,
weil die Ernte misslingt, da die Menschen nicht über die Vorzeichen verfügen,

die die richtigen Zeitpunkte für die Anbauphasen anweisen, in Mentawai,

weil die Menschen die religiösen Vorschriften nicht kennen, die man
während des Reifens der Früchte berücksichtigen muss. Erst der dritte
Versuch verschafft hier Deutlichkeit: Bei den Minahasa erlangt der Freund
durch einen neuerlichen Betrug den erforderlichen Vorzeichenvogel, in
Mentawai ersetzen die Geister ihren anfänglichen Betrug, durch den sie den
Menschen Unheil hatten ersparen wollen, durch das Bekanntgeben der
richtigen Verhaltenswen, die ihnen das Unheil ebenfalls verhüten können. In
beiden Fällen sind nun die Menschen im gesicherten Besitz der Pflanzen. Die
Beziehungen zu den jenseitigen Geistern enden freilich entgegengesetzt: Bei
den Minahasa resultiert der Mythos in der Trennung von Himmel und Erde
und in Racheversuchen der betrogenen Geister, in Mentawai wird am Ende
des Mythos ein periodisch erneuter Kontakt mit den Geistern der Unterwelt
durch die Darbringung des Fruchtopfers gefordert.

372



Angesichts der vielen bis ins Detail gehenden Parallelen dürfte es keine
Frage sein, dass die beiden Mythen genetisch miteinander verwandt sind.
Und zwar ist es eine Verwandtschaft, die sich nicht auf eine Übereinstimmung

einiger isolierter Motive beschränkt, sondern die die Mythen als

ganzes betrifft und es uns erlaubt, sie als verschiedene Transformationen
eines gemeinsamen Modells zu betrachten; deutlich sind es Ausgestaltungen
eines "kosmischen Dualismus". So wie wir es uns vorgenommen haben,
wollen wir uns also im Folgenden nicht mehr auf die Ähnlichkeiten konzentrieren,

sondern auf die Unterschiede. Um es noch eimal zu wiederholen: Es

geht dabei nicht, jedenfalls nicht in erster Linie, um eine historische
Rekonstruktion, etwa: welches ist die ältere Form, finden sich irgendwo Zwischenstufen,

wie hat sich der Mythos verbreitet. Worauf es hier ankommt, sind im
wesentlichen drei Fragen:

1. Wie lassen sich die Unterschiede charakterisieren;
2. Lässt sich das, was Unterschiede ausmacht, mit dem verschiedenartigen

ethnographischen Kontext der Minahasa und der Mentawaier in Verbindung

bringen;
3. Ergibt ein Vergleich der beiden Befunde Hinweise auf allgemeine

Charakterzüge der beiden Kulturen?
Ich kann im Folgenden nur einige Andeutungen zu einem solchen Programm
geben.

Der Unterschied, der zunächst vielleicht am meisten ins Auge fällt, ist
derjenige zwischen Ober- und Unterwelt. Gera van der Weijden hat in einer
1981 erschienenen Basler Dissertation über indonesische Reisrituale zahlreiche

Mythen über den Ursprung des Reises zusammengestellt. Bei ihren
Motivgruppen II und III, bei denen der Reis aus dem Jenseits stammt, macht
sie je eine Unteraufteilung in Herkunftsort Himmel und Herkunftsort Unterwelt.

Diese Unteraufteilung erscheint allerdings zunächst mehr durch das

Bedürfnis nach guter Ordnung als durch inhaltliche Erwägungen eingegeben,
denn im ganzen Studienfeld treten beide Herkunftsmöglichkeiten durcheinander

auf. Dies wird noch deutlicher, wenn wir uns nicht auf den Ursprung
von Körnern oder Kernen beschränken, sondern auch die Herkunftsmythen
anderer Arten von Kulturgütern betrachten. Dann kommen auch in unseren
beiden Gebieten andere Örtlichkeiten vor.

So gibt es aus der Gegend der Minahasa8 eine Erzählung, die von der
mythischen Herkunft einer bestimmten Art prachtvoller Stoffe berichtet. Sie
ist in ihrem Aufbau deutlich mit dem Mythos von Tuleng verwandt und
beginnt mit einer Jagd auf Tiere, die bei den Minahasa mit der Unterwelt

8 Die den Minahasa benachbarten Bolaang Mongondou, bei denen Dunnebier (1911:95—120)
diese Geschichte aufgezeichnet hat, sind von Minahasa-Gruppen abgeleitet (vgl.
Le Bar 1972:127).

373



assoziiert sind, nämlich wilde Schweine9. Zwei Brüder waren mit reichem
Ertrag von der Schweinejagd zurückgekehrt. Am nächsten Morgen aber war
die Hälfte der Beute verschwunden. Einer der Brüder hielt daraufhin
Wache, und als sich der Vorfall wiederholte, verwundete er den Dieb mit
einem Speer. Die Speerspitze blieb stecken, der Bruder folgte den Spuren,
gelangte zu einem Loch, das in die Unterwelt führte und liess sich an einer
Rotangleine hinunter. Dort erfuhr er, dass eine Häuptlingstochter der
Unterwelt schwer verletzt sei. Der Bruder log, er sei ein Schamane und
könne sie heilen, verschaffte sich dadurch Zugang zu ihr und entdeckte, dass

seine Speerspitze in ihrem Körper steckte. Unter dem Vorwand, sie herausziehen

zu wollen, stiess er sie vollends hinein und tötete die Tochter. Dann
raubte er die kostbaren Tücher, die in ihrem Haus lagen, flüchtete damit und
liess sich von seinem Bruder wieder auf die Erde ziehen. Die Bewohner der
Unterwelt wollten ihm folgen, um Rache zu nehmen, aber die beiden Brüder
verschlossen das Loch, das den Zugang bildete, mit einem grossen Stein. -
Wie bei der ersten Erzählung finden wir auch hier das Vordringen in den
Bereich der Geister, Betrug, Diebstahl des Eigentums der Geister und sein
Überbringen auf die Erde und das Abbrechen der Beziehung.

Auch zu diesem Mythos gibt es ein Gegenstück aus Mentawai; es ist auf
entsprechende Weise von ihm verschieden wie der Durianmythos von der
Ursprungsgeschichte des Reises. Die Mentawaigeschichte10 beginnt ähnlich
wie der Durianmythos mit einem Mann, der erfolglos alle seine Pfeile
verschiesst, diesmal aber nicht beim Fischfang, sondern bei der Hirschjagd
im Urwald. Bei der Verfolgung der Spuren gelangt er schliesslich ins Reich
der Waldgeister. Die Waldgeister enthüllen ihm, dass die vermeintlichen
Hirsche in Wirklichkeit ihre Schweine sind. Sie erlauben ihm, eines der Tiere
zu schiessen und lehren ihn dabei, dass er davon zum Dank ihnen, den
Geistern, das linke Ohr opfern soll. Dieser scheinbar kleine und von der
ungünstigen, der linken Seite her stammende Teil sei für sie eine ganze
Menge. Denn bei den Geistern ist alles umgekehrt wie bei den Menschen.
An diese Opfervorschrift sollten die Menschen sich auch in Zukunft halten.
Der Mann kehrt mit dem Fleisch, das ihm die Geister geschenkt haben,
zurück auf die Erde und verkündet dort das Gebot des Ohropfers, an das die
Mentawaier sich heute noch halten.

Erneut ist die transformatorische Beziehung zwischen den beiden Mythen
ganz offensichtlich. In Sulawesi verfolgt ein Mann Schweine, die das Eigentum

der Geister sind, in Mentawai vermeintliche Hirsche, die als Eigentum
der Geister in Wirklichkeit Schweine sind. Beide gelangen ins Jenseits, in die
Unterwelt beziehungsweise in die Wildnis. In Sulawesi verschafft sich der

9 Vgl. Schwarz 1907, 11:364.
10 Eine wörtliche Übersetzung des Mentawaitexts findet sich in Schefold 1980:98-100.

374



Mann unter dem Vorwand, sie zu heilen, betrügerisch Zugang zur Eigentümerin

der Schweine und tötet sie, in Mentawai erlauben die Geister dem
Mann, den zum Schwein gewordenen Hirsch zu töten und lehren ihn die
Umkehrung der menschlichen Realität bei den Geistern. Der Mann in
Sulawesi, der den Geistern zu Beginn der Geschichte ihren Anteil verwehrt
hatte, raubt nun auch noch ihren anderen Besitz und kehrt damit auf die
Erde zurück, der Mentawaier gewährt den Geistern als von ihnen gewünschten

Anteil das linke Ohr, erhält den Rest als Geschenk und kehrt damit auf
die Erde zurück".

Ich glaube, dass die vier soeben wiedergegebenen Mythen eine erste
Folgerung relativ leicht machen: Die Frage der genauen Lokalisierung der
Geisterwelt hat mit dem Gehalt der Erzählungen wenig zu tun. Ob Himmel,
Urwaldwildnis oder Unterwelt, allen drei Örtlichkeiten ist ein Wesenszug
gemeinsam: Sie sind jenseitig, ausserhalb der vom Menschen bewohnten
Welt. In allen vier Mythen ist das Jenseits der Herkunfsort wichtiger
Elemente in der Kultur: des Reises, des Durian, der Tücher und der Hirsche.
Wir haben gesehen, dass die Abläufe der beiden Mythen des ersten und der
beiden Mythen des zweiten Paares jeweils von Szene zu Szene Entsprechungen

zeigten, dabei im Einzelnen aber oft charakteristische Verschiebungen
aufwiesen. Die erste Verschiebung, diejenige der Lokalität, scheint nicht
weiterzuführen. Es fällt jedoch bald auf, dass nicht nur das erste und das

zweite Mythenpaar jeweils eine gewisse Ähnlichkeit besitzen, sondern dass

auch die Mythen innerhalb jedes Gebiets bestimmte Entsprechungen aufweisen.

Ich möchte nun zunächst die Mythen jedes Gebiets miteinander verglei-

11 Für den hier nach Dunnebier wiedergegebenen Mythos aus Sulawesi gibt es auch andere,
zum Teil ziemlich stark abweichende Versionen, auf die ich hier wenigstens andeutungsweise
eingehen will. Den ähnlichsten Charakter hat eine Erzählung der Minahasa über einen
Vorstoss ins Jenseits bei Schwarz (1907: Nr. 39). Er gipfelt ebenfalls in Tötung und Raub; im
Gegensatz zu unserem Mythos geht es dabei jedoch um einen berechtigten Racheakt, mit
dem die Menschen ein unprovoziertes Unrecht der Geister vergelten. Ähnliches gilt auch für
eine Erzählung von den Makassaren (Bezemer 1904:369-371, nach B.F. Matthes), bei
denen als neues Motiv die Tötung mit einer geliehenen Waffe vorgenommen wird. Dieses
Motiv dominiert dann in vielen anderen Varianten (Schwarz 1907 : Nr, 103 und 104, van der
Veen 1976:434-436, Wiken 1863:323-326); das Konfliktelement verlagert sich nun aber
auf die Beziehung zwischen dem gezeigten Verleiher und dem Schuldner, wobei der letztere
schliesslich triumphiert. Obwohl die Frage nach dem relativen Alter einzelner Versionen in
diesem Artikel nicht berücksichtigt wird, möchte ich hier doch an eine erstaunliche japanische

Parallele erinnern, auf die van Hinloopen Labberton (1931) hingewiesen hat, und die
ein sehr hohes Alter des Verleih-Motivs zu belegen scheint. Für unseren Zusammenhang ist
es interessant, dass es sich bei der geliehenen "Waffe" sowohl in der japanischen wie in
einigen Minahasa-Varianten um einen Angelhaken handelt. Vorausgesetzt, dass der geographische

Exkurs überhaupt statthaft ist (vgl. dazu auch Schulte Nordholt 1971:465) bestärkt
dies unsere Hypothese einer transformatorischen Verwandtschaft aller hier besprochenen
Erzählungen; auch der mentawaiische Durian-Mythos beginnt ja mit einem Fischzug.

375



chen und dann der Frage nachgehen, was sich aus der Gegenüberstellung des
Gemeinsamen des einen und des Gemeinsamen des anderen Gebiets ergibt.

Die Antwort für Sulawesi ist bald gegeben. Beim Reis und bei den
Tüchern verschafft der Mensch sich betrügerisch Zugang zu den begehrten
Objekten, im Fall des Reises auch zu den für die Kultivierung erforderlichen
Omenvögeln. Danach werden die Kulturgüter geraubt. Die Geister wehren
sich vergeblich, die Menschen setzen sich durch. Ein Unterschied zwischen
den beiden Erzählungen liegt darin, dass im Reismythos der Streit erst am
Ende richtig losbricht, resultierend in der Trennung von Himmel und Erde,
während in der zweiten Erzählung die Beziehungen bereits zu Beginn getrübt
waren: Der Unterweltsgeist hatte sich seinen Anteil selbst verschaffen wollen
und war dabei verletzt worden. Gemeinsam ist aber deutlich der Unterton
von Agressivität und gewalttätiger Inbesitznahme.

Wie verhalten sich dazu nun die zwei Mentawaimythen? Hier muss ich
zunächst auf einen Unterschied zwischen den beiden Erzählungen eingehen,
der sie verschieden zu akzentuieren scheint. Jedesmal stellen die Geister den
Menschen bestimmte Forderungen. Aber in der Geschichte vom Durian liegt
der Nachdruck dabei auf spezifischen Verhaltensvorschriften und Tabus,
während in der von den Waldgeistern das Opfer im Zentrum steht. Ich
glaube, im wesentlichen läuft beides auf dasselbe hinaus. Dies liesse sich an
vielen anderen Mythen illustrieren, bei denen Opfer und Tabu den gleichen
Stellenwert einnehmen - wie ja auch ganz zu Ende des Durianmythos noch
von einem Opfer die Rede ist. Die Gründe für diese Parallelität kann ich hier
nur ganz kurz andeuten. Sie hängen mit der materiellen Lebenssituation der
Mentawaier zusammen .Die Mentawaier kennen dabei zwei zentrale
Probleme. Das erste bezieht sich auf den schlechten Gesundheitszustand: Die
Sterblichkeitsrate ist in allen Altersstufen ausserordentlich hoch, das

Bevölkerungswachstum ist so gering, dass bis heute weite Strecken des Archipels
unbesiedelt geblieben sind. Das zweite hängt mit dem Lebensunterhalt
zusammen. Pflanzliche Nahrung ist im Überfluss vorhanden, aber die Mentawaier

klagen immer über die Schwierigkeit, sich genügend Fleisch zu
verschaffen; einerseits, weil die Haustierhaltung durch Viehkrankheiten und
andere Unglücksfälle oft zu einem Misserfolg führt und andererseits, weil es

nicht gelingt, genügend Jadgwild zu erbeuten. Beides, Krankheit und Misserfolg

in ökonomischen Aktivitäten wird nun damit erklärt, dass der Mensch
sich gegen die Dinge in seiner Umgebung vergangen habe. Alle diese Dinge
werden beseelt gedacht und besitzen eine eigene Persönlichkeit. Sie lassen
sich nicht einfach vom Menschen gebrauchen, sondern erwarten, dass er
Rücksicht auf sie nimmt. Andernfalls werden sie zornig auf den Menschen
und sorgen dafür, dass die Arbeit misslingt oder dass der Mensch selbst
krank wird. Diese Rücksichtnahme besteht nun aus zwei Komponenten:
Erstens verlangen die Dinge, dass der Mensch sich gewissermassen auf sie

konzentriert und bei jeder Tätigkeit Aktivitäten oder Speisen vermeidet, die

376



auf Grund bestimmter meist formaler Assoziationen nicht dazu passen. Und
zweitens muss ihnen bei gewissen Gelegenheiten als Gegenleistung geopfert
werden. Die Geister, von denen die Dinge ursprünglich stammen, fordern
das gleiche auch in ihrem Namen und sanktionieren das Geschehen. Damit
verstehen wir das Gemeinsame von Opfer und Tabu. Beide bedeuten eine
Gegenleistung des Menschen für seine Ansprüche auf die Dinge und an die
Geister.

Daher die Besorgnis der Geister im Durianmythos: Sie gilt nicht so sehr
der Möglichkeit einer schlechten Ernte, als den Gefahren, die dem
Menschen bei der Ausübung einer Aktivität drohen, wenn er die einschlägigen
Tabus nicht kennt. Beim Jagdwild dagegen liegt der Nachdruck eher auf den
Voraussetzungen, das begehrte Gut auch für die Zukunft sicherzustellen.
Auch für die Jagd bestehen zahlreiche Tabus; ihre Durchbrechung würde
Unfälle zur Folge haben. Im Mythos aber geht es darum, dass man den
Besitzern für ihr Geschenk eine Gegengabe erbringen muss.

Damit zeichnet sich nun deutlich der fundamentale Gegensatz zwischen
den beiden Mythen aus Sulawesi und denen aus Mentawai ab. Im ersten Fall
liegt der Nachdruck einseitig auf dem Erwerb der Güter durch den
Menschen; er verschafft sie sich durch gewalttätige Inbesitznahme und wird nicht
dafür bestraft. In Mentawai erkennen wir dagegen den Versuch, Dinge an
sich zu bringen, ohne dadurch das Gleichgewicht in der Welt zu stören:
Durch Gegenleistungen in der Form von Tabus und Opfern kompensiert
man die eigenen Ansprüche und sichert dadurch seine Gesundheit und den
Besitz.

Unser Ausgangspunkt war, dass den Geschehnissen und Reflexionen der
Mythen als symbolischer Kulturerscheinungen kulturspezifische Werthaltungen

zugrundeliegen, dass die Entwicklung der Motive also niemals zufällig
ist. Die Frage ist nur: Haben wir richtig interpretiert? Sind die durch uns
konstatierten Wesenszüge tatsächlich symptomatisch für den Charakter der
Kultur als ganzer? Damit komme ich zum zweiten Schritt, den ich vorhin
genannt habe: Der Relatierung der unterscheidenden Merkmale an den
jeweiligen ethnographischen Kontext.

Was Mentwai betrifft, glaube ich, dass das Streben nach Aufrechterhaltung

und Wiederherstellung eines Gleichgewichts tatsächlich ein Grundmotiv
bildet. Dieses Gleichgewicht ist nicht statisch - dies ist ein Wesenszug der

hinduisierten Kulturen unseres Studienfelds - sondern in dynamischer Bewegung

und muss vom Menschen durch Ausbalancieren aller seiner Beziehungen

immer neu hergestellt werden.
Ansatzweise bin ich auf diesen Umstand bereits bei der Besprechung der

parallelen Bedeutung von Tabu und Opfer eingegangen. Ich möchte ihn im
folgenden anhand von drei anderen Kulturaspekten illustrieren, die ich dann
anschliessend mit den entsprechenden Institutionen bei den Minahasa
vergleichen werde, nämlich der Divination, der Feste und der Kopfjagd. Von

377



der Divination war in dem Reismythos von den Minahasa ganz direkt die
Rede in Verbindung mit den Vögeln, die den Willen der Götter kundgeben
und nach denen der Mensch sein Handeln richten muss. Solche Omenvögel
gibt es auch, in Mentawai; sie werden hier als Botschafter der Ahnengeister
bezeichnet. Ihre Aufgabe ist es jedoch nicht, den Willen der Geister zu
verkünden, sondern anzuzeigen, wann den Menschen ganz allgemein
übernatürliche Gefahren drohen. Die Ahnengeister sind den Menschen gut
gesinnt und lassen ihnen eine Warnung zukommen, wenn in dem dynamischen

Feld aufeinander einwirkender Kräfte die Situation gerade ungünstig
ist. So warnen Omenvögel, wenn bösartige Geister in der Nähe sind oder
wenn ein Platz für einen Hausbau aus religiösen Gründen nicht glücklich
gewählt ist. Aber im ganzen haben solche Omenvögel in Mentawai nur eine
marginale Bedeutung. Wichtiger sind bestimmte Orakeltiere (Hühner und
Schweine), die in ihren Eingeweiden eine Antwort darauf geben, ob sie den
Beschwörungen der Menschen gefolgt sind und sich wirksam für den guten
Ausgang eines Vorhabens eingesetzt haben12. Letztlich liegt die Verantwortung

für den Erfolg oder Misserfolg von Geschehnissen in Mentawai immer
beim Menschen selbst. Die Mentawaier kennen keine übergeordneten
Mächte, die das Schicksal bestimmen und deren Willen es zu erforschen gilt.
Alles in der Erscheinungswelt, Dinge und Geister, lebt und hat seine eigene
Persönlichkeit. Wer hier die jeweils erforderlichen Opfer bringt und die
Tabus einhält, erfüllt die Voraussetzungen für das Gelingen seiner Aktivitäten

und braucht nicht zu befürchten, das Gleichgewicht zu stören und die
Kräfte dadurch gegen sich aufzubringen.

Im sozialen Bereich steht die Erhaltung des Gleichgewichts ebenfalls
zentral. Es gibt keine Rangunterschiede zwischen Individuen oder Gruppen.
Die einzelnen lokalen Gemeinschaften führen jede für sich von Zeit zu Zeit
religiöse Feste durch, die sie so prächtig wie möglich zu gestalten versuchen.
Wenn aber bei anderen Arten von Festen mehrere Gruppen gemeinsam
betroffen sind, so achtet man ängstlich darauf, dass die einzelnen Festbeiträge

genau äquivalent sind. Falls solche Feste in Etappen durchgeführt
werden, was gelegentlich vorkommt - zuerst ein Abschnitt bei der einen
Gruppe, dann einer bei der anderen - dann sollte die zweite Gruppe zum
Beispiel genau gleich viele und genau gleich grosse Schweine schlachten wie
die erste. Wenn sie dazu nicht in der Lage ist, so ist dies weiter nicht
schlimm; sie wird es später nachholen. Als ein Verstoss gegen die guten
Sitten und als feindseliger Akt gilt dagegen, wenn die zweite Gruppe
ostentativ mehr Schweine schlachtet als die erste und diese dadurch
beschämt.

12 Für Näheres zur mentawaiischen Divination vgl. Schefold 1972.

378



Nur die Kopfjagd scheint diesem Muster des Gleichgewichts und der
Harmonie zu widersprechen. Kopfjagdzüge unternahm man allerdings
niemals innerhalb des eigenen Wohngebiets, sondern nach anderen Gegenden
mit abweichendem Dialekt. Die Ursache war religiöser Natur - als Bestandteil

der Einweihung eines neuen Gruppenhauses - oder einfach als Rache für
einen früheren feindlichen Überfall. Aber die Einstellung zur Kopfjagd war
eher halbherzig. Typisch dafür ist zum Beispiel, dass man sich eigentlich vor
den Trophäen fürchtete. Man stellte sie während des Einweihungsrituals
einige Tage im neuen Haus aus, wusste sich aber anschliessend keinen
rechten Rat mehr mit ihnen. Man hängte sie weit weg an einen Baum im
Urwald und vermied es in der Folge, sich in dessen Nähe aufzuhalten. Die
Kopfjagd war das erste, was die Holländer nach der Inbesitznahme der
Inseln um die Zeit des ersten Weltkriegs verboten, und es ist bezeichnend,
dass sie ohne nennenswerte Gegenwehr unverzüglich aufgegeben wurde;
Männer, die noch an Kopfjagden teilgenommen hatten, sagten mir, dass man
eigentlich ganz froh gewesen sei, aus dem Kreislauf der ewigen Blutrache
Verpflichtungen ausbrechen zu können.

Die Verhältnisse bei den Minahasa ergbeben bei all dem ein völlig
abweichendes Bild. Die Minahasa waren eine hierarchisch gegliederte
Gesellschaft mit Sklaven und mit Freien, die auf Grund persönlicher Qualitäten

verschiedene Ränge bekleiden konnten. Ihr Gebiet war bekannt für seine
dauernden internen Kämpfe. Sie hingen mit den Versuchen einzelner Individuen

zusammen, sich durch ihre Unternehmungen einen höheren Status zu
sichern. Die Kopfjagd war hier keineswegs eine halbherzige Angelegenheit,
sondern spielte eine zentrale Rolle. Die Anleitung war auch bei den Minahasa

zum Teil religiöser Natur, zum Teil war die Kopfjagd aber auch ein
Mittel, um Prestige zu erlangen. Ein reicher Mann konnte sie sogar delegieren

und einen anderen damit beauftragen, in seinem Namen auf Kopfjagd zu
gehen13. Die Köpfe wurden dann öffentlich zur Schau gestellt und brachten
dem Auftraggeber Ehre und Ansehen. Sie wurden von ihm aufbewahrt, nach
seinem Tod gab man sie ihm mit ins Grab: Die Seelen der Opfer sollten dem
Verstorbenen im Jenseits als Sklaven dienen14.

Die gleiche agressive Haltung finden wir auch bei manchen Festen der
Minahasa. Natürlich gab es auch hier Rituale, die Allianzen zwischen
Gruppen verstärken sollten. Daneben standen jedoch Feste, die individuellen

Zielen dienten. Das Geben eines solchen Festes verschaffte dem Einzelnen

und seinen Anhängern Ansehen und vermittelte ihm einen höheren
Rang. Vor den Augen von hunderten von Eingeladenen von nah und fern
wurden Reichtümer verschenkt und häufig sogar vernichtet. Charakteristisch

13 Vg. Tauchmann 1968:194.
14 Vgl. Graafland 1898:409.

379



in unserem Zusammenhang war es nun, dass es dabei nicht um eine festgesetzte

Menge von Gütern ging. Im Gegenteil: Es war ein explizites Ziel,
etwaige Konkurrenten durch ein Übermass zu überflügeln und zu beschämen.

Demgegenüber spielte es keine Rolle, dass der Geber eines solchen
Fests dabei unter Umständen seine ganze Habe einsetzte und danach manchmal

völlig verarmt war15.

Solche Betonungen der Leistung des Einzelnen steht die Abhängigkeit von
der übergeordneten Welt der Götter gegenüber, die durch Vogelzeichen
ihren Willen verkünden. Wir haben gesehen, dass solche Vogelzeichen auch
in Mentawai vorkommen, aber dort haben sie keine grosse Bedeutung; wo
sie beachtet werden, warnen sie, dass das Zusammenspiel der religiösen
Kräfte für ein bestimmtes Vorhaben gerade ungünstig ist. Bei den Minahasa
dagegen gab es mehrere Arten von Priestern, die eigens für das Einholen und
die Deutung der verschiedenen Vorzeichen zuständig waren. Diesen Spezialisten

oblag es, die Abgesandten der Götter zu belauschen und ihr Verhalten
zu interpretieren. Dabei ging es jedoch nicht um Warnzeichen, sondern um
das Anliegen, die Zustimmung der Götter für eine Tätigkeit einzuholen16 und
sich ihrer Sanktionierung zu vergewissern, von der der Erfolg aller Aktivitäten

abhängt. An die mentawaiischen Orakelmethoden erinnerten höchstens
Versuche, durch Imitationen günstige Vogelrufe aktiv hervorzulocken.
Durch Opfer und andere rituelle Verhaltensweisen trachtete man dann
danach, den Segen der Überirdischen sicherzustellen17.

Mir scheint, dass dieser sehr skizzenhafte Vergleich einige Anhaltspunkte
geben kann, um den Unterschied zwischen unseren Mythen von den Menta-
waiern und von den Minahasa besser zu verstehen. Alle Mythen haben ein
gemeinsames Thema: Menschen erlangen im Jenseits bestimmte Kulturgüter.

In Mentawai wird dieses Thema zu einem Mythos ausgestaltet, der ein
fundamentales Dilemma exemplifiziert: Jeder Gebrauch der Umwelt droht
das Gleichgewicht zu stören und gefährdet damit den Menschen durch
Krankheit oder Misserfolg. Im Mythos wird eine Lösung eingeführt, die mit
der allgemeinen Praxis konform ist: Opfer und Tabus vermögen das
Gleichgewicht wiederherzustellen, und zwar nicht nur gegenüber den Geistern,
sondern gegenüber der gesamten Umwelt.

Die Minahasalösung ist weniger einheitlich. In dieser Kultur wird einerseits

vom Menschen erwartet, dass er sich den anderen gegenüber heroisch
auszeichnet, andererseits aber weiss der Mensch sich auch abhängig vom
Willen der Götter. Im Mythos wird diese heroische Haltung auch auf die

15 Vgl. Tauchmann 1968:215-226.- Die Weihe eines Medizinmanns in Mentawai enthält
Züge, die allenfalls als ein erster Ansatz zu solchen Entwicklungen betrachtet werden
können (vgl. Schefold 1972:52).

16 Vgl. Tauchmann 1968:111, 131ff.
17 Vgl. Tauchmann 1968:134, Kapitel IV.

380



Welt der Götter ausgedehnt und ihnen nicht nur das begehrte Gut, sondern
in Gestalt der Omenvögel auch gewissermassen ihr Segen gewaltsam
geraubt. Aus dem ethnographischen Kontext allerdings wissen wir, dass
diese Lösung auch für die Minahasa keinen Bestand haben kann: Zahlreiche
Opfer während der Reisrituale müssen den Segen herbeiführen. Hier
konzentriert sich der Mythos einseitig auf das, was A.E. Jensen in viel allgemeinerem

Zusammenhang einmal den "trotzigen Aspekt" bestimmter Kulturen
genannt hat18 und gibt damit kund von einer von Mentawai völlig verschiedenen

Einstellung.
Ich hoffe, dass es mir gelungen ist, mit diesem Beispiel zu zeigen, dass das

Konzept des Studienfelds auch zum dritten Ziel beitragen kann, das ich
einleitend angedeutet habe: demjenigen, durch den Vergleich der
Unterschiede das Wesen der verglichenen Kulturen deutlicher zu erkennen. Auf
Grund der transformatorischen Verwandtschaft der Mythen war es möglich,
die bestehenden Unterschiede zu lokalisieren und zu charakterisieren. Von
diesem Einstieg her Hessen sich durch die Relatierung an den jeweiligen
ethnographischen Kontext zwei Werthaltungen ableiten, die einander in
gewissem Sinn entgegengesetzt sind: eine harmonische, in der der Mensch
seine notwendigen Eingriffe in die Umgebung durch eigene Gegenleistungen
auszugleichen versucht und eine heroische, in der er bestrebt ist, seinen
Willen mit Gewalt durchzusetzen, auch wo dies letztlich zum Scheitern
verurteilt ist.

Mir scheint, dass sich in Verbindung mit diesem Ergebnis auch die völlig
verschiedene Art verstehen lässt, wie die beiden Gebiete auf den Einfluss der
holländischen Kolonialmacht in unserem Studienfeld reagiert haben. In
beiden Gebieten wurden als erste einschneidende Massnahmen kriegerische
Auseinandersetzungen und die Kopfjagd verboten und die grossen Feste
wurden eingeschränkt und von behördlicher Zustimmung abhängig gemacht.
Die Mentawaier reagierten wie bereits erwähnt auf das erste beinahe erleichtert

und sie schicken sich in das zweite, solange wenigstens die religiösen
Zeremonien dadurch in ihrem Wesen nicht angetastet wurden. So konnten
sie ihre kulturelle Identität für lange Zeit auf eine Weise erhalten, die viele
Beobachter erstaunt hat. Bei den Minahasa dagegen führten diese beiden
Eingriffe nach anfänglichen starken Widerständen schliesslich zu einem
radikalen Zusammenbruch der ganzen Kultur. Das religiös sanktionierte
heroische Rückrat war gebrochen und "es kam zu Massenbekehrungen,
deren Anzahl teilweise innerhalb von Wochen die Zehntausend überstieg"19.
Heute gewähren die Minahasa ein Bild, wie man es vor dem Krieg in einem
streng kalvinistischen holländischen Dorf antreffen konnte. Freilich, die

18 Jensen 1960:128.
19 Tauchmann 1968:248.

381



indonesischen Kulturen sind elastisch. Die neue Situation, vor allem der
blühende Gewürznelkenbau, hat neue Möglichkeiten geschaffen, Reichtum
und Status zu erwerben und anzuwenden, und vielleicht wurden die alten
Machtstrukturen in neuen Gewand auch nur angepasst und umgeformt.
Diese Frage ist Gegenstand eines holländischen Feldforschungsprojekts, das

in den letzten Jahren bei den Minahasa durchgeführt wurde20. Man kann auf
die Ergebnisse gespannt sein.

20 M.J.C. Schouten: "Soziale mobiliteit in Sonder (N. Sulawesi)"

382



Literatur

Adams, M.J.
1980 "Structural Aspects of East Sumbanese Art", in: J.J. Fox

(ed.), The Flow of Life, S. 208-220, Cambridge, Massachusetts

und London, England: Harvard University Press.

Barnes, R.H.
1974 Kédang; a Study of the Collective Thought of an Eastern

Indonesian People, Oxford: Clarendon Press.

Bezemer, T.J.
1904 Volksdichtung aus Indonesien, Haag: Martinus Nijhoff.

Dunnebier, W.
1911 "Een Mongondowsch verhaal met vertaling en aantekening",

Mededeelingen van wege het Nederlandsche Zendelinggenoot-
schap, 55 : 95-120.

Graafland, N.
1898 De Minahassa; haar verleden en haar tegenwoordige toestand,

I, Haarlem: Bohn.

Hinloopen Labberton, D. van
1931 "De migraties van de oud-Japansche legende van den jager en

den visscher, aan de hand van de Kei-eesche, de Minahasische
en de Nipponsche redactie", Koloniaal Tijdschrift,
3 : 267-277.

Jensen, A.E.
1960 Mythos und Kult bei Naturvölkern, Wiesbaden: Franz Steiner.

Josselin de Jong, J.P.B.de
1935 De maleische archipel als ethnologisch studieveld, Leiden:

J. Ginsberg.
Josselin de Jong, P.E. de

1980a Minangkabau and Negri Sembilan, 3. Auflage, 's-Gravenhage:
Martinus Nijhoff.

- 1980b "The Concept of the Field of Ethnological Study", in: J.J. Fox
(ed.), The Flow of Life, S. 317-326, Cambridge, Massachusetts

und London, England: Harvard University Press.

Koentjaraningrat, R.M.
1975 Introduction to the Peoples and Cultures of Indonesia and

Malaysia, Menlo Park etc.: Cummings.

Kratz, E.U.
1973 Indonesische Märchen, Düsseldorf etc.: Eugen Diedrichs.

383



LeBar, F.M.
1972 Ethnie Groups of Insular Southeast Asia, I, New Haven: Hu¬

man Realations Area Files.

Lévi-Strauss, C.
1958 Anthropologie structurale, Paris: Pion.

- 1964 Mythologiques I; le cru et le cuit, Paris: Pion.

- 1966 Mythologiques II; du miel aux cendres, Paris: Pion.

- 1968 Mythologiques III; l'origine des manières de table, Paris: Pion.

1971 Mythologiques IV; l'homme nu, Paris: Pion.

- 1973 Anthropologie structurale deux, Paris: Pion.

Oppitz, M.
1975 Notwendige Beziehungen; Abriss der strukturalen Anthropolo¬

gie, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Ruyter, A.de
1979 Een speurtocht naar het denken; een inleiding tot het structura¬

lisme van Claude Lévi-Strauss, Assen: van Gorcum.

Sagimun, M.D.
1963 "Darimana asal padi, Sulawesi", in: Urusan Adat-Istiadat dan

Tjerita Rakjat, Djawatan Kebudajaan Departemen P.D. dan
K. (ed.), Tjerita Rakjat,I, Djakarta: Balai Pustaka.

Schefold, R.
1972 "Divination in Mentawai", Tropical Man, 3 : 10-87.

- 1980 "The Sacrifices of the Sakuddei (Mentawai Archipelago,
Western Indonesia): an Attempt at Classification", in:
R. Schefold e.a. (ed.), Man, Meaning and History; Essays in
Honour of H.G. Schulte Nordholt, The Hague: Martinus
Nijhoff.

1982 "The Culinary Code in the publiaijat Ritual of the Menta-
waians", Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde,
138,1 : 64-97.

Schulte Nordholt, H.G.
1971 The Political System of the Atoni of Timor, The Hague:

Martinus Nijhoff.
Schwarz, J.A.T.

1907 Tontemboansche Teksten, /-///, Leiden: E.J. Brill.
Tauchmann, K.

1968 Die Religion der Minahasa-Stämme (Nordost-Celebes/Sula-
wesi), Köln (Diss.).

384



Veen H. van der
1976 "Ossoran tempon daomai langi", Bijdragen tot de Taal-, Land¬

en Volkenkunde, 132, 4 : 418-438.

Vries, J. de
1925 Volksverhalen ait Oost-Indië, Zutphen: W.J. Thieme.

Weijden, G. van der
1981 Indonesische Reisrituale, Basel: Ethnologisches Seminar der

Universität und Museum für Völkerkunde.

Wilken, N.P.
1863 "Bijdrage tot de kennis van de zeden en gewoonten der

Alfoeren in den Minahassa", Mededeelingen van wege het
Nederlandsche Zendelinggenootschap, 7 : 117-162, 289-332,
371-391.

385




	Kulturelle Transformationen im "Ethnologischen Studienfeld" Indonesien

