Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (1985)

Artikel: Kulturelle Transformationen im "Ethnologischen Studienfeld” Indonesien
Autor: Schefold, Reimar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007672

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007672
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Reimar Schefold

Kulturelle Transformationen
im “Ethnologischen Studienfeld”’ Indonesien:

Vor nunmehr bald einem halben Jahrhundert hat der holldndische Ethnologe
J.P.B. de Josselin de Jong in seiner Antrittsvorlesung an der Universitit
Leiden das Konzept des “‘ethnologischen Studienfelds” entwickelt’. Dieses
Konzept richtete sich einerseits gegen die damaligen kulturhistorischen
Rekonstruktionen; ihnen wurde vorgeworfen, dass sie die Kulturen willkiir-
lich in isolierte, nicht auf ihren Kontext bezogene Elemente zerstiickeln
wiirden. Andererseits war es eine deutliche Reaktion auf das ‘““total immer-
sion”’-Programm Malinowskis, in dem die griindliche Vertiefung eines Eth-
nologen in eine einzige Kultur gefordert wurde, um sie als ein organisch
funktionierendes Gefiige aufeinander bezogener und einander bedingender
Institutionen beschreiben zu kénnen’. Denn diese ahistorische Betonung der
Einzigartigkeit jeder Kultur drohte die Moglichkeit des Vergleichs verschie-
dener Kulturen oder Kulturstadien zu versperren und damit ein Verstindnis
der Verhaltnisse unmoglich zu machen, das iiber die lokale Situation hinaus-
ging.

De Josselin de Jong schlug vor, regionale Felder abzugrenzen, die im
Innern geniigend homogen waren, um die zugehorigen Kulturen vergleichen
zu kénnen, andererseits aber auch geniigend Variation aufwiesen, um ein
Vergleichen als fruchtbar erscheinen zu lassen. Solche Vergleiche konnten
dann zu wechselseitigen Interpretationen beitragen, bei denen die Bedeu-
tung der einzelnen Elemente iiber ihre lokale Eingliederung hinaus zusétzli-
che Dimension erlangte. Worum es de Josselin de Jong letztlich ging, war,
den sogenannten strukturellen Kern zu ermitteln, der den verschiedenen
lokalen Ausgestaltungen zugrundelag. Es sollte nicht eine hypothetische
Ursituation rekonstruiert werden, sondern ein Modell, das die verschiedenen

1 Dieser Artikel ist die leicht umgearbeitete Fassung eines Vortrags, den ich 1982 am
Ethnologischen Seminar der Universitit Ziirich gehalten habe. Die Feldforschungen in
Mentawai (1967-1969, 1974, 1978, 1983) wurden vom Schweizerischen Nationalfonds, Gra-
nada TV (England), dem holldndischen Ministerium fiir Entwicklungszusammenarbeit und
der Vrije Universiteit, Amsterdam, unterstiitzt. Nieke Schouten, Herman Schulte Nordholt
und Hans Tennekes danke ich fiir Hinweise und Kritik.

2 J.P.B. de Josselin de Jong 1935.

3 Vgl. P.E. de Josselin de Jong 1980:318.

363



Ableitungen als solche einsichtig machte. Im Rahmen eines solchen Pro-
gramms skizzierte er fiir Indonesien einige Ansitze, die sich bis heute als
fruchtbar erwiesen haben.

So kommt in vielen archaischen Gesellschaften Indonesiens eine Heirats-
form vor, die man als asymmetrisches oder zirkulierendes Connubium
bezeichnet. Zu einem solchen Connubium gehdren mindestens drei Grup-
pen: Die erste verheiratet ihre Schwestern und Tochter an die zweite, die
zweite an die dritte usw., bis die letzte mit der ersten Gruppe wieder den
Kreis schliesst. Die Gruppe der Brautgeber wird von der eigenen Gruppe
jeweils als iibergeordnet betrachtet, diejenige der Brautnehmer als unterge-
ordnet. Es ist deutlich, dass solche Heiratsbeziehungen sich fiir die Gemein-
schaft als ganze integrierend auswirken konnen. De Josselin de Jong zeigte
nun, in Anlehnung an die Forschungen seines Schiilers van Wouden, dass das
Verwandtschaftsmodell, das dieser Regelung zugrundeliegt, sowohl mit
patrilinearen wie mit matrilinearen und selbst mit bilinearen Abstammungs-
regeln vereinbar ist und sie gewissermassen allesamt impliziert. Dies warf ein
neues Licht auf ein Phdnomen, das man bis damals nur mit vagen evolutioni-
stischen Spekulationen beantwortet hatte: Alle drei Abstammungsregeln
kommen in Indonesien in ndchster Nachbarschaft vor.

Als grundlegend fiir das Weltbild der indonesischen Kulturen formulierte
de Josselin de Jong einen sozio-kosmischen Dualismus, bei dem soziale
Oppositionen wie die zwei Halften einer Gesellschaft oder der Gegensatz
iibergeordnet/untergeordnet einer kosmischen Dichotomie zwischen Him-
mel und Erde, Oberwelt und Unterwelt entsprechen. Uberall findet man
dann daneben als iiberkuppelndes Prinzip die Zusammenfassung der Pole in
einer Einheit, wie ja auch jede Heiratsgruppe, einmal als Brautgeber und
einmal als Brautnehmer, sowohl iibergeordnet wie untergeordnet ist und so
die Totalitdt vergegenwartigt.

Ich will hier nicht ndher auf dieses Modell eingehen; seine Erwdhnung soll
lediglich als Hinweis dafiir dienen, welche Forschungsperspektiven mit dem
Konzept des ethnologischen Studienfelds beabsichtigt waren. Ich mochte
statt dessen einige theoretische Uberlegungen iiber die Brauchbarkeit dieses
Konzepts anstellen und eine Ergédnzung vorschlagen, die ich dann an einem
Beispiel illustrieren will.

Zunichst fillt es auf, dass de Josselin de Jong iiber einen wesentlichen
Punkt merkwiirdig vage blieb: die Frage ndmlich, was die Kriterien sind,
nach denen man ein Studienfeld zeitlich und rdumlich abgrenzen solle. Dies
zeigt sich besonders deutlich in einem Element, das er bei der Besprechung
des strukturellen Kerns der indonesischen Kulturen ebenfalls erwdhnt, und
das auch von seinen Nachfolgern iibernommen worden ist: die Elastizitit der
indonesischen Kulturen im Aufnehmen und Integrieren von Neuerungen.
Das Phidnomen als solches ist deutlich genug und gerade in der Kolonialzeit
mag es besonders aufgefallen sein. Neuerungen von aussen wurden, soweit

364



man die indonesische Geschichte iiberblickt, keineswegs abgelehnt, sondern
immer wieder bereitwillig akzeptiert. Aber nach dieser scheinbar zwanglosen
Ubernahme erscheinen sie plétzlich als véllig verdndert, gewissermassen als
anverwandelt an ein durch und durch indonesisches Muster. Es ist nun
natiirlich die Frage, ob diese Erscheinung wirklich so typisch fiir Indonesien
ist und nicht auch vielfach anderswo beobachtet werden kann. Bedenklicher
aber scheint mir, dass damit ein Element in die Charakterisierung des
Studienfelds eingefiihrt wird, das von ganz anderem Gehalt ist als die zuerst
erwiahnten. Denn wihrend dort deutlich lokale Variationen auf ein zugrun-
deliegendes Modell hin untersucht werden, bezeichnet die Elastizitét nichts
weiter als eine gemeinsame Art der Reaktion auf bestimmte historische
Einfliisse, eine Art, die sich zwar beschreiben, aber schwerlich auf ein
Modell zuriickfiihren lésst.

De Josselin de Jong selbst hat sich mit der Frage der Abgrenzung eines
Studienfelds wie erwdhnt nicht weiter beschéftigt. Auch seine zahlreichen
Schiiler sind darauf zunéchst nicht eingegangen, sondern haben sich darauf
konzentriert, indonesische Kulturen zu beschreiben und im Hinblick auf die
bestehenden sozialen und klassifikatorischen Modelle zu analysieren. Durch
das Werk von Claude Lévi-Strauss hat das Konzept jedoch wieder neue
theoretische Impulse bekommen, namentlich durch die vier Biande der
“Mythologiques”. In den Mythologiques analysiert Lévi-Strauss die Bezie-
hungen zwischen einem Satz von beinahe tausend Mythen der siid- und
nordamerikanischen Indianer. Auch ihm geht es nicht darum, einen histori-
schen Urmythos zu rekonstruieren, sondern zu untersuchen, auf welche
Weise von einem Mythos zum anderen ein Thema immer neu variiert wird,
ein Thema, das allen behandelten Mythen gemeinsam ist und sie verbindet:
es ist der Ubergang von Natur zu Kultur. Ein fundamentales, auf unzihlige
Arten abgewandeltes Ausdruckmittel fiir diesen Ubergang ist der Streit des
Menschen mit dem Himmel um den Besitz des lebensnotwendigen Feuers.

Das eigentliche Ziel der Analyse, das Lévi-Strauss in seinen Mythologi-
ques anstrebt, ist freilich etwas anders gelagert als beim Konzept des
ethnologischen Studienfelds. Lévi-Strauss sicht Mythen als soziale Produkte,
die man als Ergebnisse des menschlichen Denkens betrachten muss. Mythen
sind nicht einfach eine Umsetzung der Realitét, sondern sie sind problemge-
richtet; es sind Erzdhlungen, in denen die Menschen einer Kultur sich mit
ihrer sozialen Konstruktion der Wirklichkeit auseinandersetzen und versu-
chen, die dabei unweigerlich auftretenden Unzulédnglichkeiten und logischen
Widerspriiche zu verarbeiten. Dabei werden Gegensitze abgeschwiécht und
Alternativen dazu entwickelt. Natiirlich werden die Probleme dadurch nicht
wirklich gelost, ebensowenig wie die sozialen Konflikte, aber sie werden
gestaltet und schliesslich akzeptabel gemacht.

Worauf es Lévi-Strauss in den Mythologiques nun ankommt, ist nicht so
sehr die Art der Losungen selbst als der Mechanismus des menschlichen

365



Denkens, der in den Beziehungen zwischen den verschiedenen Varianten der
Mythen zum Ausdruck kommt. Der zentrale Begriff dabei ist die Transfor-
mation, das heisst die gesetzmadssige Art, wie verwandte Mythen von einer
Kultur zur anderen abgewandelt und dabei den jeweiligen lokalen Proble-
men und Bediirfnissen angepasst werden.

Mit diesem Nachdruck auf die unbewussten Gesetzmaissigkeiten des
menschlichen Denkens unterscheidet sich die Zielsetzung von Lévi-Strauss
von derjenigen, die im Studienfeldkonzept angegeben ist. Wenn hier etwa
verschiedene Formen indonesischer Klassifikationssysteme miteinander ver-
glichen werden, so wird dies nicht als ein Mittel betrachtet, um universale
Strukturprinzipien zu formulieren, sondern der Nachdruck liegt auf der
Deutung der manifesten Ausgestaltungen‘. Einerseits geht es darum, die
Varianten als solche darzustellen — etwa in den Querverbindungen zwischen
kosmologischen Vorstellungen und sozialem System, und andererseits, hin-
ter den Varianten das gemeinsame Modell zu entdecken.

Dieser Unterschied in der Zielsetzung sollte aber nicht dariiber hinwegtéu-
schen, dass der Weg bei den Ansitzen tliber weite Strecken parallel lauft.
Denn es ist klar, dass es sich bei den verschiedenen untersuchten Varianten
der indonesischen Sozialordnungen und Klassifikation geméss der struktura-
listischen Terminologie um Transformationen handelt. Dies bringt uns nun
zum Problem der Abgrenzung eines ethnologischen Studienfelds zuriick.

Lévi-Strauss selbst verwendet diesen Ausdruck nicht. Aber er hat gleich zu
Beginn seiner Untersuchungen deutlich gemacht (1964 :9), dass man nur dort
von einem Transformationssystem sprechen kann, wo zwischen den unter-
suchten Elementen direkt oder indirekt eine historische Verbindung ange-
nommen werden kann. Eine Version kann eine andere Version nur in die
Sprache konkreter lokaler Bedingungen und Bediirfnisse transformieren,
wenn sich die beiden gewissermassen in Horweite voneinander befinden.
Dass Lévi-Strauss sich selbst gelegentlich Exkurse erlaubt, die dieser Grund-
regel zu widersprechen scheinen, hat eine andere Ursache®. Ein Exkurs iiber

4 Vgl. de Ruyter 1979:Kapitel 6.

5 Lévi-Strauss ist wiederholt vorgehalten worden, dass er sich nicht immer an die Beschrin-
kung hilt, die er sich selbst auferlegt hat (z.B. Oppitz 1975:218). So miissen Vergleiche mit
Polynesien, Japan oder Europa dazu beitragen, die Bedeutung bestimmter indianischer
Mythenepisoden zu erkldren. De Ruyter (1979:102) sieht solche Exkurse als eine logische
Folge der Zielsetzung, allgemein menschliche Denkstrukturen aufzudecken, und schligt
deswegen vor, das Kriterium des historischen Zusammenhangs ganz fallenzulassen. Dieser
Vorschlag scheint mir sehr problematisch. Es geht Lévi-Strauss ja nicht um die Analyse von
Beziehungen zwischen verstreuten Konvergenzen in assoziativen Verbindungen, sondern
darum, von einer Passage oder Version eines spezifisch gestalteten Erzahlungsablaufs zur
anderen hinter den lokalen Transformationen die strukturellen Gesetze aufzuspiiren. Dies
setzt voraus, dass die verschiedenen Texte sich gewissermassen in Horweite voneinander
befinden. Natiirlich kann es vorkommen, dass gleiche systematische Beziehungen auch ohne
nachweisbare Kontinuitdt auftreten. So konstatiert Lévi-Strauss (1973:31-35) etwa eine

366



die Besiedlungsgeschichte Amerikas im vierten Band der Mythologiques
(1971:543-546) verleiht seiner Regel noch einmal besonderes Gewicht.

Es ist nun wohl deutlich geworden, warum der Besitz einer gewissen
Elastizitit im Anverwandeln von Neuerungen bei der Kennzeichnung der
Kernelemente des ethnologischen Studienfelds Indonesien keinen Platz
haben kann. Wenn wir versuchen, dem Konzept durch Zuhilfenahme des
Transformationsbegriffs grossere Schirfe zu geben, kann man einem solchen
strukturell nicht greifbaren Phinomen keine konstituierende Funktion bei-
messen. Allerdings erhebt sich nun gleich die Frage, ob die Forderung nach
historischer Kontinuitéit als solcher nicht noch viel zu unverbindlich ist, um
ein ethnologisches Studienfeld als Transformationssystem abzugrenzen.
De Josselin de Jong sprach vom malaiischen Archipel. Aber wie steht es mit
den siedlungsgeschichtlich und vielfach auch sprachlich verwandten Vélkern
des siidostasiatischen Festlands oder Polynesiens?

Ich glaube nicht, dass sich eine solche Frage prinzipiell beantworten ldsst.
Man sollte sie sowohl von der lokalen Situation wie von der jeweiligen
Problemstellung abhéngig machen. Es ist klar, dass mit wachsender rdum-
licher und zeitlicher Ausdehnung eines Studienfelds die Chancen zunehmen,
dass die Unterschiede die Gemeinsamkeiten vollig iiberschatten. Dies gilt
vielleicht weniger fiir die Ausarbeitung gemeinsamer struktureller Modelle
und die Aussicht, dadurch lokale Ausgestaltungen besser zu verstehen. So
hat etwa P.E. de Josselin de Jong (1980a:223) das Vorkommen patrilinearer
Ziige bei den mutterrechtlichen Minangkabau in Westindonesien mit ihrer
asymmetrischen Heiratsordnung in Verbindung gebracht: Solche Ziige
erscheinen dann nicht als isolierte Fremdkorper, sondern als die partielle
Verwirklichung einer Alternative zur dominanten Ordnung, die dem Modell
potentiell innewohnt.

Viel unmittelbarer gilt es fiir das zweite Ziel des Studienfeld-Konzepts, das
dichter bei der empirischen Wirklichkeit steht, namlich das der wechselseiti-
gen Interpretation®. Mit wechselseitiger Interpretation wird die Moglichkeit
bezeichnet, dass die Bedeutung bestimmter Kulturelemente einsichtiger

homologe Transformation zwischen den Korrelationen Inzest und Ritsel einerseits und
Keuschheit und “Antwort ohne Frage” andererseits in Europa und Amerika. Aber wenn
Lévi-Strauss mit solchen Beispielen argumentiert, weist er immer wieder darauf hin, dass sie
rein praktische “Abkiirzungen” darstellen. Sie dienen dazu, ein Argument schneller zu
erlautern, kénnen es jedoch allein nicht beweisen (vgl. 1966:326). Die Erklarungen fiir
solche Parallelen sieht Lévi-Strauss in der beinahe zwangsldufigen Weise, in der sich in
analogen Situationen innerhalb eines gegebenen Codes bestimmte symbolische Ausdrucks-
formen aufdringen (vgl. 1966:63 und 349f.). Aber ohne Kontinuitit kann die Existenz
gleicher Isomorphiebeziehungen nur a posteriori festgestellt und nicht a priori angenommen
werden (vgl. 1966:399).
6 Vgl. P.E. de Josselin de Jong 1980b:318ff.

367



wird, wenn man sie mit verwandten Elementen anderer Kulturen des Stu-
dienfelds vergleicht, zu denen sie in einem transformatorischen Verhiltnis
stehen. Hier ist die historische Kontinuitét lediglich eine Voraussetzung, ob
der Vergleich sich gelohnt hat, kann erst das Resultat selbst zeigen. Lévi-
Strauss gibt in den Mythologiques zahlreiche Beispiele fiir solche wechselsei-
tigen Interpretationen. P.E. de Josselin de Jong (1980a:3f) kritisiert in
diesem Zusammenhang ein etwas triviales Gegenbeispiel von Malinowski,
dessen funktionalistischer Ansatz, dass man alles allein aus der lokalen
Situation heraus erkldren solle, dem Konzept des Studienfelds wie erwihnt
widerspricht. Das Beispiel bezieht sich allerdings nicht auf eine Nachbarkul-
tur, sondern auf ein fritheres Kulturstadium. Malinowski schreibt, man solle
den heutigen Gebrauch von Kutschen in Touristenstddten nicht als Survival
aus der Vergangenheit interpretieren, sondern ihre Funktion in der heutigen
Gesellschaft aufzeigen, etwa als eine Mdoglichkeit fiir romantisch veranlagte
Personen, sich in die gute alte Zeit hineinzutrdumen. Aber gerade dieses
Beispiel, meint de Josselin de Jong, zeigt die Grenzen der funktionalistischen
Methode: Man kann eine solche Funktion nur verstehen, wenn man weiss,
dass sie eine Transformation der Tatsache ist, dass Pferdefuhrwerke das
typische Verkehrsmittel dieser guten alten Zeit waren.

Aber bei beiden bisher genannten Anwendungsmaoglichkeiten des Studlen-
feldkonzepts — der recht formalen mit den Transformationsvarianten von
Modellen und der ganz konkreten mit der wechselseitigen Interpretation von
Einzelerscheinungen — bleibt eine Frage offen, die mehr inhaltlicher Natur
ist: Wie lasst es sich verstehen, dass eine bestimmte Kultur innerhalb des
Studienfelds gerade zu ihrer besonderen Ausgestaltung von Elementen eines
zugrundeliegenden Modells gelangt ist? Geht es dabei lediglich um direkte
Anpassungen an lokale 6kologische Faktoren, oder verrit sich hier auch der
Einfluss spezifischer Wesensziige der betreffenden Kultur?

Die Frage nach dem eigenen Charakter einer Kultur und nach fundamen-
talen Tendenzen und Haltungen, durch die er geprédgt wird, ist in der
Ethnologie immer wieder gestellt worden, aber der Vorwurf subjektiver
Typologisierung und methodologischer Vagheit hat dieses Thema in Verruf
gebracht. Und doch ist es deutlich genug, dass es solche spezifischen Wesens-
ziige gibt, gemeinsame Elemente in der Organisation der verschiedenartig-
sten Lebensbereiche, die den kulturellen Ausserungen einer Gesellschaft
ihren typischen ‘Stil” geben. Lévi-Strauss hat in friihen Publikationen
vorgeschlagen, die Eigenart einer Gesellschaft als eine “Ordnung der Ord-
nungen” in den Korrealationen der Strukturen verschiedener Kulturaspekte
zu suchen (1958 : Kapitel 5 und 16). Auf etwas weniger abstraktem Niveau
ist gerade fiir Indonesien das Bestehen allgemeiner Ordnungsprinzipien als
massgeblich fiir das Gesamtbild einer Kultur an eindriicklichen Beispielen
ausgefiihrt worden (z.B. Barnes 1974, Adams 1980). Aber in allen diesen
Darstellungen liegt der Akzent auf formalen Gesichtspunkten. Die Frage

368



stellt sich erneut, welche zentralen Motivationen und Werte mit den Ord-
nungsprinzipien einhergehen.

Mir scheint, dass das Konzept des Studienfelds fiir eine solche inhaltliche
Charakterisierung neue Perspektiven er6ffnen und damit zu den beiden oben
genannten noch eine dritte Anwendungsmoglichkeit erhalten kann. Denn
dieser Ansatz impliziert die Moglichkeit, die Berechtigung eigener Interpre-
tationen zu tberpriifen: Im Rahmen des Studienfelds ldsst sich die Bedeu-
tung charakteristischer Merkmale im interkulturellen Vergleich erhirten.
Die Frage konzentriert sich dann auf die Art der Unterschiede: Worin
weichen die lokalen Ausgestaltungen eines Themas in den verwandten
Kulturen des Studienfelds voneinander ab. Diese Gestaltungen haben sich ja
von einer gemeinsamen Grundlage her gewissermassen auseinanderentwik-
kelt; die Art der Unterschiede diirfte also ganz unmittelbar nach kulturspezi-
fischen Motivationen verweisen. Nur der Rahmen des Studienfelds bietet die
Gewihr, dass die Kontraste, die den Charakter des Besonderen profilieren
sollen, tatsdchlich als solche betrachtet werden kénnen und nicht lediglich
eine Folge eigener Typologisierungen sind.

Zundchst muss es darum gehen, aus dem Vergleich den spezifischen
Charakter der verschiedenartigen Ausgestaltungen selbst abzuleiten. Am
besten eignen sich dazu Transformationen symbolischer Ausserungen, etwa
in religiosen Vorstellungen, Mythen, Ritualen usw. Hier kommen kollektive
Werte am freisten zum Ausdruck. Von diesem Einstieg her sollten die
Ergebnisse dann mit dem Vergleich anderer Institutionen verbunden wer-
den, in denen entsprechenden Unterschiede ebenfalls zu erwarten sind. So
lasst sich iiberpriifen, ob das erste Resultat tatsichlich zu allgemeineren
Aussagen iiber die betreffenden Kulturen berechtigt.

Indonesien mit seiner grossen kulturellen Diversitét ist fiir einen solchen
Ansatz besonders geeignet. Fast alle seine Volker haben eine gemeinsame
siidostasiatische Wurzel und gehdren der gleichen Sprachfamilie an: dem
indonesischen Zweig des Austronesischen. Die indonesischen Kulturen
haben in dauerndem Kontakt mit dem Festland gestanden und sind von den
dortigen Entwicklungen beeinflusst worden. Mit dieser Tatsache bringt man
allgemein die grosse kulturelle Komplexitidt der indonesischen Gesellschaf-
ten in Zusammenhang. Der indonesische Ethnologe Koentjaraningrat
(1975:571f) unterscheidet vier Haupttypen: kleine Landbaustimme mit shift-
ing cultivation im dussersten Westen und Osten des Archipels, bei denen die
neolithischen Traditionen besonders deutlich weiterleben, die grossen, oft
hierarchisch aufgebauten Stimme im Innern von Sumatra, Kalimantan,
Sulawesi und auf den Inseln des Ostens, die meist Reis anbauen und stark
von der frithen Metallzeit Siidostasiens beeinflusst sind, die hinduistisch
gepriagten Reiche von Bali und Zentraljava und schliesslich die Kiistenstaa-
ten verschiedener grosserer Inseln, in denen der Islam sich reiner als
anderswo durchsetzen konnte. Die Kennzeichen der beiden letzten Gruppie-

369



rungen, Hinduismus und Islam, haben nicht alle Kulturen Indonesiens
erreicht. Entscheidend aber ist, dass auch bei diesen historisch geformten
Gesellschaften das éltere, prihistorische Erbe weiterlebt. Dieses Erbe geht
sowohl in seinen neolithischen wie in seinen frithmetallzeitlichen Varianten
auf das gleiche Ursprungsgebiet in Siidostasien zuriick.

So finden wir in Indonesien ein grosses typologisches Gefille mit kleinen
egalitiren und grossen hierarchischen Stimmen, mit Reichen und mit Staa-
ten sowie eine Vorstellungswelt, in der zwar mit zahlreichen heterogenen
Elementen zu rechnen haben, bei denen aber auch ein gemeinsamer Kern
vorausgesetzt werden kann. Worauf es nun ankommt ist, nach lokalen
Variationen solcher gemeinsamer Vorstellungen bei verschiedenen Kultur-
typen zu suchen und die Unterschiede zu beschreiben und zu charakterisie-
ren. Ein Vergleich mit den lokalen kulturellen Hintergriinden muss dann
eine allgemeine Gegeniiberstellung ermoglichen mit dem Ziel, etwas iiber
den Charakter jeder Kultur als ganzer zu erfahren. Ich mochte diese dritte
Anwendungsmoglichkeit des Studienfeldkonzepts im folgenden an einem
Beispiel illustrieren. Dabei mochte ich ausgehen von einem Mythos eines der
grossen hierarchischen Stammverbédnde, den Minahasa in Nordsulawesi. Der
Mythos ist in zahlreichen mehr oder weniger vollstindigen Varianten iiber-
liefert und handelt davon, wie der Reis zu den Menschen kam’.

Frither waren Erde und Himmel durch einen hohen Berg miteinander
verbunden. Eines Tages stieg ein Mann namens Tuleng oder Tumeleng zum
Himmel empor und sah, dass dessen Bewohner eine Art von Kérnern zum
Trocknen ausgelegt hatten, die man auf der Erde nicht kannte. Das war der
Reis. Die Himmelsbewohner gaben Tuleng davon zu essen, und es
schmeckte ihm gut. Aber obwohl er darum bat, verboten sie ihm, einige
Korner als Saatgut mit sich auf die Erde zuriickzunehmen. Tuleng iibernach-
tete im Himmel und nachts, als alles schlief, wilzte er seinen Kopf im Reis,
sodass ein paar Korner in den langen Haaren hidngen blieben. Nach seinem
Abschied am nichsten Morgen vermissten die Himmelsbewohner bald ihre
Reiskorner, holten Tuleng ein und untersuchten ihn. Schliesslich entdeckten
sie das Gestohlene in seinen Haaren; Tuleng entschuldigte sich und sagte, es
sei nicht mit Absicht geschehen; so liessen sie ihn ziehen, aber ohne die
Korner. Zu Hause besann er sich auf eine List. Er schnitt Kerben in die dicke
Hornhaut seiner Fiisse und ging zum Himmel zuriick. Dort behauptete er,
eines seiner Hiihner habe sich verlaufen und tat so, als ob er es iiberall suche.
Dabei lief er iiber die Matte, auf der der Reis zum Trocknen lag, sodass
einige Korner sich in den Kerben in seinen Sohlen festsetzten. Darauf ging er

7 Vgl. Graafland 1898:265f. (mit Lokalisierung in der Unterwelt); Kratz 1973:226f. (Nach
Taulu H.M.); Sagimun 1963:44-52; Schwarz 1907: Nr. 100; de Vries 1925:144f. (nach
H.H. Juynboll — nicht M.J. van Baarda, vgl. S. 367); Wilken 1863:317-320 (auch in
Bezemer 1904 :300-303).

370



weg unter dem Vorwand, sein Huhn anderswo suchen zu wollen. Auch jetzt
wurde er verfolgt und iiberall untersucht, nur an die Sohlen dachten die
Himmelsbewohner nicht. Nach einer anderen Version kam es zum Kampf,
aber Tuleng konnte entkommen. Jedenfalls gelangte er gliicklich mit dem
Reis nach Hause. Der Reis wurde gepflanzt und gedieh, aber als er zu reifen
anfing, kamen Méuse und frassen alles auf. Da vernahm Tuleng von einem
Freund, dass die Himmelsbewohner eine Art Vigel besdssen, die als Boten
der zustdndigen GoOtter mit ihrem Ruf anzeigten, ob es gilinstig sei, mit dem
Reisbau zu beginnen.

Der Freund erbot sich, einen solchen Vogel zu beschaffen. Er wartete, bis
im Himmel jemand gestorben war, machte sich dann dorthin auf und
behauptete weinend, er sei der dlteste Sohn des Verstorbenen; dieser habe
ihn aber auf der Erde aufziehen lassen.

Die Kinder des Verstorbenen anerkannten ihn als Bruder und erklirten
sich bereit, das Erbe mit ihm zu teilen. Er aber erbat sich einzig einen der
Omenvogel aus, erhielt ihn und kehrte damit auf die Erde zuriick. Tuleng
und der Freund pflanzten nun Reis nach den Zeichen des Vogels, der Reis
gedieh gleich iippig und so blieb es bei den Minahasa bis heute. Die zweifach
betrogenen Himmelsbewohner wollten sich rdchen, aber die Menschen
trugen den Gipfel des verbindenden Bergs ab, seither sind Himmel und Erde
getrennt. Wiitend warfen die Himmelsgeister Bambusspeere nach Tuleng
und seinem Feind, sie trafen sie jedoch nicht. Einige Bambusse schlugen
Waurzel und noch heute findet man in dem betreffenden Gebiet eine grosse
Menge Bambusstréucher.

Vergleichen wir diesen Mythos von den Minahasa nun mit einer Erzdhlung
von einer der kleinen, egalitiren Stammesgruppen. Sie kommt aus Menta-
wai, einer Inselgruppe westlich von Sumatra, wo ich sie selbst aufgezeichnet
habe. Sie berichtet, wie der Durian zu den Menschen kam. Der Durian ist
eine grosse, fiir westliche Nasen eher stinkende, aber wegen ihres
Geschmacks ausserordentlich geschidtzte Baumfrucht mit Kernen, die eben-
falls essbar sind.

Zwei Briider fuhren im Einbaum aufs Meer, um mit Bogen und Harpunen-
pfeilen Fische zu schiessen. Aber keiner der kostbaren Pfeile traf und
schliesslich waren alle aufgebraucht. Da sprang der jlungere Bruder ins
Wasser, um nach den Pfeilen zu tauchen. Er schwamm tief hinunter und kam
zu den Geistern unter der Erde. Dort fand er alle seine Pfeile wieder; die
Geister hatten sie eingesammelt, da sie um das Schicksal ihrer Hiithner
besorgt waren. Die Fische sind nédmlich die Hiihner der Geister im Meer
unter der Erde. Der jiingere Bruder sah, dass die Geister mit Wohlbehagen
Friichte verzehrten, die er nicht kannte — eben den Durian. Er bat um Kerne
davon, aber die Geister verweigerten sie mit dem Hinweis, dass der Anbau
dieser Friichte mit grossen Gefahren verbunden sei; die Menschen wiirden
wihrend ihres Reifens krank werden und sterben. Trotzdem bettelte und

371



bettelte der jiingere Bruder und schliesslich erhielt er einige Kerne, die die
Geister aber vorher aus Mitleid heimlich verbriiht hatten. Er schwamm
damit zuriick zu seinem Bruder, und zu Hause pflanzten sie die Kerne. Sie
gingen natiirlich nicht auf. Darauf machte sich der dltere Bruder auf den Weg
zu den Geistern. Nun erhielt er gute Kerne und wurde unterrichtet, wie er sie
pflanzen solle. Die Kerne trieben tatséchlich, und zum dritten Mal besuchte
einer der Briider die Geister, um von ihnen zu erfahren, wie man sich denn
nun verhalten solle. Die Geister zidhlten ithm eine lange Reihe von Verhal-
tensvorschriften auf, die wihrend des Reifens der Durianfriichte in acht
genommen werden missen: das Jagen mit bestimmten Pfeilsorten, das
Anfertigen und Spielen von Kireiseln usw., und sie nannten verschiedene
Aktivititen, die wihrend dieser Zeit tabu sind und die sie unterlassen
sollten. Damit allein konnten sie sich vor den Gefahren schiitzen, die das
Kultivieren des Durian sonst mit sich bringen wiirde. Bei der Ernte aber
sollten sie ihnen, den Geistern, zum Dank von einer der Friichte opfern.
Daran halten die Mentawaier sich bis heute.

Wenn wir diese beiden Mythen vergleichen, dann sehen wir, dass sie iiber
weite Strecken parallel laufen. Beide haben das gleiche Thema: den Erwerb
bestimmter Nutzpflanzen durch den Menschen. In beiden Fillen stammen
die Pflanzen von Wohnplitzen der Geister — der Oberwelt bzw. der Unter-
welt. Jeder der beiden Mythen beginnt mit dem Besuch eines Menschen im
Jenseits, wo er die Geister im Besitz der ihm unbekannten wohlschmecken-
den Gewichse sieht, aber hier wie dort werden sie dem Menschen verwei-
gert. Jedesmal misslingt der erste Versuch, sie trotzdem zu erwerben: bei den
Minahasa, weil die Geister den Betrug des Menschen entdecken und ihm die
Korner wieder abnehmen, in Mentawai, weil die Menschen den Betrug der
Geister nicht entdecken und die Kerne nicht aufgehen. Der zweite Besuch
fiihrt ebenfalls noch nicht zu einem definitiven Resultat: Bei den Minahasa,
weil die Ernte misslingt, da die Menschen nicht iiber die Vorzeichen verfii-
gen, die die richtigen Zeitpunkte fiir die Anbauphasen anweisen, in Menta-
wai, weil die Menschen die religiosen Vorschriften nicht kennen, die man
wiahrend des Reifens der Friichte beriicksichtigen muss. Erst der dritte
Versuch verschafft hier Deutlichkeit: Bei den Minahasa erlangt der Freund
durch einen neuerlichen Betrug den erforderlichen Vorzeichenvogel, in
Mentawai ersetzen die Geister ihren anfianglichen Betrug, durch den sie den
Menschen Unbheil hatten ersparen wollen, durch das Bekanntgeben der
richtigen Verhaltenswen, die ihnen das Unheil ebenfalls verhiiten kénnen. In
beiden Fillen sind nun die Menschen im gesicherten Besitz der Pflanzen. Die
Beziehungen zu den jenseitigen Geistern enden freilich entgegengesetzt: Bei
den Minahasa resultiert der Mythos in der Trennung von Himmel und Erde
und in Racheversuchen der betrogenen Geister, in Mentawai wird am Ende
des Mythos ein periodisch erneuter Kontakt mit den Geistern der Unterwelt
durch die Darbringung des Fruchtopfers gefordert.

372



Angesichts der vielen bis ins Detail gehenden Parallelen diirfte es keine
Frage sein, dass die beiden Mythen genetisch miteinander verwandt sind.
Und zwar ist es eine Verwandtschaft, die sich nicht auf eine Ubereinstim-
mung einiger isolierter Motive beschrinkt, sondern die die Mythen als
ganzes betrifft und es uns erlaubt, sie als verschiedene Transformationen
eines gemeinsamen Modells zu betrachten; deutlich sind es Ausgestaltungen
eines ‘‘kosmischen Dualismus”. So wie wir es uns vorgenommen haben,
wollen wir uns also im Folgenden nicht mehr auf die Ahnlichkeiten konzen-
trieren, sondern auf die Unterschiede. Um es noch eimal zu wiederholen: Es
geht dabei nicht, jedenfalls nicht in erster Linie, um eine historische Rekon-
struktion, etwa: welches ist die dltere Form, finden sich irgendwo Zwischen-
stufen, wie hat sich der Mythos verbreitet. Worauf es hier ankommt, sind im
wesentlichen drei Fragen:

1. Wie lassen sich die Unterschiede charakterisieren;

2. Lasst sich das, was Unterschiede ausmacht, mit dem verschiedenartigen
ethnographischen Kontext der Minahasa und der Mentawaier in Verbin-
dung bringen;

3. Ergibt ein Vergleich der beiden Befunde Hinweise auf allgemeine

Charakterziige der beiden Kulturen?

Ich kann im Folgenden nur einige Andeutungen zu einem solchen Programm
geben.

Der Unterschied, der zunidchst vielleicht am meisten ins Auge fillt, ist
derjenige zwischen Ober- und Unterwelt. Gera van der Weijden hat in einer
1981 erschienenen Basler Dissertation tiber indonesische Reisrituale zahlrei-
che Mythen iiber den Ursprung des Reises zusammengestellt. Bei ihren
Motivgruppen II und III, bei denen der Reis aus dem Jenseits stammt, macht
sie je eine Unteraufteilung in Herkunftsort Himmel und Herkunftsort Unter-
welt. Diese Unteraufteilung erscheint allerdings zundchst mehr durch das
Bediirfnis nach guter Ordnung als durch inhaltliche Erwégungen eingegeben,
denn im ganzen Studienfeld treten beide Herkunftsmoglichkeiten durchein-
ander auf. Dies wird noch deutlicher, wenn wir uns nicht auf den Ursprung
von Koérnern oder Kernen beschrinken, sondern auch die Herkunftsmythen
anderer Arten von Kulturgiitern betrachten. Dann kommen auch in unseren
beiden Gebieten andere Ortlichkeiten vor.

So gibt es aus der Gegend der Minahasa® eine Erzéhlung, die von der
mythischen Herkunft einer bestimmten Art prachtvoller Stoffe berichtet. Sie
ist in ihrem Aufbau deutlich mit dem Mythos von Tuleng verwandt und
beginnt mit einer Jagd auf Tiere, die bei den Minahasa mit der Unterwelt

8 Die den Minahasa benachbarten Bolaang Mongondou, bei denen Dunnebier (1911:95-120)
diese Geschichte aufgezeichnet hat, sind von Minahasa-Gruppen abgeleitet (vgl.
Le Bar 1972:127).

373



assoziiert sind, ndmlich wilde Schweine’. Zwei Briider waren mit reichem
Ertrag von der Schweinejagd zuriickgekehrt. Am nachsten Morgen aber war
die Hilfte der Beute verschwunden. Einer der Briider hielt daraufhin
Wache, und als sich der Vorfall wiederholte, verwundete er den Dieb mit
einem Speer. Die Speerspitze blieb stecken, der Bruder folgte den Spuren,
gelangte zu einem Loch, das in die Unterwelt fiihrte und liess sich an einer
Rotangleine hinunter. Dort erfuhr er, dass eine Héuptlingstochter der
Unterwelt schwer verletzt sei. Der Bruder log, er sei ein Schamane und
konne sie heilen, verschaffte sich dadurch Zugang zu ihr und entdeckte, dass
seine Speerspitze in ihrem Korper steckte. Unter dem Vorwand, sie heraus-
ziehen zu wollen, stiess er sie vollends hinein und tétete die Tochter. Dann
raubte er die kostbaren Tiicher, die in ihrem Haus lagen, fliichtete damit und
liess sich von seinem Bruder wieder auf die Erde ziehen. Die Bewohner der
Unterwelt wollten ihm folgen, um Rache zu nehmen, aber die beiden Briider
verschlossen das Loch, das den Zugang bildete, mit einem grossen Stein. —
Wie bei der ersten Erzéhlung finden wir auch hier das Vordringen in den
Bereich der Geister, Betrug, Diebstahl des Eigentums der Geister und sein
Uberbringen auf die Erde und das Abbrechen der Beziehung.

Auch zu diesem Mythos gibt es ein Gegenstiick aus Mentawai; es ist auf
entsprechende Weise von ihm verschieden wie der Durianmythos von der
Ursprungsgeschichte des Reises. Die Mentawaigeschichte beginnt dhnlich
wie der Durianmythos mit einem Mann, der erfolglos alle seine Pfeile
verschiesst, diesmal aber nicht beim Fischfang, sondern bei der Hirschjagd
im Urwald. Bei der Verfolgung der Spuren gelangt er schliesslich ins Reich
der Waldgeister. Die Waldgeister enthiillen ihm, dass die vermeintlichen
Hirsche in Wirklichkeit ihre Schweine sind. Sie erlauben ihm, eines der Tiere
zu schiessen und lehren ihn dabei, dass er davon zum Dank ihnen, den
Geistern, das linke Ohr opfern soll. Dieser scheinbar kleine und von der
ungiinstigen, der linken Seite her stammende Teil sei fiir sie eine ganze
Menge. Denn bei den Geistern ist alles umgekehrt wie bei den Menschen.
An diese Opfervorschrift sollten die Menschen sich auch in Zukunft halten.
Der Mann kehrt mit dem Fleisch, das ihm die Geister geschenkt haben,
zuriick auf die Erde und verkiindet dort das Gebot des Ohropfers, an das die
Mentawaier sich heute noch halten.

Erneut ist die transformatorische Beziehung zwischen den beiden Mythen
ganz offensichtlich. In Sulawesi verfolgt ein Mann Schweine, die das Eigen-
tum der Geister sind, in Mentawai vermeintliche Hirsche, die als Eigentum
der Geister in Wirklichkeit Schweine sind. Beide gelangen ins Jenseits, in die
Unterwelt beziehungsweise in die Wildnis. In Sulawesi verschafft sich der

9 Vgl. Schwarz 1907, I1:364.
10 Eine wortliche Ubersetzung des Mentawaitexts findet sich in Schefold 1980:98-100.

374



Mann unter dem Vorwand, sie zu heilen, betriigerisch Zugang zur Eigentii-
merin der Schweine und tétet sie, in Mentawai erlauben die Geister dem
Mann, den zum Schwein gewordenen Hirsch zu téten und lehren ihn die
Umkehrung der menschlichen Realitit bei den Geistern. Der Mann in
Sulawesi, der den Geistern zu Beginn der Geschichte ihren Anteil verwehrt
hatte, raubt nun auch noch ihren anderen Besitz und kehrt damit auf die
Erde zuriick, der Mentawaier gewihrt den Geistern als von ihnen gewiinsch-
ten Anteil das linke Ohr, erhilt den Rest als Geschenk und kehrt damit auf
die Erde zuriick".

Ich glaube, dass die vier soeben wiedergegebenen Mythen eine erste
Folgerung relativ leicht machen: Die Frage der genauen Lokalisierung der
Geisterwelt hat mit dem Gehalt der Erzdhlungen wenig zu tun. Ob Himmel,
Urwaldwildnis oder Unterwelt, allen drei Ortlichkeiten ist ein Wesenszug
gemeinsam: Sie sind jenseitig, ausserhalb der vom Menschen bewohnten
Welt. In allen vier Mythen ist das Jenseits der Herkunfsort wichtiger Ele-
mente in der Kultur: des Reises, des Durian, der Tiicher und der Hirsche.
Wir haben gesehen, dass die Abléufe der beiden Mythen des ersten und der
beiden Mythen des zweiten Paares jeweils von Szene zu Szene Entsprechun-
gen zeigten, dabei im Einzelnen aber oft charakteristische Verschiebungen
aufwiesen. Die erste Verschiebung, diejenige der Lokalitdt, scheint nicht
weiterzufithren. Es féllt jedoch bald auf, dass nicht nur das erste und das
zweite Mythenpaar jeweils eine gewisse Ahnlichkeit besitzen, sondern dass
auch die Mythen innerhalb jedes Gebiets bestimmte Entsprechungen aufwei-
sen. Ich mochte nun zunéchst die Mythen jedes Gebiets miteinander verglei-

11 Fir den hier nach Dunnebier wiedergegebenen Mythos aus Sulawesi gibt es auch andere,
zum Teil ziemlich stark abweichende Versionen, auf die ich hier wenigstens andeutungsweise
eingehen will. Den dhnlichsten Charakter hat eine Erzéhlung der Minahasa tiber einen
Vorstoss ins Jenseits bei Schwarz (1907:Nr. 39). Er gipfelt ebenfalls in Tétung und Raub; im
Gegensatz zu unserem Mythos geht es dabei jedoch um einen berechtigten Racheakt, mit
dem die Menschen ein unprovoziertes Unrecht der Geister vergelten. Ahnliches gilt auch fiir
eine Erzdhlung von den Makassaren (Bezemer 1904:369-371, nach B.F. Matthes), bei
denen als neues Motiv die T6tung mit einer gelichenen Waffe vorgenommen wird. Dieses
Motiv dominiert dann in vielen anderen Varianten (Schwarz 1907 :Nr, 103 und 104, van der
Veen 1976:434—436, Wiken 1863:323-326); das Konfliktelement verlagert sich nun aber
auf die Beziehung zwischen dem gezeigten Verleiher und dem Schuldner, wobei der letztere
schliesslich triumphiert. Obwohl die Frage nach dem relativen Alter einzelner Versionen in
diesem Artikel nicht beriicksichtigt wird, mochte ich hier doch an eine erstaunliche japani-
sche Parallele erinnern, auf die van Hinloopen Labberton (1931) hingewiesen hat, und die
ein sehr hohes Alter des Verleih-Motivs zu belegen scheint. Fiir unseren Zusammenhang ist
es interessant, dass es sich bei der gelichenen ‘“Waffe” sowohl in der japanischen wie in
einigen Minahasa-Varianten um einen Angelhaken handelt. Vorausgesetzt, dass der geogra-
phische Exkurs tiberhaupt statthaft ist (vgl. dazu auch Schulte Nordholt 1971 :465) bestérkt
dies unsere Hypothese einer transformatorischen Verwandtschaft aller hier besprochenen
Erzahlungen; auch der mentawaiische Durian-Mythos beginnt ja mit einem Fischzug.

375



chen und dann der Frage nachgehen, was sich aus der Gegentiberstellung des
Gemeinsamen des einen und des Gemeinsamen des anderen Gebiets ergibt.

Die Antwort fiir Sulawesi ist bald gegeben. Beim Reis und bei den
Tiichern verschafft der Mensch sich betriigerisch Zugang zu den begehrten
Objekten, im Fall des Reises auch zu den fiir die Kultivierung erforderlichen
Omenvogeln. Danach werden die Kulturgiiter geraubt. Die Geister wehren
sich vergeblich, die Menschen setzen sich durch. Ein Unterschied zwischen
den beiden Erzdhlungen liegt darin, dass im Reismythos der Streit erst am
Ende richtig losbricht, resultierend in der Trennung von Himmel und Erde,
wihrend in der zweiten Erzédhlung die Beziehungen bereits zu Beginn getriibt
waren: Der Unterweltsgeist hatte sich seinen Anteil selbst verschaffen wollen
und war dabei verletzt worden. Gemeinsam ist aber deutlich der Unterton
von Agressivitat und gewalttétiger Inbesitznahme.

Wie verhalten sich dazu nun die zwei Mentawaimythen? Hier muss ich
zunéchst auf einen Unterschied zwischen den beiden Erzdhlungen eingehen,
der sie verschieden zu akzentuieren scheint. Jedesmal stellen die Geister den
Menschen bestimmte Forderungen. Aber in der Geschichte vom Durian liegt
der Nachdruck dabei auf spezifischen Verhaltensvorschriften und Tabus,
wihrend in der von den Waldgeistern das Opfer im Zentrum steht. Ich
glaube, im wesentlichen l4uft beides auf dasselbe hinaus. Dies liesse sich an
vielen anderen Mythen illustrieren, bei denen Opfer und Tabu den gleichen
Stellenwert einnehmen — wie ja auch ganz zu Ende des Durianmythos noch
von einem Opfer die Rede ist. Die Griinde fiir diese Parallelitit kann ich hier
nur ganz kurz andeuten. Sie hidngen mit der materiellen Lebenssituation der
Mentawaier zusammen.Die Mentawaier kennen dabei zwei zentrale Pro-
bleme. Das erste bezieht sich auf den schlechten Gesundheitszustand: Die
Sterblichkeitsrate ist in allen Altersstufen ausserordentlich hoch, das Bevol-
kerungswachstum ist so gering, dass bis heute weite Strecken des Archipels
unbesiedelt geblieben sind. Das zweite hingt mit dem Lebensunterhalt
zusammen. Pflanzliche Nahrung ist im Uberfluss vorhanden, aber die Menta-
waier klagen immer iber die Schwierigkeit, sich geniigend Fleisch zu ver-
schaffen; einerseits, weil die Haustierhaltung durch Viehkrankheiten und
andere Ungliicksfélle oft zu einem Misserfolg fiihrt und andererseits, weil es
nicht gelingt, geniigend Jadgwild zu erbeuten. Beides, Krankheit und Misser-
folg in 6konomischen Aktivitdten wird nun damit erklért, dass der Mensch
sich gegen die Dinge in seiner Umgebung vergangen habe. Alle diese Dinge
werden beseelt gedacht und besitzen eine eigene Personlichkeit. Sie lassen
sich nicht einfach vom Menschen gebrauchen, sondern erwarten, dass er
Riicksicht auf sie nimmt. Andernfalls werden sie zornig auf den Menschen
und sorgen dafiir, dass die Arbeit misslingt oder dass der Mensch selbst
krank wird. Diese Riicksichtnahme besteht nun aus zwei Komponenten:
Erstens verlangen die Dinge, dass der Mensch sich gewissermassen auf sie
konzentriert und bei jeder Tatigkeit Aktivititen oder Speisen vermeidet, die

376



auf Grund bestimmter meist formaler Assoziationen nicht dazu passen. Und
zweitens muss ihnen bei gewissen Gelegenheiten als Gegenleistung geopfert
werden. Die Geister, von denen die Dinge urspriinglich stammen, fordern
das gleiche auch in ihrem Namen und sanktionieren das Geschehen. Damit
verstehen wir das Gemeinsame von Opfer und Tabu. Beide bedeuten eine
Gegenleistung des Menschen fiir seine Anspriiche auf die Dinge und an die
Geister.

Daher die Besorgnis der Geister im Durianmythos: Sie gilt nicht so sehr
der Moglichkeit einer schlechten Ernte, als den Gefahren, die dem Men-
schen bei der Ausiibung einer Aktivitidt drohen, wenn er die einschlédgigen
Tabus nicht kennt. Beim Jagdwild dagegen liegt der Nachdruck eher auf den
Voraussetzungen, das begehrte Gut auch fiir die Zukunft sicherzustellen.
Auch fiir die Jagd bestehen zahlreiche Tabus; ihre Durchbrechung wiirde
Unfille zur Folge haben. Im Mythos aber geht es darum, dass man den
Besitzern fiir ihr Geschenk eine Gegengabe erbringen muss.

Damit zeichnet sich nun deutlich der fundamentale Gegensatz zwischen
den beiden Mythen aus Sulawesi und denen aus Mentawai ab. Im ersten Fall
liegt der Nachdruck einseitig auf dem Erwerb der Giiter durch den Men-
schen; er verschafft sie sich durch gewalttatige Inbesitznahme und wird nicht
dafiir bestraft. In Mentawai erkennen wir dagegen den Versuch, Dinge an
sich zu bringen, ohne dadurch das Gleichgewicht in der Welt zu storen:
Durch Gegenleistungen in der Form von Tabus und Opfern kompensiert
man die eigenen Anspriiche und sichert dadurch seine Gesundheit und den
Besitz.

Unser Ausgangspunkt war, dass den Geschehnissen und Reflexionen der
Mythen als symbolischer Kulturerscheinungen kulturspezifische Werthaltun-
gen zugrundeliegen, dass die Entwicklung der Motive also niemals zufillig
ist. Die Frage ist nur: Haben wir richtig interpretiert? Sind die durch uns
konstatierten Wesensziige tatsidchlich symptomatisch fiir den Charakter der
Kultur als ganzer? Damit komme ich zum zweiten Schritt, den ich vorhin
genannt habe: Der Relatierung der unterscheidenden Merkmale an den
jeweiligen ethnographischen Kontext.

Was Mentwai betrifft, glaube ich, dass das Streben nach Aufrechterhal-
tung und Wiederherstellung eines Gleichgewichts tatséchlich ein Grundmo-
tiv bildet. Dieses Gleichgewicht ist nicht statisch — dies ist ein Wesenszug der
hinduisierten Kulturen unseres Studienfelds — sondern in dynamischer Bewe-
gung und muss vom Menschen durch Ausbalancieren aller seiner Beziehun-
gen immer neu hergestellt werden.

Ansatzweise bin ich auf diesen Umstand bereits bei der Besprechung der
parallelen Bedeutung von Tabu und Opfer eingegangen. Ich méchte ihn im
folgenden anhand von drei anderen Kulturaspekten illustrieren, die ich dann
anschliessend mit den entsprechenden Institutionen bei den Minahasa ver-
gleichen werde, ndmlich der Divination, der Feste und der Kopfjagd. Von

377



der Divination war in dem Reismythos von den Minahasa ganz direkt die
Rede in Verbindung mit den Végeln, die den Willen der Gotter kundgeben
und nach denen der Mensch sein Handeln richten muss. Solche Omenvogel
gibt es auch.in Mentawai; sie werden hier als Botschafter der Ahnengeister
bezeichnet. Thre Aufgabe ist es jedoch nicht, den Willen der Geister zu
verkiinden, sondern anzuzeigen, wann den Menschen ganz allgemein iiber-
natiirliche Gefahren drohen. Die Ahnengeister sind den Menschen gut
gesinnt und lassen ihnen eine Warnung zukommen, wenn in dem dynami-
schen Feld aufeinander einwirkender Krifte die Situation gerade ungiinstig
ist. So warnen Omenvogel, wenn bdsartige Geister in der Néhe sind oder
wenn ein Platz fiir einen Hausbau aus religiosen Griinden nicht gliicklich
gewihlt ist. Aber im ganzen haben solche Omenvégel in Mentawai nur eine
marginale Bedeutung. Wichtiger sind bestimmte Orakeltiere (Hithner und
Schweine), die in ihren Eingeweiden eine Antwort darauf geben, ob sie den
Beschworungen der Menschen gefolgt sind und sich wirksam fiir den guten
Ausgang eines Vorhabens eingesetzt haben'. Letztlich liegt die Verantwor-
tung fiir den Erfolg oder Misserfolg von Geschehnissen in Mentawai immer
beim Menschen selbst. Die Mentawaier kennen keine iibergeordneten
Michte, die das Schicksal bestimmen und deren Willen es zu erforschen gilt.
Alles in der Erscheinungswelt, Dinge und Geister, lebt und hat seine eigene
PersOnlichkeit. Wer hier die jeweils erforderlichen Opfer bringt und die
Tabus einhilt, erfiillt die Voraussetzungen fiir das Gelingen seiner Aktivita-
ten und braucht nicht zu befiirchten, das Gleichgewicht zu stéren und die
Krifte dadurch gegen sich aufzubringen.

Im sozialen Bereich steht die Erhaltung des Gleichgewichts ebenfalls
zentral. Es gibt keine Rangunterschiede zwischen Individuen oder Gruppen.
Die einzelnen lokalen Gemeinschaften fiithren jede fiir sich von Zeit zu Zeit
religiose Feste durch, die sie so prichtig wie moglich zu gestalten versuchen.
Wenn aber bei anderen Arten von Festen mehrere Gruppen gemeinsam
betroffen sind, so achtet man &dngstlich darauf, dass die einzelnen Festbei-
trige genau &dquivalent sind. Falls solche Feste in Etappen durchgefiihrt
werden, was gelegentlich vorkommt — zuerst ein Abschnitt bei der einen
Gruppe, dann einer bei der anderen — dann sollte die zweite Gruppe zum
Beispiel genau gleich viele und genau gleich grosse Schweine schlachten wie
die erste. Wenn sie dazu nicht in der Lage ist, so ist dies weiter nicht
schlimm; sie wird es spiter nachholen. Als ein Verstoss gegen die guten
Sitten und als feindseliger Akt gilt dagegen, wenn die zweite Gruppe
ostentativ mehr Schweine schlachtet als die erste und diese dadurch be-
schamt.

12 Fiir Néheres zur mentawaiischen Divination vgl. Schefold 1972.

378



Nur die Kopfjagd scheint diesem Muster des Gleichgewichts und der
Harmonie zu widersprechen. Kopfjagdziige unternahm man allerdings nie-
mals innerhalb des eigenen Wohngebiets, sondern nach anderen Gegenden
mit abweichendem Dialekt. Die Ursache war religidser Natur — als Bestand-
teil der Einweihung eines neuen Gruppenhauses — oder einfach als Rache fiir
einen fritheren feindlichen Uberfall. Aber die Einstellung zur Kopfjagd war
eher halbherzig. Typisch dafiir ist zum Beispiel, dass man sich eigentlich vor
den Trophéen fiirchtete. Man stellte sie wihrend des Einweihungsrituals
einige Tage im neuen Haus aus, wusste sich aber anschliessend keinen
rechten Rat mehr mit ihnen. Man héngte sie weit weg an einen Baum im
Urwald und vermied es in der Folge, sich in dessen Nédhe aufzuhalten. Die
Kopfjagd war das erste, was die Hollinder nach der Inbesitznahme der
Inseln um die Zeit des ersten Weltkriegs verboten, und es ist bezeichnend,
dass sie ohne nennenswerte Gegenwehr unverziiglich aufgegeben wurde;
Mainner, die noch an Kopfjagden teilgenommen hatten, sagten mir, dass man
eigentlich ganz froh gewesen sei, aus dem Kreislauf der ewigen Blutrachever-
pflichtungen ausbrechen zu kénnen.

Die Verhiltnisse bei den Minahasa ergbeben bei all dem ein vollig
abweichendes Bild. Die Minahasa waren eine hierarchisch gegliederte
Gesellschaft mit Sklaven und mit Freien, die auf Grund personlicher Qualita-
ten verschiedene Rénge bekleiden konnten. Ihr Gebiet war bekannt fiir seine
dauernden internen Kimpfe. Sie hingen mit den Versuchen einzelner Indivi-
duen zusammen, sich durch ihre Unternehmungen einen hoheren Status zu
sichern. Die Kopfjagd war hier keineswegs eine halbherzige Angelegenheit,
sondern spielte eine zentrale Rolle. Die Anleitung war auch bei den Mina-
hasa zum Teil religioser Natur, zum Teil war die Kopfjagd aber auch ein
Mittel, um Prestige zu erlangen. Ein reicher Mann konnte sie sogar delegie-
ren und einen anderen damit beauftragen, in seinem Namen auf Kopfjagd zu
gehen®. Die Kopfe wurden dann &ffentlich zur Schau gestellt und brachten
dem Auftraggeber Ehre und Ansehen. Sie wurden von ihm aufbewahrt, nach
seinem Tod gab man sie ihm mit ins Grab: Die Seelen der Opfer sollten dem
Verstorbenen im Jenseits als Sklaven dienen™.

Die gleiche agressive Haltung finden wir auch bei manchen Festen der
Minahasa. Natiirlich gab es auch hier Rituale, die Allianzen zwischen
Gruppen verstirken sollten. Daneben standen jedoch Feste, die individuel-
len Zielen dienten. Das Geben eines solchen Festes verschaffte dem Einzel-
nen und seinen Anhingern Ansehen und vermittelte ihm einen hdéheren
Rang. Vor den Augen von hunderten von Eingeladenen von nah und fern
wurden Reichtiimer verschenkt und haufig sogar vernichtet. Charakteristisch

13 Vg. Tauchmann 1968:194.
14 Vgl. Graafland 1898:409.

379



in unserem Zusammenhang war es nun, dass es dabei nicht um eine festge-
setzte Menge von Giitern ging. Im Gegenteil: Es war ein explizites Ziel,
etwaige Konkurrenten durch ein Ubermass zu iiberfliigeln und zu beschi-
men. Demgegentiber spielte es keine Rolle, dass der Geber eines solchen
Fests dabei unter Umsténden seine ganze Habe einsetzte und danach manch-
mal vollig verarmt war®.

Solche Betonungen der Leistung des Einzelnen steht die Abhéngigkeit von
der iibergeordneten Welt der Gotter gegeniiber, die durch Vogelzeichen
ihren Willen verkiinden. Wir haben gesehen, dass solche Vogelzeichen auch
in Mentawai vorkommen, aber dort haben sie keine grosse Bedeutung; wo
sie beachtet werden, warnen sie, dass das Zusammenspiel der religiésen
Krifte fiir ein bestimmtes Vorhaben gerade ungiinstig ist. Bei den Minahasa
dagegen gab es mehrere Arten von Priestern, die eigens fiir das Einholen und
die Deutung der verschiedenen Vorzeichen zusténdig waren. Diesen Spezia-
listen oblag es, die Abgesandten der Gotter zu belauschen und ihr Verhalten
zu interpretieren. Dabei ging es jedoch nicht um Warnzeichen, sondern um
das Anliegen, die Zustimmung der Gétter fiir eine Téatigkeit einzuholen' und
sich ihrer Sanktionierung zu vergewissern, von der der Erfolg aller Aktivita-
ten abhidngt. An die mentawaiischen Orakelmethoden erinnerten héchstens
Versuche, durch Imitationen giinstige Vogelrufe aktiv hervorzulocken.
Durch Opfer und andere rituelle Verhaltensweisen trachtete man dann
danach, den Segen der Uberirdischen sicherzustellen”.

Mir scheint, dass dieser sehr skizzenhafte Vergleich einige Anhaltspunkte
geben kann, um den Unterschied zwischen unseren Mythen von den Menta-
waiern und von den Minahasa besser zu verstehen. Alle Mythen haben ein
gemeinsames Thema: Menschen erlangen im Jenseits bestimmte Kulturgii-
ter. In Mentawai wird dieses Thema zu einem Mythos ausgestaltet, der ein
fundamentales Dilemma exemplifiziert: Jeder Gebrauch der Umwelt droht
das Gleichgewicht zu storen und gefihrdet damit den Menschen durch
Krankheit oder Misserfolg. Im Mythos wird eine Losung eingefiihrt, die mit
der allgemeinen Praxis konform ist: Opfer und Tabus vermégen das Gleich-
gewicht wiederherzustellen, und zwar nicht nur gegeniiber den Geistern,
sondern gegeniiber der gesamten Umwelt.

Die Minahasalosung ist weniger einheitlich. In dieser Kultur wird einer-
seits vom Menschen erwartet, dass er sich den anderen gegeniiber heroisch
auszeichnet, andererseits aber weiss der Mensch sich auch abhingig vom
Willen der Goétter. Im Mythos wird diese heroische Haltung auch auf die

15 Vgl. Tauchmann 1968:215-226.— Die Weihe eines Medizinmanns in Mentawai enthalt
Zige, die allenfalls als ein erster Ansatz zu solchen Entwicklungen betrachtet werden
konnen (vgl. Schefold 1972:52).

16 Vgl. Tauchmann 1968:111, 131ff.

17 Vgl. Tauchmann 1968:134, Kapitel IV.

380



Welt der Goétter ausgedehnt und ihnen nicht nur das begehrte Gut, sondern
in Gestalt der Omenvogel auch gewissermassen ihr Segen gewaltsam
geraubt. Aus dem ethnographischen Kontext allerdings wissen wir, dass
diese Losung auch fiir die Minahasa keinen Bestand haben kann: Zahlreiche
Opfer wihrend der Reisrituale miissen den Segen herbeifiihren. Hier kon-
zentriert sich der Mythos einseitig auf das, was A.E. Jensen in viel allgemei-
nerem Zusammenhang einmal den “trotzigen Aspekt” bestimmter Kulturen
genannt hat”® und gibt damit kund von einer von Mentawai voéllig verschie-
denen Einstellung.

Ich hoffe, dass es mir gelungen ist, mit diesem Beispiel zu zeigen, dass das
Konzept des Studienfelds auch zum dritten Ziel beitragen kann, das ich
einleitend angedeutet habe: demjenigen, durch den Vergleich der Unter-
schiede das Wesen der verglichenen Kulturen deutlicher zu erkennen. Auf
Grund der transformatorischen Verwandtschaft der Mythen war es moglich,
die bestehenden Unterschiede zu lokalisieren und zu charakterisieren. Von
diesem Einstieg her liessen sich durch die Relatierung an den jeweiligen
ethnographischen Kontext zwei Werthaltungen ableiten, die einander in
gewissem Sinn entgegengesetzt sind: eine harmonische, in der der Mensch
seine notwendigen Eingriffe in die Umgebung durch eigene Gegenleistungen
auszugleichen versucht und eine heroische, in der er bestrebt ist, seinen
Willen mit Gewalt durchzusetzen, auch wo dies letztlich zum Scheitern
verurteilt ist.

Mir scheint, dass sich in Verbindung mit diesem Ergebnis auch die vollig
verschiedene Art verstehen ldsst, wie die beiden Gebiete auf den Einfluss der
hollandischen Kolonialmacht in unserem Studienfeld reagiert haben. In
beiden Gebieten wurden als erste einschneidende Massnahmen kriegerische
Auseinandersetzungen und die Kopfjagd verboten und die grossen Feste
wurden eingeschrénkt und von behordlicher Zustimmung abhéngig gemacht.
Die Mentawaier reagierten wie bereits erwiahnt auf das erste beinahe erleich-
tert und sie schicken sich in das zweite, solange wenigstens die religidsen
Zeremonien dadurch in ihrem Wesen nicht angetastet wurden. So konnten
sie ihre kulturelle Identitat fiir lange Zeit auf eine Weise erhalten, die viele
Beobachter erstaunt hat. Bei den Minahasa dagegen fiihrten diese beiden
Eingriffe nach anfénglichen starken Widerstdnden schliesslich zu einem
radikalen Zusammenbruch der ganzen Kultur. Das religids sanktionierte
heroische Riickrat war gebrochen und “es kam zu Massenbekehrungen,
deren Anzahl teilweise innerhalb von Wochen die Zehntausend tiberstieg”*.
Heute gewihren die Minahasa ein Bild, wie man es vor dem Krieg in einem
streng kalvinistischen holldndischen Dorf antreffen konnte. Freilich, die

18 Jensen 1960:128.
19 Tauchmann 1968 :248.

381



indonesischen Kulturen sind elastisch. Die neue Situation, vor allem der
bliihende Gewiirznelkenbau, hat neue Moglichkeiten geschaffen, Reichtum
und Status zu erwerben und anzuwenden, und vielleicht wurden die alten
Machtstrukturen in neuen Gewand auch nur angepasst und umgeformt.
Diese Frage ist Gegenstand eines holldndischen Feldforschungsprojekts, das
in den letzten Jahren bei den Minahasa durchgefiihrt wurde®. Man kann auf
die Ergebnisse gespannt sein.

20 M.J.C. Schouten: ‘“‘Soziale mobiliteit in Sonder (N. Sulawesi)”.

382



Literatur

Adams, M.J.
1980  “Structural Aspects of East Sumbanese Art”, in: J.J. Fox
(ed.), The Flow of Life, S. 208-220, Cambridge, Massachu-
setts und London, England: Harvard University Press.

Barnes, R.H.
1974  Kédang; a Study of the Collective Thought of an Eastern
Indonesian People, Oxford: Clarendon Press.

Bezemer, T.J.
1904  Volksdichtung aus Indonesien, Haag: Martinus Nijhoff.

Dunnebier, W.
1911  “Een Mongondowsch verhaal met vertaling en aantekening”,
Mededeelingen van wege het Nederlandsche Zendelinggenoot-
schap, 55 : 95-120.

Graafland, N.
1898  De Minahassa; haar verleden en haar tegenwoordige toestand,

I, Haarlem: Bohn.

Hinloopen Labberton, D. van
1931  “De migraties van de oud-Japansche legende van den jager en
den visscher, aan de hand van de Kei-eesche, de Minahasische
en de Nipponsche redactie”, Koloniaal Tijdschrift,
3:267-277.
Jensen, A.E.
1960  Mythos und Kult bei Naturvélkern, Wiesbaden: Franz Steiner.

Josselin de Jong, J.P.B.de
1935  De maleische archipel als ethnologisch studieveld, Leiden:
J. Ginsberg.
Josselin de Jong, P.E. de
1980a Minangkabau and Negri Sembilan, 3. Auflage, ‘s-Gravenhage:
Martinus Nijhoff.

- 1980b “The Concept of the Field of Ethnological Study”, in: J.J. Fox
(ed.), The Flow of Life, S. 317-326, Cambridge, Massachu-
setts und London, England: Harvard University Press.

Koentjaraningrat, R.M.

1975  Introduction to the Peoples and Cultures of Indonesia and
Malaysia, Menlo Park etc.: Cummings.

Kratz, E.U.
1973  Indonesische Mdrchen, Diisseldorf etc.: Eugen Diedrichs.

383



LeBar, F.M.
1972 Ethnic Groups of Insular Southeast Asia, 1, New Haven: Hu-
man Realations Area Files.

Lévi—Strauss, C.
1958  Anthropologie structurale, Paris: Plon.

- 1964  Mythologiques I; le cru et le cuit, Paris: Plon.

- 1966  Mythologiques II; du miel aux cendres, Paris: Plon.

- 1968  Mpythologiques I1I; I'origine des maniéres de table, Paris: Plon.
- 1971  Mythologiques 1V; 'homme nu, Paris: Plon.

- 1973  Anthropologie structurale deux, Paris: Plon.
Oppitz, M.
1975  Notwendige Beziehungen; Abriss der strukturalen Anthropolo-
gie, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Ruyter, A.de
1979  Een speurtocht naar het denken,; een inleiding tot het structura-
lisme van Claude Lévi—Strauss, Assen: van Gorcum.

Sagimun, M.D.
1963  ‘“Darimana asal padi, Sulawesi”’, in: Urusan Adat-Istiadat dan
Tjerita Rakjat, Djawatan Kebudajaan Departemen P.D. dan
K. (ed.), Tjerita Rakjat,1, Djakarta: Balai Pustaka.

Schefold, R.
1972  “Divination in Mentawai”’, Tropical Man, 3 : 10-87.

- 1980  “The Sacrifices of the Sakuddei (Mentawai Archipelago,
Western Indonesia): an Attempt at Classification”, in:
R. Schefold e.a. (ed.), Man, Meaning and History; Essays in
Honour of H.G. Schulte Nordholt, The Hague: Martinus
Nijhoff.
- 1982  “The Culinary Code in the publiaijat Ritual of the Menta-
waians”, Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde,
138,1 : 64-97.
Schulte Nordholt, H.G.
1971  The Political System of the Atoni of Timor, The Hague:
Martinus Nijhoff.
Schwarz, J.A.T.
1907 Tontemboansche Teksten, [-111, Leiden: E.J. Brill.
Tauchmann, K.
1968  Die Religion der Minahasa—Stimme (Nordost—Celebes/Sula-
wesi), Koln (Diss.).

384



Veen H. van der
1976  “Ossoran tempon daomai langi”, Bijdragen tot de Taal-, Land-
en Volkenkunde, 132, 4 : 418—-438.

Vries, J. de
1925  Volksverhalen uit Oost—Indié, Zutphen: W.J. Thieme.

Weijden, G. van der

1981  Indonesische Reisrituale, Basel: Ethnologisches Seminar der

Universitdt und Museum fiir Voélkerkunde.
Wilken, N.P.

1863  “Bijdrage tot de kennis van de zeden en gewoonten der
Alfoeren in den Minahassa”, Mededeelingen van wege het
Nederlandsche Zendelinggenootschap, 7 : 117-162, 289-332,
371-391.

385






	Kulturelle Transformationen im "Ethnologischen Studienfeld" Indonesien

