Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (1985)

Artikel: "Religidse" uns "sakulare" Reaktionen gegen die koloniale Verwaltung
auf Flores

Autor: Dietrich, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007669

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Stefan Dietrich

“Religiose” und “sakulare” Reaktionen
gegen die koloniale Verwaltung auf Flores

1. Einleitung

Fiir viele der frither sogenannten Ausseninseln Indonesiens bedeutete die
effektive Etablierung der niederldndischen Kolonialherrschaft im ersten
Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts eine einschneidende historische Erfahrung.
Auf die Schaffung von “rust en orde” (“Ruhe und Ordnung’’) — was héaufig
militdrische Unterwerfung bedeutete — folgte eine Vielzahl von Veridnderun-
gen, die nach der Einfiihrung einer “geregelten Verwaltung’ die allgemeine
soziale und wirtschaftliche Entwicklung von Land und Volk férdern sollten
(s. de Klerck 1938, II: Kap. 18—19). Es ist heute wohl nur schwer nachvoll-
ziehbar, was diese Eingriffe fiir die bisher selbstindigen Gemeinschaften
bedeuteten. Ein Indikator dafiir sind die Reaktionen auf die koloniale
Verwaltung und deren Massnahmen.

Dieser abrupte Wandel war, wie J. M. van der Kroef sich ausdriickt, der
“Katalysator fiir die Eruption messianischer Gefiihle” (van der Kroef
1962 : 113). Drei aus einer Vielzahl solcher Félle wurden von Van der Kroef
(1962, 1976 : 1128ff.) beschrieben und analysiert. Diese bilden die tiblichen
Beispiele fiir (ausserjavanische) “Heilsbewegungen”, ‘“Messiaskulte” bzw.
“Krisenkulte”” in Indonesien.'

Es ist nicht das Anliegen dieses Beitrags, religiose Bewegungen oder
sozialen Wandel unter kolonialen Bedingungen allgemein zu diskutieren.
Vielmehr mochte ich versuchen, am Beispiel Flores einen Aspekt dieses
Wandels darzustellen: die Rebellionen gegen die koloniale Durchdringung.
Einige dieser Rebellionen wurden durch “Propheten” (im Sinne der Defi-
nition von Adas 1979 : xx) inspiriert und erlauben daher prinzipiell einen
Vergleich mit den von Van der Kroef untersuchten 3 Fillen.

1 Vgl. Lanternari (1966 : 418f.), Stohr (1965 : 204ff.), La Barre (1971 : 6). Es handelt sich um
die meyapi-, nyuli- und parhudamdam-Bewegungen bei den Bare’e-Toraja, Lawangan-
Dayak und Batak. Fiir hilfreiche kritische Anmerkungen zur Erstfassung des Manuskripts
mochte ich an dieser Stelle Herrn Dr. Friedrich Valjevec (Tiibingen) meinen Dank ausspre-
chen.

275



9LC

I ey

’
¢
]
¢
’
’
’
[)
t
+
e
’
&
*
+
* Riun
¥
*
'
¥
L ]
' Watuapi ]
L] '] i
t z qd s Welekoli !
5 3 oo Rega | j
l‘ ’,—" 5 ME:',",Nd: lya, ; .C\Inhnc I |
7 pe L NATA | P » i
Lo N—_ LAPE Vizomse ! Ll ¢ i ENDE )
x Lambe # - ) Welogai
n‘ oo ,Lena !
’ s . Watumite +' "
H s ¥
{ * ‘ven, 1 TANAHREA A "
)

-———

JEREBUL

++++ Onderafdeelings-Grenze KEO Landschap .Lena Dorf + wichtige Berggipfel

---- Landschaps-Grenze (1916) SOA Distrikt § Polizeibivaks ca. 1910



Karte 11

Tanju.ns Bun

Karte I und II nach:

Overzichtskaart van de Afdeeling Flores, 1:300 000, Reproductiebedrijf
Topografische dienst, Weltevreden 1928.

Schetskaart van het eiland Flores en omliggende eilanden, 1:250 000, Topo-
graphische Inrichting, Batavia 1911.

27



Hier ist eine kurze Vorbemerkung zum Begriff “religiose Bewegungen”
angebracht. Die Tatsache, dass es durch das Eingreifen der Kolonialmacht
zu religiosen Bewegungen kam, erscheint zu leicht als selbstverstdndlich,
wenn die kulturelle Tradition (Adat) als “totalitire Religiositit des von
seinen mythischen Uberlieferungen umschlossenen Menschen” verstanden
und durch “virulente Orthodoxie” (Schreiner 1972 : 97) oder “‘starren Kon-
servatismus’ charakterisiert wird, wie dies z.B. A. Kruyt und N. Adriani
tun. In Anlehnung an diese Sichtweise schreibt Van der Kroef:?

“In all three societies (...) individual and collective wellbeing is appreciated in
terms of a balance with the realm of ancestral spirits and influences. Whether
this realm is inhabited by many diverse elements or whether it can be
interpreted at a higher, centripetal level such as that provided by the Batak
idea of the ‘High God’ (...), is a matter of minor significance. For this ancestral
world is essentially the source of ethnic identity and uniqueness, which must
inevitably come into play in accultural confrontation and which, if it is attacked
in any fashion, produces unbearable feelings of anxiety in the individual. (...)
The reaction to the progessive obliteration of this source is (...) a principal
psychocultural dynamic of the millenarian movements here described.” (Van
der Kroef 1962 : 117)

Mit anderen Worten, wenn zur Adat als ‘“’konservativer, heiliger kosmischer
Ordnung’” der Faktor des soziokulturellen Wandels hinzutritt, liesse sich
(unter Riickgriff auf eine Art Situationslogik) der “religiose” Charakter der
betreffenden Bewegungen verstehen.

Gegen ein solches Verstidndnis der Adat kénnen zurecht Einwédnde erho-
ben werden (vgl. z.B. Baier 1977 : 5f., 440ff.); aber auch schon das situa-
tionslogische Argument ist aufgrund der punktuellen, und damit oft willkiir-
lichen Giiltigkeit problematisch (vgl. Wilson 1975 : 500; Adas 1979 : 92f.).

Weiterhin muss geklart werden, was unter “Wandel’” zu verstehen ist. Auf
Flores handelt es sich in dem hier zur Diskussion stehenden Zeitraum nicht
um einen tiefgreifenden Wandel, oder gar um eine Desintegration dorflicher
sozialer Strukturen. So fassten z.B. Plantagen oder andere wirtschaftliche
Unternehmen, die dies hitten bewirken konnen, auf Flores nie Fuss.
Ebensowenig gab es wirksame Einschrinkungen oder Verbote von Seiten
der Verwaltung im Bereich der traditionellen Religion, in dem auch die
christliche Mission in jener Zeit noch keine “desintegrierende Wirkung”
(vgl. van der Kroef 1962 : 114) ausiibte. Es geht hier vielmehr um die

2 Vgl. zur meyapi-Bewegung: “La protestation revétait naturellement un aspect religieux
puisque le monde supérieur des esprits ancestraux est le sanctificateur collectif de tous les
actes des vivants (...)” (van der Kroef 1976 : 1136; meine Hervorh.).

3 So betont Van der Kroef in Anlehnung an das javanische Konzept des kosmischen Gleich-
gewichts und Harmonie einen ““Stasis-Faktor” als Kern der Adat (van der Kroef 1962 : 120,
vgl. zu Java Benda 1972 : 226; Adas 1979 : 97f.).

278



Etablierung neuer Machtverhéltnisse durch die koloniale Verwaltung, durch

die die Autonomie der traditionellen Gemeinschaften erodiert wurde.
Gegen diese richteten sich die Rebellionen (bzw. gegen deren konkrete

Manifestation in Form von Steuern und Heerendiensten); es war ein

“protest against outside interference, now recast in a new, colonial — and hence
often foreign — setting.” (Benda 1972 : 234; vgl. Sartono 1973 : 186)

Rebellionen mit religiosen Elementen waren nur ein Aspekt in dieser
Konfrontation, sie waren keineswegs selbstverstindlich. Daher méchte ich
sie auch nicht isoliert von ihren ‘‘sikularen’ Parallelen darstellen.

Im folgenden sollen erst die wichtigesten Aspekte der kolonialen Situation
der Jahre 1910-20 skizziert werden, um danach zwei Regionen nidher zu
untersuchen: Das mittlere Flores der Jahre 1907-20 und das Ostliche Flores
zwischen 1905 und 1914.

2. Die koloniale Situation*

Die Massnahmen der Kolonialverwaltung lassen sich unter drei Stichworten
zusammenfassen: Heerendiensten, Steuern und zelfbesturende landschappen.®

Bei den Heerendiensten handelt es sich um eine Steuerleistung in Form von
unbezahlter Arbeit. 1909 wurden sie mit einem Maximum von 48 Arbeits-
tagen pro Jahr eingefiihrt. Davon wurden im Mittel 36 Arbeitstage gefordert,
wozu jeweils ganze Dorfer in Arbeitsperioden von 4 X 6 oder 6 X 4 Tagen
eingezogen wurden (Hens 1916, II : 126f.; Maier 1918 : 114). 1911 wurde
mit dem grossten Projekt begonnen, dem sogenannten Floresweg, einer
befahrbaren Strasse, die die Insel in ihrer ganzen Linge durchziehen sollte
(s. Lulofs 1911 : 285). Von den Heerendiensten wurde aber bereits in den
Jahren 1907-9 ad hoc Gebrauch gemacht, um zur Erleichterung von
Truppentransporten und der Reisen der Beamten Wege anzulegen oder zu
verbreitern, und um Bivaks fiir Militdr und Polizei (gewapende politie) zu
bauen.

4 Hier ist nur eine ganz knappe Ubersicht méglich. Sie wird in meiner im Entstehen
begriffenen Dissertation tiber ‘“Mission und Kolonialismus auf Flores” eingehender behan-
delt.

5 Einen weiteren Aspekt, den der Dorfverlegungen, lasse ich hier beiseite. Seine Bedeutung
ist schwer einzuschitzen, zumal er nicht gut dokumentiert ist (vgl. z.B. Metzner
1982 : 183ff., bes. die Karte auf S. 185). In Ostflores fanden 1914 als Strafmassnahme fiir die
vorangegangenen Rebellionen umfangreiche Umsiedlungen statt. Davon waren betroffen:
Lewotola, Wailolong (nach Oka), Ténawahan und dazugehorige Weiler, Tua Kepa, Lewero
und Lekluo (nach Bama und Wairunu). Zu Umsiedlungen im Jahre 1914 in Werang siehe
Hens (1916,1 : 209)

279



Abgesehen davon, dass die Heerendiensten iiberhaupt ‘‘het meest impopu-
laire instituut” waren (van Suchtelen 1921 : 73), lag ein grosses Problem
offenbar in der Art, wie die Beamten von diesen Diensten Gebrauch
machten. Zwar schweigen sich die kolonialen Dokumente dazu aus, aber die
Warnung eines Residenten mag indirekt andeuten, welche Schwierigkeiten
involviert waren:

“Da jedoch noch so viele offentliche Arbeiten in dieser Provinz zustande
gebracht werden miissen, und unsere Verwaltung stets intensiver werden wird,
wird streng dafiir gesorgt werden miissen, dass die Heerendiensten nicht
jahrlich erhoht werden. Nur allzu hédufig kann es vorkommen, dass bei den
energischen Verwaltungsbeamten die Neigung bestehen wird, die verschie-
denen Heerendienstarbeiten in einem fiir die Bevolkerung viel zu schnellen
Tempo erledigen zu lassen, ohne sich iliber die damit verbundenen Folgen
gehorig Rechenschaft abzulegen. — Es ist dringend angebracht, genau vor
dieser unnétigen Erhohung der Heerendiensten auf der Hut zu sein; es muss
verhindert werden, dass die Bevolkerung diese Dienste als einen zu schweren
Druck empfindet.” (Maier 1918 : 114f.)

Steuern, in Form einer ‘“‘Einkommens- und Gewerbesteuer”’, wurden 1911
auf ganz Flores geregelt eingefiihrt. Die Grundlage dazu, die Registration
der Bevolkerung, war seit 1907 geschaffen worden. Ausgegangen wurde von
einem Steuersatz von 4% eines jahrlichen geschitzten Einkommens, das
beispielsweise fiir einen sogenannten arbeitsfihigen Mann auf f. 60,— veran-
schlagt wurde (1912; 1917: £. 62,50), was einem Steuersatz von f. 2,— (1917: £.
2,50) entspricht. Die Erhohung erfolgte durch zusitzliches Einkommen;
auch dafiir gab es anhand bestimmter Kategorien (Ehefrau, Haus, Kerbau,
Schwein, Reis- oder Maisfeld, Kokospalme u.a.) feste Sétze (s. Beschrijving
1912 : 147f.; van Suchtelen 1921 : 72). Die Entwicklung des Steueraufkom-
mens (Tab. I) zeigt, dass der Steuereinzug zwischen 1911 und 1915 mit
schnell zunehmender Effizienz durchgefiihrt wurde. Auf den ersten Blick
mogen die Steuerbetrige nicht hoch erscheinen; bezeichnend ist jedoch, dass
sie um 1930 wahrend der Weltwirtschaftskrise gesenkt werden mussten.®

Die Einfiihrung der zelfbesturende landschappen unter einem zelfbestuur-
der mit dem Titel Raja (“’Konig”), die Grundlage der niederldndischen Form
der indirekten Herrschaft, liess sich formal am einfachsten dort bewerkstelli-
gen, wo ein solches Amt und traditionelle “Konigreiche” (“‘einheimische
Staaten’’) schon existierten. Was jedoch den Wandel fiir die traditionellen
politischen Beziehungen betrifft, den die Organisation der landschappen mit
sich brachte, so bestand zwischen den ‘“‘einheimischen Staaten’ und den
kiinstlich gebildeten landschappen (der weitaus grosste Teil von Flores)

6 Das Sinken der Bargeldeinkommen lésst sich gut an der Summe der Abkaufgelder fiir die
Heerendiensten ablesen (s. Metzner 1982 : 189, Fig. 48).

280



Tabelle 1 Steuern

landschap Ngada landschap Keo Afd. Flores
abe [ @ [ ® | © | @ | ® ] ©@ | o
1911 7100 | 16162 | 2,28 309 667

1912 7471 121970 2,94 | 4317 | 15059 3,49 | 361 588
1913 8013 (22967 | 2,87 | 4957 | 20170 | 4,07 | 404 029
1914 9038 [29673| 3,28 | 4011 | 23322 | 5,82 | 444 848
1915 9585 [31578| 3,30 | 5143 (26351 | 5,12 | 493 508
1916 5256 | 28505 | 5,42
1917 4964 | 26019 | 5,24
1924 9195 | 41303 | 4,49 | 4744 | 29820 6,29 | 652 898

(a): Registrierte Steuerpflichtige, (b): Steueranschlag, gerundet in Gulden

(f.), (c): Betrag pro Steuerzahler.

Quellen: Hens 1916, II: 125 fiir die Afdeeling Flores; van Heuven 1916: 214
fiir Ngada; Hamilton 1918 fiir Keo; Couvreur 1924: Bijlage fiir die
Verleichszahlen aus dem Jahr 1924.

kaum ein Unterschied. Die anvisierte Verwaltungsstruktur war derjenigen
der “einheimischen Staaten” ebenso fremd wie fiir die autonomen Rechts-
gemeinschaften (ich benutze diesen Begriff im Sinne der adatrecht-Litera-
tur). Von ‘Selbstverwaltung” konnte nicht die Rede sein (Maier
1918 : 155f.; Lulofs 1914 : 297), vor allem in der Zeit, als es galt, den
Verwaltungsapparat schnell, effizient und méglichst einfach aufzubauen.

Diesen Massnahmen ging in den Jahren 1907/8 (im 6stlichen Flores schon
ab 1904, im Lio-Gebiet bis Anfang 1909) die ‘“‘Befriedung” von Flores
voraus. Ein Kolonialhistoriker resumiert sie mit folgenden Worten:

“Lieutenant Christoffel, together with a division of maréchaussée, was sent to
the island. He scoured it in all directions and struck so much terror in the
insurgents that the establishment of the administration and the measures
attendant thereon could be smoothly carried out.” (de Klerck 1938,1I : 471)

Schrecken wurde sicher verbreitet — denn wie eine rezente Untersuchung
bemerkt, handelte es sich dabei um “eine der blutigsten Episoden der
Geschichte Niederldndisch-Indiens im 20. Jahrhundert” (Jobse 1982).” Die
weitere Entwicklung zeigt jedoch, dass die nachfolgenden Massnahmen
durchaus nicht reibungslos durchgefiihrt werden konnten. Nach der Aner-
kennung der fremden, neuen Herrschaft bedeutete der darauf folgende
Zugriff auf die Rechte der einzelnen Gemeinschaften einen sehr viel weiter-
gehenden Schritt.

7 S. dazu ausfiihrlich Jobse (1982), und knapp die offiziellen Berichte im Koloniaal Verslag
[fernerhin abgekiirzt als K.V.] 1908 : 76f., 1909 : 85f., 1910 : 60f.

281



3. Mittelflores

Am 25.5.1920 erschienen die Ménner aus Nata Iya, Lambo und Lape
(s. Karte I) nicht zu der ihnen zugeteilten Heerendienst-Arbeit. Auch die
Schulkinder aus dieser Gegend kamen nicht zum Unterricht nach Raja.
2 Tage spiter erfuhr die Verwaltung vom Auftreten eines ‘“‘geestdrijfster”
namens Lajo Babo in der Region um den Kéli Lambo. Aus der spiter
erfolgten Untersuchung ergibt sich in etwa folgendes Bild.

Kurz vor jenem Datum hatte Lajo Babo Vertreter aus den 3 genannten
Distrikten sowie aus zwei Dawé-Dorfern zu einer Versammlung eingeladen.
Er erklirte, dass er nicht ldnger bereit sei, Steuern zu bezahlen und Heeren-
diensten zu leisten. Von Gaé Déwa® habe er den Befehl und die Macht
erhalten, die Kompeni und alle, die auf ihrer Seite stiinden, mit Blitz, Sturm,
Erdbeben und Uberschwemmung zu vernichten. Dazu habe er von Gaé
Déwa 8 Bambusrohre erhalten, um durch deren Schiitteln die Katastrophen
hervorzurufen, wenn der erste Schuss von Seiten der Kompeni gefallen sei.
7 Assistenten aus Boa Roga und Wolokoli (aus welchem Dorf er selbst
stammte) sollten ihm dabei helfen. Mit der Macht Gaé Déwas wolle er nun
den Krieg gegen die Kompeni beginnen. Diese Prophezeiungen hatte er
allerdings schon einige Zeit vor dieser Versammlung verkiindet.

Die Versammlung hatte geteilten Erfolg: Nata Iya und Lape, sowie
Wolokoli und Boa Roga, schlossen sich ihm an. Lambo und die beiden
Dawé-Dorfer zogen es vor, keinen Krieg mehr zu beginnen. Immerhin
scheinen sie die Prophezeiung soweit fiir prinzipiell méglich gehalten zu
haben, dass ihre Bewohner sich auf die Abhédnge des Kéli Lambo zuriickzo-
gen und sich auch spiter noch einige Zeit weigerten, den Aufrufen, sich bei
der Polizei zu melden, Folge zu leisten. An die ca. 200 Kriegsteilnehmer
wurden Amulette verteilt, einerseits zum Schutz gegen die vorhergesagten
Katastrophen, andererseits um ihre Unverletzlichkeit zu garantieren. Den
“Kriegsbeginn” markierte ein Kerbau-Opfer; aus der Tierkategorie kann
man u.U. schliessen, dass es sich um ein Opfer fir Gaé Déwa an der
zentralen Kultanlage der gesamten Rechtsgemeinschaft handelte (vgl. van
Heuven 1916 : 53f.).

Am 2.6. kam es zum Zusammenstoss mit Polizeikriaften, der, da die
vorausgesagte Katastrophe ausblieb, schnell beendet war. Mitte Juni wurde
als letzter auch Lajo Babo gefasst; er wurde fiir 10 Jahre nach Java ver-
bannt’.

8 D.i. in der P.W. Schmidt’schen Terminologie das “Héchste Wesen” im Nagé-Gebiet.

9 “Politick gedeelte van het Kort Verslag van de Residentie Timor en Onderhoorigheden,”
Mai/Juni 1920 [fernerhin abgekiirzt als PV Monat/Jahr] in Verbaal [Vb] 13.4.1922 no. 116;
vgl. K.V. 1921 : 87. Alle im folgenden erwidhnten Verbaalen befinden sich im Algemeen
Rijksarchief, Abt. Kolonien, Den Haag.

282



Was fiir eine Position Lajo Babo hatte, ist nicht bekannt. Die Bezeichnung
“geestdrijfster’” und die Tatsache, dass seine Prophezeiung als durchaus
glaubwiirdig erschien, lassen vermuten, dass er zu der Kategorie von Perso-
nen gehorte, die im benachbarten Ngadha-Gebiet (iiber Nagé sind die
ethnographischen Informationen nicht ausreichend) ’ata tora/bheko genannt
werden. Diese besitzen das “Wissen von verborgenen und zukiinftigen
Dingen”, das sie von der Gottheit erhalten, mit der sie im Traum kommuni-
zieren koénnen (s. Arndt 1929-31 : 710f.).

Die Prophezeiung selbst scheint auf mehrerer kulturelle Elemente Bezug
zu nehmen, sie jedoch aus ihrem jeweiligen traditionellen Zusammenhang zu
losen und mit dem neuen Problem des Kriegs gegen die Kompeni in
Verbindung zu bringen. Eines dieser Elemente scheint ein Thema der
mythischen Uberlieferung (die “Urflut”) zu sein: Als die Erde schon bevél-
kert war, da kiindete Gaé Déwa einem Geschwisterpaar den Untergang der
Welt durch eine kurz bevorstehende Flutkatastrophe an. Da ihre Mitmen-
schen ihnen kein Gehor schenken wollten, kamen sie alle in der Flut um. Nur
das Geschwisterpaar, das Vorbereitungen getroffen hatte, konnte sich retten
und wurde zum Stammelternpaar der heutigen Menschheit (van Heuven
1916 : 39f.; vgl. van Suchtelen 1921 : 155f.). Aussergewohnliche Naturer-
scheinungen werden iiberhaupt mit Gaé Déwa assoziiert. “Donner und Blitz
ist in der Hand Devas das Werkzeug seines Zornes, um damit unbotmaéssige
Menschen zu toten. Es ist ein Geschiitz”, schreibt P. Arndt iiber Ngadha
(1929-31 : 320f., vgl. S. 841). Naturkatastrophen wie Diirre oder iibermis-
siger Regenfall werden als Sanktion der Gottheit bei Inzest interpretiert
(Arndt 1960 : 242, 247; van Heuven 1916 : 42ff.), also bei einem ganz
wesentlichen aber zugleich sehr spezifischen Bruch der Adat-Ordnung.

In dem vorliegenden Fall handelt es sich jedoch nicht um ein sanktionie-
rendes Eingreifen der Gottheit; ein solches liesse sich im Hinblick auf die
tatsdchlichen Verdnderungen (s. oben), die zudem nicht auf die involvierten
Gemeinschaften beschriankt waren, nicht erklaren. Auch der Inhalt der
Prophezeiung selbst schliesst dies aus. Unter Beriicksichtigung des histori-
schen Kontexts der vorangegangenen 13 Jahre ist ein anderes Verstdndnis
plausibler: Eine Rebellion mit der Unterstiitzung der Macht Gaé Déwas als
die letzte Moglichkeit, sich noch einmal gegen die koloniale Ordnung zu
wenden. In diesem Zusammenhang scheinen aus der kulturellen Tradition
die Manifestationen der Macht Gaé Déwas aufgegriffen worden zu sein.

Im August 1907 begannen die Militdroperationen westlich von Ende. Nach
einer Vielzahl bewaffneter Auseinandersetzungen unterwarfen sich die

10 Aug. 1907 entlang des Nanga Panda; Anfang Okt. und im Nov. 1907 im Hinterland von
Nangaba und Nangakéo; Feb. 1908 im Hinterland von Nangapanda, Nangakéo und Nan-
gaba.

283



Gemeinschaften siidlich des zentralen Scheidegebirges. Es folgten nach
heftigen Kidmpfen bei Boawaé, Rowa, Sara, Manguléwa, Rakalaba,
Bolonga, Langa, Naru, Soa, Wawa (nicht lokalisierbar), Boba und Todabelu
die Nagé- und Ngadha-Hochfldchen im September 1907. Nach der Erobe-
rung von Riung im November 1907 leisteten die Gebiete, die die Truppen
auf ihrem Riickweg von Manggarai durchquerten (Tado, Wangka, Toa,
Mbai, Rindu), keinen Widerstand mehr, ebenso wie im Feb. 1908 Ndora und
das nordliche Tanah Réa."

Bajawa wurde nun zum neuen Verwaltungszentrum, von wo aus Entwaff-
nung, Registration und Wegebau (zuerst von Bajawa nach Aiméré) vorange-
trieben wurden. War die bisherige Form der Auseinandersetzung die eines
Abwehrkrieges der Adat-Gemeinschaften gegen fremde Eindringlinge gewe-
sen, so begann der Widerstand nun eine neue Form anzunehmen. Viele der
unwilligen Gemeinschaften versuchten, sich durch Riickzug in die unzuging-
lichen Berggebiete dem Zugriff der Verwaltung zu entziehen. Dies sei nicht
Furcht vor Soldaten, meint ein zeitgendssischer Bericht, sondern Unwille
und passiver Widerstand gegen die Verwaltung (PV 6-7/1908 in Vb 3.7.1909
no. 22). Ein Bericht wie der folgende ist nicht untypisch:

“In Ost-Riung weigerten sich einige Dorfer, dem landschapshoofd zu gehor-
chen (...) Der Vorsteher eines dieser Dorfer ist, zusammen mit einem Teil der
Bevolkerung, immer abwesend, wenn Patrouillen in die Ndhe kommen, und
Aufrufen schenken sie kein Gehor. Auch die Bevolkerung des Ndora-Gebietes
ist wenig entgegenkommend, wiinscht lieber keine Beriihrung mit unseren
Patrouillen, ja flieht sogar, wenn sie sich ndhern, wahrend die meisten Vorste-
her nicht reagieren, wenn sie aufgerufen werden.” (PV 6/1911 in Vb 9.9.1912
no. 10)

Es sei deutlich, so heisst es in demselben Bericht, ‘“dass bei weiterer
Einfiihrung intensiver Verwaltung militarische Hilfe immer nétig sein wird.”
So kam es u.a. in Bolonga (1908), Soa, Rindu, Raja, der Gegend um
Watumite und Léna (1909) und im Jérébuu-Tal (1909-11) erneut zu bewaff-
neten Zusammenstossen (s. K.V. 1909 : 86, 1910 : 60f., 1911 : 59; PV 5-6/
1911 in Vb 9.9.1912 no. 10).

1910 wurden die Vorbereitungen zur Einfilhrung der Steuern getroffen,
die ab Mitte 1911 erhoben wurden. Wahrend die zentralen Nagé- und
Ngadha-Hochfldchen ruhig blieben, und im August 1911 berichtet werden
konnte, dass nun auch im Inérié- und Jérébuu-Gebiet die Steuern bezahlt
wiren und an den Wegen gearbeitet wiirde, so kam es im Kéo-Gebiet und
um Nata Iya zu Unruhen. Die Art, wie die Verwaltung auftrat, trug sicher
das ihre dazu bei, die latenten Spannungen, mit denen gerechnet wurde, zu
verschlimmern. Der folgende Bericht spricht fiir sich selbst.

11 S. de Vries (1910) und “Geheim Rapport (...)”" in Geh. Vb 12.12.1908 E 25. Vgl. Jobse
(1982 : Kap. 3-4).

284



Im Oktober 1911 begab sich eine Polizeipatrouille in das Gebiet um den
Kéli Lambo, um zum Steuerzahlen ‘“anzuspornen” (wie es hiess), de facto
um die Steuern einzuziehen:

“(...) um 3 Uhr nachmittags [liess] der Instructeur durch die mitgenommenen
Vorsteher diejenigen von Nata Ija zu sich bescheiden. Um halb fiinf Uhr
nachmittags waren die letzteren aber noch nicht gekommen. Angesichts des
schweren Regens wurden (...) einige Zwangsarbeiter ausgeschickt, um Bau-
material fiir die Unterbringung der Truppe zu sammeln. — Diese Stréflinge
entdeckten vier mit Gewehren bewaffnete Personen, und teilten dies dem
Instructeur mit. Der Trupp wurde dann unverziiglich so giinstig wie méglich
aufgestellt; auf Feinde, die Anstalten machten, ihre Feuerwaffen zu gebrau-
chen, wurde das Feuer eroffnet. — Inzwischen war es ungefdhr halb sechs
geworden und der Trupp war umringt von einer grossen Zahl Boswilliger, die
jedoch, einen Toten zuriicklassend, in die Flucht getrieben wurden.”

Einige Tage spéter besuchte die Patrouille erneut das Gebiet:

“Ausser einem Mann, der erschossen worden war, wurde nichts von der
Bevolkerung von Nata Ija bemerkt. Auf Widerstand wurde nicht gestossen
(...) im ibrigen wurden keine Anzeichen dafiir gefunden, dass die ausgewi-
chene Bevolkerung sich auf Widerstand vorbereitet hatte. — In dem Wider-
standsgebiet wurden 4 Dérfer [permanente ladang-Siedlungen] verbrannt, die
auf schwer erreichbaren Gipfeln lagen, und worunter sich auch das des
vermutlichen Fiihrers des Widerstandes (...) aus Ai Towa befand, sowie eine
Anzahl Kerbaus in Beschlag genommen, um die Bevolkerung zur Riickkehr zu
ihren Wohnorten zu zwingen.” (Res. van Rietschoten an G. G., 2.11.1911,
vgl. 8.12.1911 in Vb 9.9.1912 no. 10)

Solche iibereilt harten Aktionen erweckten sicher nicht den Eindruck, dass
es der Verwaltung um das Wohl von Land und Volk ging. Eher konnte
dadurch eine gespannte Situation zur Explosion gebracht werden. Ubereifer
eines Sergeanten, so der Resident, fiihrte z.B. dazu, dass einige Frauen aus
drei Kéo-Dorfern im Polizeibivak bei Sawu festgehalten wurden, “damit die
Steuern schnell bezahlt werden.” (C.G. Ngada an A.R. Flores, 23.4.1913,
Res. van Rietschoten an G.G., 2.6. 1913 in Vb 14.8.1914 no.40). Am
ndchsten Tag wurde das Bivak iiberfallen und versucht, die Steuerkasse zu
“stehlen””.

Hier, wie frither schon im Rejo- und Ndora-Gebiet, kam es zur Bildung
sogenannte Banden, die sich aus mehreren Dérfern rekrutierten, aber nicht
mehr in einem Dorf oder einer begrenzten Gemeinschaft lokalisierbar
waren. Thre Mobilitdt und die z.T. gezielte Fehlinformation der Beamten

12 Es macht hier keinen Unterschied, dass die Vorgehensweisen der beiden Offiziere im
Nachhinein vom Residenten scharf verurteilt wurden.

285



durch die Bevolkerung® fiihrte dazu, dass sich vor allem mit einer “Bande”
aus dem Rejo-Gebiet ein lidngerer Kleinkrieg entwickelte, der sich bis Wajo
ausdehnte (Sept. 1910, Nov. 1910 bis Feb. 1911)*.

Zu einer letzten sdkularen Rebellion, zugleich der grossten iiberhaupt,
kam es von August-Dezember 1916 in Tanah Réa. Ihr Entstehungskontext
ist insofern neu, als sich die Beschwerden urspriinglich nur gegen die Praxis
und das Ausmass der Steuer- und Heerendienst-Forderungen zu richten
schienen. Bereits vor dem Ausbruch des Aufstandes waren einige Gesandte
zum designierten Raja von Ende, Pua Meno (der sich gerade zu Schulferien
in Ende aufhielt), mit der Bitte um Hilfe gekommen. Spiter schrieb Pua
Meno ihre Beschwerden nieder:

“Wenn der Heerendienst nicht zu schwer ist, konnen wir die Steuern schnell
bezahlen. Denn wir sorgen fiir nichts anderes als fiir die Steuer. Nun, wenn wir
ein Mal nicht an die Arbeit gehen, dann werden wir von Soldaten gesucht.
Danach bringen sie uns in die Stadt [Ende] und da werden wir ins Gefingnis
gebracht. Wenn wir wieder draussen sind miissen wir noch 4 Tage arbeiten.
Danach gehen wir nach Hause, und da ruhen wir uns ein bisschen aus. Das
dauert nicht lang, dann kommen die Soldaten oder die gewapende politie zu
uns, um die Steuern zu fordern. Wenn wir ihnen sagen, dass wir im Augenblick
kein Geld haben, dann kriegen wir ein paar Schldge von ihnen.” (‘Opstel van
Poa Meno, toekomstig Radja van Endeh, November 1916’, in Vb 30.8.1917
no. 3)

Natiirlich konnte Pua Meno ihnen nicht helfen, so dass der Aufstand im
August 1916 — fiir die Verwaltung vollig unerwartet — losbrach. Angesichts
der Ausdehnung (er begann in Wologai und umfasste so gut wie die gesamte
landschap Tanah Réa, im Dezember schlug er nach Nord-Nagé iiber)” und
des Ablaufs muss er ausgezeichnet organisiert und vorbereitet gewesen
sein'®. Die Schliisselpositionen wurden von Adat-Vorstehern eingenommen,
unter Fiihrung von Nipa Do, der 1909 wegen seiner zentralen Adat-Position
als erster Anwiérter fiir das neu geschaffene Raja-Amt von Tanah Réa in
Betracht gezogen worden war, worauf er aber verzichtet hatte.

13 Z.B. wurde der Fiihrer der “Bande” aus dem Rejo-Gebiet, Lewa Wula, nach Zusammen-
stossen mit Militdrkriften (im Jan. und Feb. 1911) zweimal totgesagt (vgl. Lulofs
1911 : 284). Er wurde erst im April 1913 verhaftet.

14 S. im einzelnen zu Rejo: PV 3-4, 7/1911, PV 2-4/1913 und K.V. 1911 : 59f.; zu Sawu:
PV 12/1912; K.V. 1913 : 34f., 1914 : 31 und Lulofs (1914 : 466); zu Ndora: PV 7-8/1911
und mehrere PV zwischen Juni 1912 und Jan. 1913 sowie Lulofs (1914 : 465). PV in
Vb 9.9.1912 no. 10, Vb 9.8.1913 no. 2, Vb 14.8.1913 no. 40.

15 Nach Mundé und Tanah Toa. Im Distrikt Dawé hatte Nipa Do schon frither Unterstiitzung
gefunden, ebenso in Nata Iya, wo ein Schwager Nipa Dos Districtshoofd war und im
Sept. 1916 aus dieser Position enthoben wurde (PV 9, 12/1916, 1/1917 in Vb 5.9.1917 no. 41;
vgl. PV 5-6/1920 in Vb 13.4.1922 no. 116).

16 S. dazu mehrere PV und Berichte in Vb 12.8.1918 no.63; vgl. auch die ausgeschmiickte
Wiedergabe bei Doko (1981 : 62-73).

286



Die Verwaltung vermutete, dass die Rebellion durch ‘“pan-islamische’
Gerlichte iiber die Vertreibung der Holldinder durch die Tiirken stimuliert
worden sei”’. Dies ist nicht unmdglich, da die Nordkiiste von Handlern aus
Siid-Sulawesi, die westlich der Ai Sésa-Miindung auch alte Niederlassungen
besassen, regelméssig besucht wurde. Im Distrikt Mbai war die Bevolkerung
schon zu einem grossen Teil islamisch (van Heuven 1916 : 3, 29).

Die Situation nach diesem Aufstand resumiert ein Beamter wie folgt:

“Nach diesem Aufstand wurde die Ruhe nicht mehr gestort. Regelmaéssige
Patrouillen des Militirs (bis 1923 auch Patrouillen der gewapende politie) durch
die ganze Onderafdeeling Ende halten bei der Bevolkerung das Uberzeugtsein
von unserer Macht wach, um jeden Widerstand bezwingen zu konnen.”
(Sprock 1928 : 18)

Die Frucht der Bevolkerung der Bergdorfer vor diesen Patrouillen wurde
anscheinend so sprichwortlich, dass sie sogar als Metapher in der religidsen
Erziehung verwendet wurde. So hiess es in der Abschlussansprache einer
Jugendretraite in Maumere:

“(...) sie miissten Soldaten, Kreuzritter Christi sein. In den fernen Bergdorfern
haben die Menschen Furcht, wenn ein Soldat das Dorf besucht; das hétten sie
selbst gesehen... So miissten sie als Kreuzritter in ihr Dorf zuriickkehren und
alle Teufel aus den heidnischen Dorfern vertreiben.” (Mertens 1934 : 228)

In diesem regionalen historischen Kontext erscheint die von Lajo Babo
inspirierte Bewegung, was Anlass und Zielsetzung betrifft, als eine weitere in
einer ganzen Serie von Rebellionen®. Nachdem die ‘““sikularen’ Rebellionen
keine realistische Chance mehr besassen, war die einzige noch erfolgverspre-
chende Maoglichkeit” eine Steigerung des iibernatiirlichen Beistandes.

Natiirlich war der Bereich Krieg traditionell keine rein sikulare Angele-
genheit. Rituale und auch die “magischen” Qualititen der Kriegsfiihrer
spielten eine wichtige Rolle. Dass jedoch im Kampf gegen die {iberlegenen
Waffen der Hollinder hierbei noch eine Steigerung iiber das Ubliche hinaus
notig war, illustriert ein Detail aus der lokalen Uberlieferung.

17 Diese Geriichte sollen damals auch in Siid-Flores kursiert sein. Uber die Bedeutung des
Kalifats von Istanbul s. Noer (1973 : 28; vgl. Sartono 1973 : 180 n. 71).

18 Eine im K.V. 1930 : 27 erwahnte Rebellion im Grenzgebiet der Onderafdeelingen Ende und
Ngada lasse ich hier ausser Betracht. Es scheint sich dabei auch weniger um eine Rebellion in
dem hier verwendeten Sinne gehandelt zu haben, als vielmehr um eine “neue Religion” mit
“synkretistischen” Ziigen. Leider ist dartiber viel zu wenig bekannt (s. Ettel 1956).

19 Im Fall Tanah Réa wurde nachgehakt, warum die Bevolkerung nicht erst Beschwerden iiber
eine zu grosse Belastung durch Heerendiensten und Steuern der europdischen Verwaltung
vorbrachte. Ganz allgemein ergab sich u.a., dass solche Beschwerden von den Beamten
héufig zu wenig beachtet oder gar nicht zur Kenntnis genommen wurden, falls sie nicht sogar
nachteilige Folgen fiir den Beschwerdefiihrer nach sich zogen (wd. Adviseur voor Inlandsche
zaken Hazeu an G.G., 8.2.1917 und “Relaas” J. Duyvetter, 17.1.1917 in Vb 30.8.1917
no. 3).

287



Ein aussergewohnlicher Kriegsfilhrer war Mari Longa aus Watunggéré,
eine der filhrenden Personen in den kriegerischen Verwicklungen im Lio-
Gebiet zwischen Juli 1907 und Januar 1909. Nach der Uberlieferung (Gha-
lib 1980 : 30, vgl. S.23; vgl. auch Tol 1938) musste er den Vorstehern, die er
im Okt. 1907 fiir einen zweiten Uberfall auf Ende zu gewinnen suchte
(s. K.V. 1908 : 76), erst einen Beweis seiner iibernatiirlichen Krifte (kesak-
tian) geben, da befiirchtet wurde, er konne dieses Mal getotet werden. Zur
Probe habe ein Vorsteher mit einem parang auf ihn eingeschlagen, die
dadurch verursachte Wunde aber sei auf der Stelle wieder zugeheilt (Motiv
“Unverletzlichkeit”).

4. Ostflores

Das 0stliche Flores (s. Karte II) wurde im Unterschied zu Mittel- und
Westflores nicht durch systematische Militdraktionen unterworfen. Abgese-
hen davon, dass die Verwaltung in dieser Region jahrzehntelang involviert
und als Machtfaktor bekannt war, wurde schon 1904/5 die Gelegenheit zu
militirischer Intervention ergriffen”. Das Machtprestige der Verwaltung war
seither im weiteren Umland von Larantuka unbestritten und allgemein
anerkannt, wie dies ein Beamter, der das ostflorinesische Festland im April/
Mai 1907 bereiste, deutlich erfahren konnte (Couvreur 1907). Sogar der Bau
des Ringweges um den Ilimandiri in Heerendienst-Arbeit wurde in den
Jahren 1907-9 ohne Zwischenfille durchgefiihrt. In den Folgejahren kam es
auf dem Festland noch einige Male bei ‘“‘Befehlsverweigerung” zum Einsatz
von Waffengewalt”. Dieser Unterschied war auch durch die politischen
Verhiltnisse auf Ostflores bestimmt.

Hier bestanden formale politische Strukturen, “Konigreiche’’, die die
Grundlage fiir die zelfbesturende landschappen bildeten, und im Falle Laran-
tukas auch fiir deren Untergliederung. Die 10 traditionellen Kakangschaften
(“Distrikte’’) wurden als Districten bzw. Gemeenten unter dem Kakang als
Districtshoofd iibernommen. Der Inhalt der traditionellen Beziehung Raja-
Kakang-Dorfgemeinschaft war jedoch minimal (vgl. Dietrich 1983 : 52f.).
Die Einschaltung dieser Struktur in den kolonial-administrativen Apparat
hatte eine grundlegende Transformation dieser Beziehungen zur Folge,

20 1904: Zentral-Sikka, Verbannung des Raja von Larantuka, Ost-Adonara; 1905: Lekluo und
Umgebung (s. H.B. & W.B.O. 1905).

21 Hewakloang und Umgebung (Apr. 1908), Ténawahan (Aug. 1908), Hikung (Apr. 1909),
Distrikt Ili (Apr. 1911). S. dazu knapp K.V. 1909 : 85, 1910 : 61, 1912 : 43. Zu Adonara
und Lembata s. K.V. 1910 : 61 und 1911 : 59.

288



einerseits in Bezug auf deren Inhalt, der nun von der Verwaltung neu
bestimmt wurde, andererseits in Bezug auf die Verlagerung von Kompeten-
zen auf die hoheren Ebenen. Etwas iiberspitzt gesagt, wurden die Positionen
des Raja und des Kakang als real administrative Funktionen ausiibende
Institutionen dadurch erst geschaffen. Diese Verdnderung wurde durch
die Macht der Verwaltung sanktioniert. Ahnliche Prozesse sowie die
daraus resultierenden Probleme sind aus vielen vergleichbaren Situationen
bekannt (s. Goodenough 1963 : 197f.; Schrieke 1966 : 176ff.; vgl. Hens
1916,11 : 158ff.; Maier 1918 : 144). Das folgende Beispiel aus dem Konig-
reich Larantuka zeigt anhand zufilliger und fiir sich genommen nicht weiter
bedeutsamer Ereignisse deutlich die fiir die Rechtsgemeinschaften impli-
zierte Verdnderung.

Streitfille zwischen Rechtsgemeinschaften waren eine Angelegenheit, die
prinzipiell zwischen den betroffenen Gemeinschaften ausgetragen und gelost
wurden. Dies konnte auch durch Krieg geschehen, wenngleich der Ausdruck
“Krieg” hier nicht ganz angebracht ist; als letzte Instanz konnte der Raja
angerufen werden (s. Arndt 1940 : 116f.; Dietrich 1983 : 49)

Im Dez. 1904 kam es zu einer Diebstahlsaffaire zwischen Lewotala und
Waibalun. Letzteres wurde beschuldigt, Ziegen und Schweine von Lewotala
gestohlen zu haben, woraufhin Leute aus Lewotala in Waiblun eindrangen
und eine grossere Anzahl gading (Elephantenzdhne) entfiihrten. Im
Januar 1906 war es dem Raja, der sich hier von Anfang an eingeschaltet
hatte, gelungen, diesen Streitfall durch einen Vergleich zu schlichten®.

Nach dem unerwarteten Tod des Raja im April 1906 wurde dessen Funk-
tion de facto vom Civiel Gezaghebber (C.G.) von Larantuka iibernommen.
Im Mirz 1907 wurde dekretiert, dass die Rechtsgemeinschaften ab sofort
keinen Krieg mehr fiihren diirften; statt dessen miissten alle Rechtsfille
durch Vermittlung des Kakang dem C.G. vorgetragen werden (Couvreur
1907 & 151.),

1910 ereignete sich genau derselbe Fall wie der obengenannte, diesmal
zwischen Riang Nara (Lewotala) und Siedlern am Pantai Hading. Diesmal
wurden jedoch 3 Leute aus Riang Nara vom C.G. zu 6 Monaten Zwangsar-
beit verurteilt. Sie entflohen, da sie sich ungerecht behandelt fiihlten. Auf
die Aufforderung der C.G., sie auszuliefern, bot der Vorsteher von Lewotala
eine Busszahlung an, verweigerte aber die Auslieferung. Die Verwaltung
verhandelte nicht mehr iiber einen bereits geféllten Urteilsspruch, schliess-
lich wurde Militdr aus Ende geholt, womit der ““Ungehorsam” von Lewotala
seinen iblichen Ausgang hatte (KL 17. und 25.9.1910; K.V. 1911 : 58f.).

22 “Kroniek Larantuka, 1878-1924, Zusters Franciscanessen van Heythuyzen,” [fernerhin
abgekiirzt als KL], unveroffentlicht, 16. und 18.12.1904, 16.1.1906; Brief P. Hoeberechts,
Larantuka, 2.1.1905 (in Laan 1966-67 : 1246); und ein loses Dokument (Dez. [1905] im
Missionsarchiv Ende. H.B. & W.B.0O. (1905 : 991) erwihnen den Fall en passant.

289



Der traditionellen Prozedur entsprechend trat Lewotala nach aussen als
kollektiver Rechtskorper auf und bemiihte sich um einen Vergleich. Mog-
licherweise hatte es sich dem Stil der Verwaltung soweit angepasst, als es von
sich aus sofort eine Busszahlung anbot (es war tblich, dass die Verwaltung
“unwilligen’” Dorfern solche Bussen auferlegte). Es lésst sich aber feststel-
len, dass Lewotala sich hier nicht gegen die Verwaltung an und fiir sich
richtete.

Dazu kam es erst 3 Jahre spéter, nach der Einfiihrung von Steuern und
dem Beginn der Arbeiten am Floresweg (3.Quartal 1911). Der wichtigste
Promotor dieser Auflehnung soll durch seine ‘“Prophezeiung” Regi Doreng
gewesen sein, ein molang® aus einem Weiler bei Lekluo. Der Kern der
Vorhersage scheint sehr einfach gewesen zu sein: Zu einem bestimmten
Zeitpunkt wiirden Gewehre und andere Waffen auf wunderbare Weise aus
dem Boden erscheinen; dann sei die Zeit gekommen, sich gegen die Kom-
peni, die Steuern und Heerendiensten aufzulehnen®.

Diese Vorhersage fand im Gebiet zwischen Ténawahan und dem Iliman-
diri Verbreitung. Die Beamten kamen zu dem Schluss, dass es sich dabei um
ein ‘“‘geheimes Komplott™ gehandelt und dass Lewotala vorzeitig losgeschla-
gen habe. Diese Annahme sah man darin bestétigt, dass zuvor nicht das
geringste davon zu bemerken war. Der C.G. hatte sich zwischen dem 20.9.
und dem 1.10. ohne Polizeideckung wegen Arbeiten an der Wegtrasse
zwischen Lekluo und dem Lewotala-Gebiet aufgehalten. Am 2.10. hatte ein
Missionar Lewotala besucht; weder ihm noch dem stdndig dort arbeitenden
Katechisten war irgendetwas aufgefallen (Laan 1966-67 : 1570f.). Auch
waren in diesem Jahr in ganz Ostflores die Steuern bezahlt worden, mit
Ausnahme von Lewotala. Die Polizeipatrouille, die sich dorthin begab, um
die Bezahlung ‘‘zu beschleunigen”, wurde am 3.10. vollig unerwartet iiber-
fallen. Am nichsten Tag trafen durch Aufseher der Wegarbeiten Berichte in
Larantuka ein, dass auch die Gegend Ténawahan-Lekluo “unruhig” sei: Der
Kakang von Lewoingu und die Bewohner von Lewolaga waren aus Furcht
vor einem Uberfall nach Pulau Konga geflohen (vgl. van der Loo
1915 : 2341.).

Anfangs konnten die Rebellen einen liberraschenden und bisher noch nie
dagewesenen Erfolg verbuchen. Die Polizeipatrouille musste sich unter

23 Die molang entsprechen in etwa den ’ata tora (vgl. Arndt 1951 : passim).

24 Ich halte mich im folgenden an den “Rapport (No. 1966/40)” von A.R. Hens, Endeh,
10.10.1913, PV 10/1913 und Res. Maier an G.G., Kupang, 25.10.1913 in Vb 14.8.1914
no. 40 Vgl. auch Lulofs (1914 : 468f.) und K.V. 1914 : 30f. P. van der Loo (1915 : 231-34)
teilt in einem sehr subjektiv gehaltenen Bericht noch einige Details mit, leider ohne seine
Informationsquelle anzugeben. Daraus wiirde hervorgehen, dass Lewotala in der Tat
vorzeitig losschlug und dass Lekluo sich nicht an der Rebellion beteiltigte, u.a. weil sich die
Vorhersage nicht erfiillte.

290



Zuriicklassung von 7 Toten eiligst nach Larantuka zuriickziehen, 8 moderne
Gewehre und Munition wurden erbeutet.

Dieser erste Erfolg scheint zwar den Anschluss einiger weiterer Gemein-
schaften bewirkt zu haben (Wailolong, Lamatou, Riangkamié), wihrend
andere nach den fritheren Erfahrungen mit der Verwaltung abwartend
blieben bzw. sich heraushielten®. Nachdem die Rebellen am 5. und 8.10.
zwei schwere Niederlagen erlitten hatten, bekundeten eine Reihe von Vor-
stehern aus dem Baipito-Distrikt (am 7. und 10.10.) ihre Nichtbeteiligung,
indem sie nach Larantuka kamen. Zur Uberraschung der Beamten folgten
ihnen am 12.10. die Vorsteher aus Lekluo (vgl. Anm. 20), das bis dahin noch
zu den “‘rebellischen” Dérfern gerechnet worden war. Zwischen dem 12. und
15.10. wurden das Districtshoofd von Lewotala und andere Vorsteher gefan-
gengenommen; 3 Tage spiter wurde auch Regi Doreng ausgeliefert. Uber
ihn und 4 Vorsteher aus Lewotala und Riangkamié wurden Gefiangnisstrafen
zwischen 20 und 1 Jahr verhidngt (Hoeberechts 1914; vgl. Anm.5).

Eine Einschitzung dieser Ereignisse ist nur moglich, wenn man sie nicht
als isolierten Einzelfall betrachtet. Weitre Begebenheiten zeigen die Viru-
lenz dhnlicher Vorhersagen in jener Zeitperiode.

Nach dem Bekanntwerden des Lewotala-Falles war damals die Ahnlich-
keit mit Prophezeiungen im Distrikt Werang aufgefallen (““Rapport”
A.R. Hens an Res. Maier, 10.10.1913 in Vb 14.8.1914 no. 40). Dort kam es
im April/Mai 1911, Sept./Okt. 1912 und in den Monaten Mérz—Mai 1914 zu
Unruhen, die sich wie iiblich darin dusserten, dass die Bevolkerung sich
weigerte, Steuern zu zahlen und Heerendiensten zu leisten. Nachdem sich die
Schwierigkeiten von 1911 (PV 5-6/1911 in Vb 9.9.1912 no. 10) im darauffol-
genden Jahr wiederholten, wurde bekannt, dass beide Male ein ‘““geestdrijf-
ster”, eine Frau namens Toru aus Natarmage, dazu “angestiftet’” hatte. Sie
und zwei ihrer ‘“Anhidnger” wurden verhaftet (s. PV 9-10/1912 in
Vb 9.8.1913 no.2; K.V. 1913 : 34; Lulofs 1914 : 467).

Ein wahrscheinlich kurz nach dem 2. Weltkrieg nach lokaler Uberliefe-
rung verfasster Bericht teilt dazu mit: Dua (“Frau’) Toru habe im Traum
eine mit Gewehren bewaffnete Gruppe Soldaten in einer Hohle gesehen, die
die wahren Herrscher des Landes seien. Die Bevolkerung solle ihnen Gaben
bringen, damit sie herauskdmen. Nach ihrer Verhaftung und einer Untersu-
chung in Maumere sei sie jedoch als eine etwas ‘“‘verriickte Frau” wieder
freigelassen worden. Ein Polizist sollte sie in ihr Dorf zuriickbringen. Bei
Nangahale sei sie aber schon so erschopft gewesen, dass er sie den Rest des
Weges getragen habe. Von der Bevolkerung sei dies als grosse Ehrbezeu-
gung verstanden worden, da nur hochgestellte Personlichkeiten getragen
wiirden (Kondi o0.J. : 10-12).

25 Wie R. Kennedy im Jahre 1949 horte, wurde die Frage auch in Lewoloba diskutiert; aber
man hielt es fiir sinnlos zu kimpfen (Kennedy 1955 : 163).

291



So fiihrte die Prophezeiung 1914 erneut zu Widerstand. Es wird von einem
Menschenopfer vor der Hohle berichtet, um die Erfiillung der Prophezeiung
zu bewirken. Falls diese Angabe stimmt, kOnnte es als extreme Steigerung
der rituellen Mittel verstanden werden; Menschenopfer sind sonst aus dieser
Region nicht bekannt. Eine Polizeiaktion setzte dem Aufruhr ein Ende; Dua
Toru, bis zuletzt vor der Hohle tanzend, wurde dabei von einer Kugel todlich
getroffen (Kondi o.J. : 12; vgl. PV 4-6/1914 in Vb 17.8.1915 no.52; Lulofs
1914 : 468).

Auch in Ostflores hatten die Ereignisse von 1913 noch ein Nachspiel:
Hinter der Heerendienst-Rebellion von Lewero und Umgebung Mitte 1914
sollen ebenfalls mehrere molang gestanden haben (PV 6/1914 in
Vb 17.8.1915 no.52; Lulofs 1914 : 469f.).

Es diirfte deutlich geworden sein, dass es sich bei den bisher dargestellten
Fillen nicht um religiése Bewegungen als Folgeerscheinung sozialen Wandels
innerhalb der Dorfgemeinschaft handelt. Von den oben angesprochenen
Innovationen durch die Organisation der landschappen war die liberdorfliche
Ebene (District, landschap) am schwerwiegensten betroffen, dhnlich der von
Hicks (1983) fiir Timor beschriebenen Situation. Die Rebellionen, in denen
ein religioses Element eine Rolle spielt, sind daher eher als Reaktion auf den
Entzug (Entwaffnung) oder die Insuffizienz “‘sdkularer” Mittel, d.h. Krieg,
zu verstehen.

Dies wird durch zwei abweichende Fille indirekt bestitigt, die abschlies-
send erwidhnt werden sollen. Beide tragen viel eher den Charakter einer
Adat-Reaktion, doch fehlt in beiden das ‘“‘politische” Element, wie die
Verweigerung von Steuern und Heerendiensten. Sie werden in den laufenden
monatlichen Berichten, soweit mir bekannt, auch nicht erwéhnt.

Der erste Fall betrifft die Prophezeiung eines molang aus Lama Oyang,
der dort und in Eba Anhang fand. Sie wurde erst durch Hédndler bekannt, die
zum Tanjung Bunga gereist waren, um Schulden fiir Nahrungsmittel einzu-
gordern. P. de Nateris, der auf dem Tanjung Bunga missionierte, schreibt
dazu:

“Die Menschen miissten aber inzwischen Hauser bauen, in die jede Menge
Essen kommen wiirde. Dessen Verteilung wiirde den Dorfvorstehern obliegen.
Auch wiirden fortan sogar Schweine und Ziegen mir nichts dir nichts aus dem
Boden schiessen. Man konne also nichts besseres tun, als das, was man hatte,
einfach zu verbrauchen. Auch war es hierdurch tberfliissig geworden, die
Felder zu bearbeiten. Dem wurde sogar unter heftigsten Drohungen Einhalt
geboten. Wer es wage, noch in den Feldern zu arbeiten, dem wiirde das Blut
aus Nase, Mund, Augen und Ohren fliessen und er wiirde einen elenden Tod
sterben. Viele Vorsteher wurden irregefiihrt, sie geboten ihren Untertanen,
die bereits angelegten Felder zu verlassen, da sie — geméss den Worten dieser
Herrschaften — nichts als verdorbenen Reis und Mais liefern wiirden, und keine

neuen Anpflanzungen zu unternehmen.” (de Nateris 1915a : 44f., vgl.
1915b : 154).

292



Diese am ehesten ‘“millenarisch” zu nennende Prophezeiung erinnert stark
an entsprechende Prophezeiungen auf Alor, wo das Verschwinden aller
Krankheiten, das selbstindige Wachstum der Nahrungspflanzen, die Uber-
flissigkeit des Bebauens der Felder (2908), aber auch die Vertreibung der
Hollander (1918) vorausgesagt wurde, bewirkt durch eine Intervention bzw.
Riickkehr der nala kang, eine Kategorie iibernatiirlicher Wesen, die auch als
Ahnen spezifiziert werden (s. K.V. 1909 : 83; Du Bois 1961 : 25, 165, 292ff.;
Stokhof 1984 : 112-15, 118f., 153-55). Ist schon iiber Alor viel zu wenig
bekannt, um die Vorginge genauer zu begreifen, so ldsst sich noch viel
weniger iiber die Prophezeiung auf dem Tanjung Bunga sagen. Es liegt nahe,
sie im Zusammenhang mit der wirtschaftlichen Krise der Jahre 1911-13 zu
sehen.

Nach einer Missernte im Jahre 1911 und grossem Nahrungsmangel gegen
Ende desselben Jahres (KL 8.12.1911), verschlimmerte sich die Hungersnot
nach einer weiteren Missernte und unzuldnglichem Regenfall gegen Ende
des Jahres 1912 (Brief P. Hoeberechts, Larantuka, 20.12.1912. in Laan
1966—67 : 1530). Nach 2 Jahren Hungersnot brach 1913 im Baipito-Distrikt
und auf dem Tanjung Bunga noch eine Blutdiarrhoe-Epidemie aus®. Miss-
ernten und Epidemien werden zwar mit einer Storung der rituellen Bezie-
hungen zu ibernatiirlichen Kréften in Zusammenhang gebracht (s. Arndt
1951 : 53f.), doch bleibt es unklar, wie hier die Prophezeiung hineinpasst.

Dass dhnliche Zustinde im Lewoingu-Distrikt herrschten, ist moglich,
aber nicht mit Sicherheit festzustellen. Nur P. de Nateris berichtet von
Elementen in der Prophezeiung des molang Regi Doreng, die denen auf dem
Tanjung Bunga dhneln”. Alle anderen Berichte (s. Anm. 24) erwihnen
nichts dariiber.

Es ist ein anderes Ereignis, bei dem allerdings keine Prophezeiung im
Spiele war, das Vermutungen dariiber anzustellen erlaubt, wie und in
welchem Zusammenhang auf eine Stérung der Adat reagiert wurde.

Im Laufe des Jahres 1909 hatte P. de Nateris Waiklibang mehrere Male
besucht und dabei etwas iiber 100 Kinder taufen kdnnen. Anfang 1910 stiess
er jedoch auf eine unerwartete Zuriickhaltung seitens der Bevolkerung. Von
dem inzwischen dort arbeitenden Katechisten erfuhr er spéter, dass dort in
jiingster Zeit ein molang wirke, der sich durch viele Krankheilungen hervor-
getan habe:

26 Von ca. 500 Getauften (meist Kinder und Jugendliche) auf dem Tanjung Bunga starben 37,
noch heftiger war die Epidemie im Baipito-Distrikt (Brief P. de Nateris, 24.5.1914 in Laan
1966—67 : 1585; vgl. de Nateris 1914 : 100).

27 “Im August vergangenen Jahres behauptete ein molang (Gotzenpriester) aus Le Kloed,
eigenartige Traumgesichte gehabt zu haben. Er sah das Essen nur so aus dem Grund
emporsteigen, auch Schiffe brachten Lebensmittel, neben Gewehren und Pulver.” (de
Nateris 1915a : 44). Ob es sich um einen Irrtum, eine andere Version oder eine Verwechs-
lung mit der Prophezeiung auf dem Tanjung Bunga handelt, sei dahingestellt.

293



“Bei Gelegenheit wusste er auch zu erzdhlen, dass das Katechismushaus im
Dorf nichts taugte; dass es die Ursache allerlei Unheils sei, unter anderem des
geringen Regenfalls und der damit einhergehenden Wahrscheinlichkeit einer
Missernte (...) Er versammelte alle Ménner um sich und, nach einer warmen
Ansprache, in der er die zukiinftigen Katastrophen vorgaukelte, die das Volk
bedrohten (...), nahm er das Katechismusbiichlein, tat so, als ob er alles
verstiinde und behauptete, dass in diesem Biichlein die bosen Listen stiinden,
die der Toewan [‘Herr’, hier: Missionar] anwenden werde, um das Volk
ungliicklich zu machen.” (de Nateris 1910 : 262f.)

Vom Missionar “zur Rede gestellt” erkldrte der molang, er habe durchaus
nichts gegen den Katechismusunterricht, nur das Haus, in dem er stattfinde,
miisse verschwinden. Das geschah natiirlich nicht (ibid., S. 265). Drei Jahre
spater, auf dem Hohepunkt der Krise, kursierte diese Idee von neuem bzw.
immer noch (s. de Nateris 1914 : 102.)*®. Jedoch hielt sich Waiklibang von
der Bewegung in Lama Oyang und Eba abseits (de Nateris 1915a : 45).
Dieses Ereignis in einen spezifischen kulturellen Zusammenhang zu stellen,
legen einige der fritheren Missionsberichte nahe.

Als beispielsweise die Regenzeit 1895/96 ausblieb, verlangte man in Lewo-
1éin (West-Solor), dass an dem neu gebauten Haus des Missionars eine Ziege
geschlachtet werde, um die Pfosten des Hauses mit deren Blut zu bestrei-
chen. Dies sollte der “Kiihlung” der zu ‘“heissen” Hauspfosten dienen
(Timmers 1897 : 37f.). Der Missionar liess das natiirlich nicht zu und meinte,
die eisernen Pfosten seines Hauses seien sowieso kiihler als holzerne. Ein
Jahr spéter musste die Station nach 10 jahriger Tatigkeit wegen ‘“Mangels an
Aussichten auf Fortschritte” aufgegeben werden (Laan 1966-67 : 1014).
Einem spiteren Bericht zufolge waren die gleichen Griinde wie im Vorjahr
dafiir ausschlaggebend®.

Ab 1886 entwickelte sich Lekluo zu einem vielversprechenden Missionsge-
biet. Um dort kontinuierlicher arbeiten zu kénnen, wollte ein Missionar 1891
ein Haus errichten, doch gab es dabei Probleme. Aus einem kurz danach
geschriebenen Bericht geht hervor, dass die Schwierigkeiten nicht aus einer
Antipathie gegen die Missionare und ihre Tétigkeit resultierten, sondern
dass Lekluo (das sich gerade im Kriegszustand befand) aus pragmatischen
Griinden keine Gefahr fiir die Gemeinschaft heraufbeschworen wollte:

28 Sie scheint beide Male von derselben Person inspiriert gewesen zu sein, einem molang aus
Lewobunga (vgl. de Nateris 1910 : 265 und 1914 : 102).

29 “Eine ansteckende Krankheit, die grosses Elend verursachte, wussten einige Mohammeda-
ner geschickt auszunutzen, um die abergldubischen Heiden gegen den Pastor aufzuhetzen:
das ‘eiserne Haus’, das dieser bewohnte (Dach und Winde der Pastorwohnung waren aus
Wellblech), sei die Ursache der gefiirchteten Krankheit! Die Stimmung der Bevélkerung
wurde so feindlich, dass Weggehen dringend geboten war; und an eine Riickkehr war
vorldufig nicht zu denken.” (van Arensbergen 1909 : 259f.)

294



“Als unsere Jungen das Grundstiick gesdubert hatten, gebot der Hauptvorste-
her Einhalt. Es sei pomali, einen Spaten in den Grund zu setzen. Erst miisse
ein Opfer an den bosen Geist gebracht werden, andernfalls werde er sich im
Krieg gegen sie wenden und grosses Ungliick iiber das Dorf bringen. Ver-
gebens fiihrte ihm der Pastor die Torheit seiner Worte vor Augen. Als Seine
Ehrwiirden nun zu erkennen gab, dass er das Dorf, wo man ihn so treulos
behandelt hatte, verlassen wolle, sagte der Vorsteher, dass er hier unbesorgt
bleiben kénne, sehr gern werde man dem Pater ein Haus abtreten, er selber
werde dafiir sorgen, dass alle Kinder zur Taufe gebracht wiirden. Aber, fiigte
er hinzu, wage der Pastor, selbst ein Haus zu bauen ohne ein Opfer gebracht zu
haben, dann werde man ihm den Ausgang des Krieges berichten, und erleide
das Dorf eine Niederlage, dann miisse er dies mit seinem Leben bezahlen.”
(Asselbergs 1893 : 46)

Bald danach wurde auch die Missionsarbeit in Lekluo eingestellt.

Das Beispiel aus Lewoléin liefert ein wichtiges Stichwort: Das Opposi-
tionspaar “‘heiss-kiihl”’, das in der Lamaholot-Kultur von grosser Bedeutung
ist. Es steht in etwa fiir “‘Krankheit, Gefahr, ‘sakral’ (im Sinne von rituell
gefahrlich)” resp. “Gesundheit, Sicherheit, ‘profan’”’, und es spielt in einer
Vielzahl von Ritualen eine wichtige Rolle (Arndt 1951 : passim)®.

Das Haus ist nicht nur ein materielles Gebilde, sondern es ist, wie
R.H. Barnes fiir Kédang schreibt — und das gilt cum grano salis auch fiir
Lamaholot —, gleichsam bewohnt von spirituellen Kriften. Wichtige Teile
des Hauses (in Kédang die Pfosten, Tiire, Eckfirste des Daches, Dachfirst)
sind Ubergangspunkte, an denen diese Krifte eindringen konnen. So gibt es
fiir den Bau feste Regeln, deren Missachtung Ungliick und Krankheit fiir die
Bewohner bringen kann (s. Barnes 1974 : Kap.3). In Ostflores sind die
Pfosten und die Enden der Dachsparren die Orte, wo sich Lera Wulan Tana
Ekan, die Doppelgottheit, niederlésst:

““Lera Wulan steig hernieder; Tana Ekan steig herauf, sitzet an den Enden der
Dachsparren, weilet an den Ecken des Hauses, stehet auf und machet alles
kiihl, verleihet allem Frische (Segen, Heil) (...)”” (Arndt 1951 : 100)

Da im Beriihrungsbereich mit tibernatiirlichen Kriften rituelle Vorsicht
geboten ist, ist es versténdlich, dass das vorgeschriebene Opfer beim Graben
der Pfostenlocher verlangt wurde, ‘““damit der Platz kiihl, das Land frisch sei”’
(Arndt 1951 : 99, vgl. S. 220), bzw. dass es nachgeholt werden sollte. Der

30 Vgl. das in dem Zitat verwendete Malaiische/Indonesische Wort pemali, ‘‘sakral, verboten,
Tabu” (Echols & Shadily 1980 : 272); in der Worterliste von Leemker (1893 : 433) erscheint
es in Verbindung mit dem entsprechenden Lamaholot-Wort: ‘“‘glaran pomali, verboden,
ongeoorloofd (in godsdienstigen zin).” So war z.B. der bei den Missionaren iibliche
malaiische Ausdruck fiir die korke, das Kult- oder Sakralhaus des Dorfes (Arndt
1951 : 76ff.) rumah pemali. Vgl. auch Forth (1981 : passim) zu den verschiedenen Bedeu-
tungskontexten von ‘‘heiss”” und ‘’kalt” auf Ost-Sumba.

295



verbindende Moment der Ereignisse von Waiklibang, Lewol€éin un Lekluo
scheint also das nicht-traditionelle Haus (Missionarswohnung, Katechismus-
haus) zu sein, das wegen der Nichterfiillung der Vorschriften beim Bau als
Quelle der Gefahr fiir die Gemeinschaft angesehen wurde. Die Beziehung
der Gemeinschaft zu iibernatiirlichen Kréiften war gestort.

Ein Detail aus Kédang scheint diesen Zusammenhang noch einmal zu
bestétigen, und zwar der Bau des modernen ebenerdigen Hauses (traditio-
nell stehen Hauser in Kédang wie auch in Ostflores auf Pfosten). Wihrend
der Bau des traditionellen Hauses ohne Rituale erfolgt, ist beim Bau des
neuen Haustyps eine “Kiihlungszeremonie” an dem Teil des Hauses notig,
der dem rechten — dem rituell wichtigsten — Pfosten entspricht (Barnes
1974 : 72f).

Ich habe dieses Beispiel aus Waiklibang abschliessend, wenn auch nur sehr
knapp, angefiihrt, da hier an einem spezifischen und konkreten Fall die
Sensibilitdt in Bezug auf eine “‘Stérung der Adar” illustriert werden kann.
Abgesehen von dem unklaren Fall von Lama Oyang steht er in deutlichem
Kontrast zu den “Prophezeiungen”. Im Gegensatz zu diesen hat er nichts mit
den politischen Verdnderungen zu tun und bestétigt somit indirekt die
obengenannte Interpretationen der religiésen Rebellionen.

5. Schlussbemerkung

Ich habe in diesem Beitrag versucht, einen Aspekt des Ubergangs von der
vorkolonialen zur kolonialen Phase in zwei Regionen auf Flores darzustellen.
Im Rahmen der indonesischen Geschichte handelt es sich um die “‘Befriedi-
gung und Erschliessung der Ausseninseln.” Dies war eine Zeit abrupten
Wandels — vor allem aber in dem Sinne, als sich die Beziehung der traditio-
nellen Rechtsgemeinschaften zu ihrem politischen Umfeld verinderte. Mehr
noch als die Unterwerfung selbst waren die Massnahmen der kolonialen
Obrigkeit von Bedeutung. Sie beriihrten am stiarksten die Autonomie der
Gemeinschaften; hiergegen richtete sich nach 1911 eine Vielzahl von Rebel-
lionen (das gilt nicht nur fiir Flores; vgl. Lulofs 1914).

Auch wenn die Rebellionen ein ‘“‘religioses Element’” beinhalten, so kann
man sie nicht primér als “religiose Bewegungen” bezeichnen, da sich weder
ein neuer Kult, eine neue Lehre oder eine neue Fiihrerschaft herausbildete.
Ihr Referenzpunkt blieben die vorkolonialen Verhéltnisse, deren Restaura-
tion auch ihr Ziel war.

Charakteristisch fiir die historische Situation ist jedoch die Tatsache, dass
ein “religioses’ Element zur Rebellionen stimulieren konnte. Die vorherge-
hende Konfrontation auf der Basis ‘‘sdkularer”” Mittel (Krieg) hatte das hohe
Risiko des Kampfes gegen tiberlegene Waffen mehr als deutlich gemacht:

296



“Warfare as such is a response which is frequently predicated by the whole
structure of intra-tribal relationships from the past. In itself it needs no new
ideological justification. It is the odds against which it is mounted (...) that calls
for new supernatural support. The role of the ideology may, however, be
secondary.” (Wilson 1975 : 221; vgl. Adas 1979 : 130, 138f.)

Die Inhalte der “Prophezeiungen” im Ostlichen Flores zeigen deutlich, dass
nicht die Stérung des kosmischen Gleichgewichts der auslosende Faktor war;
sie bezogen sich genau darauf, worin bisher der Grund fiir die Unterlegen-
heit zu lokalisieren war (Waffen, Soldaten). Wie realistisch das Risiko einer
bewaffneten Rebellion eingeschétzt wurde, ist zum einen daraus ersichtlich,
dass in einer Reihe von Fillen erst nach einem anféanglichen Erfolg, der
durch einen Uberraschungseffekt oft gegeben war, die Rebellion grésseren
Umfang annahm, zum anderen aus dem Echo, das die Vorhersagen fanden.
Beratung, und nicht ein “Gefiihl der Angst” oder “religiose Begeisterung”
entschied iiber die Teilnahme.

Fiir die hier dargestellten Beispiele aus Flores ist eine Gegeniiberstellung
von ‘‘religiésen” und “‘sdkularen” Rebellionen nicht angebracht. Krieg war
eine traditionell vorgegebene Reaktion auf Fremdbestimmung. Neu war nur
die Art der Verbindung eines religiosen Elements mit kriegerischer Aktion
in einer Situation der Machtlosigkeit. Beide waren Phinomene einer Uber-
gangsphase. In dem Masse, als sie sich als irreversibel erwies, nahmen die
Entwicklungen auch eine andere Richtung.

Stefan Dietrich

Zusammenfassung

Erst der Beginn des 20. Jahrhunderts bedeutete fiir viele Gebiete Indone-
siens den Ubergang von der vorkolonialen zur kolonialen Phase. Es wird
versucht, einen Aspekt dieses Ubergangs am Beispiel zweier Regionen auf
Flores darzustellen: Rebellionen gegen die koloniale Durchdringung. In den
meisten Fillen hatten diese sikularen Charakter, es handelte sich um eine
traditionell vorgegebene kriegerische Reaktion. Einige Rebellionen jedoch
beinhalteten religiose Elemente, sic wurden von Propheten inspiriert. Die
Untersuchung ergibt, dass zwischen diesen beiden Formen der Reaktion kein
prinzipieller Unterschied besteht. Religése Rebellionen wurden nicht durch
einen gesellschaftsinternen strukturellen Wandel ausgeldst; vielmehr wurde
im Kontext der Verdnderung zum politischen Umfeld die Insuffizienz “sédku-
larer” (kriegerischer) Mittel durch “libernatiirliche Unterstiitzung” kompen-
siert.

297



Bibliographie

ARA Algemeen Rijksarchief (Abt. Kolonien), Den Haag.

Adas, Michael
1979 Prophets of Rebellion: Millenarian Protest Movements
Against the European Colonial Order. Chapel Hill: Univer-
sity of North Carolina Press.

Arensbergen SJ, A.J. van

1909 De missie onder de heidenen van Oost-Flores. Berichten uit
Nederlandsch ~ Oost-Indié  (‘s-Gravenhage)  21.Jg.,
Nr. 4: 254-70.

Arndt SVD, Paul
1929-31 Die Religion der Nad’a (West-Flores, Kleine Sunda-Inseln).
Anthropos (St. Gabriel-Mddling) 24: 817-61, 26: 353-405,
697-739.

- 1940 Soziale Verhéltnisse auf Ost-Flores, Adonare und Solor.
Ethnologische Bibliothek Anthropos, Internationale Samm-
lung ethnologischer Monographien, Bd.IV, 2. Heft. Miinster
i.W.: Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung.

- 1951 Religion auf Ostflores, Adonare und Solor. Studia Instituti
Anthropos, Vol. 1. Wien-Mddling: Missionsdruckerei.

— 1960 Opfer und Opferfeiern der Ngadha. Folklore Studies
(Tokyo) 19: 175-250.
Asselbergs SJ, A.
1893 Verslag der werkzaamheden van de Missionarissen gevestigd
te Larantoeka op het eiland Flores, over het jaar 1891.
Berichten uit Nederlandsch Oost-Indié (‘s-Gravenhage)
5. Jg.: 32-49.
Baier, Martin
1977 Das Adatbussrecht der Ngaju-Dayak.2 Bde. Diss.Tiibingen.

Barnes, R.H.
1974 Kédang. A Study of the Collective Thought of an Eastern
Indonesian People. Oxford: Clarendon Press.
Benda, Harry J.
1972 Continuity and Change in Southeast Asia. Collected Journal
Articles of Harry J. Benda. Yale University Southeast Asia
Studies, Monograph Series No. 18, New Haven.

298



Beschrijving
1912 Beschrijving van het eiland Flores (unverdffentlicht). ARA.
Coll. Le Roux no. 9.
Couvreur, A.J.L.
1907 Verslag van eene dienstreis benoorden Larantoeka, 18-
28 April 1907, Beschrijving van het rijk Larantoeka en ver-
slag van eene reis rond Larantoeka, 13-23 Mei 1907 (unver-
offentlicht). ARA, Coll. Le Roux no. 7.
- 1924 Memorie van overgave van den aftredenden Resident van
Timor en onderhoorigheden (unverdffentlicht). ARA.

Dietrich, Stefan

1983 Flores in the nineteenth century: aspects of Dutch colonia-
lism on a non-profitable island. Indonesia Circle (London)
No. 31: 39-58.

Du Bois, Cora
1961 The People of Alor. A Socio-Psychological Study of an
Eastern Indian Island. 2 Vols. New York: Harper & Row.
('1944)
Doko, I.H.
1981 Perjuangan Kemerdekaan Indonesia di Nusa Tenggara
Timur. Jakarta: PN Balai Pustaka.

Echols, John M. & Hassan Shadily
1980 An Indonesian-English Dictionary. Jakarta: Penerbit
PT Gramedia. ('1961)

Ettel SVD, P.
1956 Ad ‘Schwirmgeisterei’ Pastoralia No. 16. Pastoralia (Ende),
2de serie, no. 17: 167-68.

Forth, Gregory L.

1981 Rindi. An ethnographic study of a traditional domain in
Eastern Sumba. Verhandelingen van het Koninklijk Instituut
voor Taal-, Land- en Volkenkunde, 93. The Hague: Marti-
nus Nijhoff.

Ghalib, Djaniah H.A.
1980 Perlawanan Mari Longa terhadap Belanda. Skripsi SM,
UNDANA, Ende (unveroffentlicht).

Goodenough, Ward H.
1963 Cooperation in Change. New York: Russel Sage Foundation.

H.B. & W.B.O.
1905 Onlusten op Flores in 1904 en 1905. Indisch Militair Tijd-
schrift (Batavia) 36: 971-94, 1149-52.

299



Hamilton, H.A.L.
1918 Inleiding van een verslag over het landschap Keo (unverof-
fentlicht). ARA, Coll. Le Roux no. 13.
Hens, A.H.

1916 Memorie van Overgave der Afdeeling Flores. 2 DIn. (unver-
offentlicht). ARA, Coll. Le Roux no. 3 en 4.

Heuven, B.H.F. van
1916 Nota betreffende de Onderafdeeling Ngada. Batavia (unver-
offentlicht).
Hicks, David
1983 Unachieved Syncretism: The Local-Level Political System in
Portuguese Timor, 1966-1967. Anthropos (Freiburg)

78: 17-40.
Hoeberechts SJ, J.
1914 Brief van P.J. Hoeberechts aan Br.J. Schrijen, voor zijn

gezondheid naar Holland. Berichten uit Nederlandsch Oost-
Indié (‘s-Gravenhage) 24. Jg., Nr. 2: 136-38.
Jobse, Pieter
1982 In de Marge van het Imperium. Flores als Buitenbezitting
1891-1908. Doctoraalscriptie, Rijksuniversiteit Utrecht (un-
veroffentlicht).
Kennedy, Raymond
1955 Fieldnotes on Indonesia: Flores, 1949-50. Ed. by Harold
C. Conklin. New Haven: Human Relations Area Files.

Klerck, E.S. de
1938 History of the Netherlands East Indies. 2 Vols.
Reprint 1975, Amsterdam: B.M. Israél NV.

Koloniaal Verslag
mehrere Jahrginge. s’-Gravenhage, Dept. van Kolonién.

Kondi, D.D.P.

o.J. Agama Kapir di Flores Sikka Maumere (unveroffentlicht).
Kroef, Justus M. van der
1962 Messianic Movements in Celebes, Sumatra, and Borneo.

Sylvia L. Thrupp (ed.): Millenial Dreams in Action. Com-
parative Studies in Society and History, Suppl.Il. The
Hague : Mouton. S. 80-121.

- 1976 Mouvements réligieux modernes d’acculturation en Indo-
nesie.
Encyclopédie de la Pléiade, Histoire des Religions, III.
Volume publié sous la direction d’Henri-Charles Puech. Edi-
tions Gallimard. S. 1110-41.

300



Laan SVD, Br. Petrus
1966-67 Larantuka 1892-1914. Missiewerk door de Jezuieten. 3 Bde.
Ende (unvero6ffentlicht).

La Barre, Weston
1971 Materials for a History of Studies of Crisis Cults: A Biblio-
graphic Essay. Current Anthropology (Chicago) 12: 3-44.

Lanternari Vittorio
1966 Religiose Freiheits- und Heilsbewegungen unterdriickter
Volker. Neuwied/Berlin: Luchterhand. (ital. Orig. 1960)

Leemker SJ, H.H.O.
1893 Woordenlijstje van de Soloreesche Taal. Tijdschrift voor
Indische Taal-, Land- en Volkenkunde (Batavia)
36 : 421-61.

Loo SJ, J. van der
1915 Oorlog.
Berichten uit Nederlandsch Oost-Indié (‘s-Gravenhage)
27. Jg., Nr. 4: 230-42.

Lulofs, C.
1911 Toepassing en resultaten van de nieuwere beginselen van
politiek beleid in de residentie Timor en Onderhoorigheden.
Tijdschrift voor het Binnenlandsch Bestuur (Batavia) 40 :
281-308.

- 1914 De onlusten in de Buitenbezittingen. Tijdschrift voor het
Binnenlandsch Bestuur (Batavia) 46: 457-537.

Maier, E.G.Th.
1918 Gewest Timor en onderhoorigheden. Memorie van Over-
gave (unverdffentlicht). ARA, Coll. Le Roux no. 5-6.

Mertens SVD, P.
1934 Een retraite voor duizend schoolkinderen. De Katholieke
Missién (Uden) 59, no. 12: 228.

Metzner, Joachim K.
1982 Agriculture and Population Pressure in Sikka, Isle of Flores.
Development Studies Centre Monograph no. 28. Canberra,
The Australian National University.

Nateris SJ, J. de

1910 Eene dienstreis met veel soesah. Berichten uit Nederlandsch
Oost-Indi€ (‘s-Gravenhage) 22. Jg., Nr. 3: 256-67.
- 1914 Brief van Pastoor de Nateris. Berichten uit Nederlandsch

Oost-Indié (‘s-Gravenhage) 26. Jg., Nr. 3: 94—108.

301



- 1915a  Een dienstreis, die een schadepost werd. Berichten uit
Nederlandsch Oost-Indié (‘s-Gravenhage) 27.Jg., Nr.
1: 42-58.

- 1915b  Een mooie geschiedenis. Berichten uit Nederlandsch Oost-
Indié (‘s-Gravenhage) 27. Jg., Nr. 3: 145-58.

Noer, Deliar

1973 The Modernist Muslim Movement in Indonesia 1900-1942.

Singapore u.a.: Oxford University Press.

Sartono Kartodirdjo
1973 Protest Movements in Rural Java. Singapore: Oxford Uni-

versity Press.

Schreiner, Lothar
1972 Adat und Evangelium. Zur Bedeutung der altvilkischen
Lebensordnung fiir Kirche und Mission unter den Batak in
Nordsumatra. Giiterloh: Verlagshaus Gerd Mohn.

Schrieke, B.
1966 Indonesian Sociological Studies. Selected Writings of
B. Schrieke, Pt.I. The Hague: W. van Hoeve. ('1955)

Sprock, J.F.S.
1928 Memorie van overgave van den aftredenden Controleur van
de Onderafdeeling Ende, Afdeeling Flores, Residentie
Timor en Onderhoorigheden (unvéffentlicht).

Stohr, Waldemar
1965 Die Religionen der Altvolker Indonesiens und der Philip-
pinen.
W. Stohr & P. Zoetmulder: Die Religionen Indonesiens.
Stuttgart: Kohlhammer.

Stokhof, W.A.L.
1984 Annotations to a Text in the Abui Language (Alor). Bijdra-
gen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde (Dordrecht)
140: 108-62.

Suchtelen, Jhr. B.C.C.M.M. van
1921 Endeh (Flores). Mededeelingen van het Bureau voor de
Bestuurszaken der Buitengewesten, bewerkt door het Ency-
clopaedisch Bureau, Afl. XXVI. Weltevreden: N.V. Uit-

I (4

gev.-Mij. “Papyrus”’, ‘s-Gravenhage: Martinus Nijhoff.

Timmers SJ, M.
1897 Veertien dagen op Solor.
Berichten uit Nederlandsch Oost-Indi€ (‘s-Gravenhage)
9.Jg., Nr. 2 : 37-39.

302



Tol SVD, J.
1938 Mari Longa.
De Katholieke Missién (Uden) 63, no. 11: 218-19.
Vries, J.J. de
1910 Residentie Timor en onderhoorigheden. Onderafdeeling
Ende. Nota van Bestuursovergave (unveroffentlicht). ARA,
Coll. Le Roux no. 1.
Wilson, Bryan R.
1975 Magic and the Millenium. Frogmore, St. Albans: Granada
Publishing Limited. (*1973)

303






	"Religiöse" uns "säkulare" Reaktionen gegen die koloniale Verwaltung auf Flores

