
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (1985)

Artikel: "Religiöse" uns "säkulare" Reaktionen gegen die koloniale Verwaltung
auf Flores

Autor: Dietrich, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007669

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stefan Dietrich

"Religiöse" und "säkulare" Reaktionen
gegen die koloniale Verwaltung auf Flores

1. Einleitung

Für viele der früher sogenannten Ausseninseln Indonesiens bedeutete die
effektive Etablierung der niederländischen Kolonialherrschaft im ersten
Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts eine einschneidende historische Erfahrung.
Auf die Schaffung von "rust en orde" ("Ruhe und Ordnung") - was häufig
militärische Unterwerfung bedeutete - folgte eine Vielzahl von Veränderungen,

die nach der Einführung einer "geregelten Verwaltung" die allgemeine
soziale und wirtschaftliche Entwicklung von Land und Volk fördern sollten
(s. de Klerck 1938, II: Kap. 18-19). Es ist heute wohl nur schwer nachvollziehbar,

was diese Eingriffe für die bisher selbständigen Gemeinschaften
bedeuteten. Ein Indikator dafür sind die Reaktionen auf die koloniale
Verwaltung und deren Massnahmen.

Dieser abrupte Wandel war, wie J. M. van der Kroef sich ausdrückt, der
"Katalysator für die Eruption messianischer Gefühle" (van der Kroef
1962 : 113). Drei aus einer Vielzahl solcher Fälle wurden von Van der Kroef
(1962, 1976 : 1128ff.) beschrieben und analysiert. Diese bilden die üblichen
Beispiele für (ausserjavanische) "Heilsbewegungen", "Messiaskulte" bzw.
"Krisenkulte" in Indonesien.1

Es ist nicht das Anliegen dieses Beitrags, religiöse Bewegungen oder
sozialen Wandel unter kolonialen Bedingungen allgemein zu diskutieren.
Vielmehr möchte ich versuchen, am Beispiel Flores einen Aspekt dieses
Wandels darzustellen: die Rebellionen gegen die koloniale Durchdringung.
Einige dieser Rebellionen wurden durch "Propheten" (im Sinne der
Definition von Adas 1979 : xx) inspiriert und erlauben daher prinzipiell einen
Vergleich mit den von Van der Kroef untersuchten 3 Fällen.

1 Vgl. Lanternari (1966 : 418f.), Stöhr (1965 : 204ff.), La Barre (1971 : 6). Es handelt sich um
die meyapi-, nyuli- und parhudamdam-Bewegungen bei den Bare'e-Toraja, Lawangan-
Dayak und Batak. Für hilfreiche kritische Anmerkungen zur Erstfassung des Manuskripts
möchte ich an dieser Stelle Herrn Dr. Friedrich Valjevec (Tübingen) meinen Dank aussprechen.

275



to
Os *to

ao

++++ Onderafdeelings-Grenze Keo Landschap .Lena Dorf + wichtige Berggipfel

Landschaps-Grenze (1916) SOA Distrikt i* Polizeibivaks ca. 1910



Karte II

Karte I und II nach:
Overzichtskaart van de Afdeeling Flores, 1:300 000, Reproductiebedrijf
Topografische dienst, Weltevreden 1928.
Schetskaart van het eiland Flores en omliggende eilanden, 1:250 000,
Topographische Inrichting, Batavia 1911.

277



Hier ist eine kurze Vorbemerkung zum Begriff "religiöse Bewegungen"
angebracht. Die Tatsache, dass es durch das Eingreifen der Kolonialmacht
zu religiösen Bewegungen kam, erscheint zu leicht als selbstverständlich,
wenn die kulturelle Tradition (Adat) als "totalitäre Religiosität des von
seinen mythischen Überlieferungen umschlossenen Menschen" verstanden
und durch "virulente Orthodoxie" (Schreiner 1972 : 97) oder "starren
Konservatismus" charakterisiert wird, wie dies z.B. A. Kruyt und N. Adriani
tun. In Anlehnung an diese Sichtweise schreibt Van der Kroef:2

"In all three societies individual and collective wellbeing is appreciated in
terms of a balance with the realm of ancestral spirits and influences. Whether
this realm is inhabited by many diverse elements or whether it can be

interpreted at a higher, centripetal level such as that provided by the Batak
idea of the 'High God' is a matter of minor significance. For this ancestral
world is essentially the source of ethnic identity and uniqueness, which must
inevitably come into play in accultural confrontation and which, if it is attacked
in any fashion, produces unbearable feelings of anxiety in the individual.
The reaction to the progessive obliteration of this source is a principal
psychocultural dynamic of the millenarian movements here described." (Van
der Kroef 1962 : 117)

Mit anderen Worten, wenn zur Adat als "konservativer, heiliger kosmischer
Ordnung"3 der Faktor des soziokulturellen Wandels hinzutritt, liesse sich

(unter Rückgriff auf eine Art Situationslogik) der "religiöse" Charakter der
betreffenden Bewegungen verstehen.

Gegen ein solches Verständnis der Adat können zurecht Einwände erhoben

werden (vgl. z.B. Baier 1977 : 5f., 440ff.); aber auch schon das
situationslogische Argument ist aufgrund der punktuellen, und damit oft willkürlichen

Gültigkeit problematisch (vgl. Wilson 1975 : 500; Adas 1979 : 92f.).
Weiterhin muss geklärt werden, was unter "Wandel" zu verstehen ist. Auf

Flores handelt es sich in dem hier zur Diskussion stehenden Zeitraum nicht
um einen tiefgreifenden Wandel, oder gar um eine Desintegration dörflicher
sozialer Strukturen. So fassten z.B. Plantagen oder andere wirtschaftliche
Unternehmen, die dies hätten bewirken können, auf Flores nie Fuss.

Ebensowenig gab es wirksame Einschränkungen oder Verbote von Seiten
der Verwaltung im Bereich der traditionellen Religion, in dem auch die
christliche Mission in jener Zeit noch keine "desintegrierende Wirkung"
(vgl. van der Kroef 1962 : 114) ausübte. Es geht hier vielmehr um die

2 Vgl. zur meyapi-Bewegung: "La protestation revêtait naturellement un aspect religieux
puisque le monde supérieur des esprits ancestraux est le sanctificateur collectif de tous les

actes des vivants (...)" (van der Kroef 1976 : 1136; meine Hervorh.).
3 So betont Van der Kroef in Anlehnung an das javanische Konzept des kosmischen

Gleichgewichts und Harmonie einen "Stasis-Faktor" als Kern der Adat (van der Kroef 1962 : 120;

vgl. zu Java Benda 1972 : 226; Adas 1979 : 97f.

278



Etablierung neuer Machtverhältnisse durch die koloniale Verwaltung, durch
die die Autonomie der traditionellen Gemeinschaften erodiert wurde.

Gegen diese richteten sich die Rebellionen (bzw. gegen deren konkrete
Manifestation in Form von Steuern und Heerendiensten)-, es war ein

"protest against outside interference, now recast in a new, colonial - and hence
often foreign - setting." (Benda 1972 : 234; vgl. Sartono 1973 : 186)

Rebellionen mit religiösen Elementen waren nur ein Aspekt in dieser
Konfrontation, sie waren keineswegs selbstverständlich. Daher möchte ich
sie auch nicht isoliert von ihren "säkularen" Parallelen darstellen.

Im folgenden sollen erst die wichtigesten Aspekte der kolonialen Situation
der Jahre 1910-20 skizziert werden, um danach zwei Regionen näher zu
untersuchen: Das mittlere Flores der Jahre 1907-20 und das östliche Flores
zwischen 1905 und 1914.

2. Die koloniale Situation4

Die Massnahmen der Kolonialverwaltung lassen sich unter drei Stichworten
zusammenfassen: Heerendiensten, Steuern und zelfbesturende landschappen.5

Bei den Heerendiensten handelt es sich um eine Steuerleistung in Form von
unbezahlter Arbeit. 1909 wurden sie mit einem Maximum von 48 Arbeitstagen

pro Jahr eingeführt. Davon wurden im Mittel 36 Arbeitstage gefordert,
wozu jeweils ganze Dörfer in Arbeitsperioden von 4x6 oder 6x4 Tagen
eingezogen wurden (Hens 1916, II : 126f.; Maier 1918 : 114). 1911 wurde
mit dem grössten Projekt begonnen, dem sogenannten Floresweg, einer
befahrbaren Strasse, die die Insel in ihrer ganzen Länge durchziehen sollte
(s. Lulofs 1911 : 285). Von den Heerendiensten wurde aber bereits in den
Jahren 1907-9 ad hoc Gebrauch gemacht, um zur Erleichterung von
Truppentransporten und der Reisen der Beamten Wege anzulegen oder zu
verbreitern, und um Bivaks für Militär und Polizei (gewapende politie) zu
bauen.

4 Hier ist nur eine ganz knappe Übersicht möglich. Sie wird in meiner im Entstehen
begriffenen Dissertation über "Mission und Kolonialismus auf Flores" eingehender behandelt.

5 Einen weiteren Aspekt, den der Dorfverlegungen, lasse ich hier beiseite. Seine Bedeutung
ist schwer einzuschätzen, zumal er nicht gut dokumentiert ist (vgl. z.B. Metzner
1982 : 183ff., bes. die Karte auf S. 185). In Ostflores fanden 1914 als Strafmassnahme für die

vorangegangenen Rebellionen umfangreiche Umsiedlungen statt. Davon waren betroffen:
Lewotola, Wailolong (nach Oka), Ténawahan und dazugehörige Weiler, Tua Kepa, Lewero
und Lekluo (nach Bama und Wairunu). Zu Umsiedlungen im Jahre 1914 in Werang siehe
Hens (1916,1 : 209)

279



Abgesehen davon, dass die Heerendiensten überhaupt "het meest impopulaire

instituut" waren (van Suchtelen 1921 : 73), lag ein grosses Problem
offenbar in der Art, wie die Beamten von diesen Diensten Gebrauch
machten. Zwar schweigen sich die kolonialen Dokumente dazu aus, aber die
Warnung eines Residenten mag indirekt andeuten, welche Schwierigkeiten
involviert waren:

"Da jedoch noch so viele öffentliche Arbeiten in dieser Provinz zustande
gebracht werden müssen, und unsere Verwaltung stets intensiver werden wird,
wird streng dafür gesorgt werden müssen, dass die Heerendiensten nicht
jährlich erhöht werden. Nur allzu häufig kann es vorkommen, dass bei den
energischen Verwaltungsbeamten die Neigung bestehen wird, die verschiedenen

Heerendienstarbeiten in einem für die Bevölkerung viel zu schnellen
Tempo erledigen zu lassen, ohne sich über die damit verbundenen Folgen
gehörig Rechenschaft abzulegen. - Es ist dringend angebracht, genau vor
dieser unnötigen Erhöhung der Heerendiensten auf der Hut zu sein; es muss
verhindert werden, dass die Bevölkerung diese Dienste als einen zu schweren
Druck empfindet." (Maier 1918 : 114f.)

Steuern, in Form einer "Einkommens- und Gewerbesteuer", wurden 1911

auf ganz Flores geregelt eingeführt. Die Grundlage dazu, die Registration
der Bevölkerung, war seit 1907 geschaffen worden. Ausgegangen wurde von
einem Steuersatz von 4% eines jährlichen geschätzten Einkommens, das

beispielsweise für einen sogenannten arbeitsfähigen Mann auf f. 60,-
veranschlagt wurde (1912; 1917: f. 62,50), was einem Steuersatz von f. 2- (1917: f.
2,50) entspricht. Die Erhöhung erfolgte durch zusätzliches Einkommen;
auch dafür gab es anhand bestimmter Kategorien (Ehefrau, Haus, Kerbau,
Schwein, Reis- oder Maisfeld, Kokospalme u.a.) feste Sätze (s. Beschrijving
1912 : 147f.; van Suchtelen 1921 : 72). Die Entwicklung des Steueraufkommens

(Tab. I) zeigt, dass der Steuereinzug zwischen 1911 und 1915 mit
schnell zunehmender Effizienz durchgeführt wurde. Auf den ersten Blick
mögen die Steuerbeträge nicht hoch erscheinen; bezeichnend ist jedoch, dass
sie um 1930 während der Weltwirtschaftskrise gesenkt werden mussten.6

Die Einführung der zelfbesturende landschappen unter einem zelfbestuur-
der mit dem Titel Raja ("König"), die Grundlage der niederländischen Form
der indirekten Herrschaft, liess sich formal am einfachsten dort bewerkstelligen,

wo ein solches Amt und traditionelle "Königreiche" ("einheimische
Staaten") schon existierten. Was jedoch den Wandel für die traditionellen
politischen Beziehungen betrifft, den die Organisation der landschappen mit
sich brachte, so bestand zwischen den "einheimischen Staaten" und den
künstlich gebildeten landschappen (der weitaus grösste Teil von Flores)

6 Das Sinken der Bargeldeinkommen lässt sich gut an der Summe der Abkaufgelder für die
Heerendiensten ablesen (s. Metzner 1982 : 189, Fig. 48).

280



Tabelle 1 Steuern

landschap Ngada landschap Keo Afd. Flores

Jahr (a) (b) (c) (a) (b) (c) (b)
1911 7 100 16 162 2,28 309 667
1912 7 471 21 970 2,94 4 317 15 059 3,49 361 588
1913 8 013 22 967 2,87 4 957 20 170 4,07 404 029
1914 9 038 29 673 3,28 4 011 23 322 5,82 444 848
1915 9 585 31 578 3,30 5 143 26 351 5,12 493 508
1916 5 256 28 505 5,42
1917 4 964 26 019 5,24
1924 9 195 41 303 4,49 4 744 29 820 6,29 652 898

(a): Registrierte Steuerpflichtige, (b): Steueranschlag, gerundet in Gulden
(f.), (c): Betrag pro Steuerzahler.
Quellen: Hens 1916, II: 125 für die Afdeeling Flores; van Heuven 1916: 214

für Ngada; Hamilton 1918 für Keo; Couvreur 1924: Bijlage für die
Verleichszahlen aus dem Jahr 1924.

kaum ein Unterschied. Die anvisierte Verwaltungsstruktur war derjenigen
der "einheimischen Staaten" ebenso fremd wie für die autonomen
Rechtsgemeinschaften (ich benutze diesen Begriff im Sinne der adatrecht-Literatur).

Von "Selbstverwaltung" konnte nicht die Rede sein (Maier
1918 : 155f. ; Lulofs 1914 : 297), vor allem in der Zeit, als es galt, den
Verwaltungsapparat schnell, effizient und möglichst einfach aufzubauen.

Diesen Massnahmen ging in den Jahren 1907/8 (im östlichen Flores schon
ab 1904, im Lio-Gebiet bis Anfang 1909) die "Befriedung" von Flores
voraus. Ein Kolonialhistoriker resümiert sie mit folgenden Worten:

"Lieutenant Christoffel, together with a division of maréchaussée, was sent to
the island. He scoured it in all directions and struck so much terror in the
insurgents that the establishment of the administration and the measures
attendant thereon could be smoothly carried out." (de Klerck 1938,11 : 471)

Schrecken wurde sicher verbreitet - denn wie eine rezente Untersuchung
bemerkt, handelte es sich dabei um "eine der blutigsten Episoden der
Geschichte Niederländisch-Indiens im 20. Jahrhundert" (Jobse 1982).7 Die
weitere Entwicklung zeigt jedoch, dass die nachfolgenden Massnahmen
durchaus nicht reibungslos durchgeführt werden konnten. Nach der
Anerkennung der fremden, neuen Herrschaft bedeutete der darauf folgende
Zugriff auf die Rechte der einzelnen Gemeinschaften einen sehr viel
weitergehenden Schritt.

7 S. dazu ausführlich Jobse (1982), und knapp die offiziellen Berichte im Koloniaal Verslag
[fernerhin abgekürzt als K.V.] 1908 : 76f., 1909 : 85f., 1910 : 60f.

281



3. Mittelflores

Am 25.5.1920 erschienen die Männer aus Nata Iya, Lambo und Lape
(s. Karte I) nicht zu der ihnen zugeteilten Heerendienst-Arbeit. Auch die
Schulkinder aus dieser Gegend kamen nicht zum Unterricht nach Raja.
2 Tage später erfuhr die Verwaltung vom Auftreten eines "geestdrijfster"
namens Lajo Babo in der Region um den Kéli Lambo. Aus der später
erfolgten Untersuchung ergibt sich in etwa folgendes Bild.

Kurz vor jenem Datum hatte Lajo Babo Vertreter aus den 3 genannten
Distrikten sowie aus zwei Dawé-Dôrfern zu einer Versammlung eingeladen.
Er erklärte, dass er nicht länger bereit sei, Steuern zu bezahlen und
Heerendiensten zu leisten. Von Gaé Déwa8 habe er den Befehl und die Macht
erhalten, die Kompeni und alle, die auf ihrer Seite stünden, mit Blitz, Sturm,
Erdbeben und Überschwemmung zu vernichten. Dazu habe er von Gaé
Déwa 8 Bambusrohre erhalten, um durch deren Schütteln die Katastrophen
hervorzurufen, wenn der erste Schuss von Seiten der Kompeni gefallen sei.
7 Assistenten aus Boa Roga und Wolokoli (aus welchem Dorf er selbst
stammte) sollten ihm dabei helfen. Mit der Macht Gaé Déwas wolle er nun
den Krieg gegen die Kompeni beginnen. Diese Prophezeiungen hatte er
allerdings schon einige Zeit vor dieser Versammlung verkündet.

Die Versammlung hatte geteilten Erfolg: Nata Iya und Lape, sowie
Wolokoli und Boa Roga, schlössen sich ihm an. Lambo und die beiden
Dawé-Dôrfer zogen es vor, keinen Krieg mehr zu beginnen. Immerhin
scheinen sie die Prophezeiung soweit für prinzipiell möglich gehalten zu
haben, dass ihre Bewohner sich auf die Abhänge des Kéli Lambo zurückzogen

und sich auch später noch einige Zeit weigerten, den Aufrufen, sich bei
der Polizei zu melden, Folge zu leisten. An die ca. 200 Kriegsteilnehmer
wurden Amulette verteilt, einerseits zum Schutz gegen die vorhergesagten
Katastrophen, andererseits um ihre Unverletzlichkeit zu garantieren. Den
"Kriegsbeginn" markierte ein Kerbau-Opfer; aus der Tierkategorie kann
man u.U. schliessen, dass es sich um ein Opfer für Gaé Déwa an der
zentralen Kultanlage der gesamten Rechtsgemeinschaft handelte (vgl. van
Heuven 1916 : 53f.).

Am 2.6. kam es zum Zusammenstoss mit Polizeikräften, der, da die
vorausgesagte Katastrophe ausblieb, schnell beendet war. Mitte Juni wurde
als letzter auch Lajo Babo gefasst; er wurde für 10 Jahre nach Java
verbannt9.

8 D.i. in der P.W. Schmidt'schen Terminologie das "Höchste Wesen" im Nagé-Gebiet.
9 "Politiek gedeelte van het Kort Verslag van de Residentie Timor en Onderhoorigheden,"

Mai/Juni 1920 [fernerhin abgekürzt als PV Monat/Jahr] in Verbaal [Vb] 13.4.1922 no. 116;
vgl. K.V. 1921 : 87. Alle im folgenden erwähnten Verbaalen befinden sich im Algemeen
Rijksarchief, Abt. Kolonien, Den Haag.

282



Was für eine Position Lajo Babo hatte, ist nicht bekannt. Die Bezeichnung
"geestdrijfster" und die Tatsache, dass seine Prophezeiung als durchaus
glaubwürdig erschien, lassen vermuten, dass er zu der Kategorie von Personen

gehörte, die im benachbarten Ngadha-Gebiet (über Nagé sind die
ethnographischen Informationen nicht ausreichend) 'ata tora/bheko genannt
werden. Diese besitzen das "Wissen von verborgenen und zukünftigen
Dingen", das sie von der Gottheit erhalten, mit der sie im Traum kommunizieren

können (s. Arndt 1929-31 : 710f.).
Die Prophezeiung selbst scheint auf mehrerer kulturelle Elemente Bezug

zu nehmen, sie jedoch aus ihrem jeweiligen traditionellen Zusammenhang zu
lösen und mit dem neuen Problem des Kriegs gegen die Kompeni in
Verbindung zu bringen. Eines dieser Elemente scheint ein Thema der
mythischen Überlieferung (die "Urflut") zu sein: Als die Erde schon bevölkert

war, da kündete Gaé Déwa einem Geschwisterpaar den Untergang der
Welt durch eine kurz bevorstehende Flutkatastrophe an. Da ihre Mitmenschen

ihnen kein Gehör schenken wollten, kamen sie alle in der Flut um. Nur
das Geschwisterpaar, das Vorbereitungen getroffen hatte, konnte sich retten
und wurde zum Stammelternpaar der heutigen Menschheit (van Heuven
1916 : 39f.; vgl. van Suchtelen 1921 : 155f.). Aussergewöhnliche
Naturerscheinungen werden überhaupt mit Gaé Déwa assoziiert. "Donner und Blitz
ist in der Hand Devas das Werkzeug seines Zornes, um damit unbotmässige
Menschen zu töten. Es ist ein Geschütz", schreibt P. Arndt über Ngadha
(1929-31 : 320f., vgl. S. 841). Naturkatastrophen wie Dürre oder übermässiger

Regenfall werden als Sanktion der Gottheit bei Inzest interpretiert
(Arndt 1960 : 242, 247; van Heuven 1916 : 42ff.), also bei einem ganz
wesentlichen aber zugleich sehr spezifischen Bruch der Adat-Ordnung.

In dem vorliegenden Fall handelt es sich jedoch nicht um ein sanktionierendes

Eingreifen der Gottheit; ein solches liesse sich im Hinblick auf die
tatsächlichen Veränderungen (s. oben), die zudem nicht auf die involvierten
Gemeinschaften beschränkt waren, nicht erklären. Auch der Inhalt der
Prophezeiung selbst schliesst dies aus. Unter Berücksichtigung des historischen

Kontexts der vorangegangenen 13 Jahre ist ein anderes Verständnis
plausibler: Eine Rebellion mit der Unterstützung der Macht Gaé Déwas als
die letzte Möglichkeit, sich noch einmal gegen die koloniale Ordnung zu
wenden. In diesem Zusammenhang scheinen aus der kulturellen Tradition
die Manifestationen der Macht Gaé Déwas aufgegriffen worden zu sein.

Im August 1907 begannen die Militäroperationen westlich von Ende. Nach
einer Vielzahl bewaffneter Auseinandersetzungen10 unterwarfen sich die

10 Aug. 1907 entlang des Nanga Panda; Anfang Okt. und im Nov. 1907 im Hinterland von
Nangaba und Nangakéo; Feb. 1908 im Hinterland von Nangapanda, Nangakéo und Nan-
gaba.

283



Gemeinschaften südlich des zentralen Scheidegebirges. Es folgten nach
heftigen Kämpfen bei Boawaé, Rowa, Sara, Manguléwa, Rakalaba,
Bolonga, Langa, Naru, Soa, Wawa (nicht lokalisierbar), Boba und Todabelu
die Nagé- und Ngadha-Hochflächen im September 1907. Nach der Eroberung

von Riung im November 1907 leisteten die Gebiete, die die Truppen
auf ihrem Rückweg von Manggarai durchquerten (Tado, Wangka, Toa,
Mbai, Rindu), keinen Widerstand mehr, ebenso wie im Feb. 1908 Ndora und
das nördliche Tanah Réa.11

Bajawa wurde nun zum neuen Verwaltungszentrum, von wo aus Entwaffnung,

Registration und Wegebau (zuerst von Bajawa nach Aiméré) vorangetrieben

wurden. War die bisherige Form der Auseinandersetzung die eines
Abwehrkrieges der Adat-Gemeinschaften gegen fremde Eindringlinge gewesen,

so begann der Widerstand nun eine neue Form anzunehmen. Viele der
unwilligen Gemeinschaften versuchten, sich durch Rückzug in die unzugänglichen

Berggebiete dem Zugriff der Verwaltung zu entziehen. Dies sei nicht
Furcht vor Soldaten, meint ein zeitgenössischer Bericht, sondern Unwille
und passiver Widerstand gegen die Verwaltung (PV 6-7/1908 in Vb 3.7.1909
no. 22). Ein Bericht wie der folgende ist nicht un typisch:

"In Ost-Riung weigerten sich einige Dörfer, dem landschapshoofd zu gehorchen

Der Vorsteher eines dieser Dörfer ist, zusammen mit einem Teil der
Bevölkerung, immer abwesend, wenn Patrouillen in die Nähe kommen, und
Aufrufen schenken sie kein Gehör. Auch die Bevölkerung des Ndora-Gebietes
ist wenig entgegenkommend, wünscht lieber keine Berührung mit unseren
Patrouillen, ja flieht sogar, wenn sie sich nähern, während die meisten Vorsteher

nicht reagieren, wenn sie aufgerufen werden." (PV 6/1911 in Vb 9.9.1912
no. 10)

Es sei deutlich, so heisst es in demselben Bericht, "dass bei weiterer
Einführung intensiver Verwaltung militärische Hilfe immer nötig sein wird."
So kam es u.a. in Bolonga (1908), Soa, Rindu, Raja, der Gegend um
Watumite und Léna (1909) und im Jérébuu-Tal (1909-11) erneut zu bewaffneten

Zusammenstössen (s. K.V. 1909 : 86, 1910 : 60f., 1911 : 59; PV 5-6/
1911 in Vb 9.9.1912 no. 10).

1910 wurden die Vorbereitungen zur Einführung der Steuern getroffen,
die ab Mitte 1911 erhoben wurden. Während die zentralen Nagé- und
Ngadha-Hochflächen ruhig blieben, und im August 1911 berichtet werden
konnte, dass nun auch im Inérié- und Jérébuu-Gebiet die Steuern bezahlt
wären und an den Wegen gearbeitet würde, so kam es im Kéo-Gebiet und
um Nata Iya zu Unruhen. Die Art, wie die Verwaltung auftrat, trug sicher
das ihre dazu bei, die latenten Spannungen, mit denen gerechnet wurde, zu
verschlimmern. Der folgende Bericht spricht für sich selbst.

11 S. de Vries (1910) und "Geheim Rapport (...)" in Geh. Vb 12.12.1908 E 25. Vgl. Jobse

(1982 : Kap. 3-4).

284



Im Oktober 1911 begab sich eine Polizeipatrouille in das Gebiet um den
Kéli Lambo, um zum Steuerzahlen "anzuspornen" (wie es hiess), de facto
um die Steuern einzuziehen:

"(...) um 3 Uhr nachmittags [Hess] der Instructeur durch die mitgenommenen
Vorsteher diejenigen von Nata Ija zu sich bescheiden. Um halb fünf Uhr
nachmittags waren die letzteren aber noch nicht gekommen. Angesichts des
schweren Regens wurden einige Zwangsarbeiter ausgeschickt, um
Baumaterial für die Unterbringung der Truppe zu sammeln. - Diese Sträflinge
entdeckten vier mit Gewehren bewaffnete Personen, und teilten dies dem
Instructeur mit. Der Trupp wurde dann unverzüglich so günstig wie möglich
aufgestellt; auf Feinde, die Anstalten machten, ihre Feuerwaffen zu gebrauchen,

wurde das Feuer eröffnet. - Inzwischen war es ungefähr halb sechs

geworden und der Trupp war umringt von einer grossen Zahl Böswilliger, die
jedoch, einen Toten zurücklassend, in die Flucht getrieben wurden."

Einige Tage später besuchte die Patrouille erneut das Gebiet:

"Ausser einem Mann, der erschossen worden war, wurde nichts von der
Bevölkerung von Nata Ija bemerkt. Auf Widerstand wurde nicht gestossen

im übrigen wurden keine Anzeichen dafür gefunden, dass die ausgewichene

Bevölkerung sich auf Widerstand vorbereitet hatte. - In dem
Widerstandsgebiet wurden 4 Dörfer [permanente /adawg-Siedlungen] verbrannt, die
auf schwer erreichbaren Gipfeln lagen, und worunter sich auch das des

vermutlichen Führers des Widerstandes aus Ai Towa befand, sowie eine
Anzahl Kerbaus in Beschlag genommen, um die Bevölkerung zur Rückkehr zu
ihren Wohnorten zu zwingen." (Res. van Rietschoten an G. G., 2.11.1911,
vgl. 8.12.1911 in Vb 9.9.1912 no. 10)

Solche übereilt harten Aktionen erweckten sicher nicht den Eindruck, dass

es der Verwaltung um das Wohl von Land und Volk ging. Eher konnte
dadurch eine gespannte Situation zur Explosion gebracht werden. Übereifer
eines Sergeanten, so der Resident, führte z.B. dazu, dass einige Frauen aus
drei Kéo-Dôrfern im Polizeibivak bei Sawu festgehalten wurden, "damit die
Steuern schnell bezahlt werden." (C.G. Ngada an A.R. Flores, 23.4.1913,
Res. van Rietschoten an G.G., 2.6. 1913 in Vb 14.8.1914 no.40). Am
nächsten Tag wurde das Bivak überfallen und versucht, die Steuerkasse zu
"stehlen"12.

Hier, wie früher schon im Rejo- und Ndora-Gebiet, kam es zur Bildung
sogenannte Banden, die sich aus mehreren Dörfern rekrutierten, aber nicht
mehr in einem Dorf oder einer begrenzten Gemeinschaft lokalisierbar
waren. Ihre Mobilität und die z.T. gezielte Fehlinformation der Beamten

12 Es macht hier keinen Unterschied, dass die Vorgehensweisen der beiden Offiziere im
Nachhinein vom Residenten scharf verurteilt wurden.

285



durch die Bevölkerung13 führte dazu, dass sich vor allem mit einer "Bande"
aus dem Rejo-Gebiet ein längerer Kleinkrieg entwickelte, der sich bis Wajo
ausdehnte (Sept. 1910, Nov. 1910 bis Feb. 1911)14.

Zu einer letzten säkularen Rebellion, zugleich der grössten überhaupt,
kam es von August-Dezember 1916 in Tanah Réa. Ihr Entstehungskontext
ist insofern neu, als sich die Beschwerden ursprünglich nur gegen die Praxis
und das Ausmass der Steuer- und Heerendienst-Forderungen zu richten
schienen. Bereits vor dem Ausbruch des Aufstandes waren einige Gesandte

zum designierten Raja von Ende, Pua Meno (der sich gerade zu Schulferien
in Ende aufhielt), mit der Bitte um Hilfe gekommen. Später schrieb Pua
Meno ihre Beschwerden nieder:

"Wenn der Heerendienst nicht zu schwer ist, können wir die Steuern schnell
bezahlen. Denn wir sorgen für nichts anderes als für die Steuer. Nun, wenn wir
ein Mal nicht an die Arbeit gehen, dann werden wir von Soldaten gesucht.
Danach bringen sie uns in die Stadt [Ende] und da werden wir ins Gefängnis
gebracht. Wenn wir wieder draussen sind müssen wir noch 4 Tage arbeiten.
Danach gehen wir nach Hause, und da ruhen wir uns ein bisschen aus. Das
dauert nicht lang, dann kommen die Soldaten oder die gewapende politie zu
uns, um die Steuern zu fordern. Wenn wir ihnen sagen, dass wir im Augenblick
kein Geld haben, dann kriegen wir ein paar Schläge von ihnen." ('Opstel van
Poa Meno, toekomstig Radja van Endeh, November 1916', in Vb 30.8.1917
no. 3)

Natürlich konnte Pua Meno ihnen nicht helfen, so dass der Aufstand im
August 1916 - für die Verwaltung völlig unerwartet - losbrach. Angesichts
der Ausdehnung (er begann in Wologai und umfasste so gut wie die gesamte
landschap Tanah Réa, im Dezember schlug er nach Nord-Nagé über)15 und
des Ablaufs muss er ausgezeichnet organisiert und vorbereitet gewesen
sein16. Die Schlüsselpositionen wurden von Arto-Vorstehern eingenommen,
unter Führung von Nipa Do, der 1909 wegen seiner zentralen Acto-Position
als erster Anwärter für das neu geschaffene Raja-Amt von Tanah Réa in
Betracht gezogen worden war, worauf er aber verzichtet hatte.

13 Z.B. wurde der Führer der "Bande" aus dem Rejo-Gebiet, Lewa Wula, nach Zusammen-
stössen mit Militärkräften (im Jan. und Feb. 1911) zweimal totgesagt (vgl. Lulofs
1911 : 284). Er wurde erst im April 1913 verhaftet.

14 S. im einzelnen zu Rejo: PV 3-4, 7/1911, PV 2-4/1913 und K.V. 1911 : 59f.; zu Sawu:
PV 12/1912; K.V. 1913 : 34f., 1914 : 31 und Lulofs (1914 : 466); zu Ndora: PV 7-8/1911
und mehrere PV zwischen Juni 1912 und Jan. 1913 sowie Lulofs (1914 : 465). PV in
Vb 9.9.1912 no. 10, Vb 9.8.1913 no. 2, Vb 14.8.1913 no. 40.

15 Nach Munde und Tanah Toa. Im Distrikt Dawé hatte Nipa Do schon früher Unterstützung
gefunden, ebenso in Nata Iya, wo ein Schwager Nipa Dos Districtshoofd war und im
Sept. 1916 aus dieser Position enthoben wurde (PV 9,12/1916, l/1917inVb 5.9.1917no. 41;
vgl. PV 5-6/1920 in Vb 13.4.1922 no. 116).

16 S. dazu mehrere PV und Berichte in Vb 12.8.1918 no.63; vgl. auch die ausgeschmückte
Wiedergabe bei Doko (1981 : 62-73).

286



Die Verwaltung vermutete, dass die Rebellion durch "pan-islamische"
Gerüchte über die Vertreibung der Holländer durch die Türken stimuliert
worden sei17. Dies ist nicht unmöglich, da die Nordküste von Händlern aus
Süd-Sulawesi, die westlich der Ai Sésa-Mûndung auch alte Niederlassungen
besassen, regelmässig besucht wurde. Im Distrikt Mbai war die Bevölkerung
schon zu einem grossen Teil islamisch (van Heuven 1916 : 3, 29).

Die Situation nach diesem Aufstand resümiert ein Beamter wie folgt:

"Nach diesem Aufstand wurde die Ruhe nicht mehr gestört. Regelmässige
Patrouillen des Militärs (bis 1923 auch Patrouillen der gewapende politie) durch
die ganze Onderafdeeling Ende halten bei der Bevölkerung das Überzeugtsein
von unserer Macht wach, um jeden Widerstand bezwingen zu können."
(Sprock 1928 : 18)

Die Frucht der Bevölkerung der Bergdörfer vor diesen Patrouillen wurde
anscheinend so sprichwörtlich, dass sie sogar als Metapher in der religiösen
Erziehung verwendet wurde. So hiess es in der Abschlussansprache einer
Jugendretraite in Maumere:

"(...) sie müssten Soldaten, Kreuzritter Christi sein. In den fernen Bergdörfern
haben die Menschen Furcht, wenn ein Soldat das Dorf besucht; das hätten sie

selbst gesehen... So müssten sie als Kreuzritter in ihr Dorf zurückkehren und
alle Teufel aus den heidnischen Dörfern vertreiben." (Mertens 1934 : 228)

In diesem regionalen historischen Kontext erscheint die von Lajo Babo
inspirierte Bewegung, was Anlass und Zielsetzung betrifft, als eine weitere in
einer ganzen Serie von Rebellionen18. Nachdem die "säkularen" Rebellionen
keine realistische Chance mehr besassen, war die einzige noch erfolgversprechende

Möglichkeit19 eine Steigerung des übernatürlichen Beistandes.
Natürlich war der Bereich Krieg traditionell keine rein säkulare Angelegenheit.

Rituale und auch die "magischen" Qualitäten der Kriegsführer
spielten eine wichtige Rolle. Dass jedoch im Kampf gegen die überlegenen
Waffen der Holländer hierbei noch eine Steigerung über das Übliche hinaus
nötig war, illustriert ein Detail aus der lokalen Überlieferung.

17 Diese Gerüchte sollen damals auch in Süd-Flores kursiert sein. Über die Bedeutung des

Kalifats von Istanbul s. Noer (1973 : 28; vgl. Sartono 1973 : 180 n. 71).
18 Eine im K.V. 1930 : 27 erwähnte Rebellion im Grenzgebiet der Onderafdeelingen Ende und

Ngada lasse ich hier ausser Betracht. Es scheint sich dabei auch weniger um eine Rebellion in
dem hier verwendeten Sinne gehandelt zu haben, als vielmehr um eine "neue Religion" mit
"synkretistischen" Zügen. Leider ist darüber viel zu wenig bekannt (s. Ettel 1956).

19 Im Fall Tanah Réa wurde nachgehakt, warum die Bevölkerung nicht erst Beschwerden über
eine zu grosse Belastung durch Heerendiensten und Steuern der europäischen Verwaltung
vorbrachte. Ganz allgemein ergab sich u.a., dass solche Beschwerden von den Beamten
häufig zu wenig beachtet oder gar nicht zur Kenntnis genommen wurden, falls sie nicht sogar
nachteilige Folgen für den Beschwerdeführer nach sich zogen (wd. Adviseur voor Inlandsche
zaken Hazeu an G.G., 8.2.1917 und "Relaas" J. Duyvetter, 17.1.1917 in Vb 30.8.1917
no. 3).

287



Ein aussergewöhnlicher Kriegsführer war Mari Longa aus Watunggéré,
eine der führenden Personen in den kriegerischen Verwicklungen im Lio-
Gebiet zwischen Juli 1907 und Januar 1909. Nach der Überlieferung (Gha-
lib 1980 : 30, vgl. S.23; vgl. auch Toi 1938) musste er den Vorstehern, die er
im Okt. 1907 für einen zweiten Überfall auf Ende zu gewinnen suchte
(s. K.V. 1908 : 76), erst einen Beweis seiner übernatürlichen Kräfte (kesak-
tian) geben, da befürchtet wurde, er könne dieses Mal getötet werden. Zur
Probe habe ein Vorsteher mit einem parang auf ihn eingeschlagen, die
dadurch verursachte Wunde aber sei auf der Stelle wieder zugeheilt (Motiv
"Unverletzlichkeit").

4. Ostflores

Das östliche Flores (s. Karte II) wurde im Unterschied zu Mittel- und
Westflores nicht durch systematische Militäraktionen unterworfen. Abgesehen

davon, dass die Verwaltung in dieser Region jahrzehntelang involviert
und als Machtfaktor bekannt war, wurde schon 1904/5 die Gelegenheit zu
militärischer Intervention ergriffen20. Das Machtprestige der Verwaltung war
seither im weiteren Umland von Larantuka unbestritten und allgemein
anerkannt, wie dies ein Beamter, der das ostflorinesische Festland im April/
Mai 1907 bereiste, deutlich erfahren konnte (Couvreur 1907). Sogar der Bau
des Ringweges um den Ilimandiri in Heerendienst-Arbeit wurde in den
Jahren 1907-9 ohne Zwischenfälle durchgeführt. In den Folgejahren kam es

auf dem Festland noch einige Male bei "Befehlsverweigerung" zum Einsatz
von Waffengewalt21. Dieser Unterschied war auch durch die politischen
Verhältnisse auf Ostflores bestimmt.

Hier bestanden formale politische Strukturen, "Königreiche", die die
Grundlage für die zelfbesturende landschappen bildeten, und im Falle Laran-
tukas auch für deren Untergliederung. Die 10 traditionellen Kakangsch&iX&n
("Distrikte") wurden als Districten bzw. Gemeenten unter dem Kakang als

Districtshoofd übernommen. Der Inhalt der traditionellen Beziehung Raja-
Kakarcg-Dorfgemeinschaft war jedoch minimal (vgl. Dietrich 1983 : 52f.).
Die Einschaltung dieser Struktur in den kolonial-administrativen Apparat
hatte eine grundlegende Transformation dieser Beziehungen zur Folge,

20 1904: Zentral-Sikka, Verbannung des Raja von Larantuka, Ost-Adonara; 1905: Lekluo und
Umgebung (s. H.B. & W.B.O. 1905).

21 Hewakloang und Umgebung (Apr. 1908), Ténawahan (Aug. 1908), Hikung (Apr. 1909),
Distrikt Iii (Apr. 1911). S. dazu knapp K.V. 1909 : 85, 1910 : 61, 1912 : 43. Zu Adonara
und Lembata s. K.V. 1910 : 61 und 1911 : 59.

288



einerseits in Bezug auf deren Inhalt, der nun von der Verwaltung neu
bestimmt wurde, andererseits in Bezug auf die Verlagerung von Kompetenzen

auf die höheren Ebenen. Etwas überspitzt gesagt, wurden die Positionen
des Raja und des Kakang als real administrative Funktionen ausübende
Institutionen dadurch erst geschaffen. Diese Veränderung wurde durch
die Macht der Verwaltung sanktioniert. Ähnliche Prozesse sowie die
daraus resultierenden Probleme sind aus vielen vergleichbaren Situationen
bekannt (s. Goodenough 1963 : 197f. ; Schrieke 1966 : 176ff.; vgl. Hens
1916,11 : 158ff.; Maier 1918 : 144). Das folgende Beispiel aus dem Königreich

Larantuka zeigt anhand zufälliger und für sich genommen nicht weiter
bedeutsamer Ereignisse deutlich die für die Rechtsgemeinschaften implizierte

Veränderung.
Streitfälle zwischen Rechtsgemeinschaften waren eine Angelegenheit, die

prinzipiell zwischen den betroffenen Gemeinschaften ausgetragen und gelöst
wurden. Dies konnte auch durch Krieg geschehen, wenngleich der Ausdruck
"Krieg" hier nicht ganz angebracht ist; als letzte Instanz konnte der Raja
angerufen werden (s. Arndt 1940 : 116f. ; Dietrich 1983 : 49)

Im Dez. 1904 kam es zu einer Diebstahlsaffaire zwischen Lewotala und
Waibalun. Letzteres wurde beschuldigt, Ziegen und Schweine von Lewotala
gestohlen zu haben, woraufhin Leute aus Lewotala in Waiblun eindrangen
und eine grössere Anzahl gading (Elephantenzähne) entführten. Im
Januar 1906 war es dem Raja, der sich hier von Anfang an eingeschaltet
hatte, gelungen, diesen Streitfall durch einen Vergleich zu schlichten22.

Nach dem unerwarteten Tod des Raja im April 1906 wurde dessen Funktion

de facto vom Civiel Gezaghebber (C.G.) von Larantuka übernommen.
Im März 1907 wurde dekretiert, dass die Rechtsgemeinschaften ab sofort
keinen Krieg mehr führen dürften; statt dessen müssten alle Rechtsfälle
durch Vermittlung des Kakang dem C.G. vorgetragen werden (Couvreur
1907 : 15f.).

1910 ereignete sich genau derselbe Fall wie der obengenannte, diesmal
zwischen Riang Nara (Lewotala) und Siedlern am Pantai Hading. Diesmal
wurden jedoch 3 Leute aus Riang Nara vom C.G. zu 6 Monaten Zwangsarbeit

verurteilt. Sie entflohen, da sie sich ungerecht behandelt fühlten. Auf
die Aufforderung der C.G., sie auszuliefern, bot der Vorsteher von Lewotala
eine Busszahlung an, verweigerte aber die Auslieferung. Die Verwaltung
verhandelte nicht mehr über einen bereits gefällten Urteilsspruch, schliesslich

wurde Militär aus Ende geholt, womit der "Ungehorsam" von Lewotala
seinen üblichen Ausgang hatte (KL 17. und 25.9.1910; K.V. 1911 : 58f.).

22 "Kroniek Larantuka, 1878-1924, Zusters Franciscanessen van Heythuyzen," [fernerhin
abgekürzt als KL], unveröffentlicht, 16. und 18.12.1904, 16.1.1906; Brief P. Hoeberechts,
Larantuka, 2.1.1905 (in Laan 1966-67 : 1246); und ein loses Dokument (Dez. [1905] im
Missionsarchiv Ende. H.B. & W.B.O. (1905 : 991) erwähnen den Fall en passant.

289



Der traditionellen Prozedur entsprechend trat Lewotala nach aussen als

kollektiver Rechtskörper aüf und bemühte sich um einen Vergleich.
Möglicherweise hatte es sich dem Stil der Verwaltung soweit angepasst, als es von
sich aus sofort eine Busszahlung anbot (es war üblich, dass die Verwaltung
"unwilligen" Dörfern solche Bussen auferlegte). Es lässt sich aber feststellen,

dass Lewotala sich hier nicht gegen die Verwaltung an und für sich
richtete.

Dazu kam es erst 3 Jahre später, nach der Einführung von Steuern und
dem Beginn der Arbeiten am Floresweg (3.Quartal 1911). Der wichtigste
Promotor dieser Auflehnung soll durch seine "Prophezeiung" Regi Doreng
gewesen sein, ein molang23 aus einem Weiler bei Lekluo. Der Kern der
Vorhersage scheint sehr einfach gewesen zu sein: Zu einem bestimmten
Zeitpunkt würden Gewehre und andere Waffen auf wunderbare Weise aus
dem Boden erscheinen; dann sei die Zeit gekommen, sich gegen die Kom-
peni, die Steuern und Heerendiensten aufzulehnen24.

Diese Vorhersage fand im Gebiet zwischen Ténawahan und dem Iliman-
diri Verbreitung. Die Beamten kamen zu dem Schluss, dass es sich dabei um
ein "geheimes Komplott" gehandelt und dass Lewotala vorzeitig losgeschlagen

habe. Diese Annahme sah man darin bestätigt, dass zuvor nicht das

geringste davon zu bemerken war. Der C.G. hatte sich zwischen dem 20.9.
und dem 1.10. ohne Polizeideckung wegen Arbeiten an der Wegtrasse
zwischen Lekluo und dem Lewotala-Gebiet aufgehalten. Am 2.10. hatte ein
Missionar Lewotala besucht; weder ihm noch dem ständig dort arbeitenden
Katechisten war irgendetwas aufgefallen (Laan 1966-67 : 1570f.). Auch
waren in diesem Jahr in ganz Ostflores die Steuern bezahlt worden, mit
Ausnahme von Lewotala. Die Polizeipatrouille, die sich dorthin begab, um
die Bezahlung "zu beschleunigen", wurde am 3.10. völlig unerwartet
überfallen. Am nächsten Tag trafen durch Aufseher der Wegarbeiten Berichte in
Larantuka ein, dass auch die Gegend Ténawahan-Lekluo "unruhig" sei: Der
Kakang von Lewoingu und die Bewohner von Lewolaga waren aus Furcht
vor einem Überfall nach Pulau Konga geflohen (vgl. van der Loo
1915 : 234f.).

Anfangs konnten die Rebellen einen überraschenden und bisher noch nie
dagewesenen Erfolg verbuchen. Die Polizeipatrouille musste sich unter

23 Die molang entsprechen in etwa den 'ata tora (vgl. Arndt 1951 : passim).
24 Ich halte mich im folgenden an den "Rapport (No. 1966/40)" von A.R. Hens, Endeh,

10.10.1913, PV 10/1913 und Res. Maier an G.G., Kupang, 25.10.1913 in Vb 14.8.1914

no. 40 Vgl. auch Lulofs (1914 : 468f.) und K.V. 1914 : 30f. P. van der Loo (1915 : 231-34)
teilt in einem sehr subjektiv gehaltenen Bericht noch einige Details mit, leider ohne seine

Informationsquelle anzugeben. Daraus würde hervorgehen, dass Lewotala in der Tat
vorzeitig losschlug und dass Lekluo sich nicht an der Rebellion beteiltigte, u.a. weil sich die
Vorhersage nicht erfüllte.

290



Zurücklassung von 7 Toten eiligst nach Larantuka zurückziehen, 8 moderne
Gewehre und Munition wurden erbeutet.

Dieser erste Erfolg scheint zwar den Anschluss einiger weiterer Gemeinschaften

bewirkt zu haben (Wailolong, Lamatou, Riangkamié), während
andere nach den früheren Erfahrungen mit der Verwaltung abwartend
blieben bzw. sich heraushielten25. Nachdem die Rebellen am 5. und 8.10.
zwei schwere Niederlagen erlitten hatten, bekundeten eine Reihe von
Vorstehern aus dem Baipito-Distrikt (am 7. und 10.10.) ihre Nichtbeteiligung,
indem sie nach Larantuka kamen. Zur Überraschung der Beamten folgten
ihnen am 12.10. die Vorsteher aus Lekluo (vgl. Anm. 20), das bis dahin noch
zu den "rebellischen" Dörfern gerechnet worden war. Zwischen dem 12. und
15.10. wurden das Districtshoofd von Lewotala und andere Vorsteher
gefangengenommen; 3 Tage später wurde auch Regi Doreng ausgeliefert. Über
ihn und 4 Vorsteher aus Lewotala und Riangkamié wurden Gefängnisstrafen
zwischen 20 und 1 Jahr verhängt (Hoeberechts 1914; vgl. Anm.5).

Eine Einschätzung dieser Ereignisse ist nur möglich, wenn man sie nicht
als isolierten Einzelfall betrachtet. Weitre Begebenheiten zeigen die Virulenz

ähnlicher Vorhersagen in jener Zeitperiode.
Nach dem Bekanntwerden des Lewotala-Falles war damals die Ähnlichkeit

mit Prophezeiungen im Distrikt Werang aufgefallen ("Rapport"
A.R. Hens an Res. Maier, 10.10.1913 in Vb 14.8.1914 no. 40). Dort kam es

im April/Mai 1911, Sept./Okt. 1912 und in den Monaten März-Mai 1914 zu
Unruhen, die sich wie üblich darin äusserten, dass die Bevölkerung sich

weigerte, Steuern zu zahlen und Heerendiensten zu leisten. Nachdem sich die
Schwierigkeiten von 1911 (PV 5-6/1911 in Vb 9.9.1912 no. 10) im darauffolgenden

Jahr wiederholten, wurde bekannt, dass beide Male ein "geestdrijf-
ster", eine Frau namens Toru aus Natarmage, dazu "angestiftet" hatte. Sie
und zwei ihrer "Anhänger" wurden verhaftet (s. PV 9-10/1912 in
Vb 9.8.1913 no.2; K.V. 1913 : 34; Lulofs 1914 : 467).

Ein wahrscheinlich kurz nach dem 2. Weltkrieg nach lokaler Überlieferung

verfasster Bericht teilt dazu mit: Dua ("Frau") Toru habe im Traum
eine mit Gewehren bewaffnete Gruppe Soldaten in einer Höhle gesehen, die
die wahren Herrscher des Landes seien. Die Bevölkerung solle ihnen Gaben
bringen, damit sie herauskämen. Nach ihrer Verhaftung und einer Untersuchung

in Maumere sei sie jedoch als eine etwas "verrückte Frau" wieder
freigelassen worden. Ein Polizist sollte sie in ihr Dorf zurückbringen. Bei
Nangahale sei sie aber schon so erschöpft gewesen, dass er sie den Rest des

Weges getragen habe. Von der Bevölkerung sei dies als grosse Ehrbezeugung

verstanden worden, da nur hochgestellte Persönlichkeiten getragen
würden (Kondi o.J. : 10-12).

25 Wie R. Kennedy im Jahre 1949 hörte, wurde die Frage auch in Lewoloba diskutiert; aber

man hielt es für sinnlos zu kämpfen (Kennedy 1955 : 163).

291



So führte die Prophezeiung 1914 erneut zu Widerstand. Es wird von einem
Menschenopfer vor der Höhle berichtet, um die Erfüllung der Prophezeiung
zu bewirken. Falls diese Angabe stimmt, könnte es als extreme Steigerung
der rituellen Mittel verstanden werden; Menschenopfer sind sonst aus dieser
Region nicht bekannt. Eine Polizeiaktion setzte dem Aufruhr ein Ende; Dua
Toru, bis zuletzt vor der Höhle tanzend, wurde dabei von einer Kugel tödlich
getroffen (Kondi o.J. : 12; vgl. PV 4-6/1914 in Vb 17.8.1915 no.52; Lulofs
1914 : 468).

Auch in Ostflores hatten die Ereignisse von 1913 noch ein Nachspiel:
Hinter der Heerendienst-R&beMion von Lewero und Umgebung Mitte 1914

sollen ebenfalls mehrere molang gestanden haben (PV 6/1914 in
Vb 17.8.1915 no.52; Lulofs 1914 : 469f.).

Es dürfte deutlich geworden sein, dass es sich bei den bisher dargestellten
Fällen nicht um religiöse Bewegungen als Folgeerscheinung sozialen Wandels
innerhalb der Dorfgemeinschaft handelt. Von den oben angesprochenen
Innovationen durch die Organisation der landschappen war die überdörfliche
Ebene (District, landschap) am schwerwiegensten betroffen, ähnlich der von
Hicks (1983) für Timor beschriebenen Situation. Die Rebellionen, in denen
ein religiöses Element eine Rolle spielt, sind daher eher als Reaktion auf den

Entzug (Entwaffnung) oder die Insuffizienz "säkularer" Mittel, d.h. Krieg,
zu verstehen.

Dies wird durch zwei abweichende Fälle indirekt bestätigt, die abschliessend

erwähnt werden sollen. Beide tragen viel eher den Charakter einer
Aeto-Reaktion, doch fehlt in beiden das "politische" Element, wie die
Verweigerung von Steuern und Heerendiensten. Sie werden in den laufenden
monatlichen Berichten, soweit mir bekannt, auch nicht erwähnt.

Der erste Fall betrifft die Prophezeiung eines molang aus Lama Oyang,
der dort und in Eba Anhang fand. Sie wurde erst durch Händler bekannt, die
zum Tanjung Bunga gereist waren, um Schulden für Nahrungsmittel
einzugordern. P. de Nateris, der auf dem Tanjung Bunga missionierte, schreibt
dazu:

"Die Menschen müssten aber inzwischen Häuser bauen, in die jede Menge
Essen kommen würde. Dessen Verteilung würde den Dorfvorstehern obliegen.
Auch würden fortan sogar Schweine und Ziegen mir nichts dir nichts aus dem
Boden schiessen. Man könne also nichts besseres tun, als das, was man hatte,
einfach zu verbrauchen. Auch war es hierdurch überflüssig geworden, die
Felder zu bearbeiten. Dem wurde sogar unter heftigsten Drohungen Einhalt
geboten. Wer es wage, noch in den Feldern zu arbeiten, dem würde das Blut
aus Nase, Mund, Augen und Ohren fliessen und er würde einen elenden Tod
sterben. Viele Vorsteher wurden irregeführt, sie geboten ihren Untertanen,
die bereits angelegten Felder zu verlassen, da sie - gemäss den Worten dieser
Herrschaften - nichts als verdorbenen Reis und Mais liefern würden, und keine
neuen Anpflanzungen zu unternehmen." (de Nateris 1915a : 44f., vgl.
1915b : 154).

292



Diese am ehesten "millenarisch" zu nennende Prophezeiung erinnert stark
an entsprechende Prophezeiungen auf Alor, wo das Verschwinden aller
Krankheiten, das selbständige Wachstum der Nahrungspflanzen, die
Überflüssigkeit des Bebauens der Felder (2908), aber auch die Vertreibung der
Holländer (1918) vorausgesagt wurde, bewirkt durch eine Intervention bzw.
Rückkehr der nala kang, eine Kategorie übernatürlicher Wesen, die auch als
Ahnen spezifiziert werden (s. K.V. 1909 : 83; Du Bois 1961 : 25,165, 292ff.;
Stokhof 1984 : 112-15, 118f., 153-55). Ist schon über Alor viel zu wenig
bekannt, um die Vorgänge genauer zu begreifen, so lässt sich noch viel
weniger über die Prophezeiung auf dem Tanjung Bunga sagen. Es liegt nahe,
sie im Zusammenhang mit der wirtschaftlichen Krise der Jahre 1911-13 zu
sehen.

Nach einer Missernte im Jahre 1911 und grossem Nahrungsmangel gegen
Ende desselben Jahres (KL 8.12.1911), verschlimmerte sich die Hungersnot
nach einer weiteren Missernte und unzulänglichem Regenfall gegen Ende
des Jahres 1912 (Brief P. Hoeberechts, Larantuka, 20.12.1912. in Laan
1966-67 : 1530). Nach 2 Jahren Hungersnot brach 1913 im Baipito-Distrikt
und auf dem Tanjung Bunga noch eine Blutdiarrhoe-Epidemie aus26.

Missernten und Epidemien werden zwar mit einer Störung der rituellen
Beziehungen zu übernatürlichen Kräften in Zusammenhang gebracht (s. Arndt
1951 : 53f.), doch bleibt es unklar, wie hier die Prophezeiung hineinpasst.

Dass ähnliche Zustände im Lewoingu-Distrikt herrschten, ist möglich,
aber nicht mit Sicherheit festzustellen. Nur P. de Nateris berichtet von
Elementen in der Prophezeiung des molang Regi Doreng, die denen auf dem
Tanjung Bunga ähneln27. Alle anderen Berichte (s. Anm. 24) erwähnen
nichts darüber.

Es ist ein anderes Ereignis, bei dem allerdings keine Prophezeiung im
Spiele war, das Vermutungen darüber anzustellen erlaubt, wie und in
welchem Zusammenhang auf eine Störung der Adat reagiert wurde.

Im Laufe des Jahres 1909 hatte P. de Nateris Waiklibang mehrere Male
besucht und dabei etwas über 100 Kinder taufen können. Anfang 1910 stiess

er jedoch auf eine unerwartete Zurückhaltung seitens der Bevölkerung. Von
dem inzwischen dort arbeitenden Katechisten erfuhr er später, dass dort in
jüngster Zeit ein molang wirke, der sich durch viele Krankheilungen hervorgetan

habe:

26 Von ca. 500 Getauften (meist Kinder und Jugendliche) auf dem Tanjung Bunga starben 37;
noch heftiger war die Epidemie im Baipito-Distrikt (Brief P. de Nateris, 24.5.1914 in Laan
1966-67 : 1585; vgl. de Nateris 1914 : 100).

27 "Im August vergangenen Jahres behauptete ein molang (Götzenpriester) aus Le Kloeö,
eigenartige Traumgesichte gehabt zu haben. Er sah das Essen nur so aus dem Grund
emporsteigen, auch Schiffe brachten Lebensmittel, neben Gewehren und Pulver." (de
Nateris 1915a : 44). Ob es sich um einen Irrtum, eine andere Version oder eine Verwechslung

mit der Prophezeiung auf dem Tanjung Bunga handelt, sei dahingestellt.

293



"Bei Gelegenheit wusste er auch zu erzählen, dass das Katechismushaus im
Dorf nichts taugte; dass es die Ursache allerlei Unheils sei, unter anderem des

geringen Regenfalls und der damit einhergehenden Wahrscheinlichkeit einer
Missernte Er versammelte alle Männer um sich und, nach einer warmen
Ansprache, in der er die zukünftigen Katastrophen vorgaukelte, die das Volk
bedrohten nahm er das Katechismusbüchlein, tat so, als ob er alles
verstünde und behauptete, dass in diesem Büchlein die bösen Listen stünden,
die der Toewan ['Herr', hier: Missionar] anwenden werde, um das Volk
unglücklich zu machen." (de Nateris 1910 : 262f.)

Vom Missionar "zur Rede gestellt" erklärte der molang, er habe durchaus
nichts gegen den Katechismusunterricht, nur das Haus, in dem er stattfinde,
müsse verschwinden. Das geschah natürlich nicht (ibid., S. 265). Drei Jahre
später, auf dem Höhepunkt der Krise, kursierte diese Idee von neuem bzw.
immer noch (s. de Nateris 1914 : 102.)28. Jedoch hielt sich Waiklibang von
der Bewegung in Lama Oyang und Eba abseits (de Nateris 1915a : 45).
Dieses Ereignis in einen spezifischen kulturellen Zusammenhang zu stellen,
legen einige der früheren Missionsberichte nahe.

Als beispielsweise die Regenzeit 1895/96 ausblieb, verlangte man in Lewo-
léin (West-Solor), dass an dem neu gebauten Haus des Missionars eine Ziege
geschlachtet werde, um die Pfosten des Hauses mit deren Blut zu bestreichen.

Dies sollte der "Kühlung" der zu "heissen" Hauspfosten dienen
(Timmers 1897 : 37f.). Der Missionar liess das natürlich nicht zu und meinte,
die eisernen Pfosten seines Hauses seien sowieso kühler als hölzerne. Ein
Jahr später musste die Station nach 10 jähriger Tätigkeit wegen "Mangels an
Aussichten auf Fortschritte" aufgegeben werden (Laan 1966-67 : 1014).
Einem späteren Bericht zufolge waren die gleichen Gründe wie im Vorjahr
dafür ausschlaggebend29.

Ab 1886 entwickelte sich Lekluo zu einem vielversprechenden Missionsgebiet.

Um dort kontinuierlicher arbeiten zu können, wollte ein Missionar 1891

ein Haus errichten, doch gab es dabei Probleme. Aus einem kurz danach
geschriebenen Bericht geht hervor, dass die Schwierigkeiten nicht aus einer
Antipathie gegen die Missionare und ihre Tätigkeit resultierten, sondern
dass Lekluo (das sich gerade im Kriegszustand befand) aus pragmatischen
Gründen keine Gefahr für die Gemeinschaft heraufbeschwören wollte:

28 Sie scheint beide Male von derselben Person inspiriert gewesen zu sein, einem molang aus

Lewobunga (vgl. de Nateris 1910 : 265 und 1914 : 102).
29 "Eine ansteckende Krankheit, die grosses Elend verursachte, wussten einige Mohammedaner

geschickt auszunutzen, um die abergläubischen Heiden gegen den Pastor aufzuhetzen:
das 'eiserne Haus', das dieser bewohnte (Dach und Wände der Pastorwohnung waren aus

Wellblech), sei die Ursache der gefürchteten Krankheit! Die Stimmung der Bevölkerung
wurde so feindlich, dass Weggehen dringend geboten war; und an eine Rückkehr war
vorläufig nicht zu denken." (van Arensbergen 1909 : 259f.)

294



"Als unsere Jungen das Grundstück gesäubert hatten, gebot der Hauptvorsteher
Einhalt. Es sei pomali, einen Spaten in den Grund zu setzen. Erst müsse

ein Opfer an den bösen Geist gebracht werden, andernfalls werde er sich im
Krieg gegen sie wenden und grosses Unglück über das Dorf bringen.
Vergebens führte ihm der Pastor die Torheit seiner Worte vor Augen. Als Seine
Ehrwürden nun zu erkennen gab, dass er das Dorf, wo man ihn so treulos
behandelt hatte, verlassen wolle, sagte der Vorsteher, dass er hier unbesorgt
bleiben könne, sehr gern werde man dem Pater ein Haus abtreten, er selber
werde dafür sorgen, dass alle Kinder zur Taufe gebracht würden. Aber, fügte
er hinzu, wage der Pastor, selbst ein Haus zu bauen ohne ein Opfer gebracht zu
haben, dann werde man ihm den Ausgang des Krieges berichten, und erleide
das Dorf eine Niederlage, dann müsse er dies mit seinem Leben bezahlen."
(Asselbergs 1893 : 46)

Bald danach wurde auch die Missionsarbeit in Lekluo eingestellt.
Das Beispiel aus Lewoléin liefert ein wichtiges Stichwort: Das

Oppositionspaar "heiss-kühl", das in der Lamaholot-Kultur von grosser Bedeutung
ist. Es steht in etwa für "Krankheit, Gefahr, 'sakral' (im Sinne von rituell
gefährlich)" resp. "Gesundheit, Sicherheit, 'profan'", und es spielt in einer
Vielzahl von Ritualen eine wichtige Rolle (Arndt 1951 : passim)30.

Das Haus ist nicht nur ein materielles Gebilde, sondern es ist, wie
R.H. Barnes für Kédang schreibt - und das gilt cum grano salis auch für
Lamaholot -, gleichsam bewohnt von spirituellen Kräften. Wichtige Teile
des Hauses (in Kédang die Pfosten, Türe, Eckfirste des Daches, Dachfirst)
sind Übergangspunkte, an denen diese Kräfte eindringen können. So gibt es
für den Bau feste Regeln, deren Missachtung Unglück und Krankheit für die
Bewohner bringen kann (s. Barnes 1974 : Kap.3). In Ostflores sind die
Pfosten und die Enden der Dachsparren die Orte, wo sich Lera Wulan Tana
Ekan, die Doppelgottheit, niederlässt:

"Lera Wulan steig hernieder; Tana Ekan steig herauf, sitzet an den Enden der
Dachsparren, weilet an den Ecken des Hauses, stehet auf und machet alles
kühl, verleihet allem Frische (Segen, Heil) (...)" (Arndt 1951 : 100)

Da im Berührungsbereich mit übernatürlichen Kräften rituelle Vorsicht
geboten ist, ist es verständlich, dass das vorgeschriebene Opfer beim Graben
der Pfostenlöcher verlangt wurde, "damit der Platz kühl, das Land frisch sei"
(Arndt 1951 : 99, vgl. S. 220), bzw. dass es nachgeholt werden sollte. Der

30 Vgl. das in dem Zitat verwendete Malaiische/Indonesische Wort pemali, "sakral, verboten,
Tabu" (Echols & Shadily 1980 : 272); in der Wörterliste von Leemker (1893 : 433) erscheint
es in Verbindung mit dem entsprechenden Lamaholot-Wort: "glaran pomali, verboden,
ongeoorloofd (in godsdienstigen zin)." So war z.B. der bei den Missionaren übliche
malaiische Ausdruck für die korke, das Kult- oder Sakralhaus des Dorfes (Arndt
1951 : 76ff.) rumah pemali. Vgl. auch Forth (1981 : passim) zu den verschiedenen
Bedeutungskontexten von "heiss" und "kalt" auf Ost-Sumba.

295



verbindende Moment der Ereignisse von Waiklibang, Lewoléin un Lekluo
scheint also das nicht-traditionelle Haus (Missionarswohnung, Katechismushaus)

zu sein, das wegen der Nichterfüllung der Vorschriften beim Bau als
Quelle der Gefahr für die Gemeinschaft angesehen wurde. Die Beziehung
der Gemeinschaft zu übernatürlichen Kräften war gestört.

Ein Detail aus Kédang scheint diesen Zusammenhang noch einmal zu
bestätigen, und zwar der Bau des modernen ebenerdigen Hauses (traditionell

stehen Häuser in Kédang wie auch in Ostflores auf Pfosten). Während
der Bau des traditionellen Hauses ohne Rituale erfolgt, ist beim Bau des

neuen Haustyps eine "Kühlungszeremonie" an dem Teil des Hauses nötig,
der dem rechten - dem rituell wichtigsten - Pfosten entspricht (Barnes
1974 : 72f).

Ich habe dieses Beispiel aus Waiklibang abschliessend, wenn auch nur sehr
knapp, angeführt, da hier an einem spezifischen und konkreten Fall die
Sensibilität in Bezug auf eine "Störung der Adat" illustriert werden kann.
Abgesehen von dem unklaren Fall von Lama Oyang steht er in deutlichem
Kontrast zu den "Prophezeiungen". Im Gegensatz zu diesen hat er nichts mit
den politischen Veränderungen zu tun und bestätigt somit indirekt die

obengenannte Interpretationen der religiösen Rebellionen.

5. Schlussbemerkung

Ich habe in diesem Beitrag versucht, einen Aspekt des Übergangs von der
vorkolonialen zur kolonialen Phase in zwei Regionen auf Flores darzustellen.
Im Rahmen der indonesischen Geschichte handelt es sich um die "Befriedigung

und Erschliessung der Ausseninseln." Dies war eine Zeit abrupten
Wandels - vor allem aber in dem Sinne, als sich die Beziehung der traditionellen

Rechtsgemeinschaften zu ihrem politischen Umfeld veränderte. Mehr
noch als die Unterwerfung selbst waren die Massnahmen der kolonialen
Obrigkeit von Bedeutung. Sie berührten am stärksten die Autonomie der
Gemeinschaften; hiergegen richtete sich nach 1911 eine Vielzahl von Rebellionen

(das gilt nicht nur für Flores; vgl. Lulofs 1914).
Auch wenn die Rebellionen ein "religiöses Element" beinhalten, so kann

man sie nicht primär als "religiöse Bewegungen" bezeichnen, da sich weder
ein neuer Kult, eine neue Lehre oder eine neue Führerschaft herausbildete.
Ihr Referenzpunkt blieben die vorkolonialen Verhältnisse, deren Restauration

auch ihr Ziel war.
Charakteristisch für die historische Situation ist jedoch die Tatsache, dass

ein "religiöses" Element zur Rebellionen stimulieren konnte. Die vorhergehende

Konfrontation auf der Basis "säkularer" Mittel (Krieg) hatte das hohe
Risiko des Kampfes gegen überlegene Waffen mehr als deutlich gemacht:

296



"Warfare as such is a response which is frequently predicated by the whole
structure of intra-tribal relationships from the past. In itself it needs no new
ideological justification. It is the odds against which it is mounted that calls
for new supernatural support. The role of the ideology may, however, be

secondary." (Wilson 1975 : 221; vgl. Adas 1979 : 130, 138f.)

Die Inhalte der "Prophezeiungen" im östlichen Flores zeigen deutlich, dass
nicht die Störung des kosmischen Gleichgewichts der auslösende Faktor war;
sie bezogen sich genau darauf, worin bisher der Grund für die Unterlegenheit

zu lokalisieren war (Waffen, Soldaten). Wie realistisch das Risiko einer
bewaffneten Rebellion eingeschätzt wurde, ist zum einen daraus ersichtlich,
dass in einer Reihe von Fällen erst nach einem anfänglichen Erfolg, der
durch einen Überraschungseffekt oft gegeben war, die Rebellion grösseren
Umfang annahm, zum anderen aus dem Echo, das die Vorhersagen fanden.
Beratung, und nicht ein "Gefühl der Angst" oder "religiöse Begeisterung"
entschied über die Teilnahme.

Für die hier dargestellten Beispiele aus Flores ist eine Gegenüberstellung
von "religiösen" und "säkularen" Rebellionen nicht angebracht. Krieg war
eine traditionell vorgegebene Reaktion auf Fremdbestimmung. Neu war nur
die Art der Verbindung eines religiösen Elements mit kriegerischer Aktion
in einer Situation der Machtlosigkeit. Beide waren Phänomene einer
Übergangsphase. In dem Masse, als sie sich als irreversibel erwies, nahmen die
Entwicklungen auch eine andere Richtung.

Stefan Dietrich

Zusammenfassung

Erst der Beginn des 20. Jahrhunderts bedeutete für viele Gebiete Indonesiens

den Übergang von der vorkolonialen zur kolonialen Phase. Es wird
versucht, einen Aspekt dieses Übergangs am Beispiel zweier Regionen auf
Flores darzustellen: Rebellionen gegen die koloniale Durchdringung. In den
meisten Fällen hatten diese säkularen Charakter, es handelte sich um eine
traditionell vorgegebene kriegerische Reaktion. Einige Rebellionen jedoch
beinhalteten religiöse Elemente, sie wurden von Propheten inspiriert. Die
Untersuchung ergibt, dass zwischen diesen beiden Formen der Reaktion kein
prinzipieller Unterschied besteht. Religöse Rebellionen wurden nicht durch
einen gesellschaftsinternen strukturellen Wandel ausgelöst; vielmehr wurde
im Kontext der Veränderung zum politischen Umfeld die Insuffizienz "säkularer"

(kriegerischer) Mittel durch "übernatürliche Unterstützung" kompensiert.

297



Bibliographie

ARA Algemeen Rijksarchief (Abt. Kolonien), Den Haag.

Adas, Michael
1979 Prophets of Rebellion: Millenarian Protest Movements

Against the European Colonial Order. Chapel Hill: University

of North Carolina Press.

Arensbergen SJ, A.J. van
1909 De missie onder de heidenen van Oost-Flores. Berichten uit

Nederlandsch Oost-Indië ('s-Gravenhage) 21. Jg.,
Nr. 4: 254-70.

Arndt SVD, Paul
1929-31 Die Religion der Nad'a (West-Flores, Kleine Sunda-Inseln).

Anthropos (St. Gabriel-Mödling) 24: 817-61, 26: 353-405,
697-739.
Soziale Verhältnisse auf Ost-Flores, Adonare und Solor.
Ethnologische Bibliothek Anthropos, Internationale Sammlung

ethnologischer Monographien, Bd.IV, 2. Heft. Münster
i.W.: Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung.

Religion auf Ostflores, Adonare und Solor. Studia Instituti
Anthropos, Vol. 1. Wien-Mödling: Missionsdruckerei.

Opfer und Opferfeiern der Ngadha. Folklore Studies
(Tokyo) 19: 175-250.

Asselbergs SJ, A.
1893 Verslag der werkzaamheden van de Missionarissen gevestigd

te Larantoeka op het eiland Flores, over het jaar 1891.
Berichten uit Nederlandsch Oost-Indië ('s-Gravenhage)
5. Jg.: 32-49.

Baier, Martin
1977 Das Adatbussrecht der Ngaju-Dayak.2 Bde. Diss.Tübingen.

Barnes, R.H.
1974 Kédang. A Study of the Collective Thought of an Eastern

Indonesian People. Oxford: Clarendon Press.

Benda, Harry J.
1972 Continuity and Change in Southeast Asia. Collected Journal

Articles of Harry J. Benda. Yale University Southeast Asia
Studies, Monograph Series No. 18, New Haven.

1940

1951

1960

298



Beschrijving
1912 Beschrijving van het eiland Flores (unveröffentlicht). ARA.

Coll. Le Roux no. 9.

Couvreur, A.J.L.
1907 Verslag van eene dienstreis benoorden Larantoeka, 18-

28 April 1907, Beschrijving van het rijk Larantoeka en ver-
slag van eene reis rond Larantoeka, 13-23 Mei 1907
(unveröffentlicht). ARA, Coll. Le Roux no. 7.

- 1924 Memorie van overgave van den aftredenden Resident van
Timor en onderhoorigheden (unveröffentlicht). ARA.

Dietrich, Stefan
1983 Flores in the nineteenth century: aspects of Dutch colonia¬

lism on a non-profitable island. Indonesia Circle (London)
No. 31: 39-58.

Du Bois, Cora
1961 The People of Alor. A Socio-Psychological Study of an

Eastern Indian Island. 2 Vols. New York: Harper & Row.
(T944)

Doko, I.H.
1981 Perjuangan Kemerdekaan Indonesia di Nusa Tenggara

Timur. Jakarta: PN Balai Pustaka.

Echols, John M. & Hassan Shadily
1980 An Indonesian-English Dictionary. Jakarta: Penerbit

PT Gramedia. ('1961)

Ettel SVD, P.
1956 Ad 'Schwärmgeisterei' Pastoralia No. 16. Pastoralia (Ende),

2de serie, no. 17: 167-68.

Forth, Gregory L.
1981 Rindi. An ethnographic study of a traditional domain in

Eastern Sumba. Verhandelingen van het Koninklijk Instituut
voor Taal-, Land- en Volkenkunde, 93. The Hague: Marti-
nus Nijhoff.

Ghalib, Djaniah H.A.
1980 Perlawanan Mari Longa terhadap Belanda. Skripsi SM,

UNDANA, Ende (unveröffentlicht).

Goodenough, Ward H.
1963 Cooperation in Change. New York: Rüssel Sage Foundation.

H.B. & W.B.O.
1905 Onlusten op Flores in 1904 en 1905. Indisch Militair Tijd-

schrift (Batavia) 36: 971-94, 1149-52.

299



Hamilton, H.A.L.
1918 Inleiding van een verslag over het landschap Keo (unveröf¬

fentlicht). ARA, Coll. Le Roux no. 13.

Hens, A.H.
1916 Memorie van Overgave der Afdeeling Flores. 2 Din. (unver¬

öffentlicht). ARA, Coll. Le Roux no. 3 en 4.

Heuven, B.H.F. van
1916 Nota betreffende de Onderafdeeling Ngada. Batavia (unver¬

öffentlicht).
Hicks, David

1983 Unachieved Syncretism: The Local-Level Political System in
Portuguese Timor, 1966-1967. Anthropos (Freiburg)
78: 17-40.

Hoeberechts SJ, J.
1914 Brief van P.J. Hoeberechts aan Br.J. Schrijen, voor zijn

gezondheid naar Holland. Berichten uit Nederlandsch Oost-
Indië ('s-Gravenhage) 24. Jg., Nr. 2: 136-38.

Jobse, Pieter
1982 In de Marge van het Imperium. Flores als Buitenbezitting

1891-1908. Doctoraalscriptie, Rijksuniversiteit Utrecht
(unveröffentlicht).

Kennedy, Raymond
1955 Fieldnotes on Indonesia: Flores, 1949-50. Ed. by Harold

C. Conklin. New Haven: Human Relations Area Files.

Klerck, E.S. de
1938 History of the Netherlands East Indies. 2 Vols.

Reprint 1975, Amsterdam: B.M. Israël NV.
Koloniaal Verslag

mehrere Jahrgänge. s'-Gravenhage, Dept. van Koloniën.

Kondi, D.D.P.
o.J. Agama Kapir di Flores Sikka Maumere (unveröffentlicht).

Kroef, Justus M. van der
1962 Messianic Movements in Celebes, Sumatra, and Borneo.

Sylvia L. Thrupp (ed.): Millenial Dreams in Action.
Comparative Studies in Society and History, Suppl.II. The
Hague : Mouton. S. 80-121.

- 1976 Mouvements réligieux modernes d'acculturation en Indo¬
nésie.
Encyclopédie de la Pléiade, Histoire des Religions, III.
Volume publié sous la direction d'Henri-Charles Puech.
Editions Gallimard. S. 1110-41.

300



Laan SVD, Br. Petrus
1966-67 Larantuka 1892-1914. Missiewerk door de Jezuieten. 3 Bde.

Ende (unveröffentlicht).

La Barre, Weston
1971 Materials for a History of Studies of Crisis Cults: A Biblio¬

graphic Essay. Current Anthropology (Chicago) 12: 3-44.

Lanternari Vittorio
1966 Religiöse Freiheits- und Heilsbewegungen unterdrückter

Völker. Neuwied/Berlin: Luchterhand. (ital. Orig. 1960)

Leemker SJ, H.H.O.
1893 Woordenlijstje van de Soloreesche Taal. Tijdschrift voor

Indische Taal-, Land- en Volkenkunde (Batavia)
36 : 421-61.

Loo SJ, J. van der
1915 Oorlog.

Berichten uit Nederlandsch Oost-Indië ('s-Gravenhage)
27. Jg., Nr. 4: 230-42.

Lulofs, C.
1911 Toepassing en resultaten van de nieuwere beginselen van

politiek beleid in de residentie Timor en Onderhoorigheden.
Tijdschrift voor het Binnenlandsch Bestuur (Batavia) 40 :

281-308.

- 1914 De onlusten in de Buitenbezittingen. Tijdschrift voor het
Binnenlandsch Bestuur (Batavia) 46: 457-537.

Maier, E.G.Th.
1918 Gewest Timor en onderhoorigheden. Memorie van Over-

gave (unveröffentlicht). ARA, Coll. Le Roux no. 5-6.

Mertens SVD, P.
1934 Een retraite voor duizend schoolkinderen. De Katholieke

Missiën (Uden) 59, no. 12: 228.

Metzner, Joachim K.
1982 Agriculture and Population Pressure in Sikka, Isle of Flores.

Development Studies Centre Monograph no. 28. Canberra,
The Australian National University.

Nateris SJ, J. de
1910 Eene dienstreis metveel soesah. Berichten uit Nederlandsch

Oost-Indië ('s-Gravenhage) 22. Jg., Nr. 3: 256-67.

- 1914 Brief van Pastoor de Nateris. Berichten uit Nederlandsch
Oost-Indië ('s-Gravenhage) 26. Jg., Nr. 3: 94-108.

301



- 1915a Een dienstreis, die een schadepost werd. Berichten uit
Nederlandsch Oost-Indië ('s-Gravenhage) 27. Jg., Nr.
1: 42-58.

- 1915b Een mooie geschiedenis. Berichten uit Nederlandsch Oost-
Indië ('s-Gravenhage) 27. Jg., Nr. 3: 145-58.

Noer, Deliar
1973 The Modernist Muslim Movement in Indonesia 1900-1942.

Singapore u.a.: Oxford University Press.

Sartono Kartodirdjo
1973 Protest Movements in Rural Java. Singapore: Oxford Uni¬

versity Press.

Schreiner, Lothar
1972 Adat und Evangelium. Zur Bedeutung der altvölkischen

Lebensordnung für Kirche und Mission unter den Batak in
Nordsumatra. Güterloh: Verlagshaus Gerd Mohn.

Schrieke, B.
1966 Indonesian Sociological Studies. Selected Writings of

B. Schrieke, Pt.I. The Hague: W. van Hoeve. (T955)

Sprock, J.F.S.
1928 Memorie van overgave van den aftredenden Contrôleur van

de Onderafdeeling Ende, Afdeeling Flores, Residentie
Timor en Onderhoorigheden (unvöffentlicht).

Stöhr, Waldemar
1965 Die Religionen der Altvölker Indonesiens und der Philip¬

pinen.
W. Stöhr & P. Zoetmulder: Die Religionen Indonesiens.
Stuttgart: Kohlhammer.

Stokhof, W.A.L.
1984 Annotations to a Text in the Abui Language (Alor). Bijdra-

gen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde (Dordrecht)
140: 108-62.

Suchtelen, Jhr. B.C.C.M.M. van
1921 Endeh (Flores). Mededeelingen van het Bureau voor de

Bestuurszaken der Buitengewesten, bewerkt door het
Encyclopaedist Bureau, Afl. XXVI. Weltevreden: N.V. Uit-
gev.-Mij. "Papyrus", 's-Gravenhage: Martinus Nijhoff.

Timmers SJ, M.
1897 Veertien dagen op Solor.

Berichten uit Nederlandsch Oost-Indië ('s-Gravenhage)
9. Jg., Nr. 2 : 37-39.

302



Toi SVD, J.
1938 Mari Longa.

De Katholieke Missiën (Uden) 63, no. 11: 218-19.

Vries, J.J. de
1910 Residentie Timor en onderhoorigheden. Onderafdeeling

Ende. Nota van Bestuursovergave (unveröffentlicht). ARA,
Coll. Le Roux no. 1.

Wilson, Bryan R.
1975 Magic and the Millenium. Frogmore, St. Albans: Granada

Publishing Limited. ('1973)

303




	"Religiöse" uns "säkulare" Reaktionen gegen die koloniale Verwaltung auf Flores

