
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (1985)

Artikel: Desa Adat Tenganan Pegerinsingan : sozio-rituell Organisationen einer
altbalinesischen Kulturgemeinschaft

Autor: Ramseyer, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007668

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007668
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Urs Ramseyer

Desa Adat Tenganan Pegeringsingan

Sozio-rituelle Organisationen einer altbalinesischen Kultgemeinschaft1.

Ideologische Voraussetzungen

Die traditionelle Dorfgemeinde (désa adat) Tenganan Pegeringsingan und
ihr insgesamt 13,8 km2 grosses Territorium liegen im südöstlichen Teil der
Inselprovinz Bali, und zwar 65 km von der Hauptstadt Denpasar und 17 km
vom Hauptort des Regentschaftsdistrikts Karangasem - Amlapura -
entfernt. Anders als andere balinesische Dorfgemeinschaften kann Tenganan
Pegeringsingan seine Ursprünge, seine sozialen Organisationen und Institutionen

in ihren mythischen Grundzügen aus einer geschriebenen Quelle -
einer "Heiligen Schrift" - ableiten, die dem Dorf und seinen Bewohnern
göttliche Abkunft und Auserwähltheit bestätigen, in der ein klarer Auftrag
an die Auserwählten ergeht und Aussagen über die Grundstruktur von
Siedlung, Gesellschaft und Ritualen gemacht werden.

Die Usana Bali2 (Vorgeschichte von Bali) enthält in ihren zentralen Teilen
eine ausführliche und dramatische Schilderung eines leidenschaftlichen, mit
geschmiedeten und magischen Waffen geführten Kampfes zwischen dem
Götterfürsten Indra, als dem Vertreter des uranischen Prinzips, und dem
gottlosen und despotischen altbalinesischen König Mayadanawa, der hier das
chthonische Prinzip verkörpert und, nach lange unentschiedenem
Kampfgeschehen, endlich besiegt wird.

Zweifellos ist dieser allegorische Teil der Usana Bali erst nach der majapa-
hitischen Machtergreifung in Bali (1343 n. Chr.) entstanden und mit kosmo-

1 Die folgenden Ausführungen basieren auf mehreren Feldforschungen, die in den Jahren 1972/

73, 1980 und 1983, dank der finanziellen Unterstützung durch den Schweizerischen Nationalfonds

durchgeführt werden konnten. Sie sind Teil ganzheitlicher Untersuchungen zum Thema
"Ritual, Gesellschaft und Kunst in der altbalinesischen Ritualgemeinschaft Tenganan
Pegeringsingan", das zu einem späteren Zeitpunkt in einer monographischen Abhandlung dargestellt

werden soll.
2 Usana Bali. Abschrift der Tengananer Fassung. Gedong Kirtya, Singaraja. D.B.K./002B,

1969.

251



gonischen, kosmologischen und legendären Elementen umgeben worden,
die einem älteren Zyklus von Überlieferungen angehören und möglicherweise

aus der Herrschaftszeit des ostjavanischen Königs Airlangga
(1010-1049) und des mächtigen, vielleicht schon von Airlanggas Vater
Udayana (989-1001) nach Bali beorderten ostjavanischen Statthalters und
buddhistischen Reformers Sénapati Kuturan datieren.

Für die Leute von Tenganan, die sich von majapahitischen Einflüssen
weitgehend freigehalten haben, sind nun aber gerade diese älteren Teile, die
sich mit der Schöpfung der Welt und des mythischen Urelternpaars, mit dem
Urdorf Paneges als dem verkleinerten Abbild des alten Bali, mit dem
vorbildlichen ersten Priester von Besakih, Sangkulputih und seinen Nachfolgern

in Paneges und mit dem eben genannten Reformer und Stifter neuer
Dorfverordnungen und Tempelsysteme, Kuturan, befassen, von entscheidender

Bedeutung geworden.
In den das Urdorf Paneges betreffenden Textpassagen wird die göttliche

Abkunft der Bewohner ausdrücklich festgehalten. Gott Indra selbst hatte das

Urelternpaar Kaung und Keling aus konzentrierten Yogaübungen heraus
erschaffen. Bis auf den heutigen Tag gehört es mit zu den höchsten Lebenszielen

eines Tengananers, den Schöpfer, seine fürstlichen Nachkommen und
die übrigen vergöttlichten Ahnen sowohl mit kommunalen Opfern, als auch
im Rahmen des eigenen Familienverbandes zu ehren. Der Umstand, dass

Kaung und Keling in Liebe und Einehe lebten, erklärt möglicherweise die
strengen Vorschriften der Monogamie und des nicht kündbaren Ehebundes
für Mitglieder des Dorfrates.

Die Leute von Tenganan haben das sakrale Dorfgebiet zu verwalten und
mit allen zur Verfügung stehenden Mitteln vor Verunreinigung zu bewahren.
Der Gedanke der territorialen, körperlichen und geistigen Reinheit und
Unversehrtheit spielt in der Dorfkultur eine ausserordentlich grosse Rolle
und bestimmt nicht nur den Umgang mit dem Territorium (Purifikationen,
Exorzismen) und allen Kultgegenständen, sondern auch die Vorstellung,
dass nur ein körperlicher und geistig unversehrter Mensch ritualfähig sein
kann und dass deshalb Leute mit Behinderungen nicht in die adat-Organisationen

des Dorfs aufgenommen werden können.
In der Usana Bali steht im weiteren geschrieben, dass an der geweihten

Stätte und an den sozialen Organisationen von Paneges nichts verändert
werden darf. Häuser, Gehöfte, Gärten, kerama désa (Organisation der
verheirateten Vollbürger) und siganani (esoterische Bezeichnung für die
Mädchen- und Jünglingsvereinigungen) sind so zu belassen, wie Gott sie
erschaffen hat. Wird davon etwas weggenommen oder hinzugefügt, so fällt
der Fluch der Götter auf die Menschen von Paneges, die darauf samt ihren
Nachkommen aussterben werden. Denn die Leute von Paneges sind
Auserwählte; sie sind die ersten Menschen überhaupt, die Urbewohner von Bali,
eine Frucht der Yogaübungen Bhatara Indras.

252



Wer deshalb gegen die überlieferte Ordnung verstösst, wird aus den
Organisationen und damit vom Ritualleben ausgeschlossen, in gravierenden
Fällen gar aus dem Dorf selbst ausgestossen.Die Désa Adat selbst gilt als

sakral, ist göttlich und allmächtig. Sie hat ein auf überirdische Sanktionen
abgestütztes Verfügungsrecht und absolute Macht gegenüber ihren Mitgliedern,

deren erste Pflicht und höchstes Ziel die aktive Teilnahme an den
Ritualen zu Ehren der Götter und Ahnen, zur Aufrechterhaltung und zur
Sicherung der göttlich überlieferten Ordnung zu sein hat. Das Gebot ständiger

ritueller Präsenz verbietet es den Mitgliedern der Dorforganisationen,
Arbeiten zu verrichten, die sich mit den Erfordernissen des Rituals nicht in
Einklang bringen lassen.

Sozio-rituelle Organisationen

In der Désa Adat Tenganan Pegeringsingan lassen sich, nach den Kriterien
von Geburt und Abstammung, Alter und Geschlecht, Heiratsstatus,
Herkunft und Residenz sowie von individueller Begabung und partikulären
Interessen, verschiedene soziale Einheiten oder Funktionskreise, Positionen
oder Rollen abgrenzen, die im Organigramm der Kultgemeinde ihren festen
Platz haben und an den Aktivitäten der Dorfgemeinschaft in festgelegter
Weise beteiligt sind:

1. Familienverbände;
2. Abstammungsgruppen (Geschlechter);
3. Jugendvereinigungen(da/zu und teruna);
4. Vereinigung der verheirateten Vollbürger (kerama désa)-,
5. Haushaltsvorstände (inbezug auf das Gesamtdorf), (gumi pulangan)-,
6. Haushaltsvorstände (inbezug auf das Wohnquartier), (banjar)-,
7. Vereinigung der Musikspezialisten (jurugambel);
8. Zugezogene Funktionäre und Fremdarbeiter.

1. Familienverbände

Jeder durch Geburt und Herkunft angestammte Bewohner der désa adat
wird durch Heirat zum Mitglied dreier Familienverbände: zweier Orientie-

253



rungsfamilien - derjenigen von Mann und Frau - und der neu gegründeten
Fortpflanzungsfamilie, die von der Versammlung der Vollbürger (kerama
désa) ein eigenes Gehöft als neues, von den Wohnorten der Eltern unabhängiges

Domizil erhält. Verwitwete Elternteile oder Verwandte (besonders
Kinder der Vettern und Basen ersten Grades) können permanent oder
temporär in das Gehöft aufgenommen werden.

Beidseitige Familienangehörigkeit beider Partner und neolokale Wohnfolge

begründen inbezug auf die absteigenden Generationen eine ambilate-
rale Abstammungsfolge: Deszendenz und Platz im Verwandtschaftssystem
werden nach jeweils zwei Linien - Vater- und Mutterseite - sowohl auf der
Seite der Blutsverwandten, als auch auf der Seite der angeheirateten
Verwandten gerechnet. Die Zugehörigkeit zu zwei Orientierungsfamilien wirkt
sich im sozialen und rituellen Verhalten, wie zu erwarten ist, in mannigfacher
und bedeutungsvoller Hinsicht aus:

Beide Ursprungsfamilien haben die Pflicht zur Kinderfürsorge, falls einer
der beiden Ehepartner der Fortpflanzungsfamilie stirbt und pflegebedürftige
oder materiell nicht abgesicherte Nachkommen hinterlässt. Umgekehrt
haben auch die Kinder, wenn nötig, für beide Elternpaare zu sorgen. Sollte
ein Ehepaar kinderlos sterben, so geht dessen Hinterlassenschaft zu gleichen
Teilen an die Orientierungsfamilie des Mannes und der Frau über. Stirbt
einer der beiden Ehepartner, so bleibt das ganze Erbe so lange ungeteilt
beim überlebenden Teil, bis auch dieser stirbt. Erst dann erfolgt eine
Erbteilung zuhanden der Kinder und Grosskinder aller betroffenen Familien.

Die Zugehörigkeit zu mehreren Familienverbänden wird im Zusammenhang

mit den Rites de Passage - rituellen Reinigungen nach der Geburt,
Namensgebung, Haarschneiderituale, Eintritt in eine Jugendlichenvereinigung,

Heirat, Tod, Seelenreinigung - besonders deutlich, an deren Vorbereitung,

Durchführung und Finanzierung in der Regel beide Orientierungsfamilien,
zusammen mit den unmittelbar Betroffenen aus der Fortpflanzungsfamilie

beteiligt sind.
Die Gleichberechtigung der Geschlechter verwirklicht sich im weiteren im

Rahmen der Organisation der verheirateten Vollbürger, in die ein Paar nach
der Hochzeit, unter Annahme eines neuen, gemeinsamen Namens, eintritt.
Die kerama désa besteht ausschliesslich aus dorfendogamen und monogamen
Ehepaaren. Stirbt einer der Ehepartner oder begeht er einen Fehler, der
seinen Ausschluss zur Folge hat, so ist der andere Teil ebenfalls genötigt, die
Organisation zu verlassen. Beide Teile sind in gleichem Masse handlungsberechtigt,

begünstigt oder benachteiligt. Beim Eintritt des ersten verheirateten

Kindes in die kerama désa tritt das Elternpaar oder treten beide Elternpaare

ihre Sitzplätze in der Hierachie des Versammlungslanghauses balé

agung ab und treten in den Stand der "Ausgetretenen" (gumi pulangan)
über.

254



2. Patrilineare Abstammungsgruppen (Geschlechter)

Ein Teil der Familienverbände von Tenganan Pegeringsingan ist zu patrili-
nearen Abstammungsgruppen oder Geschlechtern zusammengefasst, die, im
Sinne altindonesischer, dualistischer Gliederungsprinzipien, in eine linke
(pangiwa) und eine rechte (panengen) Hälfte eingeteilt, und teilweise mit
bestimmten Rechten und Pflichten ausgestattet sind. Die Struktur der insgesamt

fünf gehälfteten Geschlechter wird an der südlichen Grenze der
Wohnsiedlung, im Tempelkomplex "Unter dem Tamarindebaum" (pura batan
cagi) sichtbar. Hier stehen zwei Reihen schlichter Steinanhäufungen und,
unmittelbar davor und eingemittet, ein ebenso einfacher Steinhaufen, die an
die alten Geschlechter von Paneges und ihren Schöpfergott Indra erinnern.

Links - pangiwa Zentrum Rechts - panengen

O
O (Bhatara Indra; O

Ngijeng sanggah mulanda) Sanghyang
O O

Batu Guling Batu Guling Maga
O O

Embak buluh Prajurit
O O

Pandé Mas Pandé Besi
O O

Bandésa Pasek

Für die meisten Leute von Tenganan spielen diese Gliederung und die
Zugehörigkeit zu Geschlechtern heute eine belanglose oder überhaupt keine
Rolle, und zahlreiche Familien wissen denn auch gar nicht mehr, zu welcher
der sechs Abstammungsgruppen sie gehören, die noch heute mit Nachkommen

im Dorf vertreten sind: Sanghyang, Ngijeng, Batu Guling, Embak
buluh, Prajurit oder Bandésa.

Für den sozialen Status des grössten Teils der Dorfbewohner ist die
Zugehörigkeit zu Familienverbänden (nach Kriterien der Blutsverwandschaft

und der Affiliation), vor allem aber zu den wichtigen Vereinigungen
der désa adat (nach Kriterien des Alters, Geschlechts und Heiratsstatus) weit
bedeutender, als die patrilineare Abstammungsgruppe, die sozio-politisch
und auch wirtschaftlich praktisch nicht in Erscheinung tritt und insofern nicht
mit den für die Soziologie des übrigen Bali so wesentlichen Geschlechterverbänden

(dadia) verglichen werden kann.
Ist auch die Erinnerung an die Geschlechter vielfach verblasst, so ist die

Hälftenzugehörigkeit, das heisst, das Wissen darüber, ob man auf die linke
oder die rechte Seite gehört, noch allgemein präsent. Denn schliesslich

255



entscheidet die Zuordnung nach wie vor über die geographische Lage des

Friedhofs, auf den ein Toter zu Grabe getragen wird. Sanghyang und Prajurit
(rechte Hälfte) werden auf dem Beerdigungsplatz im Westen des Dorfes
(semakauh) bestattet - Kremationen sind in Tenganan nicht üblich die
Angehörigen der linken Hälfte finden ihre letzte Ruhe auf einem der östlich
des Dorfs gelegenen Friedhöfe (semakangin).
Von grosser Bedeutung ist die Abstammungsgruppe für die wenigen
Nachkommen der Sanghyang und Ngijeng geblieben, die mit wichtigen
gottesdienstlichen und weltlichen Funktionen betreut werden können. So muss der
Dorfpriester, mangku désa aus dem Geschlecht der Sanghyang stammen, das
dazu bestimmt ist, das priesterliche Ritual des göttlichen Vorfahren Sangkul-
putih nachzuvollziehen.

Falls es einem Ehepaar aus dem Abstammungsverband der Sanghyang je
gelingen sollte, alle hierarchischen Stufen der kerama désa bis zur Spitze zu
erklimmen, würde es sich zu grosser geistlicher und auch weltlicher Macht
aufschwingen und sich über die kerama désa hinaus erheben. Seit über 100
Jahren ist dieser Aufstieg keinem Sanghyang gelungen, denn auch diese
haben sich dem Gesetz der desa adat zu beugen, ganz unten in der Hierarchie
zu beginnen und den Platz im Dorfrat zu verlassen, sobald sich das erste Kind
verheiratet.

Für das imaginäre mangku-T'aaï werden an der Spitze der männlichen und
weiblichen Sitzhierarchien des Dorfrats Plätze freigehalten; im Norden der
Wohnsiedlung steht ein leeres Gehöft für den Fall bereit, dass es je wieder
ein Sanghyang-Paar schaffen sollte. Zahlreiche Rituale, die heute das Dorf
stellvertretend veranstaltet, würden dann nicht mehr im Versammlungslanghaus,

sondern in diesem Gehöft und unter Betreuung des mächtigen geistlichen

Paars von statten gehen, das zur Zeit bloss symbolisch, in Form einiger
in einem Flechtkorb mitgetragener Kleidungsstücke oder ganz abstrakt an
den Ritualen teilnimmt und dabei so mit rituellen Formeln (sambodana)
angesprochen und mit Betelgaben und geweihtem Reis bedacht wird, als ob
es körperlich anwesend wäre.

Die kerama désa stört der Mangel eines Dé Mangku aus Fleisch und Blut
nicht im geringsten und sie tut auch institutionell nichts, was den langen
Marsch durch die Rangordnung des Dorfrats abkürzen könnte. Denn so
lange das Ziel, das ein Paar zu Gebietern über das Dorf machen könnte,
nahezu unerreichbar bleibt, so lange bleibt der absolute Machtanspruch des
Dorfs unangetastet und zwar sowohl gegenüber den potentiellen priesterlichen

Machthabern, als gegenüber dem Paar aus dem Geschlecht der
Ngijeng, das unter der Voraussetzung, dass der Aufstieg einem mangku-Paar
gelänge, automatisch als weltliche Würdenträger und Dorfverweser (subak
désa) zur Spitze der kerama désa aufrücken würde.

Die weiteren mit den Abstammungsgruppen verbundenen Aufgaben oder
Bestimmungen sind weit weniger gravierend: Angehörige der Batu Guling

256



amtieren anlässlich eines Rituals im 5. Monat als Assistenten des Dorfpriesters;

Bandésa haben anlässlich des Tempelfestes des pura dulun swarga im
10. Monat des Tengananer Ritualkalenders priesterliche Aufgaben
wahrzunehmen; aus den Geschlechtern der Sanghyang und Ngijeng hat der Leiter
(mekel) eines einjährigen Initiationszyklus für Knaben (teruna nyoman) zu
stammen, der weiter unten zur Sprache kommen wird.

Die in ganz Bali bekannten, als dadia bezeichneten Abstammungsverbände

sind in Tenganan umgeformt und zu einem gesamtgesellschaftlichen
Ganzen (kerama gumi), bestehend aus aktiven und passiven, jungen und
alten Dorfbürgern sowie Exilierten aus der dritten Strasse (banjar pandé),
zusammengeschweisst worden. An den Festen der insgesamt vier dadia-
Tempel des Dorfs opfern somit nicht einzelne Abstammungsverbände,
sondern die Gesamtgesellschaft. Alle stehen hier einer Totalität der Ahnen
gegenüber, unabhängig davon, ob sie an den übrigen Ritualen der désa adat,
also der Bewohner der längs der westlichen und zentralen Strasse (banjar
kauh und banjar tengah) gelegenen Gehöfte, teilnehmen oder nicht.

3. Jugendvereinigungen

Eine bedeutsame Voraussetzung dafür, dass eine Gesellschaft vom Zuschnitt
Tenganans überhaupt funktionieren kann, sind vergleichsweise lange
Initiationsphasen, in denen die Mitglieder bewusst von Kindesalter an auf ihre
komplexen rituellen Aufgaben und Tätigkeiten im Rahmen des Dorfrats, der
kerama désa, vorbereitet werden.

Die insgesamt sechs Jugendvereinigungen des Dorfs (drei sekaha teruna
und drei sekaha daha) sind einmal Horte der Geselligkeit, die den Unverheirateten

Gelegenheit bieten, sich in wiederholten, ritualisierten Treffen zu
begegnen, sich kennenzulernen, sich zu heiraten und damit Mitglieder des

Rats der Vollbürger zu werden. Zum andern können sie als eine Art Schule
des Lebens betrachtet werden, in der man das Verhalten einübt, das für ein
mustergültiges Leben in der kerama désa gefordert wird, in der man sich die
rituellen Fertigkeiten und die Formeln (sambodana) aneignen kann, deren
Kenntnis für die Teilnahme am Ritual unerlässlich ist3.

Die drei JunggesellenVereinigungen werden in Übereinstimmung mit der
Lage ihrer Versammlungs-Langhäuser, die auf drei aufeinanderfolgenden
Terrassen errichtet sind, als teruna temu kelod, das heisst "Junggesellenver-

3 Die rituelle Aufgabenverteilung inbezug auf die Gruppen und die einzelnen Funktionsträger,
der Inhalt ihrer Rollen und die zu deren Ausübung erforderlichen Attribute oder Symbole
werden in einem formelhaften Ritualkodex (sambodana) verbalisiert, der das Ritual zeitlich,
räumlich und personell strukturiert.

257



einigung, die sich im meerwärts gelegenen Langhaus trifft", teruna temu
tengah, das heisst "JunggesellenVereinigung die sich im in der Mitte gelegenen

Langhaus trifft", und teruna temu kaja, das heisst "Junggesellenvereinigung
die sich im bergwärts gelegenen Langhaus trifft", bezeichnet.

Die Position eines teruna in der Hierarchie seiner Organisation bemisst
sich nach der Dauer seiner Mitgliedschaft. An der Spitze wirkt ein nach

Rangstufen gegliedertes Führungsgremium von sechs kelian\ tiefer auf der
Stufenleiter stehen die nyoman, die unter anderem als Botschafter fungieren
und Informationen zu den anderen teruna oder zu ihren palak, zu den Vätern
tragen, die früher in derselben teruna Dienst leisteten und mit ihren vormaligen

Jugendclubs in enger und hilfreicher Verbindung bleiben. Man tritt also
als Knabe in diejenigen sekaha teruna ein, in der bereits der Vater Mitglied
war. Dies geschieht im Alter von sieben bis acht Jahren, im Rahmen eines
festlichen Initiationsrituals (ajak-ajakan).

Im Verlaufe seiner Mitgliedschaft in einer teruna verbringt der Jüngling ein
Jahr in Seklusion, als teruna nyoman. Die teruna nyoman ist eine temporäre,
für die Dauer eines Jahres gebildete Gruppe von Knaben zwischen dem
achten und fünfzehnten Lebensjahr, die unter der Leitung eines älteren,
unverheirateten und aus den Geschlechtern der Sanghyang oder Ngijeng
stammenden Lehrers (mekel), getrennt von ihren Familien, mit den sozio-

religiösen Grundhaltungen und Werten vertraut gemacht wird, die für das

gesellschaftliche Leben von überragender Bedeutung sind. Die Novizen
treten im Verlaufe ihres Lehrjahres in geregelte, durch den formellen
Austausch von Gaben und Hilfeleistungen geprägte Beziehungen zu den
Jünglings- und Mädchenvereinigungen und üben bei dieser Gelegenheit aktiv
Gemeinschaft ein4.

Die teruna stehen, trotz zahlreicher eigener Rituale, eigenem Grundbesitz
und autonomen Verantwortungsbereichen (etwa inbezug auf die sakralen
selonding-Orchester) zur kerama désa in einem Verhältnis, das mit dem von
Kindern zu ihren Eltern verglichen wird. Mitglied einer teruna bleibt man bis
zu seiner Verheiratung, die den Übertritt in die kerama désa zur Folge hat.
Ältere Junggesellen (teruna tua) haben ihren Ritualdienst solange zu erfüllen,

als sie ihre Beine tragen.
Die streng formellen Beziehungen (gegenseitige Hilfe, Tausch von Gaben

usw.) zwischen den Jünglingen und Mädchen werden auf kollektiver Ebene

warang genannt. So stehen die beiden Junggesellenvereinigungen teruna
temu tengah und teruna temu kaja mit der Mädchenvereinigung daha nyoman
in wararcg-Beziehung, das heisst in einem geordneten Tauschverhältnis, in
dem als Tauschartikel rituelle Gegenstände, Opfergaben, Mahlzeiten, ganze

4 Der Verfasser hat Struktur und Ritual der teruna nyoman in einem Beitrag in Merian 10/

XXXI/C, 1978 ausführlich beschrieben. (Vgl. Literatur).

258



Rituale und andere Dienstleistungen verschiedener Art im Vordergrund
stehen.

Die teruna temu kelod steht mit der daha nengah im warang-Verhältnis.
Dieser Mädchenclub hat seit Jahrzehnten keine Mitglieder mehr, wird aber
für die Zeit der Rituale als Scheinvereinigung wiederbelebt, um der göttlich
geforderten Dreizahl dieser Organisationen zu entsprechen. Delegierte der
daha nyoman und der daha wayah, der dritten dieser Vereinigungen, nehmen

stellvertretend, im Jahresturnus, die rituellen Aufgaben der daha nengah

wahr. Da in der daha wayah die weiblichen Kinder auswärtiger Mütter
aufgenommen werden5, steht diese vergleichsweise weniger reine Vereinigung

in keinem warang-Verhältnis zu den teruna. Eigenartigerweise kann
aber eine daha wayah dann, wenn sie stellvertretend in der daha nengah
Aufgaben zu erfüllen hat, temporär eine warang-Beziehung mit den Mitgliedern

der teruna temu kelod eingehen.
So wie die Knaben in die Vereinigung eintreten, in der bereits ihr Vater

Mitglied war, so werden auch die Mädchen Mitglied des Clubs, dem ihre
Mutter vordem angehört hatte. Eine Ausnahme bilden natürlich diejenigen
unter den daha wayah, deren Mütter von auswärts in das Dorf einheiraten.
Die Aufnahme in eine sekaha daha erfolgt im Alter von mindestens sieben
Jahren und wird ebenfalls mit einem festlichen Initiationsritual (ajak -
ajakan) markiert. Bis zu seiner ersten Menstruation wird das Mädchen als
daha cenik, kleine daha, bezeichnet und kann, da es noch völlig rein ist,
bestimmte rituelle Handlungen verrichten oder mit Kultobjekten umgehen,
die als besonders heilig gelten. Später tritt es, als daha miik, als wohlriechende

daha, in eine Hierarchie nach Massgabe des Dienstalters ein, an
deren Spitze, wie bei den teruna, ein leitendes Kollektiv von sechs kelian
steht.

Die rituellen und weltlichen Versammlungen der Mädchenvereinigungen
finden in den Gehöften solcher pensionierter Dorfbewohner statt, die in der
Rangordnung der kerama désa zur Zeit ihrer aktiven Mitgliedschaft mindestens

einmal die Funktion des Dorfsekretärs (penyarikan) innehatten und
dabei die sakrale /cM//c«/-Schlitztrommel des Dorfs schlagen durften. Die
Gastgeber der Mädchen (subak daha) müssen darüberhinaus mindestens ein
verheiratetes Kind haben; daneben sollten ein Sohn und eine Tochter im
Hause wohnen, die beide einer Jugendvereinigung angehören.

Der Austritt aus der Mädchenvereinigung erfolgt zum Zeitpunkt der
Verheiratung. Wie der Mann, so wird auch die verheiratete Frau palak der

5 Eine Beteiligung auswärtiger weiblicher Ehepartner - sie müssen entweder einer Kaste oder
den Abstammungsverbänden der Bandésa und Pasek angehören - und ihrer Männer an den
Ritualen der désa adat ist nicht möglich. Hingegen können die Kinder eines solchen Paars den

Weg über die obligaten Initiationsstufen nehmen und, sofern sie rein und unversehrt sind,
heiraten und damit zu kerama désa werden.

259



daha, in der sie Mitglied gewesen ist und mit der sie durch Dienstleistungen,
Gaben und wechselseitige Verpflichtungen ihr Leben lang in Verbindung
bleibt.

4. Vereinigung der verheirateten Vollbürger

Der Eintritt in die kerama désa, höchstes Ziel und Lebenserfüllung für jeden
angestammten Bewohner von Tenganan, wird von früher Kindheit an vorbereitet,

und führt, über zahlreiche Initiationsstufen hinweg, durch die
Mädchen- und Jünglingsvereinigungen zur Ehe, und damit in die Organisation
der verheirateten Vollbürger.

Es kann nicht verwundern, dass eine Gesellschaft, die sich für auserwählt
hält, nach aussen Grenzen zieht und den personellen Nachschub (die
Blutauffrischung) von ausserhalb infolgedessen in engen Bahnen hält. Der
Heiratsordnung kommt damit eine zentrale Bedeutung zu, da sie allein darüber
bestimmt, wer wen unter welchen Umständen heiraten und damit Mitglied
der kerama désa werden kann, und wer nicht. Eine ideale, in vorgeschriebener

Form eingegangene Ehe ist hier absolute Voraussetzung für eine
Mitgliedschaft in der sozial, wirtschaftlich und kulturell wichtigsten Organisation
der désa adat, der kerama désa.

Der Exklusivitätscharakter und die damit verbundene Vorstellung von
höchster Reinheit äussern sich darin, dass nur solche Männer und Frauen
Dorfräte werden können, die seelisch und körperlich unversehrt sind, die in
der désa adat geboren sind und daselbst wohnen, die alle Initiationsstufen
rituell korrekt überschritten haben und im geplanten Zeitpunkt ihrer Heirat
Mitglieder einer Junggesellen-, beziehungsweise Mädchenorganisation sind.

Zum Vorstellungskreis der Reinheit gehören im weiteren die Institutionen
des Inzesttabus und der Präferenzheirat. Da zur engeren Familie alle
angestammten und angeheirateten Verwandten bis und mit ersten Vettern und
Basen (misan) gerechnet werden, sind die Grenzen des Inzesttabus und der
Heiratsordnung relativ weit gezogen. Als "gut" oder "günstig" für eine
Festigung der Familienbande gelten besonders Ehen zwischen Vettern und
Basen zweiten Grades (mindon), und besonders hoch bewertet, wenn auch
selten praktiziert, ist die Heirat eines Mannes mit der Tochter eines Vetters
oder einer Base ersten Grades (keponakan dimisan).

Eine ganz besondere Bedeutung kommt in diesem System der Endogamie-
vorschrift zu, die der Kombination von Verwandtschaftsgruppen Grenzen
setzt, ein schrankenloses Ausufern der Heiratsbeziehungen verhindert und
so eine klar abgegrenzte Gesellschaft schafft. Die Institution der Dorfendo-
gamie wirkt sich auf die Dorfbewohner mehr oder weniger restriktiv aus, je

260



nach dem, ob eine Mitgliedschaft in der kerama désa angestrebt wird, oder
nicht. Denn inbezug auf den Dorfrat ist die Endogamie, verbunden mit
Monogamie und strengem Scheidungsverbot, absolut. Kerama désa können
nur in Einehe verheiratete, in Tenganan geborene und aufgewachsene
ehemalige Mitglieder der Jugendvereinigungen werden.

Eine Umgehung der Endogamievorschriften und der Monogamieregel ist
adatrechtlich möglich, führt aber im einen Fall zur Verunmöglichung eines
Beitritts in, oder, im andern Fall, zum Ausschluss beider Ehepartner (auch
wenn nur einer den Normbruch begeht) aus der kerama désa. Eine
Wiederaufnahme in die Vereinigung ist nur dann möglich, wenn die erste Frau des
Mannes stirbt, und dieser als Zweitfrau eine daha ehelicht. In diesem Fall
steigen beide in die Rangposition ein, die der Mann ehedem innehatte.

In einem 1925 verfassten Zusatz zur Dorfverordnung, in dem möglicherweise

eine lange bestehende Verordnung schriftlich fixiert und damit
juristisch verankert werden sollte, wird eine Lockerung der Endogamieregel
inbezug auf die Wahl auswärtiger Frauen festgelegt. Danach ist es einem
Mann gestattet - und zwar unabhängig davon, ob er noch teruna oder bereits
ein in Erstehe verheiratetes Mitglied der kerama désa ist - eine ledige Frau
aus den grossen balinesischen Abstammungsverbänden Pasek und Bandésa
sowie, nach neuerer Sitte, auch aus den Kasten der Brahmana, Satrya und
Wesya zu ehelichen, ohne dadurch das Wohnrecht in der désa adat zu
verlieren.

Eine Mitgliedschaft in der kerama désa ist aber in allen Fällen, in denen

gegen die Heiratsordnung gehandelt wird, auf Lebzeiten ausgeschlossen.
Fehlbare werden durch ihren Normbruch zu Mitgliedern der gumi pulangan,
der Organisation der "Gefallenen" oder "Ausgetretenen", die gleichzeitig
alle Haushaltsvorstände der désa adat mit einschliesst. Eine Beteiligung
auswärtiger Frauen an den Ritualen der Kultgemeinschaft ist nicht möglich.
Hingegen können die Kinder aus solchen Ehen, sofern sich die Mutter
gewissen Weihe- und Reinigungsritualen unterzieht, über die geforderten
Initiationsstufen hinweg zu Mitgliedern einer Jugendvereinigung werden,
heiraten und damit Mitglieder des Dorfrats werden.

Mit der nach strengen adat-Regeln vollzogenen Hochzeit (mabéa gedé) ist
die letzte Voraussetzung für einen Beitritt in die kerama désa erfüllt. Die Ehe
gilt nun als offiziell geschlossen. Das Paar nimmt, mit einem selbstgewählten
oder vom Dorfrat vorgeschlagenen neuen, gemeinsamen Namen den untersten

Platz in der Rangordnung des Systems und in der entsprechenden
Sitzreihenfolge im sakralen Versammlungs-Langhaus balé agung ein. Es hat
fortan das Recht und die Pflicht, an den Versammlungen der kerama désa

teilzunehmen und wirkt an den allgemeinen Entscheidungsprozessen des

Dorfes mit. Es hat ferner das Recht und die Pflicht, sich von seinen Eltern zu
trennen und innert vorgeschriebener Frist ein eigenes, vom Dorf zur Verfügung

gestelltes Gehöft zu beziehen.

261



Organisation und Funktion des Rats der verheirateten Vollbürger

Die Mitglieder der kerama désa sind in Übereinstimmung mit dem Zeitpunkt
ihrer Heirat und also ihres jeweiligen Dienstalters in folgende Gruppen oder
Funktionskreise (von unten nach oben gesehen) eingeteilt:

Wenn im folgenden inbezug auf die hierarchische Sitzordnung und die
rituellen Aktivitäten von "oben" (dulu, duluan) oder "unten" (tebén, tebé-

nan) die Rede ist, so sind damit immer die bergwärts (kaja) oder meerwärts
(kelod) gelegenen Plätze innerhalb des Versammlungshauses des Dorfrates
gemeint. Das innere Gefüge der kerama désa wird mit anderen Worten in
verschiedenen, mit genau festgelegten Ritualfunktionen verbundenen
Sitzgruppen oder -positionen innerhalb des balé agung sichtbar und verständlich.

Die ganz unten sitzenden, dienstjüngsten Mitglieder der kerama désa sind
in zwei Gruppen zusammengefasst, nämlich die der noch ranglosen und der
Zahl nach nicht begrenzten pengeluduan und die der in 12 Ränge gestuften
tambalapu. Beide Gruppen werden gelegentlich insgesamt als pengeluduan
bezeichnet und sind damit als arbeitendes und dienendes Organ der kerama
désa angesprochen, dessen Mitglieder den Anordnungen der bahan roras
und der luanan Folge zu leisten haben.

Zu Beginn eines jeden Monats übernehmen vier in der Reihenfolge ihrer
Heiratsdaten aufgelistete Ehepaare aus diesen Gruppen während 30 Tagen
das Amt eines Dorfboten oder Dorfdieners (saya). Aufgabe der männlichen
saya (saya muani) ist es, allabendlich an den Sitzungen der Exekutive - eines
Kollektivs von 6 Dorfräten (kelian désa adat) - teilzunehmen und deren
Beschlüsse, Anordnungen oder Botschaften im Rundgang durch das Dorf
mit lauter Stimme zu verkünden (ngatag saya). In der Vorbereitungsphase
und anlässlich der Durchführung grösserer Rituale haben die saya allein,
oder gemeinsam mit anderen tambalapu oder pengeluduan besonders viel
Arbeit zu leisten, Rohstoffe für die Zubereitung von Opfergaben zu besorgen,

die Essplätze für kommunale Heilsmahlzeiten zu richten, Brennholz zu
beschaffen, Kokosnüsse zu raspeln und die obersten Ränge mit Betel und
Palmwein zu bedienen. Die weiblichen Mitglieder dieser Gruppen haben
ebenfalls festgelegte Opferbestandteile zu besorgen, Opfergaben herzustel-

1 pengeluduan
2a tambalapu tebénan
2b tambalapu duluan
3a bahan tebénan
3b bahan duluan
4 luanan
5 mangku und ngijeng

(5 Ehepaare)
(2 Ehepaare)

262



Ien, in der kommunalen Küche mitzuarbeiten und im Götterkult in den
Tempeln verschiedene rituelle Arbeiten zu verrichten.

Der nächsthöhere, über den tambalapu stehende Funktionskreis der bahan
roras ist ebenfalls zwölfstufig und gehälftet. Der Übergang vom höchsten
Rang eines tambalapu zum untersten Rang eines bahan wird mit einem
kleinen Initiationsritual (ngedeng dulun tampul über die Schwelle
emporsteigen) markiert, denn als bahan zählt man nun zu den höheren Wesen, die
in gewisser Hinsicht über den materiellen Dingen stehen. Von dieser Stufe
an darf man keinen Palmwein mehr zapfen und tragen; diese Tätigkeiten sind

nur den unteren Rängen erlaubt. Andererseits sind den Inhabern dieser
Positionen besonders sakrale Handlungen und Objekte anvertraut (beispielsweise

der Transport der geweihten se/omfmg-Klangplattenspiele), die den
unteren Rängen und erst recht den Aussenstehenden nicht zustehen.

Aus dem Funktionskreis der bahan roras rekrutiert sich der Dorfschreiber,
besser gesagt, der Sekretär des Dorfrats (penyarikan). Dieser hat, neben
zahlreichen anderen rituellen Pflichten, die Aufgabe, allmorgendlich den
neuen Tag mit einer Folge von 21 Schlägen auf der sakralen Schlitztrommel
kulkul zu eröffnen. Der Dorfsekretär wird im Monatsturnus (zusammen mit
den saya) anlässlich des Monatseröffnungsrituals patipanten ernannt. Jeder
der 12 bahan wird so im Verlaufe eines Jahres für einen Monat lang
Dorfsekretär. In dieser Funktion hat er allabendlich an den Sitzungen der
Exekutive im balé agung teilzunehmen. Die oberen 6 Ränge der bahan
(bahan duluan) vertreten als kollegial amtierende Dorfregierung die traditionellen

Belange, verteilen den Ertrag aus kollektivem Landbesitz, organisieren

und veranlassen die termingerechte Durchführung aller Rituale der
kerama désa.

Die oberste Leitung der alltäglichen Sitzungen und der Rituale liegt bei
den beiden dienstältesten bahan duluan, den tamping takon, von denen
mindestens einer an den Treffen der Exekutive anwesend sein muss. Die
traditionelle Regierung von Tenganan Pegeringsingan ist ein männliches
Gremium; sollten jedoch einmal beide tamping takon an der Teilnahme
verhindert sein, so müsste mindestens eine der beiden weiblichen tamping
takon stellvertretend die Rolle ihres Gatten übernehmen, während die
andere als Leiterin der weiblichen kerama désa fungieren würde. In der
Durchführung der Rituale gilt jedoch grundsätzlich die Trennung nach
Geschlechtern.

Über der Ranggruppe der bahan roras sitzen schliesslich die fünf dienstältesten

Ehepaare der kerama désa, die luanan. Sie bilden seit langer Zeit
einen unvollständigen Funktionskreis, da die obersten Rangstufen der
Hierarchie, mangku und ngijeng, wohl symbolisch besetzt sind, die mit diesen
Positionen verknüpften Aufgaben jedoch (temporär) von der kerama désa

übernommen worden sind. Die luanan sind die während ihrer Amtsausübung
mit Ehrerbietung behandelten und in der balinesischen Hochsprache ange-

263



sprochenen heiligen Männer und Frauen des Dorfs. Sie sind ein Rat der
Erfahrenen, beratendes und beaufsichtigendes Organ, Schlichtungsstelle und
letzte Instanz in Rechtsfragen, für die man in den unteren Rängen keine
Lösung gefunden hat.

5. Haushaltsvorstände (inbezug auf das Gesamtdorf)

Folgende Gründe führen zum Austritt aus der Organisation des Dorfrats:
a) Einer der beiden Ehepartner stirbt. Der oder die Hinterbliebene

verlässt die Organisation der Vollbürger und tritt ins zweite Glied der gumi
pulangan, das heisst der durch einen Haushaltsvorstand vertretenen Ehemaligen

oder Gefallenen über. Heiratet ein Witwer ein Mädchen aus einer
sekaha daha, so tritt er zusammen mit ihr in die Rangstufe ein, die er nach
dem Tode seiner ersten Frau verlassen hatte. In dieser Hinsicht herrscht
keine Gleichberechtigung der Geschlechter, denn eine Witwe, die einen
teruna ehelicht, kann nicht zusammen mit diesem in die kerama désa

aufgenommen werden.
b) Eine Tochter oder ein Sohn eines in der kerama désa sitzenden Paars

heiraten und werden zusammen mit ihrem Ehepartner in den Dorfrat
aufgenommen. Zum Zeitpunkt der formellen Neuaufnahme verlassen die
Elternpaare der Neumitglieder den balé agung und werden von diesem
Moment an gumi pulangan.

c) Wer eine auswärtige Frau aus den Abstammungsgruppen Bandésa oder
Pasek oder eine Angehörige der drei ursprünglich hindu-javanischen Kasten
(triwangsa) heiratet, wird gumi pulangan. Leibliche Kinder eines solchen
Paars können unter gewissen Umständen daha oder teruna werden, heiraten
und im balé agung Einsitz nehmen.

d) Wer als Mitglied der kerama désa eine zweite Ehefrau aus den genannten

Abstammungsgruppen oder Kasten heiratet, hat die kerama désa zusammen

mit seiner ersten Frau zu verlassen und wird gumi pulangan. Seine
Kinder aus beiden Ehen können daha und teruna werden, heiraten und in
den Dorfrat aufgenommen werden.

Mit dem Austritt aus der kerama désa gehen alle von dieser verliehenen
Rechte und Pflichten verloren. Allerdings besitzen die gumi pulangan weiterhin

einen Anteil am kollektiven Ernteertrag (neben ihren mehr oder weniger
grossen Erträgnissen aus privatem Besitz) und erhalten im Verlaufe ritueller
Heilsmahlzeiten Reis, Gemüse und Fleischportionen. Die gumi pulangan
bleiben im balé agung durch die, gemessen an ihrer Dienstzeit in der kerama
désa, ältesten und ranghöchsten 6 kelian gumi vertreten, die weiterhin an
bestimmten Ritualen beteiligt sind und an ausserordentlichen Vollversammlungen

der gesamten désa adat (kerama gumi genannt) Stimm- und Antragsrecht

besitzen. Kelian gumi kann nur derjenige werden, der früher minde-

264



stens die Stufe eines bahan erreicht hatte und der infolge der Heirat eines
seiner Kinder und nicht aus anderen Gründen ausgeschieden ist. Im weiteren
muss seine Ehegattin noch am Leben sein.

In jedem Gehöft, das nicht von einem Mitgliedpaar der kerama désa

bewohnt wird, hat grundsätzlich ein gumipulangan als Haushaltsvorstand die
Rechte gegenüber der désa adat wahrzunehmen und seine Pflichten zu
erfüllen. Stirbt ein gumi pulangan, so hat sein ältester unverheirateter und
noch im Gehöft lebender Sohn dessen Funktionen zu übernehmen, sofern er
einer der Jünglingsvereinigungen angehört. Kinderlose Ehepaare oder
solche, deren Söhne noch nicht in eine der teruna eingetreten sind, können nicht
gumi pulangan werden.

Die gumi pulangan sind nach ihrem Wohnort in 6 territoriale pulangan
eingeteilt, denen auch alle männlichen Mitglieder der kerama dèsa, in ihrer
Funktion als Haushaltsvorstände zugerechnet werden. In ihrem Fall erfolgt
die Zurechnung jedoch nicht nach dem Wohnort, sondern aufgrund des im
balé agung eingenommenen Ranges. Verwalter und Gastgeber der pulangan
sind - als subak pulangan - die fünf luanan und der imaginäre Dé Mangku,
für den, wie gesagt, ein Gehöft frei gehalten wird. Solange er nur symbolisch
existent ist, befindet sich der Ort der von ihm zu betreuenden pulangan im
balé agung.

Die 12 bahan sind folgendermassen auf die pulangan aufgeteilt: Die
beiden tamping takon gehören der subak des symbolischen Dé Mangku im
balé agung an; Nr. 3 und 4 sind in der pulangan 2, Nr. 5 und 6 in der
pulangan 3, usw. Die bahan amtieren als eine Art Einsatzleiter (pangayang)
und Sekretäre (penyarikan) dieser Organisation. Pengeluduan und tamba-
lapu verteilen sich je nach Wohnort auf die pulangan und sind ihnen als saya
zugeteilt. Als solche haben sie nach dem Abschluss gemeinsamer Arbeiten
zur Vorbereitung von Ritualen den Appell (mesudi cacah pulangan)
vorzunehmen. Die gumi pulangan haben zu genau festgelegten Ritualzeiten Palmwein,

ölhaltige tingkih-Nüsse und andere Ingredienzen für Opfergaben zur
Verfügung zu stellen. Der Befehl zum Überbringen dieser Gaben geht vom
subak (einem luanan) an den saya (einen pengeluduan), der ihn an die
Betroffenen weiterleitet. Die geforderten Gaben werden schliesslich in der
subak, das heisst im Gehöft eines luanan oder, im Falle der pulangan des Dé
Mangku, im balé agung zusammengetragen.

6. Haushaltsvorstände inbezug auf das Wohnquartier

Die désa adat setzt sich aus zwei banjar adat zusammen: dem banjar kauh zu
beiden Seiten der westlichen Hauptstrasse und dem banjar tengah, der die
Häuserzeilen beidseits der zentral gelegenen Strasse umfasst. Wohnsitz und
Status im Haushalt entscheiden über die Zugehörigkeit zu einem der banjar.

265



Jede Küche (paon), das heisst jeder Haushalt, entsendet einen Vorstand
(gumi paon) in diese Organisationen, denen im Westen (banjar kauh) zwei,
und in der zentral gelegenen Strasse6 (banjar tengah) drei Versammlungshallen

zur Verfügung stehen.
Im Unterschied zu den in ritueller und weltlicher Hinsicht bedeutenden

Quartiervereinigungen hindu-javanisierter Dörfer befassen sich die beiden
banjar adat ausschliesslich mit rituellen Aufgaben von vergleichsweise geringer

Bedeutung. Das Leben in Tenganan Pegeringsingan konzentriert sich

primär auf die kerama désa, die bezeichnenderweise auch strukturell prägend
in die beiden banjar eingreift: Leiter eines solchen (kelian banjar) ist nämlich
der jeweils ranghöchste, im banjar ansässige bahan, der zweithöchste bahan
wird Schreiber (penyarikan banjar) und der ranghöchste tambalapu wird
Diener und Botschafter (sayan banjar). Subak banjar und Verwalter der
Bussenkasse wird der höchste in einem banjar wohnhafte luanan.

Die Grenze zwischen den beiden banjar macht ihren Einfluss im Alltagsleben

insofern geltend, als alle männlichen Mitglieder der kerama désa, die
über die Grenze ihres eigenen banjar hinaus treten, in den Bereich des
benachbarten banjar, adaf-Kleidung, das heisst ein traditionelles Oberhüfttuch

(saput), einen aus ungefärbter Baumwolle locker gewebten Hüftgürtel
(sabuk tubuhan), und, als Waffe, den Äerw-Dolch tragen müssen.

7. Vereinigung der Musikspezialisten

Der balé agung ist Zentrum der rituellen und dorfpolitischen Aktivitäten der
kerama désa, die sich hier in rituellen Kostümen zu Gemeinschaftsmahlzeiten

mit Gottheiten und Ahnen trifft, die mit Gebeten, Opfergaben, Tänzen
und Musik verehrt werden. Weitere mit Musik und Tanz verbundene Rituale
finden in den Versammlungshallen der drei Jünglingsvereinigungen und in
den Mädchenclubs statt.

Nach unveränderlichem Plan wird während 10 Monaten des Tengananer
Kalenders an jedem 14. und 15. Tag, im 11. und 12. Monat nur an jedem
15. Tag, eines der geweihten Eisenplattenspiele7 (selonding) auf der Plattform

eines der teruna-Versammlungshäuser aufgestellt und für den musikalischen

Teil eines genau festgelegten rituellen Programms von Tänzen und
Opferhandlungen verwendet. Während der grossen dörflichen Festzyklen im
ersten, fünften und achten Monat sind gleichzeitig alle drei selonding-
Ensembles in Betrieb, um mit speziellen Melodien und Schlagfolgen die

6 In der dritten, östlichen Strasse, das heisst in den Gehöften des banjar pandé, sind die mit
Verbannung Sanktionierten sowie Balinesen zuhause, deren überlieferte Sitten und Gebräuche

sich der Mehrheit der hindu-javanisierten Balinesen annähern.
7 Vgl. dazu: "Ritual und Musik in Tenganan Pegeringsingan", in U. Ramseyer, Kultur und

Volkskunst in Bali, Zürich, 1977. pp. 201-216.

266



verehrten Götter zu rufen, sie zu begrüssen, die Gebete und Gesten der
Verehrung zu begleiten, die verschiedenen Tänze zu steuern, spezielle Musik
für Prozessionen und wiederum andere für Zweikämpfe mit Schilden
beizutragen.

Das Repertoire der selonding-Orchester, deren Instrumentarien von den
drei teruna aufbewahrt und verantwortlich betreut werden, ist, in
Übereinstimmung mit den vielfältigen rituellen Funktionen reichhaltig und in gat-
tungsmässiger Hinsicht differenziert. Die anspruchsvolle rhythmische und
melodische Figuration der Ritualmusik, besonders der heiligen, von Gott
gekommenen geguron-Stücke, setzt hohes technisches Können und
überdurchschnittliche musikalische Begabung voraus. Die kerama désa wählt
infolgedessen aus dem Lager der jungen Musikamateure des Dorfs besondere

Talente aus und beauftragt sie damit, sich bei einem älteren und bereits
erfahrenen jurugambel in die Geheimnisse der Musik und der damit verbundenen

Rituale einweihen zu lassen.
Die in Form von Nahrungsmitteln entschädigten Mitglieder der sekaha

jurugambel, der Musikspezialisten, rekrutieren sich aus den Reihen der
teruna, der kerama désa und der gumi pulangan. Aussenstehende können
infolge des strengen Berührungsverbots, das für alle Instrumente gilt, nicht
in diesen Ensembles mitwirken.

8. Zugezogene Funktionäre und Fremdarbeiter

In der désa adat und im angrenzenden banjar pandé leben seit vielen
Generationen zugezogene Funktionäre, die gegen materielle Entschädigung
im Dienste der Organisation der désa adat und/oder der angestammten
Familienverbände rituelle Dienstleistungen erbringen. Sie sind weder
Mitglieder dieser Gruppierungen, noch bilden sie miteinander eine Gruppe.
Deshalb werden sie hier auch einzeln, als individuelle Funktionsträger,
aufgeführt.

a) Ein Vertreter des balinesischen Pasek-Geschlechts ist, zusammen mit
seiner Familie, im banjar kauh ansässig. Er ist für die Aufzucht und Pflege
des Zuchtebers verantwortlich, der die von den Frauen betreuten Schweine
zu decken und so die als Opfertiere unentbehrlichen, männlichen schwarzen
Schweine zu zeugen hat. Der Pasek (mit Titel Jero Muani) wird zur rituellen
Monatseröffnung (sangkepan patipanten) eingeladen, erhält einen Ehrenplatz

ganz oben und bezieht allmonatlich einen Geldbetrag zum Einkauf
oder zur Entschädigung für Schweinefutter. Im fünften Monat werden er und
seine Frau, zusammen mit anderen Funktionären, als Ehrengäste an
bestimmte Rituale eingeladen.

b) der Dukuh Majapahit, Priester und Tempelwächter des im banjar
pandé gelegenen Tempels pura Majapahit, spielt im Totenkult eine bedeu-

267



tende Rolle, stellt er doch das zur Reinigung der betroffenen Familienangehörigen

benötigte Weihwasser her. Im weiteren leistet er als Leiter chthoni-
scher Rituale wertvolle Dienste.

c) Ein weiterer erblicher Funktionär des Dorfs ist der mangku dalem
kauh, Wächter und Priester des westlich gelegenen Totentempels. Er wird in
Land und/oder Ernteerträgen entschädigt.

d) Der nandes désa und sein untergeordneter Stellvertreter wirken für das

Dorf als eine Art Fouriere und Feldwebel in einer Person. Sie sind für die
materielle Reinhaltung der Siedlung und insbesondere des balé agung zuständig,

besorgen den Brennholznachschub für die Küche des balé agung und
hundert kleine Dinge mehr und dirigieren eine Gruppe von pepatih genannten

Fremdarbeitern, die mit ihrer dem Dorfrat zur Verfügung gestellten
Arbeitskraft Schulden abbezahlen.

Kontinuität und Wandel

Die Desa Adat Tenganan Pegeringsingan ist ein auf metaphysischen, territorialen

und genealogischen Faktoren beruhendes System mehrerer Organisationen

oder Verbände, die primär auf eine optimale Erfüllung gottesdienstlicher

Pflichten hin angelegt sind und deren Mitglieder dafür überirdische,
soziale und auch handfeste wirtschaftliche Privilegien als Entschädigung
beanspruchen können.

Tenganan nimmt unter den balinesischen Dörfern in gesellschaftlicher,
wirtschaftlicher und religiöser Hinsicht insofern eine Sonderstellung ein, als

seine Bewohner nicht von der eigenen Hände Arbeit (auf den Reisfeldern)
leben, sondern als Kollektivbesitzer grosser Ländereien, die von den
umliegenden Dörfern bearbeitet werden, Zeit finden, sich rund um das Jahr
nahezu ausschliesslich der Vorbereitung und Durchführung sozio-religiöser
Rituale zu widmen.

Einsichten in Gesellschaft und Kultur des Dorfs sind somit in erster Linie
über das Ritualsystem zu gewinnen, das allerdings mit seiner idealen, normativen,

auf die Aufrechterhaltung der göttlichen Ordnung hin zugeschnittenen
Struktur durchaus nicht mit der sozialen Realität des politischen Verbandes
Tenganan8 - als Teil der Republik Indonesia - deckungsgleich ist. Die

8 Politisch gesehen ist die Desa Adat Tenganan Pegeringsingan heute ein Unterbezirk (banjar)
einer umfassenderen staatlichen Verwaltungseinheit, einer offiziellen Regierungsgemeinde
(désa dinas oder prebekelan) Tenganan, die ihrerseits dem Landkreis Manggis (Kecamatan
Manggis) und dem diesem übergeordneten Regentschaftsdistrikt Kabupaten Karangasem
angehört.

268



Ritualordnung und ihr Entwurf einer integrierten, solidarischen Gemeinschaft

vermitteln vor allem Einsichten in herrschende Werte und Normen,
die ewig gelten sollen und deren Bruch durch starke metaphysische ("Fluch
Gottes") und weltliche (désa adat) Sanktionsinstanzen geahndet werden.

Die Notwendigkeit von Sanktionen, die bei abweichendem Verhalten zum
vorübergehenden Ausschluss aus dem Ritual führen können und im
schlimmsten Fall sogar die Verbannung aus dem Dorf vorsehen, macht
deutlich, dass das Dorf auf der weltlichen Ebene, in der sozialen Alltagspraxis,

durchaus nicht so integriert, statisch und harmonisch ist, wie es das

Ritual suggeriert. Dieses dramatisiert eben - als Integrationsmechanismus
des sozialen Systems - die wichtigen gemeinsamen Werte, die auf einer
höheren Ebene bestehen, kaschiert aber gleichzeitig Widersprüche und
Interessenkonflikte, die auf der niedrigeren, profanen und privaten Ebene
ausgetragen und im balé agung erst dann zur Kenntnis genommen werden,
wenn von ihnen eine Bedrohung des ganzen Systems befürchtet wird.

Die deutlichste Gefährdung des Ritualsystems und damit der ganzen
traditionellen Dorfgemeinschaft geht von der seit einigen Jahren wachsenden
horizontalen Mobilität und der damit verbundenen zunehmenden Ausseno-
rientiertheit der männlichen Bevölkerung aus. Immer mehr Mitglieder des

Dorfrats der verheirateten Vollbürger - der eigentlichen Trägerorganisation
des Dorfs - arbeiten tagsüber auswärts, als Beamte der indonesischen
Regierung. Immer mehr Angehörigen der drei Junggesellenvereinigungen
(1983 90 %) besuchen auswärts höhere Schulen oder Universitätsinstitute
in Denpasar und Singaraja. Alle entziehen dem Dorf vorübergehend,
manchmal auch für längere Zeit, ihre Arbeitskraft und ihren rituellen
Beistand.

Ausserhalb der wenigen Ferienwochen herrscht in den Junggesellenvereinigungen

drückender Personalmangel; die rituellen Arbeiten in Tempeln
und Versammlungshäusern werden immer häufiger durch pensionierte
Familienangehörige (ehemalige Mitglieder der teruna palak) oder durch die
wenigen zuhause gebliebenen Jünglinge geleistet. Das Problem wird zusätzlich

durch biologische Reproduktionsschwierigkeiten verschärft, die
teilweise auf die strengen Endogamievorschriften9 für Mitglieder der
Dorforganisationen, teilweise aber auch auf späte oder unfreiwillige, von den Eltern
verfügte Verheiratung und, in einzelnen Fällen, zudem auf sexuelle Unlust
infolge allzu langer Bekanntheit und familiärer Vertrautheit der Partner
zurückzuführen sind.

Immer mehr rituelle Verpflichtungen lasten so auf immer weniger aktiv
partizipierenden Mitgliedern der Dorfbürgerschaft. Der ungleich gewordenen

Arbeitsverteilung und den ungleichen Leistungsanforderungen wird im

9 Vgl. G. Breguet (1980, 1982).

269



Zuteilungsschlüssel der kollektiven materiellen Güter bisher nur ungenügend

entsprochen. Die Unzufriedenheit der Zuhausegebliebenen, die für
den gleichen Lohn die doppelte Arbeit machen, ist zu einem Diskussionsthema

des Dorfrats geworden, der nach allseits vertretbaren Lösungen sucht.
Die konservativ im Hause gehaltenen Mädchen besuchen im Unterschied

zu den Jungen - mit ganz wenigen Ausnahmen - keine höheren Schulen.
Bereits macht sich das Gefälle zwischen moderner Schulbildung und traditionellem

Wissen in der abnehmenden Bereitschaft junger Tengananer Männer
bemerkbar, nach überlieferter, religiös sanktionierter Ordnung Mädchen aus
dem eigenen Dorf zu ehelichen. Dieses Bildungsgefälle und die bereits
erwähnte familiäre Vertrautheit potentieller Ehepartner fördern bei Teilen
der männlichen Bevölkerung ein Bedürfnis nach sentimentalen oder sexuellen

Aussenkontakten, ein Umstand, der wiederholt zu Heiraten mit Erstoder

Zweitfrauen von Aussen und, in Einzelfällen, sogar zur Verlegung des

Wohnsitzes geführt hat. Ein überwiegender Teil der in den städtischen
Agglomerationen lebenden Jugendlichen hält das überlieferte endogame
Heiratssystem für nicht mehr zeitgemäss und wünscht sich inbezug auf die
Wahl der Lebensgefährtin mehr Freizügigkeit. Die über mehrere Monate in

Etappen zu vollziehende Verheiratung möchte man aus praktischen und
wirtschaftlichen Gründen auf einen Tag verkürzen, den späteren Wohnsitz
frei wählen können.

Die konservativen Kräfte des Dorfs - sie sind nach wie vor in der Überzahl

- fürchten ein Auseinanderbrechen der so eng ineinander verzahnten
Glaubens-, Gesellschafts- und Wirtschaftsordnung des Dorfs und halten deshalb

an der Bestimmung fest, dass jeder, der am kollektiven wirtschaftlichen
Ertrag beteiligt sein will, mit einer initiierten Frau aus dem eigenen Dorf
verheiratet sein und innerhalb der Dorfgrenzen wohnen muss, um den

gottesdienstlichen Pflichten Folge leisten zu können. Die auf Kontinuität
bedachten Leute - es handelt sich dabei um die Mädchen, Frauen und um
praktisch alle am Kollektiveigentum des Dorfs partizipierenden männlichen
Vollbürger - sind im Verlauf der vergangenen Jahre problembewusst geworden

und suchen im Rahmen gemeinsamer Beratungen im Schosse des

Dorfrats nach Möglichkeiten, den Wandel so zu steuern, dass die Tradition
insbesondere durch eine gesteigerte wirtschaftliche Attraktivität des Dorfs
bewahrt werden kann.

Hatte die mit dem Anbau neuer, hybrider und nicht lagerfähiger Reissorten

verbundene Umstellung von der traditionellen Vorratshaltung zum
vergleichsweise verschwenderischen, marktorientierten Verbraucherverhalten
1980 noch für viel Unsicherheit gesorgt, so kann heute eine haushälterisch
kompetente Dorfexekutive, die Überschüsse aus dem Kollektivertrag
verkauft und das dafür erhaltene Geld geschickt anzulegen weiss, mit Stolz eine
volle Dorfkasse vorweisen. Diese neuen Mittel werden teilweise zur Restauration

sakraler Gebäude und für Projekte auf dem Gebiet der informellen

270



traditionsbezogenen Erziehung - Ritualsprache, Textilhandwerk, Musik,
Dorfmuseum - flüssig gemacht, zum andern Teil aber in den Handel mit
einheimischen Produkten - Früchten, Gemüse, Holz, usw. - investiert.

Man hofft damit einerseits, die junge Generation durch wirtschaftliche
Vorteile an das Dorf zu binden und ist gleichzeitig darum bemüht, diese
Generation in den traditionellen Versammlungshäusern und im Rahmen
eines kleinen musealen Bildungszentrums mit den Werten und Verhaltensmustern

der traditionellen Kultur auf möglichst attraktive Weise vertraut zu
machen. Besonders grosse Bedeutung kommt dabei dem Erlernen des
formelhaften Ritualkodex der sambodana zu, für die man während der
Schule keine Zeit und kein Verständnis hat, ohne deren Kenntnis jedoch das
Ritual und damit die gesellschaftliche Integration der Dorfgemeinschaft
innert weniger Jahre aufgelöst wären.

271



Bibliographie

Breguet, G.
1980 Rôles et interactions de facteurs biologiques et sociolo¬

giques dans la diminution de la population d'une
communauté balinaise isolée, le Desa Adat Tenganan Page-
ringsingan. Univ. Genève, 217 p. ronéotypées.

Genetic Survey of an Isolated Community in Bali,
Indonesia. Human Heredity 32 : 52-61.

(ed.)
Sekilas tentang Desa Tenganan Pegringsingan. Univer-
sitas Udayana.

Het Adatrecht van Bali. 's-Gravenhage.
De Dorpsrepubliek Tnganan Pagringsingan. Santpoort.

Monografi Desa Tenganan, Kecamatan Manggis.
Karangasem.

Ritual and Music in Tenganan Pegeringsingan. In: The
Art and Culture of Bali. Oxford, New York, Jakarta:
194-200.
Die Gesellschaft der Auserwählten. In: Merian 10/31:
104-108.
Double Ikat Ceremonial Cloths in Tenganan Pegeringsingan.

In: Indonesia Circle (School of Oriental and
African Studies, London) 30 : 17-27.

- 1983 Ein Beispiel: Göttlicher Empfang in Tenganan. In: Bali.
Insel der Götter. Ausstellungsführer des Museums für
Völkerkunde, Basel: 92-99.

- 1985 Clothing, Ritual and Society in Tenganan Pegering¬
singan (Bali, Indonesia). Ver. Naturf. Ges. Basel.
95 (1984) : 191-241.

Ramseyer, U. und N. Ramseyer-Gygi
1975 Geringsing. In: A. Bühler u.a.: Patola und geringsing.

Zeremonialtücher aus Indien und Indonesien.
Ausstellungsführer des Museums für Völkerkunde, Basel:
48-96.

Breguet, G. et al.
1982

Dherana, Tj., R.
1976

Korn, V.E.
1926

1933

Monografi
1979

Ramseyer, U.
1977

1978

1983

272



1979

Team Research
1973

Naskah
1978/79

Bali, Distrikt Karangasem. Doppelikat in Tenganan
Pegeringsingan, I-IV. Publikationen des Instituts für
den Wissenschaftlichen Film Göttingen. Ser. 9,
N. 11-14.

Desa Adat Tenganan Pegeringsingan. Team Research
Jurusan Antropologi. Universitas Udayana.

Naskah; Feasibility Study Desa Tenganan. Projek
Sasana Budaya Jakarta.

Filme

IWF Göttingen
E 2167 "Selonding"-Orchester. Ritualmusik in Tenganan Pege¬

ringsingan. 346 m SW, Magnetton.

- E 2237 "Selonding"-Orchester. Rituelle Siebentonmusik in
Tenganan Pegeringsingan. 67 m Farbe, Magnetton.

E 2239 "Karé". Zweikampf mit Schilden in Tenganan
Pegeringsingan. 80 m SW, Magnetton.

E 2416-19 Doppelikat in Tenganan Pegeringsingan I-IV
(4 Filme). Insg. 1530 m Farbe, Magnetton, mit
deutschem oder englischem Kommentar.

TV Suisse Romande (Prod, und Real.: Pierre Barde)
Les secrets de Tenganan: I. Une vie pour les dieux. II.
Le théâtre de l'univers. 2 x 59 min. Farbe, Originalton,
frz. Kommentar.

273




	Desa Adat Tenganan Pegerinsingan : sozio-rituell Organisationen einer altbalinesischen Kulturgemeinschaft

