Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (1985)

Artikel: Desa Adat Tenganan Pegerinsingan : sozio-rituell Organisationen einer
altbalinesischen Kulturgemeinschaft

Autor: Ramseyer, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007668

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007668
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Urs Ramseyer

Desa Adat Tenganan Pegeringsingan

Sozio-rituelle Organisationen einer altbalinesischen Kultgemeinschaft'.

Ideologische Voraussetzungen

Die traditionelle Dorfgemeinde (désa adat) Tenganan Pegeringsingan und
ihr insgesamt 13,8 km?® grosses Territorium liegen im siidostlichen Teil der
Inselprovinz Bali, und zwar 65 km von der Hauptstadt Denpasar und 17 km
vom Hauptort des Regentschaftsdistrikts Karangasem — Amlapura — ent-
fernt. Anders als andere balinesische Dorfgemeinschaften kann Tenganan
Pegeringsingan seine Urspriinge, seine sozialen Organisationen und Institu-
tionen in ihren mythischen Grundziigen aus einer geschriebenen Quelle -
einer “Heiligen Schrift” — ableiten, die dem Dorf und seinen Bewohnern
gottliche Abkunft und Auserwihltheit bestétigen, in der ein klarer Auftrag
an die Auserwihlten ergeht und Aussagen iiber die Grundstruktur von
Siedlung, Gesellschaft und Ritualen gemacht werden.

Die Usana Bali’ (Vorgeschichte von Bali) enthilt in ihren zentralen Teilen
eine ausfiihrliche und dramatische Schilderung eines leidenschaftlichen, mit
geschmiedeten und magischen Waffen gefiihrten Kampfes zwischen dem
Gotterfiirsten Indra, als dem Vertreter des uranischen Prinzips, und dem
gottlosen und despotischen altbalinesischen Konig Mayadanawa, der hier das
chthonische Prinzip verkorpert und, nach lange unentschiedenem Kampf-
geschehen, endlich besiegt wird.

Zweifellos ist dieser allegorische Teil der Usana Bali erst nach der majapa-
hitischen Machtergreifung in Bali (1343 n. Chr.) entstanden und mit kosmo-

1 Die folgenden Ausfiihrungen basieren auf mehreren Feldforschungen, die in den Jahren 1972/
73, 1980 und 1983, dank der finanziellen Unterstiitzung durch den Schweizerischen National-
fonds durchgefiihrt werden konnten. Sie sind Teil ganzheitlicher Untersuchungen zum Thema
“Ritual, Gesellschaft und Kunst in der altbalinesischen Ritualgemeinschaft Tenganan Pege-
ringsingan”, das zu einem spéteren Zeitpunkt in einer monographischen Abhandlung darge-
stellt werden soll.

2 Usana Bali. Abschrift der Tengananer Fassung. Gedong Kirtya, Singaraja. D.B.K./002B,
1969.

251



gonischen, kosmologischen und legendiren Elementen umgeben worden,
die einem ilteren Zyklus von Uberlieferungen angehéren und méglicher-
weise aus der Herrschaftszeit des ostjavanischen Konigs Airlangga
(1010-1049) und des maéchtigen, vielleicht schon von Airlanggas Vater
Udayana (989-1001) nach Bali beorderten ostjavanischen Statthalters und
buddhistischen Reformers Sénapati Kuturan datieren.

Fir die Leute von Tenganan, die sich von majapahitischen Einfliissen
weitgehend freigehalten haben, sind nun aber gerade diese élteren Teile, die
sich mit der Schopfung der Welt und des mythischen Urelternpaars, mit dem
Urdorf Paneges als dem verkleinerten Abbild des alten Bali, mit dem
vorbildlichen ersten Priester von Besakih, Sangkulputih und seinen Nachfol-
gern in Paneges und mit dem eben genannten Reformer und Stifter neuer
Dorfverordnungen und Tempelsysteme, Kuturan, befassen, von entschei-
dender Bedeutung geworden.

In den das Urdorf Paneges betreffenden Textpassagen wird die gottliche
Abkunft der Bewohner ausdriicklich festgehalten. Gott Indra selbst hatte das
Urelternpaar Kaung und Keling aus konzentrierten Yogaiibungen heraus
erschaffen. Bis auf den heutigen Tag gehort es mit zu den héchsten Lebens-
zielen eines Tengananers, den Schopfer, seine fiirstlichen Nachkommen und
die iibrigen vergéttlichten Ahnen sowohl mit kommunalen Opfern, als auch
im Rahmen des eigenen Familienverbandes zu ehren. Der Umstand, dass
Kaung und Keling in Liebe und Einehe lebten, erklart méglicherweise die
strengen Vorschriften der Monogamie und des nicht kiindbaren Ehebundes
fiir Mitglieder des Dorfrates.

Die Leute von Tenganan haben das sakrale Dorfgebiet zu verwalten und
mit allen zur Verfiigung stehenden Mitteln vor Verunreinigung zu bewahren.
Der Gedanke der territorialen, kérperlichen und geistigen Reinheit und
Unversehrtheit spielt in der Dorfkultur eine ausserordentlich grosse Rolle
und bestimmt nicht nur den Umgang mit dem Territorium (Purifikationen,
Exorzismen) und allen Kultgegenstinden, sondern auch die Vorstellung,
dass nur ein kérperlicher und geistig unversehrter Mensch ritualfdhig sein
kann und dass deshalb Leute mit Behinderungen nicht in die adat-Organisa-
tionen des Dorfs aufgenommen werden konnen.

In der Usana Bali steht im weiteren geschrieben, dass an der geweihten
Stéitte und an den sozialen Organisationen von Paneges nichts verdndert
werden darf. Hauser, Gehofte, Gérten, kerama désa (Organisation der
verheirateten Vollbiirger) und siganani (esoterische Bezeichnung fiir die
Midchen- und Jiinglingsvereinigungen) sind so zu belassen, wie Gott sie
erschaffen hat. Wird davon etwas weggenommen oder hinzugefiigt, so fillt
der Fluch der Gotter auf die Menschen von Paneges, die darauf samt ihren
Nachkommen aussterben werden. Denn die Leute von Paneges sind Auser-
wibhlte; sie sind die ersten Menschen iliberhaupt, die Urbewohner von Bali,
eine Frucht der Yogaiibungen Bhatara Indras.

252



Wer deshalb gegen die iiberlieferte Ordnung verstosst, wird aus den
Organisationen und damit vom Ritualleben ausgeschlossen, in gravierenden
Fillen gar aus dem Dorf selbst ausgestossen.Die Désa Adat selbst gilt als
sakral, ist gottlich und allméchtig. Sie hat ein auf {iberirdische Sanktionen
abgestiitztes Verfligungsrecht und absolute Macht gegeniiber ihren Mitglie-
dern, deren erste Pflicht und hochstes Ziel die aktive Teilnahme an den
Ritualen zu Ehren der Goétter und Ahnen, zur Aufrechterhaltung und zur
Sicherung der gottlich iiberlieferten Ordnung zu sein hat. Das Gebot stindi-
ger ritueller Prasenz verbietet es den Mitgliedern der Dorforganisationen,
Arbeiten zu verrichten, die sich mit den Erfordernissen des Rituals nicht in
Einklang bringen lassen.

Sozio-rituelle Organisationen

In der Désa Adat Tenganan Pegeringsingan lassen sich, nach den Kriterien
von Geburt und Abstammung, Alter und Geschlecht, Heiratsstatus, Her-
kunft und Residenz sowie von individueller Begabung und partikuliren
Interessen, verschiedene soziale Einheiten oder Funktionskreise, Positionen
oder Rollen abgrenzen, die im Organigramm der Kultgemeinde ihren festen
Platz haben und an den Aktivititen der Dorfgemeinschaft in festgelegter
Weise beteiligt sind:

Familienverbdnde;

Abstammungsgruppen (Geschlechter);

Jugendvereinigungen(daha und teruna);

Vereinigung der verheirateten Vollblirger (kerama désa);
Haushaltsvorstinde (inbezug auf das Gesamtdorf), (gumi pulangan);
Haushaltsvorstidnde (inbezug auf das Wohnquartier), (banjar);
Vereinigung der Musikspezialisten (jurugambel);

Zugezogene Funktionidre und Fremdarbeiter.

B Sl (5 B e L L

1. Familienverbdnde

Jeder durch Geburt und Herkunft angestammte Bewohner der désa adat
wird durch Heirat zum Mitglied dreier Familienverbdnde: zweier Orientie-

253



rungsfamilien — derjenigen von Mann und Frau — und der neu gegriindeten
Fortpflanzungsfamilie, die von der Versammlung der Vollbirger (kerama
désa) ein eigenes Gehoft als neues, von den Wohnorten der Eltern unabhén-
giges Domizil erhilt. Verwitwete Elternteile oder Verwandte (besonders
Kinder der Vettern und Basen ersten Grades) kdénnen permanent oder
temporér in das Geh6ft aufgenommen werden.

Beidseitige Familienangehorigkeit beider Partner und neolokale Wohn-
folge begriinden inbezug auf die absteigenden Generationen eine ambilate-
rale Abstammungsfolge: Deszendenz und Platz im Verwandtschaftssystem
werden nach jeweils zwei Linien — Vater- und Mutterseite — sowohl auf der
Seite der Blutsverwandten, als auch auf der Seite der angeheirateten Ver-
wandten gerechnet. Die Zugehorigkeit zu zwei Orientierungsfamilien wirkt
sich im sozialen und rituellen Verhalten, wie zu erwarten ist, in mannigfacher
und bedeutungsvoller Hinsicht aus:

Beide Ursprungsfamilien haben die Pflicht zur Kinderfirsorge, falls einer
der beiden Ehepartner der Fortpflanzungsfamilie stirbt und pflegebediirftige
oder materiell nicht abgesicherte Nachkommen hinterldsst. Umgekehrt
haben auch die Kinder, wenn nétig, fiir beide Elternpaare zu sorgen. Sollte
ein Ehepaar kinderlos sterben, so geht dessen Hinterlassenschaft zu gleichen
Teilen an die Orientierungsfamilie des Mannes und der Frau iiber. Stirbt
einer der beiden Ehepartner, so bleibt das ganze Erbe so lange ungeteilt
beim iiberlebenden Teil, bis auch dieser stirbt. Erst dann erfolgt eine
Erbteilung zuhanden der Kinder und Grosskinder aller betroffenen Fami-
lien.

Die Zugehorigkeit zu mehreren Familienverbinden wird im Zusammen-
hang mit den Rites de Passage — rituellen Reinigungen nach der Geburt,
Namensgebung, Haarschneiderituale, Eintritt in eine Jugendlichenvereini-
gung, Heirat, Tod, Seelenreinigung — besonders deutlich, an deren Vorberei-
tung, Durchfiihrung und Finanzierung in der Regel beide Orientierungsfami-
lien, zusammen mit den unmittelbar Betroffenen aus der Fortpflanzungs-
familie beteiligt sind.

Die Gleichberechtigung der Geschlechter verwirklicht sich im weiteren im
Rahmen der Organisation der verheirateten Vollbiirger, in die ein Paar nach
der Hochzeit, unter Annahme eines neuen, gemeinsamen Namens, eintritt.
Die kerama désa besteht ausschliesslich aus dorfendogamen und monogamen
Ehepaaren. Stirbt einer der Ehepartner oder begeht er einen Fehler, der
seinen Ausschluss zur Folge hat, so ist der andere Teil ebenfalls gendtigt, die
Organisation zu verlassen. Beide Teile sind in gleichem Masse handlungsbe-
rechtigt, begiinstigt oder benachteiligt. Beim Eintritt des ersten verheirate-
ten Kindes in die kerama désa tritt das Elternpaar oder treten beide Eltern-
paare ihre Sitzplitze in der Hierachie des Versammlungslanghauses balé
agung ab und treten in den Stand der *“Ausgetretenen’ (gumi pulangan)
iber.

254



2. Patrilineare Abstammungsgruppen (Geschlechter)

Ein Teil der Familienverbdnde von Tenganan Pegeringsingan ist zu patrili-
nearen Abstammungsgruppen oder Geschlechtern zusammengefasst, die, im
Sinne altindonesischer, dualistischer Gliederungsprinzipien, in eine linke
(pangiwa) und eine rechte (panengen) Hilfte eingeteilt, und teilweise mit
bestimmten Rechten und Pflichten ausgestattet sind. Die Struktur der insge-
samt fiinf gehilfteten Geschlechter wird an der siidlichen Grenze der Wohn-
siedlung, im Tempelkomplex “Unter dem Tamarindebaum™ (pura batan
cagi) sichtbar. Hier stehen zwei Reihen schlichter Steinanhdufungen und,
unmittelbar davor und eingemittet, ein ebenso einfacher Steinhaufen, die an
die alten Geschlechter von Paneges und ihren Schopfergott Indra erinnern.

Links — pangiwa Zentrum Rechts — panengen
O
@) (Bhatara Indra; O
Ngijeng sanggah mulanda) Sanghyang
@) O
Batu Guling Batu Guling Maga
O O
Embak buluh Prajurit
O O
Pandé Mas Pandé Besi
O O
Bandésa Pasek

Fiir die meisten Leute von Tenganan spielen diese Gliederung und die
Zugehorigkeit zu Geschlechtern heute eine belanglose oder iiberhaupt keine
Rolle, und zahlreiche Familien wissen denn auch gar nicht mehr, zu welcher
der sechs Abstammungsgruppen sie gehoren, die noch heute mit Nachkom-
men im Dorf vertreten sind: Sanghyang, Ngijeng, Batu Guling, Embak
buluh, Prajurit oder Bandésa.

Fir den sozialen Status des grossten Teils der Dorfbewohner ist die
Zugehorigkeit zu Familienverbinden (nach Kriterien der Blutsverwand-
schaft und der Affiliation), vor allem aber zu den wichtigen Vereinigungen
der désa adat (nach Kriterien des Alters, Geschlechts und Heiratsstatus) weit
bedeutender, als die patrilineare Abstammungsgruppe, die sozio-politisch
und auch wirtschaftlich praktisch nicht in Erscheinung tritt und insofern nicht
mit den fiir die Soziologie des librigen Bali so wesentlichen Geschlechterver-
bédnden (dadia) verglichen werden kann.

Ist auch die Erinnerung an die Geschlechter vielfach verblasst, so ist die
Hilftenzugehorigkeit, das heisst, das Wissen dariiber, ob man auf die linke
oder die rechte Seite gehort, noch allgemein pridsent. Denn schliesslich

255



entscheidet die Zuordnung nach wie vor iiber die geographische Lage des
Friedhofs, auf den ein Toter zu Grabe getragen wird. Sanghyang und Prajurit
(rechte Hilfte) werden auf dem Beerdigungsplatz im Westen des Dorfes
(semakauh) bestattet — Kremationen sind in Tenganan nicht tblich —; die
Angehorigen der linken Hélfte finden ihre letzte Ruhe auf einem der 6stlich
des Dorfs gelegenen Friedhofe (semakangin).

Von grosser Bedeutung ist die Abstammungsgruppe fiir die wenigen Nach-
kommen der Sanghyang und Ngijeng geblieben, die mit wichtigen gottes-
dienstlichen und weltlichen Funktionen betreut werden kdnnen. So muss der
Dorfpriester, mangku désa aus dem Geschlecht der Sanghyang stammen, das
dazu bestimmt ist, das priesterliche Ritual des géttlichen Vorfahren Sangkul-
putih nachzuvollziehen.

Falls es einem Ehepaar aus dem Abstammungsverband der Sanghyang je
gelingen sollte, alle hierarchischen Stufen der kerama désa bis zur Spitze zu
erklimmen, wiirde es sich zu grosser geistlicher und auch weltlicher Macht
aufschwingen und sich iiber die kerama désa hinaus erheben. Seit iiber 100
Jahren ist dieser Aufstieg keinem Sanghyang gelungen, denn auch diese
haben sich dem Gesetz der desa adat zu beugen, ganz unten in der Hierarchie
zu beginnen und den Platz im Dorfrat zu verlassen, sobald sich das erste Kind
verheiratet.

Fiir das imagindre mangku-Paar werden an der Spitze der ménnlichen und
weiblichen Sitzhierarchien des Dorfrats Plitze freigehalten; im Norden der
Wohnsiedlung steht ein leeres Gehoft fiir den Fall bereit, dass es je wieder
ein Sanghyang-Paar schaffen sollte. Zahlreiche Rituale, die heute das Dorf
stellvertretend veranstaltet, wiirden dann nicht mehr im Versammlungslang-
haus, sondern in diesem Gehoft und unter Betreuung des miachtigen geistli-
chen Paars von statten gehen, das zur Zeit bloss symbolisch, in Form einiger
in einem Flechtkorb mitgetragener Kleidungsstiicke oder ganz abstrakt an
den Ritualen teilnimmt und dabei so mit rituellen Formeln (sambodana)
angesprochen und mit Betelgaben und geweihtem Reis bedacht wird, als ob
es korperlich anwesend wire.

Die kerama désa stort der Mangel eines Dé Mangku aus Fleisch und Blut
nicht im geringsten und sie tut auch institutionell nichts, was den langen
Marsch durch die Rangordnung des Dorfrats abkiirzen kénnte. Denn so
lange das Ziel, das ein Paar zu Gebietern iiber das Dorf machen konnte,
nahezu unerreichbar bleibt, so lange bleibt der absolute Machtanspruch des
Dorfs unangetastet und zwar sowohl gegeniiber den potentiellen priesterli-
chen Machthabern, als gegeniiber dem Paar aus dem Geschlecht der Ngi-
jeng, das unter der Voraussetzung, dass der Aufstieg einem mangku-Paar
geldnge, automatisch als weltliche Wiirdentridger und Dorfverweser (subak
désa) zur Spitze der kerama désa aufriicken wiirde.

Die weiteren mit den Abstammungsgruppen verbundenen Aufgaben oder
Bestimmungen sind weit weniger gravierend: Angehorige der Batu Guling

256



amtieren anldsslich eines Rituals im 5. Monat als Assistenten des Dorfprie-
sters; Bandésa haben anlésslich des Tempelfestes des pura dulun swarga im
10. Monat des Tengananer Ritualkalenders priesterliche Aufgaben wahrzu-
nehmen; aus den Geschlechtern der Sanghyang und Ngijeng hat der Leiter
(mekel) eines einjdhrigen Initiationszyklus fiir Knaben (teruna nyoman) zu
stammen, der weiter unten zur Sprache kommen wird.

Die in ganz Bali bekannten, als dadia bezeichneten Abstammungsver-
bande sind in Tenganan umgeformt und zu einem gesamtgesellschaftlichen
Ganzen (kerama gumi), bestehend aus aktiven und passiven, jungen und
alten Dorfbiirgern sowie Exilierten aus der dritten Strasse (banjar pandé),
zusammengeschweisst worden. An den Festen der insgesamt vier dadia-
Tempel des Dorfs opfern somit nicht einzelne Abstammungsverbénde, son-
dern die Gesamtgesellschaft. Alle stehen hier einer Totalitdt der Ahnen
gegeniiber, unabhingig davon, ob sie an den iibrigen Ritualen der désa adat,
also der Bewohner der lings der westlichen und zentralen Strasse (banjar
kauh und banjar tengah) gelegenen Gehofte, teilnehmen oder nicht.

3. Jugendvereinigungen

Eine bedeutsame Voraussetzung dafiir, dass eine Gesellschaft vom Zuschnitt
Tenganans tiberhaupt funktionieren kann, sind vergleichsweise lange Initia-
tionsphasen, in denen die Mitglieder bewusst von Kindesalter an auf ihre
komplexen rituellen Aufgaben und Téitigkeiten im Rahmen des Dorfrats, der
kerama désa, vorbereitet werden.

Die insgesamt sechs Jugendvereinigungen des Dorfs (drei sekaha teruna
und drei sekaha daha) sind einmal Horte der Geselligkeit, die den Unverhei-
rateten Gelegenheit bieten, sich in wiederholten, ritualisierten Treffen zu
begegnen, sich kennenzulernen, sich zu heiraten und damit Mitglieder des
Rats der Vollbiirger zu werden. Zum andern konnen sie als eine Art Schule
des Lebens betrachtet werden, in der man das Verhalten einiibt, das fiir ein
mustergliltiges Leben in der kerama désa gefordert wird, in der man sich die
rituellen Fertigkeiten und die Formeln (sambodana) aneignen kann, deren
Kenntnis fiir die Teilnahme am Ritual unerlésslich ist’.

Die drei Junggesellenvereinigungen werden in Ubereinstimmung mit der
Lage ihrer Versammlungs-Langhiuser, die auf drei aufeinanderfolgenden
Terrassen errichtet sind, als teruna temu kelod, das heisst ““Junggesellenver-

3 Die rituelle Aufgabenverteilung inbezug auf die Gruppen und die einzelnen Funktionstréger,
der Inhalt ihrer Rollen und die zu deren Ausiibung erforderlichen Attribute oder Symbole
werden in einem formelhaften Ritualkodex (sambodana) verbalisiert, der das Ritual zeitlich,
rdumlich und personell strukturiert.

257



einigung, die sich im meerwirts gelegenen Langhaus trifft”, teruna temu
tengah, das heisst ‘“Junggesellenvereinigung die sich im in der Mitte gelege-
nen Langhaus trifft”’, und feruna temu kaja, das heisst “Junggesellenvereini-
gung die sich im bergwirts gelegenen Langhaus trifft”, bezeichnet.

Die Position eines teruna in der Hierarchie seiner Organisation bemisst
sich nach der Dauer seiner Mitgliedschaft. An der Spitze wirkt ein nach
Rangstufen gegliedertes Fiihrungsgremium von sechs kelian; tiefer auf der
Stufenleiter stehen die nyoman, die unter anderem als Botschafter fungieren
und Informationen zu den anderen feruna oder zu ihren palak, zu den Vitern
tragen, die frither in derselben teruna Dienst leisteten und mit ihren vormali-
gen Jugendclubs in enger und hilfreicher Verbindung bleiben. Man tritt also
als Knabe in diejenigen sekaha teruna ein, in der bereits der Vater Mitglied
war. Dies geschieht im Alter von sieben bis acht Jahren, im Rahmen eines
festlichen Initiationsrituals (ajak-ajakan).

Im Verlaufe seiner Mitgliedschaft in einer teruna verbringt der Jiingling ein
Jahr in Seklusion, als teruna nyoman. Die teruna nyoman ist eine temporére,
fiir die Dauer eines Jahres gebildete Gruppe von Knaben zwischen dem
achten und fiinfzehnten Lebensjahr, die unter der Leitung eines élteren,
unverheirateten und aus den Geschlechtern der Sanghyang oder Ngijeng
stammenden Lehrers (mekel), getrennt von ihren Familien, mit den sozio-
religiosen Grundhaltungen und Werten vertraut gemacht wird, die fiir das
gesellschaftliche Leben von iiberragender Bedeutung sind. Die Novizen
treten im Verlaufe ihres Lehrjahres in geregelte, durch den formellen
Austausch von Gaben und Hilfeleistungen geprdgte Beziehungen zu den
Jiinglings- und Médchenvereinigungen und iiben bei dieser Gelegenheit aktiv
Gemeinschaft ein*.

Die teruna stehen, trotz zahlreicher eigener Rituale, eigenem Grundbesitz
und autonomen Verantwortungsbereichen (etwa inbezug auf die sakralen
selonding-Orchester) zur kerama désa in einem Verhiltnis, das mit dem von
Kindern zu ihren Eltern verglichen wird. Mitglied einer teruna bleibt man bis
zu seiner Verheiratung, die den Ubertritt in die kerama désa zur Folge hat.
Altere Junggesellen (teruna tua) haben ihren Ritualdienst solange zu erfiil-
len, als sie ihre Beine tragen.

Die streng formellen Beziehungen (gegenseitige Hilfe, Tausch von Gaben
usw.) zwischen den Jiinglingen und Médchen werden auf kollektiver Ebene
warang genannt. So stehen die beiden Junggesellenvereinigungen teruna
temu tengah und teruna temu kaja mit der Madchenvereinigung daha nyoman
in warang-Beziehung, das heisst in einem geordneten Tauschverhiltnis, in
dem als Tauschartikel rituelle Gegenstinde, Opfergaben, Mahlzeiten, ganze

4 Der Verfasser hat Struktur und Ritual der teruna nyoman in einem Beitrag in Merian 10/
XXXI/C, 1978 ausfiihrlich beschrieben. (Vgl. Literatur).

258



Rituale und andere Dienstleistungen verschiedener Art im Vordergrund
stehen.

Die teruna temu kelod steht mit der daha nengah im warang-Verhiltnis.
Dieser Miadchenclub hat seit Jahrzehnten keine Mitglieder mehr, wird aber
fiir die Zeit der Rituale als Scheinvereinigung wiederbelebt, um der gottlich
geforderten Dreizahl dieser Organisationen zu entsprechen. Delegierte der
daha nyoman und der daha wayah, der dritten dieser Vereinigungen, neh-
men stellvertretend, im Jahresturnus, die rituellen Aufgaben der daha neng-
ah wahr. Da in der daha wayah die weiblichen Kinder auswértiger Miitter
aufgenommen werden’, steht diese vergleichsweise weniger reine Vereini-
gung in keinem warang-Verhiltnis zu den teruna. Eigenartigerweise kann
aber eine daha wayah dann, wenn sie stellvertretend in der daha nengah
Aufgaben zu erfiillen hat, temporér eine warang-Beziehung mit den Mitglie-
dern der teruna temu kelod eingehen.

So wie die Knaben in die Vereinigung eintreten, in der bereits ihr Vater
Mitglied war, so werden auch die Méddchen Mitglied des Clubs, dem ihre
Mutter vordem angehort hatte. Eine Ausnahme bilden natiirlich diejenigen
unter den daha wayah, deren Miitter von auswarts in das Dorf einheiraten.
Die Aufnahme in eine sekaha daha erfolgt im Alter von mindestens sieben
Jahren und wird ebenfalls mit einem festlichen Initiationsritual (ajak —
ajakan) markiert. Bis zu seiner ersten Menstruation wird das Midchen als
daha cenik, kleine daha, bezeichnet und kann, da es noch vollig rein ist,
bestimmte rituelle Handlungen verrichten oder mit Kultobjekten umgehen,
die als besonders heilig gelten. Spiter tritt es, als daha miik, als wohlrie-
chende daha, in eine Hierarchie nach Massgabe des Dienstalters ein, an
deren Spitze, wie bei den feruna, ein leitendes Kollektiv von sechs kelian
steht.

Die rituellen und weltlichen Versammlungen der Méadchenvereinigungen
finden in den Gehoften solcher pensionierter Dorfbewohner statt, die in der
Rangordnung der kerama désa zur Zeit ihrer aktiven Mitgliedschaft minde-
stens einmal die Funktion des Dorfsekretérs (penyarikan) innehatten und
dabei die sakrale kulkul-Schlitztrommel des Dorfs schlagen durften. Die
Gastgeber der Madchen (subak daha) miissen dariiberhinaus mindestens ein
verheiratetes Kind haben; daneben sollten ein Sohn und eine Tochter im
Hause wohnen, die beide einer Jugendvereinigung angehdren.

Der Austritt aus der Méidchenvereinigung erfolgt zum Zeitpunkt der
Verheiratung. Wie der Mann, so wird auch die verheiratete Frau palak der

5 Eine Beteiligung auswirtiger weiblicher Ehepartner — sie miissen entweder einer Kaste oder
den Abstammungsverbinden der Bandésa und Pasek angehoren — und ihrer Ménner an den
Ritualen der désa adat ist nicht moglich. Hingegen konnen die Kinder eines solchen Paars den
Weg iiber die obligaten Initiationsstufen nehmen und, sofern sie rein und unversehrt sind,
heiraten und damit zu kerama désa werden.

259



daha, in der sie Mitglied gewesen ist und mit der sie durch Dienstleistungen,
Gaben und wechselseitige Verpflichtungen ihr Leben lang in Verbindung
bleibt.

4. Vereinigung der verheirateten Vollbiirger

Der Eintritt in die kerama désa, hochstes Ziel und Lebenserfiillung fiir jeden
angestammten Bewohner von Tenganan, wird von frither Kindheit an vorbe-
reitet, und fiihrt, liber zahlreiche Initiationsstufen hinweg, durch die Mad-
chen- und Jiinglingsvereinigungen zur Ehe, und damit in die Organisation
der verheirateten Vollbiirger.

Es kann nicht verwundern, dass eine Gesellschaft, die sich fiir auserwihlt
hélt, nach aussen Grenzen zieht und den personellen Nachschub (die Blut-
auffrischung) von ausserhalb infolgedessen in engen Bahnen hilt. Der Hei-
ratsordnung kommt damit eine zentrale Bedeutung zu, da sie allein dariiber
bestimmt, wer wen unter welchen Umstédnden heiraten und damit Mitglied
der kerama désa werden kann, und wer nicht. Eine ideale, in vorgeschriebe-
ner Form eingegangene Ehe ist hier absolute Voraussetzung fiir eine Mit-
gliedschaft in der sozial, wirtschaftlich und kulturell wichtigsten Organisation
der désa adat, der kerama désa.

Der Exklusivititscharakter und die damit verbundene Vorstellung von
hochster Reinheit dussern sich darin, dass nur solche Mianner und Frauen
Dorfrite werden kénnen, die seelisch und korperlich unversehrt sind, die in
der désa adat geboren sind und daselbst wohnen, die alle Initiationsstufen
rituell korrekt liberschritten haben und im geplanten Zeitpunkt ihrer Heirat
Mitglieder einer Junggesellen-, beziehungsweise Middchenorganisation sind.

Zum Vorstellungskreis der Reinheit gehoren im weiteren die Institutionen
des Inzesttabus und der Priaferenzheirat. Da zur engeren Familie alle ange-
stammten und angeheirateten Verwandten bis und mit ersten Vettern und
Basen (misan) gerechnet werden, sind die Grenzen des Inzesttabus und der
Heiratsordnung relativ weit gezogen. Als “gut” oder “giinstig” fiir eine
Festigung der Familienbande gelten besonders Ehen zwischen Vettern und
Basen zweiten Grades (mindon), und besonders hoch bewertet, wenn auch
selten praktiziert, ist die Heirat eines Mannes mit der Tochter eines Vetters
oder einer Base ersten Grades (keponakan dimisan).

Eine ganz besondere Bedeutung kommt in diesem System der Endogamie-
vorschrift zu, die der Kombination von Verwandtschaftsgruppen Grenzen
setzt, ein schrankenloses Ausufern der Heiratsbeziehungen verhindert und
so eine klar abgegrenzte Gesellschaft schafft. Die Institution der Dorfendo-
gamie wirkt sich auf die Dorfbewohner mehr oder weniger restriktiv aus, je

260



nach dem, ob eine Mitgliedschaft in der kerama désa angestrebt wird, oder
nicht. Denn inbezug auf den Dorfrat ist die Endogamie, verbunden mit
Monogamie und strengem Scheidungsverbot, absolut. Kerama désa kénnen
nur in Einehe verheiratete, in Tenganan geborene und aufgewachsene
ehemalige Mitglieder der Jugendvereinigungen werden.

Eine Umgehung der Endogamievorschriften und der Monogamieregel ist
adatrechtlich moglich, fiihrt aber im einen Fall zur Verunmdglichung eines
Beitritts in, oder, im andern Fall, zum Ausschluss beider Ehepartner (auch
wenn nur einer den Normbruch begeht) aus der kerama désa. Eine Wieder-
aufnahme in die Vereinigung ist nur dann méglich, wenn die erste Frau des
Mannes stirbt, und dieser als Zweitfrau eine daha ehelicht. In diesem Fall
steigen beide in die Rangposition ein, die der Mann ehedem innehatte.

In einem 1925 verfassten Zusatz zur Dorfverordnung, in dem moglicher-
weise eine lange bestehende Verordnung schriftlich fixiert und damit juri-
stisch verankert werden sollte, wird eine Lockerung der Endogamieregel
inbezug auf die Wahl auswirtiger Frauen festgelegt. Danach ist es einem
Mann gestattet — und zwar unabhéngig davon, ob er noch teruna oder bereits
ein in Erstehe verheiratetes Mitglied der kerama désa ist — eine ledige Frau
aus den grossen balinesischen Abstammungsverbidnden Pasek und Bandésa
sowie, nach neuerer Sitte, auch aus den Kasten der Brahmana, Satrya und
Wesya zu ehelichen, ohne dadurch das Wohnrecht in der désa adat zu
verlieren.

Eine Mitgliedschaft in der kerama désa ist aber in allen Féllen, in denen
gegen die Heiratsordnung gehandelt wird, auf Lebzeiten ausgeschlossen.
Fehlbare werden durch ihren Normbruch zu Mitgliedern der gumi pulangan,
der Organisation der ‘“Gefallenen” oder ‘“Ausgetretenen”, die gleichzeitig
alle Haushaltsvorstinde der désa adat mit einschliesst. Eine Beteiligung
auswartiger Frauen an den Ritualen der Kultgemeinschaft ist nicht méglich.
Hingegen konnen die Kinder aus solchen Ehen, sofern sich die Mutter
gewissen Weihe- und Reinigungsritualen unterzieht, tiber die geforderten
Initiationsstufen hinweg zu Mitgliedern einer Jugendvereinigung werden,
heiraten und damit Mitglieder des Dorfrats werden.

Mit der nach strengen adat-Regeln vollzogenen Hochzeit (mabéa gedé) ist
die letzte Voraussetzung fiir einen Beitritt in die kerama désa erfiillt. Die Ehe
gilt nun als offiziell geschlossen. Das Paar nimmt, mit einem selbstgewihlten
oder vom Dorfrat vorgeschlagenen neuen, gemeinsamen Namen den unter-
sten Platz in der Rangordnung des Systems und in der entsprechenden
Sitzreihenfolge im sakralen Versammlungs-Langhaus balé agung ein. Es hat
fortan das Recht und die Pflicht, an den Versammlungen der kerama désa
teilzunehmen und wirkt an den allgemeinen Entscheidungsprozessen des
Dorfes mit. Es hat ferner das Recht und die Pflicht, sich von seinen Eltern zu
trennen und innert vorgeschriebener Frist ein eigenes, vom Dorf zur Verfi-
gung gestelltes Gehoft zu beziehen.

261



Organisation und Funktion des Rats der verheirateten Vollbiirger

Die Mitglieder der kerama désa sind in Ubereinstimmung mit dem Zeitpunkt
ihrer Heirat und also ihres jeweiligen Dienstalters in folgende Gruppen oder
Funktionskreise (von unten nach oben gesehen) eingeteilt:

1 pengeluduan (unbestimmte Zahl)

2a  tambalapu tebénan (6 Ehepaare) } pengeluduan
2b  tambalapu duluan (6 Ehepaare)

3a  bahan tebénan (6 Ehepaare) bah

3b  bahan duluan (6 Ehepaare) } ahan roras
4 luanan (5 Ehepaare)

5 mangku und ngijeng (2 Ehepaare)

Wenn im folgenden inbezug auf die hierarchische Sitzordnung und die
rituellen Aktivititen von “oben® (dulu, duluan) oder ‘“‘unten” (tebén, tebé-
nan) die Rede ist, so sind damit immer die bergwirts (kaja) oder meerwirts
(kelod) gelegenen Plitze innerhalb des Versammlungshauses des Dorfrates
gemeint. Das innere Gefiige der kerama désa wird mit anderen Worten in
verschiedenen, mit genau festgelegten Ritualfunktionen verbundenen Sitz-
gruppen oder -positionen innerhalb des balé agung sichtbar und versténdlich.

Die ganz unten sitzenden, dienstjiingsten Mitglieder der kerama désa sind
in zwei Gruppen zusammengefasst, nimlich die der noch ranglosen und der
Zahl nach nicht begrenzten pengeluduan und die der in 12 Rénge gestuften
tambalapu. Beide Gruppen werden gelegentlich insgesamt als pengeluduan
bezeichnet und sind damit als arbeitendes und dienendes Organ der kerama
désa angesprochen, dessen Mitglieder den Anordnungen der bahan roras
und der /uanan Folge zu leisten haben.

Zu Beginn eines jeden Monats iibernehmen vier in der Reihenfolge ihrer
Heiratsdaten aufgelistete Ehepaare aus diesen Gruppen wihrend 30 Tagen
das Amt eines Dorfboten oder Dorfdieners (saya). Aufgabe der ménnlichen
saya (saya muani) ist es, allabendlich an den Sitzungen der Exekutive — eines
Kollektivs von 6 Dorfriaten (kelian désa adat) — teilzunehmen und deren
Beschliisse, Anordnungen oder Botschaften im Rundgang durch das Dorf
mit lauter Stimme zu verkiinden (ngatag saya). In der Vorbereitungsphase
und anlésslich der Durchfithrung grosserer Rituale haben die saya allein,
oder gemeinsam mit anderen tambalapu oder pengeluduan besonders viel
Arbeit zu leisten, Rohstoffe fiir die Zubereitung von Opfergaben zu besor-
gen, die Essplitze fiir kommunale Heilsmahlzeiten zu richten, Brennholz zu
beschaffen, Kokosniisse zu raspeln und die obersten Rénge mit Betel und
Palmwein zu bedienen. Die weiblichen Mitglieder dieser Gruppen haben
ebenfalls festgelegte Opferbestandteile zu besorgen, Opfergaben herzustel-

262



len, in der kommunalen Kiiche mitzuarbeiten und im Gotterkult in den
Tempeln verschiedene rituelle Arbeiten zu verrichten.

Der niachsthohere, iber den tambalapu stehende Funktionskreis der bahan
roras ist ebenfalls zwolfstufig und gehilftet. Der Ubergang vom héchsten
Rang eines tambalapu zum untersten Rang eines bahan wird mit einem
kleinen Initiationsritual (ngedeng dulun tampul = iiber die Schwelle empor-
steigen) markiert, denn als bahan zéhlt man nun zu den héheren Wesen, die
in gewisser Hinsicht iiber den materiellen Dingen stehen. Von dieser Stufe
an darf man keinen Palmwein mehr zapfen und tragen; diese Téatigkeiten sind
nur den unteren Réngen erlaubt. Andererseits sind den Inhabern dieser
Positionen besonders sakrale Handlungen und Objekte anvertraut (beispiels-
weise der Transport der geweihten selonding-Klangplattenspiele), die den
unteren Ringen und erst recht den Aussenstehenden nicht zustehen.

Aus dem Funktionskreis der bahan roras rekrutiert sich der Dorfschreiber,
besser gesagt, der Sekretdr des Dorfrats (penyarikan). Dieser hat, neben
zahlreichen anderen rituellen Pflichten, die Aufgabe, allmorgendlich den
neuen Tag mit einer Folge von 21 Schldgen auf der sakralen Schlitztrommel
kulkul zu eroffnen. Der Dorfsekretéir wird im Monatsturnus (zusammen mit
den saya) anlésslich des Monatser6ffnungsrituals patipanten ernannt. Jeder
der 12 bahan wird so im Verlaufe eines Jahres fiir einen Monat lang
Dorfsekretir. In dieser Funktion hat er allabendlich an den Sitzungen der
Exekutive im balé agung teilzunehmen. Die oberen 6 Ringe der bahan
(bahan duluan) vertreten als kollegial amtierende Dorfregierung die traditio-
nellen Belange, verteilen den Ertrag aus kollektivem Landbesitz, organisie-
ren und veranlassen die termingerechte Durchfiihrung aller Rituale der
kerama désa.

Die oberste Leitung der alltdglichen Sitzungen und der Rituale liegt bei
den beiden dienstiltesten bahan duluan, den tamping takon, von denen
mindestens einer an den Treffen der Exekutive anwesend sein muss. Die
traditionelle Regierung von Tenganan Pegeringsingan ist ein ménnliches
Gremium; sollten jedoch einmal beide tamping takon an der Teilnahme
verhindert sein, so miisste mindestens eine der beiden weiblichen tamping
takon stellvertretend die Rolle ihres Gatten ilibernehmen, wahrend die
andere als Leiterin der weiblichen kerama désa fungieren wiirde. In der
Durchfiihrung der Rituale gilt jedoch grundsitzlich die Trennung nach
Geschlechtern.

Uber der Ranggruppe der bahan roras sitzen schliesslich die fiinf dienstil-
testen Ehepaare der kerama désa, die [uanan. Sie bilden seit langer Zeit
einen unvollstindigen Funktionskreis, da die obersten Rangstufen der Hie-
rarchie, mangku und ngijeng, wohl symbolisch besetzt sind, die mit diesen
Positionen verkniipften Aufgaben jedoch (temporir) von der kerama désa
tibernommen worden sind. Die luanan sind die wihrend ihrer Amtsausiibung
mit Ehrerbietung behandelten und in der balinesischen Hochsprache ange-

263



sprochenen heiligen Minner und Frauen des Dorfs. Sie sind ein Rat der
Erfahrenen, beratendes und beaufsichtigendes Organ, Schlichtungsstelle und
letzte Instanz in Rechtsfragen, fiir die man in den unteren Réngen keine
Losung gefunden hat.

5. Haushaltsvorstinde (inbezug auf das Gesamtdorf)

Folgende Griinde fiihren zum Austritt aus der Organisation des Dorfrats:

a) Einer der beiden Ehepartner stirbt. Der oder die Hinterbliebene
verldsst die Organisation der Vollbiirger und tritt ins zweite Glied der gumi
pulangan, das heisst der durch einen Haushaltsvorstand vertretenen Ehema-
ligen oder Gefallenen iiber. Heiratet ein Witwer ein Médchen aus einer
sekaha daha, so tritt er zusammen mit ihr in die Rangstufe ein, die er nach
dem Tode seiner ersten Frau verlassen hatte. In dieser Hinsicht herrscht
keine Gleichberechtigung der Geschlechter, denn eine Witwe, die einen
teruna ehelicht, kann nicht zusammen mit diesem in die kerama désa aufge-
nommen werden.

b) Eine Tochter oder ein Sohn eines in der kerama désa sitzenden Paars
heiraten und werden zusammen mit ihrem Ehepartner in den Dorfrat
aufgenommen. Zum Zeitpunkt der formellen Neuaufnahme verlassen die
Elternpaare der Neumitglieder den balé agung und werden von diesem
Moment an gumi pulangan.

¢) Wer eine auswirtige Frau aus den Abstammungsgruppen Bandésa oder
Pasek oder eine Angehorige der drei urspriinglich hindu-javanischen Kasten
(triwangsa) heiratet, wird gumi pulangan. Leibliche Kinder eines solchen
Paars konnen unter gewissen Umstinden daha oder teruna werden, heiraten
und im balé agung Einsitz nehmen.

d) Wer als Mitglied der kerama désa eine zweite Ehefrau aus den genann-
ten Abstammungsgruppen oder Kasten heiratet, hat die kerama désa zusam-
men mit seiner ersten Frau zu verlassen und wird gumi pulangan. Seine
Kinder aus beiden Ehen konnen daha und teruna werden, heiraten und in
den Dorfrat aufgenommen werden.

Mit dem Austritt aus der kerama désa gehen alle von dieser verlichenen
Rechte und Pflichten verloren. Allerdings besitzen die gumi pulangan weiter-
hin einen Anteil am kollektiven Ernteertrag (neben ihren mehr oder weniger
grossen Ertragnissen aus privatem Besitz) und erhalten im Verlaufe ritueller
Heilsmahlzeiten Reis, Gemiise und Fleischportionen. Die gumi pulangan
bleiben im balé agung durch die, gemessen an ihrer Dienstzeit in der kerama
désa, iltesten und ranghochsten 6 kelian gumi vertreten, die weiterhin an
bestimmten Ritualen beteiligt sind und an ausserordentlichen Vollversamm-
lungen der gesamten désa adat (kerama gumi genannt) Stimm- und Antrags-
recht besitzen. Kelian gumi kann nur derjenige werden, der frither minde-

264



stens die Stufe eines bahan erreicht hatte und der infolge der Heirat eines
seiner Kinder und nicht aus anderen Griinden ausgeschieden ist. Im weiteren
muss seine Ehegattin noch am Leben sein.

In jedem Gehoft, das nicht von einem Mitgliedpaar der kerama désa
bewohnt wird, hat grundsitzlich ein gumi pulangan als Haushaltsvorstand die
Rechte gegeniiber der désa adat wahrzunehmen und seine Pflichten zu
erfiillen. Stirbt ein gumi pulangan, so hat sein iltester unverheirateter und
noch im Gehoft lebender Sohn dessen Funktionen zu iibernehmen, sofern er
einer der Jiinglingsvereinigungen angehort. Kinderlose Ehepaare oder sol-
che, deren S6hne noch nicht in eine der feruna eingetreten sind, kénnen nicht
gumi pulangan werden.

Die gumi pulangan sind nach ihrem Wohnort in 6 territoriale pulangan
eingeteilt, denen auch alle méinnlichen Mitglieder der kerama désa, in ihrer
Funktion als Haushaltsvorstinde zugerechnet werden. In ihrem Fall erfolgt
die Zurechnung jedoch nicht nach dem Wohnort, sondern aufgrund des im
balé agung eingenommenen Ranges. Verwalter und Gastgeber der pulangan
sind — als subak pulangan — die fiinf luanan und der imaginire Dé Mangku,
fiir den, wie gesagt, ein Gehoft frei gehalten wird. Solange er nur symbolisch
existent ist, befindet sich der Ort der von ihm zu betreuenden pulangan im
balé agung.

Die 12 bahan sind folgendermassen auf die pulangan aufgeteilt: Die
beiden tamping takon gehoren der subak des symbolischen Dé Mangku im
balé agung an; Nr. 3 und 4 sind in der pulangan 2, Nr. 5 und 6 in der
pulangan 3, usw. Die bahan amtieren als eine Art Einsatzleiter (pangayang)
und Sekretidre (penyarikan) dieser Organisation. Pengeluduan und tamba-
lapu verteilen sich je nach Wohnort auf die pulangan und sind ihnen als saya
zugeteilt. Als solche haben sie nach dem Abschluss gemeinsamer Arbeiten
zur Vorbereitung von Ritualen den Appell (mesudi cacah pulangan) vorzu-
nehmen. Die gumi pulangan haben zu genau festgelegten Ritualzeiten Palm-
wein, Olhaltige tingkih-Niisse und andere Ingredienzen fiir Opfergaben zur
Verfiigung zu stellen. Der Befehl zum Uberbringen dieser Gaben geht vom
subak (einem [uanan) an den saya (einen pengeluduan), der ihn an die
Betroffenen weiterleitet. Die geforderten Gaben werden schliesslich in der
subak, das heisst im Gehoft eines luanan oder, im Falle der pulangan des Dé
Mangku, im balé agung zusammengetragen.

6. Haushaltsvorstinde inbezug auf das Wohnquartier
Die désa adat setzt sich aus zwei banjar adat zusammen: dem banjar kauh zu
beiden Seiten der westlichen Hauptstrasse und dem banjar tengah, der die

Héuserzeilen beidseits der zentral gelegenen Strasse umfasst. Wohnsitz und
Status im Haushalt entscheiden tiber die Zugehdorigkeit zu einem der banjar.

265



Jede Kiiche (paon), das heisst jeder Haushalt, entsendet einen Vorstand
(gumi paon) in diese Organisationen, denen im Westen (banjar kauh) zwei,
und in der zentral gelegenen Strasse® (banjar tengah) drei Versammlungshal-
len zur Verfiigung stehen.

Im Unterschied zu den in ritueller und weltlicher Hinsicht bedeutenden
Quartiervereinigungen hindu-javanisierter Dorfer befassen sich die beiden
banjar adat ausschliesslich mit rituellen Aufgaben von vergleichsweise gerin-
ger Bedeutung. Das Leben in Tenganan Pegeringsingan konzentriert sich
primér auf die kerama désa, die bezeichnenderweise auch strukturell pragend
in die beiden banjar eingreift: Leiter eines solchen (kelian banjar) ist nimlich
der jeweils ranghochste, im banjar ansissige bahan, der zweithdchste bahan
wird Schreiber (penyarikan banjar) und der ranghéchste tambalapu wird
Diener und Botschafter (sayan banjar). Subak banjar und Verwalter der
Bussenkasse wird der hochste in einem banjar wohnhafte luanan.

Die Grenze zwischen den beiden banjar macht ihren Einfluss im Alltagsle-
ben insofern geltend, als alle médnnlichen Mitglieder der kerama désa, die
tiber die Grenze ihres eigenen banjar hinaus treten, in den Bereich des
benachbarten banjar, adat-Kleidung, das heisst ein traditionelles Oberhiift-
tuch (saput), einen aus ungeférbter Baumwolle locker gewebten Hiiftgiirtel
(sabuk tubuhan), und, als Waffe, den keris-Dolch tragen miissen.

7. Vereinigung der Musikspezialisten

Der balé agung ist Zentrum der rituellen und dorfpolitischen Aktivititen der
kerama désa, die sich hier in rituellen Kostiimen zu Gemeinschaftsmahlzei-
ten mit Gottheiten und Ahnen trifft, die mit Gebeten, Opfergaben, Tanzen
und Musik verehrt werden. Weitere mit Musik und Tanz verbundene Rituale
finden in den Versammlungshallen der drei Jinglingsvereinigungen und in
den Midchenclubs statt.

Nach unveridnderlichem Plan wird wihrend 10 Monaten des Tengananer
Kalenders an jedem 14. und 15. Tag, im 11. und 12. Monat nur an jedem
15. Tag, eines der geweihten Eisenplattenspiele’ (selonding) auf der Platt-
form eines der teruna-Versammlungshiuser aufgestellt und fiir den musikali-
schen Teil eines genau festgelegten rituellen Programms von Ténzen und
Opferhandlungen verwendet. Wihrend der grossen dorflichen Festzyklen im
ersten, fiinften und achten Monat sind gleichzeitig alle drei selonding-
Ensembles in Betrieb, um mit speziellen Melodien und Schlagfolgen die

6 In der dritten, Ostlichen Strasse, das heisst in den Gehoften des banjar pandé, sind die mit
Verbannung Sanktionierten sowie Balinesen zuhause, deren iiberlieferte Sitten und Gebriu-
che sich der Mehrheit der hindu-javanisierten Balinesen annihern.

7 Vgl. dazu: “Ritual und Musik in Tenganan Pegeringsingan”, in U. Ramseyer, Kultur und
Volkskunst in Bali, Ziirich, 1977. pp. 201-216.

266



verehrten Gotter zu rufen, sie zu begriissen, die Gebete und Gesten der
Verehrung zu begleiten, die verschiedenen Ténze zu steuern, spezielle Musik
fiir Prozessionen und wiederum andere fiir Zweikdmpfe mit Schilden beizu-
tragen.

Das Repertoire der selonding-Orchester, deren Instrumentarien von den
drei teruna aufbewahrt und verantwortlich betreut werden, ist, in Uberein-
stimmung mit den vielféltigen rituellen Funktionen reichhaltig und in gat-
tungsmassiger Hinsicht differenziert. Die anspruchsvolle rhythmische und
melodische Figuration der Ritualmusik, besonders der heiligen, von Gott
gekommenen geguron-Stiicke, setzt hohes technisches Konnen und iiber-
durchschnittliche musikalische Begabung voraus. Die kerama désa wihlt
infolgedessen aus dem Lager der jungen Musikamateure des Dorfs beson-
dere Talente aus und beauftragt sie damit, sich bei einem éalteren und bereits
erfahrenen jurugambel in die Geheimnisse der Musik und der damit verbun-
denen Rituale einweihen zu lassen.

Die in Form von Nahrungsmitteln entschadigten Mitglieder der sekaha
jurugambel, der Musikspezialisten, rekrutieren sich aus den Reihen der
teruna, der kerama désa und der gumi pulangan. Aussenstehende kénnen
infolge des strengen Beriihrungsverbots, das fiir alle Instrumente gilt, nicht
in diesen Ensembles mitwirken.

8. Zugezogene Funktiondre und Fremdarbeiter

In der désa adat und im angrenzenden banjar pandé leben seit vielen
Generationen zugezogene Funktionire, die gegen materielle Entschadigung
im Dienste der Organisation der désa adat und/oder der angestammten
Familienverbédnde rituelle Dienstleistungen erbringen. Sie sind weder Mit-
glieder dieser Gruppierungen, noch bilden sie miteinander eine Gruppe.
Deshalb werden sie hier auch einzeln, als individuelle Funktionstriger,
aufgefiihrt.

a) Ein Vertreter des balinesischen Pasek-Geschlechts ist, zusammen mit
seiner Familie, im banjar kauh ansissig. Er ist fiir die Aufzucht und Pflege
des Zuchtebers verantwortlich, der die von den Frauen betreuten Schweine
zu decken und so die als Opfertiere unentbehrlichen, ménnlichen schwarzen
Schweine zu zeugen hat. Der Pasek (mit Titel Jero Muani) wird zur rituellen
Monatseréffnung (sangkepan patipanten) eingeladen, erhilt einen Ehren-
platz ganz oben und bezieht allmonatlich einen Geldbetrag zum Einkauf
oder zur Entschiadigung fiir Schweinefutter. Im fiinften Monat werden er und
seine Frau, zusammen mit anderen Funktiondren, als Ehrengiste an
bestimmte Rituale eingeladen.

b) der Dukuh Majapahit, Priester und Tempelwichter des im banjar
pandé gelegenen Tempels pura Majapahit, spielt im Totenkult eine bedeu-

267



tende Rolle, stellt er doch das zur Reinigung der betroffenen Familienange-
horigen benotigte Weihwasser her. Im weiteren leistet er als Leiter chthoni-
scher Rituale wertvolle Dienste.

¢) Ein weiterer erblicher Funktionidr des Dorfs ist der mangku dalem
kauh, Wichter und Priester des westlich gelegenen Totentempels. Er wird in
Land und/oder Ernteertridgen entschadigt.

d) Der nandes désa und sein untergeordneter Stellvertreter wirken fiir das
Dorf als eine Art Fouriere und Feldwebel in einer Person. Sie sind fiir die
materielle Reinhaltung der Siedlung und insbesondere des balé agung zustian-
dig, besorgen den Brennholznachschub fiir die Kiiche des balé agung und
hundert kleine Dinge mehr und dirigieren eine Gruppe von pepatih genann-
ten Fremdarbeitern, die mit ihrer dem Dorfrat zur Verfiigung gestellten
Arbeitskraft Schulden abbezahlen.

Kontinuitit und Wandel

Die Desa Adat Tenganan Pegeringsingan ist ein auf metaphysischen, territo-
rialen und genealogischen Faktoren beruhendes System mehrerer Organisa-
tionen oder Verbinde, die primir auf eine optimale Erfiillung gottesdienstli-
cher Pflichten hin angelegt sind und deren Mitglieder dafiir iiberirdische,
soziale und auch handfeste wirtschaftliche Privilegien als Entschddigung
beanspruchen kdénnen.

Tenganan nimmt unter den balinesischen Dorfern in gesellschaftlicher,
wirtschaftlicher und religiéser Hinsicht insofern eine Sonderstellung ein, als
seine Bewohner nicht von der eigenen Hiande Arbeit (auf den Reisfeldern)
leben, sondern als Kollektivbesitzer grosser Landereien, die von den umlie-
genden Dorfern bearbeitet werden, Zeit finden, sich rund um das Jahr
nahezu ausschliesslich der Vorbereitung und Durchfiihrung sozio-religioser
Rituale zu widmen.

Einsichten in Gesellschaft und Kultur des Dorfs sind somit in erster Linie
tiber das Ritualsystem zu gewinnen, das allerdings mit seiner idealen, norma-
tiven, auf die Aufrechterhaltung der géttlichen Ordnung hin zugeschnittenen
Struktur durchaus nicht mit der sozialen Realitét des politischen Verbandes
Tenganan® — als Teil der Republik Indonesia — deckungsgleich ist. Die

8 Politisch gesehen ist die Desa Adat Tenganan Pegeringsingan heute ein Unterbezirk (banjar)
einer umfassenderen staatlichen Verwaltungseinheit, einer offiziellen Regierungsgemeinde
(désa dinas oder prebekelan) Tenganan, die ihrerseits dem Landkreis Manggis (Kecamatan
Manggis) und dem diesem iibergeordneten Regentschaftsdistrikt Kabupaten Karangasem
angehort.

268



Ritualordnung und ihr Entwurf einer integrierten, solidarischen Gemein-
schaft vermitteln vor allem Einsichten in herrschende Werte und Normen,
die ewig gelten sollen und deren Bruch durch starke metaphysische (‘Fluch
Gottes”’) und weltliche (désa adat) Sanktionsinstanzen geahndet werden.

Die Notwendigkeit von Sanktionen, die bei abweichendem Verhalten zum
voriibergehenden Ausschluss aus dem Ritual filhren kénnen und im
schlimmsten Fall sogar die Verbannung aus dem Dorf vorsehen, macht
deutlich, dass das Dorf auf der weltlichen Ebene, in der sozialen Alltagspra-
xis, durchaus nicht so integriert, statisch und harmonisch ist, wie es das
Ritual suggeriert. Dieses dramatisiert eben — als Integrationsmechanismus
des sozialen Systems — die wichtigen gemeinsamen Werte, die auf einer
hoheren Ebene bestehen, kaschiert aber gleichzeitig Widerspriiche und
Interessenkonflikte, die auf der niedrigeren, profanen und privaten Ebene
ausgetragen und im balé agung erst dann zur Kenntnis genommen werden,
wenn von ihnen eine Bedrohung des ganzen Systems befiirchtet wird.

Die deutlichste Gefdhrdung des Ritualsystems und damit der ganzen
traditionellen Dorfgemeinschaft geht von der seit einigen Jahren wachsenden
horizontalen Mobilitdt und der damit verbundenen zunehmenden Ausseno-
rientiertheit der ménnlichen Bevélkerung aus. Immer mehr Mitglieder des
Dorfrats der verheirateten Vollbiirger — der eigentlichen Trigerorganisation
des Dorfs — arbeiten tagsiiber auswirts, als Beamte der indonesischen
Regierung. Immer mehr Angehoérigen der drei Junggesellenvereinigungen
(1983 = 90 %) besuchen auswirts hohere Schulen oder Universitétsinstitute
in Denpasar und Singaraja. Alle entziechen dem Dorf voriibergehend,
manchmal auch fiir lingere Zeit, ihre Arbeitskraft und ihren rituellen
Beistand.

Ausserhalb der wenigen Ferienwochen herrscht in den Junggesellenver-
einigungen driickender Personalmangel; die rituellen Arbeiten in Tempeln
und Versammlungshdusern werden immer héaufiger durch pensionierte Fami-
lienangehorige (ehemalige Mitglieder der teruna = palak) oder durch die
wenigen zuhause gebliebenen Jiinglinge geleistet. Das Problem wird zusatz-
lich durch biologische Reproduktionsschwierigkeiten verschirft, die teil-
weise auf die strengen Endogamievorschriften’ fiir Mitglieder der Dorforga-
nisationen, teilweise aber auch auf spédte oder unfreiwillige, von den Eltern
verfiigte Verheiratung und, in einzelnen Fillen, zudem auf sexuelle Unlust
infolge allzu langer Bekanntheit und familidrer Vertrautheit der Partner
zuriickzufiihren sind.

Immer mehr rituelle Verpflichtungen lasten so auf immer weniger aktiv
partizipierenden Mitgliedern der Dorfbiirgerschaft. Der ungleich geworde-
nen Arbeitsverteilung und den ungleichen Leistungsanforderungen wird im

9 Vgl. G. Breguet (1980, 1982).

269



Zuteilungsschliissel der kollektiven materiellen Giiter bisher nur ungenii-
gend entsprochen. Die Unzufriedenheit der Zuhausegebliebenen, die fiir
den gleichen Lohn die doppelte Arbeit machen, ist zu einem Diskussions-
thema des Dorfrats geworden, der nach allseits vertretbaren Losungen sucht.

Die konservativ im Hause gehaltenen Méddchen besuchen im Unterschied
zu den Jungen — mit ganz wenigen Ausnahmen — keine héheren Schulen.
Bereits macht sich das Gefille zwischen moderner Schulbildung und traditio-
nellem Wissen in der abnehmenden Bereitschaft junger Tengananer Ménner
bemerkbar, nach iiberlieferter, religios sanktionierter Ordnung Méadchen aus
dem eigenen Dorf zu ehelichen. Dieses Bildungsgefille und die bereits
erwihnte familidre Vertrautheit potentieller Ehepartner fordern bei Teilen
der mannlichen Bevolkerung ein Bediirfnis nach sentimentalen oder sexuel-
len Aussenkontakten, ein Umstand, der wiederholt zu Heiraten mit Erst-
oder Zweitfrauen von Aussen und, in Einzelfillen, sogar zur Verlegung des
Wohnsitzes gefiihrt hat. Ein iiberwiegender Teil der in den stidtischen
Agglomerationen lebenden Jugendlichen hilt das iberlieferte endogame
Heiratssystem fiir nicht mehr zeitgemiss und wiinscht sich inbezug auf die
Wahl der Lebensgefidhrtin mehr Freiziigigkeit. Die iiber mehrere Monate in
Etappen zu vollziehende Verheiratung mochte man aus praktischen und
wirtschaftlichen Griinden auf einen Tag verkiirzen, den spiteren Wohnsitz
frei wiahlen konnen.

Die konservativen Krifte des Dorfs — sie sind nach wie vor in der Uberzahl
— fiirchten ein Auseinanderbrechen der so eng ineinander verzahnten Glau-
bens-, Gesellschafts- und Wirtschaftsordnung des Dorfs und halten deshalb
an der Bestimmung fest, dass jeder, der am kollektiven wirtschaftlichen
Ertrag beteiligt sein will, mit einer initiierten Frau aus dem eigenen Dorf
verheiratet sein und innerhalb der Dorfgrenzen wohnen muss, um den
gottesdienstlichen Pflichten Folge leisten zu kénnen. Die auf Kontinuitét
bedachten Leute — es handelt sich dabei um die Miadchen, Frauen und um
praktisch alle am Kollektiveigentum des Dorfs partizipierenden ménnlichen
Vollbiirger — sind im Verlauf der vergangenen Jahre problembewusst gewor-
den und suchen im Rahmen gemeinsamer Beratungen im Schosse des
Dorfrats nach Moglichkeiten, den Wandel so zu steuern, dass die Tradition
insbesondere durch eine gesteigerte wirtschaftliche Attraktivitit des Dorfs
bewahrt werden kann.

Hatte die mit dem Anbau neuer, hybrider und nicht lagerfidhiger Reissor-
ten verbundene Umstellung von der traditionellen Vorratshaltung zum ver-
gleichsweise verschwenderischen, marktorientierten Verbraucherverhalten
1980 noch fiir viel Unsicherheit gesorgt, so kann heute eine haushélterisch
kompetente Dorfexekutive, die Uberschiisse aus dem Kollektivertrag ver-
kauft und das dafiir erhaltene Geld geschickt anzulegen weiss, mit Stolz eine
volle Dorfkasse vorweisen. Diese neuen Mittel werden teilweise zur Restau-
ration sakraler Gebaude und fiir Projekte auf dem Gebiet der informellen

270



traditionsbezogenen Erziehung — Ritualsprache, Textilhandwerk, Musik,
Dorfmuseum — fliissig gemacht, zum andern Teil aber in den Handel mit
einheimischen Produkten — Friichten, Gemiise, Holz, usw. — investiert.

Man hofft damit einerseits, die junge Generation durch wirtschaftliche
Vorteile an das Dorf zu binden und ist gleichzeitig darum bemiiht, diese
Generation in den traditionellen Versammlungshéusern und im Rahmen
eines kleinen musealen Bildungszentrums mit den Werten und Verhaltens-
mustern der traditionellen Kultur auf moglichst attraktive Weise vertraut zu
machen. Besonders grosse Bedeutung kommt dabei dem Erlernen des
formelhaften Ritualkodex der sambodana zu, fiir die man wihrend der
Schule keine Zeit und kein Verstéindnis hat, ohne deren Kenntnis jedoch das
Ritual und damit die gesellschaftliche Integration der Dorfgemeinschaft
innert weniger Jahre aufgel6st wéren.

271



Breguet, G.
1980

Breguet, G. et al.
1982

Bibliographie

Roéles et interactions de facteurs biologiques et sociolo-
giques dans la diminution de la population d’'une com-
munauté balinaise isolée, le Desa Adat Tenganan Page-
ringsingan. Univ. Genéve, 217 p. ronéotypées.

Genetic Survey of an Isolated Community in Bali, Indo-
nesia. Human Heredity 32 : 52-61.

Dherana, Tj., R. (ed.)

1976
Korn, V.E.

1926
- 1033
Monografi

1979

Ramseyer, U.
1977

- 1978

- 1983

- 1983

- 1985

Sekilas tentang Desa Tenganan Pegringsingan. Univer-
sitas Udayana.

Het Adatrecht van Bali. ’s-Gravenhage.
De Dorpsrepubliek Tnganan Pagringsingan. Santpoort.

Monografi Desa Tenganan, Kecamatan Manggis.
Karangasem.

Ritual and Music in Tenganan Pegeringsingan. In: The
Art and Culture of Bali. Oxford, New York, Jakarta:
194-200.

Die Gesellschaft der Auserwihlten. In: Merian 10/31:
104-108.

Double Ikat Ceremonial Cloths in Tenganan Pegering-
singan. In: Indonesia Circle (School of Oriental and
African Studies, London) 30 : 17-27.

Ein Beispiel: Gottlicher Empfang in Tenganan. In: Bali.
Insel der Gotter. Ausstellungsfithrer des Museums fiir
Volkerkunde, Basel: 92-99.

Clothing, Ritual and Society in Tenganan Pegering-
singan (Bali, Indonesia). Ver. Naturf. Ges. Basel.
95 (1984) : 191-241.

Ramseyer, U. und N. Ramseyer-Gygi

1975

272

Geringsing. In: A. Biihler u.a.: Patola und geringsing.
Zeremonialtiicher aus Indien und Indonesien. Aus-
stellungsfithrer des Museums fiir Volkerkunde, Basel:
48-96.



— 1979

Team Research
1973

Naskah
1978/79

IWF Goéttingen
E 2167

- B 2237
- E 2239

- E 2416 -19

Bali, Distrikt Karangasem. Doppelikat in Tenganan
Pegeringsingan, I-IV. Publikationen des Instituts fiir
den Wissenschaftlichen Film Gottingen. Ser. 9,
N. 11-14.

Desa Adat Tenganan Pegeringsingan. Team Research
Jurusan Antropologi. Universitas Udayana.

Naskah; Feasibility Study Desa Tenganan. Projek
Sasana Budaya Jakarta.

Filme

“Selonding”-Orchester. Ritualmusik in Tenganan Pege-
ringsingan. 346 m SW, Magnetton.
“Selonding”-Orchester. Rituelle Siebentonmusik in
Tenganan Pegeringsingan. 67 m Farbe, Magnetton.
“Karé”. Zweikampf mit Schilden in Tenganan
Pegeringsingan. 80 m SW, Magnetton.

Doppelikat in Tenganan Pegeringsingan I-IV
(4 Filme). Insg. 1530 m Farbe, Magnetton, mit deut-
schem oder englischem Kommentar.

TV Suisse Romande (Prod. und Real.: Pierre Barde)

Les secrets de Tenganan: I. Une vie pour les dieux. II.
Le théatre de I’'univers. 2 X 59 min. Farbe, Originalton,
frz. Kommentar.

273






	Desa Adat Tenganan Pegerinsingan : sozio-rituell Organisationen einer altbalinesischen Kulturgemeinschaft

