
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (1985)

Artikel: Kontext und die Interpretation von Adat-Regeln in einem balischen Dorf

Autor: Schaareman, Danker H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007667

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Danker H. Schaareman

Kontext und die Interpretation von Adat-Regeln
in einem balischen Dorf*

Im folgenden Beitrag werde ich einen Verstoss gegen die acto-Vorschriften1
in dem balischen Dorf Tatulingga behandeln. Der Leser kann sich fragen, ob
es sich in diesem Beitrag um ethnologische oder juristische Fragen handelt.
Die Frage ist aber irrelevant, wenn man die gegenseitige Beziehung beider
Konzepte akzeptiert. Wie ich hoffe aufzeigen zu können, kann der unten
beschriebene Fall nicht ohne Berücksichtigung der ethnographischen Situation,

ohne den spezifischen Kontext, vollkommen verstanden werden. Es ist
möglich, dass der vorliegende Fall dem westlichen Leser als ein unbedeutender

erscheint. Wichtig ist aber, dass er den Baliern selber, den "Akteuren",
in einem religiösen Sinne als bedeutend erscheint. Darüber hinaus kann
ihnen ein (im Grunde genommen unbedeutender) Fall als eine Art "Bühne"
dienen, auf welcher unterschwellige und versteckte sozial-politische,
zwischenmenschliche Konflikte ausgetragen werden. Ich glaube, dass dies aus
der folgenden Beschreibung offensichtlich wird.

Es ist deshalb für das Verständnis der Beschreibung notwendig, mit einer
detaillierten Ausführung (Teil II) der sozial-politischen, wirtschaftlichen und
religiösen Organisation dieses Dorfes zu beginnen, nach einigen einführenden

Bemerkungen über traditionelle Dorftypen in Bali in Teil I (cf. auch
Anm. 12). In Teil III wird die Bedeutung des Kontextes, in welchem ein
Verstoss gegen die adaf-Regeln stattfindet, näher erläutert. In Teil IV
schliesslich wird der Fall selber beschrieben.

* Das Material für diesen Beitrag wurde im Verlauf eines Forschungsprojekts zusammengetragen,
das finanziell hauptsächlich durch den Schweizerischen Nationalfonds getragen, und das

Ethnologische Seminar, das Museum für Völkerkunde und das Musikwissenschaftliche
Institut, alle zu Basel, sowie auch durch den Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia in
Jakarta unterstützt wurde. Ich danke allen für ihre wertvolle Hilfe und Mitarbeit. Die
eigentliche Feldforschung wurde im Jahre 1972-1973 durchgeführt, zusätzliche im Jahre
1976 und 1980. Die letztere Forschung wurde teilweise durch den Fonds zur Förderung der
Weiterbildung Junger Wissenschaftler der Universität Basel finanziert, dem ich für seine
Hilfe herzliche danke. Schliesslich danke ich Keebet von Benda-Beckmann (Rotterdam),
James J. Fox (Canberra), Christoph Keller (Basel), Walter Ramstein (Basel) und Anette
Rein (Berlin), die das Manuskript gelesen haben und mir mit zahlreichen nützlichen
Hinweisen und Kommentaren behilflich waren; Anette Rein hat Teile des englischen
Originals ins Deutsche übersetzt, wofür ich meinen Dank ausspreche.

1 Adat bezieht sich auf alle normativen Regeln, die das soziale und religiöse Leben eines
bestimmten Dorfes beherrschen (cf. auch Benda-Beckmann 1981:117, 147).

223



I.

Im allgemeinen lassen sich zwei Haupttypen der traditionellen balischen
Dorforganisation unterscheiden (cf. auch Anm. 12). Ohne dass ich in
kulturhistorische Spekulationen verwickelt werden möchte, scheinen diese beiden
Typen grob mit einer Einteilung übereinzustimmen, wie sie aus der Arbeit
von V.E. Korn2 hervorgeht. Diese Korrespondenz zeigt jedoch nicht
notwendigerweise auch die "historische Entwicklung" der balischen Dörfer auf.
Dennoch hat seine Einteilung balischer Dörfer, beruhend auf verschiedenen
(teilweise religiösen) Kriterien, bis auf den heutigen Tag ihren Wert behalten
und ist, allgemein gesprochen, korrekt.

Zum besseren Verständnis der Organisation und Struktur von Tatulingga
ist es sinnvoll, etwas ausführlicher auf Korns Einteilung einzugehen.

Korn unterscheidet zwischen Dörfern des "alt-balischen" und solchen des

sogenannten "Apanage"-Gebiets. Im zuletzt genannten Gebiet hatten die
hinduistischen Herrscher offensichtlich einen viel grösseren Einfluss als in
der "alt-balischen" Region, die, wie angenommen wurde, weitgehend den

"ursprünglichen", "autochthonen" Charakter der Dorfstruktur beibehalten
hatte. Jedoch betont Korn (1932 : 2, 62f) die Tatsache, dass es unmöglich
wäre, ein baiisches Dorf zu finden, in welchem Einfluss der hindu-balischen
Fürstentümer nicht in der einen oder anderen Art anzutreffen wäre. Es

waren gerade die "altbalischen" Dörfer, die im Stande waren, mit den
Herrschern Verträge und Abmachungen abzuschliessen - wie aus den
bekannten Edikten hervorgeht -, um sich selber vor zu grossem Einfluss
dieser Herrscher auf das Dorfleben zu schützen.

Natürlich ist diese allgemeine Betrachtung der Entwicklung der balischen
Dorfstruktur zu einseitig (cf. Geertz 1959) und eher voreingenommen. Es

gibt sicherlich noch andere Faktoren und andere Möglichkeiten, die zu dieser
Entwicklung beigetragen haben - und die ihren Einfluss geltend machten
und noch machen (cf. Boon 1977 : 54ff)3.

2 Trotz der vielen Veränderungen, die in der balischen Gesellschaft während der letzten
Jahrzehnte auftraten, bleibt Korns "Het Adatrecht van Bali" (1932) weiterhin ein Standardwerk

für jeden Wissenschaftler, der sich mit der balischen Kultur beschäftigt. Seine
"ethnographischen Einsichten" können aber durchaus kritisiert werden, da er als Rechtsanwalt und
kolonialer Verwaltungsbeamte die baiische Kultur von einem etwas zu einseitigen und
juristischen Standpunkt aus betrachtete.

3 Eine dieser, von Korn wenig berücksichtigten, Möglichkeiten ist, dass Dörfer auch versucht
haben können, sich vor Nachbardörfern zu schützen oder sich von diesen zu unterscheiden
oder abzusetzen, und deshalb ihre Unabhängigkeit und Autonomie mit Hilfe von fürstlichen
Dokumenten institutionalisiert haben. Ferner scheint es einen stetigen Machtkampf unter
den verschiedenen fürstlichen Adelshäusern gegeben zu haben, wobei jedes für sich
versuchte, die Lokalbevölkerung an sich zu binden. Koalitionen und Allianzen zu gründen, usw.

224



Ein unterscheidendes Merkmal der Dorforganisation des ersten Typus ist
die pluralistische Dorfverwaltung4 mit ihren religiös-priesterlichen Aufgaben.
Das Dorf (désa adat)5 besteht aus verschiedenen Wohnquartieren (banjar) -
in einem territorialen Sinne - und/oder verschiedenen sozial-politischen
Gruppierungen (gleichfalls banjar genannt). Diese banjar sind dem Dorf
(désa adat) in fast jeder Beziehung untergeordnet. Dass die Position dieses

Dorftyps innerhalb der balischen Gesellschaft in ihrer Gesamtheit "marginal
in the extreme" sein würde - wie Geertz (1959:1012) es ausdrückt - trifft
nicht zu: Viele Dörfer in Ost-, Nord- und Zentralbali besitzen eine pluralistische

Dorfverwaltung (deren Mitgliedschaft (teilweise) altersabhängig ist),
haben Altersgruppen usw. (cf. unten, Teil II).

Prinzipiell ist das Dorf, der désa adat, eine territoriale adat- Gemeinschaft
(cf. Teil III), innerhalb derer zahlreiche Gruppierungen und Vereine existieren,

von denen jeder spezifische Aufgaben zu erfüllen hat.
Nur der subak, der Irrigationsverein, ist nicht überall auf das Dorf

beschränkt: Seine Mitglieder gehören nicht notwendigerweise alle zum
gleichen Dorf (cf. unten, Teil II).

In der Literatur wird oft zwischen désa, als einer religiösen Einheit, und
banjar, als einer sozial-politischen Einheit, unterschieden. Diese strikte
Dichotomie - religiöse (désa) Autorität einerseits und weltliche (banjar)
Autorität andererseits - ist jedoch nicht ganz korrekt. Obwohl banjar-
Aufgaben sozial-politisch orientiert sind, bleibt letztendlich die Nachbarschaft

(banjar) dem Dorf (désa) untergeordnet; die Ausführung von banjar-
Aufgaben muss als ein Mittel zur Beibehaltung (und zur periodischen

Obwohl es keine "balischen Fürstentümer" mehr gibt, können solche Prozesse der
Machtverschiebung noch immer beobachtet werden; der Einfluss der vielen Vertreter der früheren
Königstümer und lokalen Adelshäuser ist beträchtlich (für nähere Angaben verweise ich auf
Geertz 1980 und Schaareman im Druck®); cf. auch unten für Information über ähnliche
Prozesse auf Dorfebene.

4 Das Wort "pluralistisch" soll ein Gremium bezeichnen, das aus mehreren Dorfältesten
besteht. Alle balischen Dörfer besitzen eine pluralistische Organisation in dem Sinne, dass

innerhalb des Dorfes viele Gruppierungen vorhanden sind, aber nicht alle Dörfer weisen
einen pluralistischen Dorfrat auf.

5 Das Wort "désa" hat mehrere Bedeutungen. Erstens bezeichnet es das ganze Territorium
eines einzelnen Dorfes mitsamt (Reis-) Feldern, Wohnvierteln und deren Bewohnern (es ist
in diesem Fall zutreffender, von "désa adat" zu sprechen). Zweitens wird das Wort als
Ausdruck für all diejenigen Gruppierungen des Dorfes gebraucht, die spezielle Aufgaben in
Bezug auf die Dorfrituale haben - im Gegensatz zu den sozial-politischen und wirtschaftlichen

Gruppen wie banjar (cf. Teil II). Schliesslich wird es in einem eingeschränkten Sinne
für "die Dorfältesten" verwendet (cf. S.7f).

6 Der Begriff "dorpsrepubliek", so wie Korn ihn verwendet - fälschlicherweise von H. und
C. Geertz (1975 : 17) mit dem banjar ("hamlet") identifiziert - kann gegenwärtig nicht mehr
verwendet werden. Die juristische (Semi-) Autonomie aber, die im Begriff "dorpsrepubliek"
miteingeschlossen ist, behält weiterhin ihren Wert (cf. auch Anm. 12).

225



Wiederherstellung) der rituellen Reinheit des Dorfgebietes betrachtet werden.

Umgekehrt aber kann der désa in Bezug auf die sozial-politische und
wirtschaftliche Organisation des Dorfes eingreifen, insofern der banjar mit
dieser Organisation beauftragt ist (cf. Grader 1937" für einen schematischen
Überblick über diesen Typ der Dorforganisation).

Die pluralistische Dorfverwaltung ist durch Oppositionen charakterisiert:
Die eine Hälfte des Rates ist nyoman (jünger), kawan (westlich), kiwa
(links) oder tëngên (rechts) oder dulun (oberhalb). Diese Oppositionen sind
notwendige Oppositionen, sie bilden notwendige Beziehungen zwischen
kontrastierenden und komplementären Elementen. Dabei handelt es sich um
ein Prinzip, das allgemein in indonesischen Kulturen gefunden wird. Abhängig

vom (meist rituellen) Kontext können Elemente der einen Gruppe -
verbunden durch Assoziation - Oppositionen unter sich und so mit Elementen

einer anderen Gruppe verbunden werden. Beispielsweise sind die
Himmelsrichtungen "Süden" und "Westen" eng miteinander assoziierte
Elemente, und kontrastieren mit den Richtungen "Norden" und "Osten". In
bestimmten rituellen Kontexten können diese Richtungen jedoch untereinander

ausgetauscht werden, so dass dann "Süden" und "Osten" miteinander
assoziiert werden, und in Opposition zum Paar "Norden" und "Westen"
stehen. Selbstverständlich ist dies eine etwas vereinfachte Darstellung von
dem, was wirklich passiert.

Die Dörfer des zweiten Organisationstyps haben keine pluralistische
Dorfverwaltung. Ihr charakteristisches Merkmal ist, dass diesen Dörfern ein
Mann, der kliang désa, vorsteht. Nominell ist er der Dorfchef, obwohl die
verschiedenen banjar, aus denen das Dorf (désa adat) besteht, sozial-politisch,

wirtschaftlich und bis zu einem gewissen Mass auch religiös, wichtiger
und unabhängiger als das Dorf im Ganzen sind. Dieser Dorftypus wird hier
nicht weiter behandelt, da Tatulingga eindeutig zu den Dörfern des ersten
Typs gehört.

II.

Das Dorf Tatulingga7, mit seinen ca. 1200 Einwohnern, liegt in der hügeligen
Region Ostbalis. Die soziale Organisation von Tatulingga ist durch zahlreiche

ökonomische, sozial-politische und religiöse Gruppierungen
gekennzeichnet (detailliertere Informationen können in Schaareman [im Druck3]
nachgelesen werden). Innerhalb des über allen stehenden Dorfes (désa) ist

7 Der Name "Tatulingga" ist, aus einsehbaren Gründen, ein Pseudonym.

226



beinahe jede Gruppierung eine eigentliche arto-Gemeinschaft (cf. unten,
Teil III). Die Vorstellung von H. und C. Geertz (1975 : 14), wonach solche

Gruppierungen - sie erwähnen u.a. den désa adat (Dorf), den banjar
(Nachbarschaft), den subak (Irrigationsverein), den dadia (Verwandtschaftsgruppe

- sich auf die Verehrung in einem spezifischen Tempel konzentrieren
würden, trifft nicht ganz zu. Die verschiedenen Gruppierungen sind nicht an
einen bestimmten Tempel gebunden, aber jede von ihnen unterstützt mit
einem religiösen (und materiellen) Beitrag das Ritual in dem einen oder
anderen Dorftempel. Die Verehrung in den Dor/tempeln steht an erster
Stelle, obwohl gewisse Gruppen einen eigenen Tempel haben (wie der
Irrigationsverein).

Die sèkaha taruna und daha sind die Vereine der unverheirateten Jungen
(taru na) und Mädchen (daha). Es muss im Auge behalten werden, dass die
erste Vereinigung ist, von der eine Person in ihrem Leben Mitglied wird.
Mädchen treten dem Verein nach ihrer ersten Menstruation bei, die Jungen
im Alter zwischen 13 und 16 Jahren. Die beiden Vereine stellen eine Art
"Schule" für das spätere rituelle Leben ihrer Mitglieder dar, und ihre
Funktion liegt ausschliesslich im rituellen Bereich. Neben den Aufgaben, die
sie während der Dorfrituale ausführen müssen, haben die unverheirateten
Jungen und Mädchen ihre eigenen Rituale (wie das Kuningan-Fest8), zu
welchen sie Mitglieder anderer Dorfvereine einladen.

Die Handlung des Einladens (oder eine Person in einer höflichen
(balischen) Art auffordern, gewisse rituelle Pflichten auszuführen) ist ein extrem
wichtiger Aspekt im sozial-religiösen Leben aller Gruppen; es ist eine Art
"Spielen mit Benehmen". Wird jemand jedoch nicht von der richtigen
Person eingeladen, oder "vergisst" man eine spezielle Person einzuladen,
kann dies ernsthafte Sanktionen nach sich ziehen9. Eine gewisse Person nicht
einzuladen, zeugt manchmal von persönlichen Problemen zwischen dem, der
einlädt, und der (den) Person(en), die nicht eingeladen wurde(n).

Die verschiedenen awig-awig (Handschriften mit Dorfverordnungen)
enthalten genaue Informationen darüber, wer wen einladen sollte. Um ein
Beispiel zu nennen, zitiere ich einen kurzen Teil eines Manuskriptes, welches
die Prozedur während eines jährlichen Rituals in Tatulingga beschreibt.

Malih tëdun kërama saing ka Mutër, nëbëngin isaya ngundang saing luh asëla
12 diri / ingëmpat nguduh isaya ngundang iklihan daha néné 8 diri / itaruna
ngundang pakayuhan //

8 Das Kuningan-Fest ist ein wichtiges Ritual für ganz Bali, das alle 210 Tage durchgeführt
wird. Beschreibungen sind u.a. in Sugriwa (1957:21ff) und Moerdowo (1973 : 64ff) zu
finden.

9 Eine dieser Konsequenzen ist Ausschluss aus dem Verein.

227



Dann gehen die Dorfältesten in den Ursprungstempel, die Diener erhalten die

Anordnung, die 12 weiblichen Dorfältesten einzuladen / der ngëmpat ein
Dorfältester von hohem Rang) ordnet den Dienern an, die 8 Mitglieder des

Mädchenrates einzuladen / die Jungen sollen die Musiker einladen //

Heiratet ein Junge oder Mädchen, scheiden sie aus ihren Vereinen aus; der
Mann - und damit auch seine Ehefrau - wird Mitglied des banjar (Nachbarschaft)

und der sësabu (dies sind die landlosen Dor/fnitglieder). Alle
verheirateten Dorfleute gehören beiden Gruppen an und, mit einigen Ausnahmen,
bleiben Mitglied für den Rest ihres Lebens. Nachdem ein Mann durch seine
Heirat Mitglied des banjar und der sësabu geworden ist, wird er auf eine
Warteliste für ein Stück Boden eingetragen10. Als Mitglied des banjar erhält
er eine Option auf ein Stück Reisfeld vom banjar (d.h. ein pacatun pahuman

10 Ar), nach dessen Erhalt er zum pahuman wird - was die Bezeichnung
der landbesitzenden Mitglieder der Nachbarschaft banjar) ist. Als sësabu
erhält er eine Option auf ein Stück Land vom Dorf (d.h. ein pacatun dësa

5 Ar), nach dessen Erhalt er zum dësa nyoman wird - wie die landbesitzenden

Dorfmitglieder bezeichnet werden.
So ist eine Person zur gleichen Zeit ein Mitglied des banjar (ohne Land),

ein pahuman (mit Land), ein sësabu (ohne Land) und ein dësa nyoman (mit
Land). Abhängig vom Kontext verhält sich eine Person als pahuman oder als

sësabu, usw. Basierend auf Zivilstand, Landbesitz und Alter summiert sich
die Mitgliedschaft in den verschiedenen Dorforganisationen von der untersten

Stufe aufwärts. Dabei sollte beachtet werden, dass das Land der
Nachbarschaft banjar) eigentlich auch Land des Dorfes dësa) ist, und
nur von der Nachbarschaft banjar) verwaltet wird11.

Die Aufgaben der landlosen Dorfmitglieder (sësabu) sind religiöser Art.
Für die verschiedenen Dorfrituale müssen sie Reis und Opfergaben zur
Verfügung stellen, weiterhin sind sie u.a. für den Unterhalt der Dorftempel
verantwortlich.

Tatulingga besitzt zwei sozial-politische Nachbarschaften (banjar): banjar
kanginan (die östliche Nachbarschaft), und banjar kawanan (die westliche
Nachbarschaft). Die Bezeichnungen "Ost" und "West" zeigen an, zu
welchem Nachbarschaftsgebäude man gehört (wo die banjar-Treffen abgehalten
werden).

10 Die Anzahl Bodenstücke vom Dorf und Nachbarschaft ist fest.
11 Alles Land, das innerhalb des Areals eines gegebenen Dorfes liegt, ist Dorfland. Teile dieses

Bodens werden (im Namen des Dorfes) von den Nachbarschaften (banjar) des Dorfes
verwaltet. Im Grunde genommen gibt es keinen Boden in Privatbesitz innerhalb der

Dorfgrenzen (ausser dem Boden, der in Familienbesitz ist). Einzelne Personen besitzen

Land ausserhalb des Dorfterritoriums.

228



Weiterhin ist Tatulingga in drei territoriale Wohnquartiere (ebenfalls
banjar genannt!): banjar kangin, kauh und tëngah, was das östliche, das
westliche und das mittlere Wohnquartier bedeutet.

Aufgrund dieser beiden Unterteilungen kann ein Mann im westlichen
Quartier (banjar kauh) wohen, und gleichzeitig Mitglied der östlichen
Nachbarschaft (banjar kanginan) sein - die Mitgliedschaft in einer bestimmten
Nachbarschaft hängt vom Wohnplatz und/oder von der Mitgliedschaft des
Vaters ab.

Bergrichtung

t

;
Meerrichtung

1 banjar (Wohnquartier) kauh (West)
2 banjar tëngah (mittleres Wohnquartier)
3 banjar kangin (Ost)

l } banjar (Nachbarschaft) kawanan (West) bzw. kanginan (Ost)

Abb. 1 Die banjar von Tatulingga

Die drei territorialen Einheiten haben nur bei ganz bestimmten Ritualen
eine Funktion; abhängig vom banjar, in welchem sie leben, müssen die
jeweiligen Bewohner im Turnus bestimmte Aufgaben für einige Rituale
ausführen. Innerhalb des Dorfes sind jedoch die östliche und westliche

229



Nachbarschaft die wichtigsten sozial-politischen Einheiten. Abgesehen von
der Tatsache, dass sie "political arenas" sind (cf. Hobart 1975), haben sie für
die Erhaltung der Dorfstrassen, und der östlichen Gebäude (nicht der
Tempel) zu sorgen. Innerhalb der Nachbarschaften gibt es weitere Gruppierungen

wie den sékaha patus, dessen Mitglieder sich gegenseitig bei Kremationen

und anderen Familienfesten unterstützen.
Jede Nachbarschaft umfasst demnach landlose Mitglieder und landbesitzende

pahuman. Da die Wartezeit auf ein Stück Land relativ kurz ist, sind
die meisten Nachbarschaftsmitglieder auch pahuman. Einwanderer und
Junggesellen können kein Land erhalten (weder von der Nachbarschaft noch
vom Dorf); Witwer müssen ihr Stück Land zurückgeben und werden dann
von ihren Familien unterstützt.

Nach einiger Zeit kann man in den pamong banjar, den Nachbarschaftsvorstand,

gewählt werden; beide Nachbarschaften haben ihren eigenen
Vorstand. Der Vorstand der östlichen Nachbarschaft wählt einen kliang désa

I, den ersten Dorfvorsteher, derjenige der westlichen Nachbarschaft einen
kliang désa II, den zweiten Dorfvorsteher. Sozial-politisch gesehen sind
beide Nachbarschaftsvorstände die wichtigsten Instanzen, da Angelegenheiten

von regionaler und/oder nationaler Bedeutung über die Dorfvorsteher an
das Dorf weitergeleitet werden12. Die beiden kliang désa sind zugleich
nominell die Dorfvorsteher als auch die Leiter ihres Nachbarschaftsvorstands.

Die landbesitzende Dorfmitglieder (désa nyoman) - d.h. die sësabu,
nachdem sie ein Stück Land vom Dorf erhalten haben - haben, wie die
sësabu auch, rein rituelle Verpflichtungen. Sie müssen Reis für die Dorfrituale

zur Verfügung stellen (quantitativ mehr als die sësebu), daneben
obliegt ihnen die Durchführung wichtiger ritueller Aufgaben während dieser
Rituale, sie nehmen aktiv teil am Ritual. Aus dieser Gruppe, oder auch aus
der der sësabu, werden die sogenannten saya désa ("Diener", "Gehilfen")
monatlich durch den Dorfsekretär (s. unten) für die Dorfratssitzungen und
für die Dorfrituale bestimmt.

Als landbesitzendes Dorfmitglied wird man in eine weitere Warteliste
eingetragen, nämlich in die der kërama saing, der Dorfältesten.

12 Der Einfluss seitens der niederländischen kolonialen und der indonesischen nationalen
Regierung auf die Dorforganisation war selbstverständlich beträchtlich. Es muss aber betont
werden, dass dieser Beitrag sich mit den traditionellen adaf-Strukturen in einem Dorf
auseinandersetzt (cf. Teil Ilf). Die regionalen und/oder nationalen Behörden besitzen
keinerlei Möglichkeit zur Einflussnahme auf die interne Dorfrechtssprechung: Diesbezüglich
sind die Dörfer vollkommen selbständig. Üblicherweise müssen nur Fälle von Körpergewalt
den regionalen Behörden gemeldet und von ihnen behandelt werden. Ferner und vor allem
im Falle von Konflikten über Boden kann die Dorfbevölkerung selber die übergeordneten
Instanzen zu Hilfe rufen, um den Konflikt zu lösen.

230



Die 24 kërama saing - deren Anzahl immer die gleiche ist - bilden
zusammen mit ihren Ehefrauen13 den eigentlichen Dorfältestenrat. Wird ein
Platz frei - sei es durch Verzicht, Rücktritt oder Todesfall -, so rückt
derjenige landbesitzende désa nyoman nach, der an oberster Stelle der
Warteliste steht, und wird der "jüngste" Dorfälteste.

Die Dorfältesten werden in eine "jüngere" (nyoman) und eine "ältere"
(wayan) Gruppe unterteilt. Bei den monatlichen Dorfratssitzungen (sangkë-
pan) sitzen sie in zwei langen Reihen, die ältere Gruppe an der östlichen, die
jüngere Gruppe an der westlichen Seite des Versammlungshauses oder im
Tempelhof.

Die 12 ranghöchsten Dorfältesten sitzen der Reihenfolge entsprechend an
der "Bergseite" (kaja) des Gebäudes, die rangniedrigsten an der "Meerseite"

(këlod)-, alle 24 Männer sitzen mit dem Gesicht zum Berg.

4 /X3
6 5 '

8 7

10 9

12 11

14 13 ^
16 15 1

18 17
I

20 19
1

22 21

24 23 '

Bergseite

Bergrichtung (kaja)

Î

Meerseite

Ungerade Nummer: die "älteren" (wayan) Dorfältesten
Gerade Nummer: die "jüngeren" (nyoman) Dorfältesten

Abb. 2 Sitzordnung der 24 Dorfältesten

13 Die Frauen der Dorfältesten sind normalerweise nur dann bei den Dorfritualen zugegen,
wenn sie spezifische rituelle Aufgaben zu erfüllen haben. Den regelmässigen Sitzungen des

Dorfrats oder der Dorfältesten wohnen sie nicht bei.

231



Die ranghöchsten (meist auch die ältesten vier kërama saing (Nr. 1-4)
sind die eigentlichen Dorfpriester. Während der Dorfrituale spielen sie die
wichtigste Rolle, da sie für den korrekten Ablauf der (rituellen) Handlungen
verantwortlich sind. Die Dorfratssitzung (wobei es sich primär um eine
religiöse Angelegenheit handelt) wird im Balé Agung (cf. Abb. 4) abgehalten

(für detaillierte Beschreibungen solcher Treffen vgl. Korn
[1932 : 191f; 234f] und Grader [1937" : 83ff]). Nachdem der religiöse Teil
des Treffens abgeschlossen ist, wird es im Balé Gambang (cf. Abb. 4)
fortgesetzt, wobei u.a. adat- Verstösse behandelt werden.

Diese vier ranghöchsten Dorfältesten (bahan wayan/nyoman und ngèmpat
wayan/nyoman, wie sie genannt werden) bilden zusammen mit dem Dorfsekretär

(panyarikan désa) und den beiden banjar-Vorständen (inklusive beider

Dorfvorsteher) den sogenannten pangadilan désa, den höchsten Dorfrat.
Dieser stellt die höchste entscheidungsfähige Autorität bezüglich interner
Dorfangelegenheiten dar.

Im Gegensatz zu den Dorfältesten wird der Dorfsekretär vom pangadilan
désa gewählt und gehört nicht zum Dorfältestenrat im eigentlichen Sinne. Er
ist ein selbsternanntes Mitglied des Dorfrats. Das Amt des Sekretärs als
solches gab es in früheren Zeiten nicht, wurde aber von zwei Dorfältesten
übernommen, die seit etwa fünfzig Jahren aus dem Rat verschwunden sind.
Ein neues Amt, nämlich das des panyarikan désa, wurde geschaffen oder
entstand. Es wurde aber nicht ganz in den Rat integriert, es blieb mehr oder
weniger am Rande. Der Dorfsekretär besitzt keinen festen Platz während
der Rituale, er befolgt nicht das traditionelle System der Rangerhöhung der
Dorfältesten, er sollte seine Haare nicht lang tragen wie sie (was er aber
macht), er sollte nur die Dorfadministration besorgen und die relevanten
Anweisungen der Dorfältesten, des höchsten Dorfrats und des "Kontrolleurs"

(cf. unten) ausführen. Er ist aber offizielles Mitglied des höchsten
Dorfrats. Schliesslich wird er nicht aus den beiden einflussreichsten
Verwandtschaftsgruppen des Dorfes (den Pasëk und Pulasari, cf. unten)
gewählt.

Zusammenfassend kann man eine "vertikale" Einteilung der Bevölkerung
in zwei grössere Gruppen unterscheiden: Das Dorf (désa adat) auf der einen
und die Nachbarschaft (banjar) auf der anderen Seite.

Die Vereine der unverheirateten Jungen und Mädchen, die landlosen und
landbesitzenden Dorfmitglieder und die Dorfältesten gehören zum désa in
einem eingeschränkten religiösen) Sinne. Die Nachbarschaft (banjar)
umfasst sowohl die landlosen und landbesitzenden Mitglieder, als auch beide
Nachbarschaftsvorstände. Beide Gruppen, désa und banjar, werden im
übergeordneten Dorfrat, dem pangadilan désa, vereinigt (cf. Abb. 3).

232



DÉSA ADAT

religiöser Bereich | sozial-politischer

Abb. 3 Modell der vertikalen und horizontalen Einteilung der Bevölkerung

Neben dieser vertikalen Einteilung der Bevölkerung lässt sich noch eine
weitere erkennen, die man als eine "horizontale" betrachten könnte. In
Tatulingga finden sich mehrere kleinere Vereine, die weder mit dem Dorf
noch mit der Nachbarschaft direkt verbunden sind, und deren Organisationsform

nicht strikt von Alter und Landbesitz abhängt. Deshalb benutze ich in
Bezug auf die Einteilung der Dorfbevölkerung die Konzepte "vertikal" und
"horizontal".

233



An erster Stelle kommen die subak (die Irrigationsvereine) und weiterhin
eine Anzahl von landwirtschaftlichen Gruppierungen wie Pflanz- und
Erntevereine. Es handelt sich bei ihnen um aufgabenorientierte Assoziationen,
deren Mitgliedschaft freiwillig ist und oft auf verwandtschaftlichen Beziehungen

beruht, die aber, unabhängig von den "obligatorischen" Vereinen
(cf. unten, Teil III), ihre Mitglieder zusammenbinden. Schliesslich gibt es

mehrere "Sparvereine", Musik- und Singvereine usw.
Der subak ist der einzige Verein, der nicht direkt zum Autoritätsbereich

des Dorfes gehört, da die Mitglieder der drei subak von Tatulingga in
verschiedenen Dörfern wohnen. Dieser Sachverhalt hängt mit der geo-
hydrologischen Struktur des Bewässerungssystems zusammen, welches
traditionellerweise regional verwaltet wird.

Beide Einteilungen (die "vertikale" und die "horizontale") werden durch
die verwandtschaftlichen Beziehungen durchschnitten und sicherlich auch
beeinflusst - teilweise hinsichtlich der Zusammensetzung und Rekrutierung
der Mitgliedschaft der verschiedenen Gruppierungen. Die Verwandtschafts-

gruppen formen ihrerseits auch eigene "Vereine" (dadia oder padukuhan),
wobei die dadia wiederum in territoriale Einheiten (tèmpèk) unterteilt sind.

Die wichtigsten Verwandtschaftsgruppen in Tatulingga sind der dadia
Pasëk und der dadia Pulasari14. Die Pasëk-Gruppe wohnt im nordwestlichen
Teil des Dorfes, die Pulasari im nordöstlichen. Demnach kann man sagen,
dass das westliche Wohnquartier sowohl territorial als auch sozial-politisch
vom dadia Pasëk beherrscht wird, und dementsprechend im östlichen Teil
des Dorfes der dadia Pulasari dominiert. Der mittlere Teil (banjar têngah) ist
zwischen den beiden dadia aufgeteilt.

Der erste Dorfvorsteher ist beinahe immer ein Pulasari, während der
zweite üblicherweise ein Pasëk ist. Diese Aufteilung der Ämter unter den
beiden dadia findet sich auch in der Zusammensetzung der beiden banjar-
Räte und dem höchsten Dorfrat (pangadilan désa) wieder, d.h. die meisten
gewählten Mitglieder der banjar-Vorstände sind entweder Pasëk oder Pulasari.

Alle anderen Einwohner von Tatulingga sind "mula", "autochthone"
(wie sie von den "adligen" Pasëk un Pulasari genannt werden); die mula
unterteilen sich gleichfalls in verschiedene Familiengruppen (padukuhan
oder kelompok).

Sowohl die Pasëk als auch die Pulasari betrachten sich selber als die
Erhalter der Tradition und des adat von Tatulingga, da sie ihre Abstammung
bis zurück auf das ehemalige hinduistische Reich von Majapahit rechnen. Im
Sinne dieser hergeleiteten Abstammung rechtfertigen und betonen sie auch
ihre überlegene Position gegenüber den "mula". Die Pasëk und Pulasari (sie
sind als verwandtschaftliche Gruppen auf ganz Bali anzutreffen) stellen

14 Nur ein Fünftel der Gesamtzahl von Kernfamilien in Tatulingga ist Pasëk oder Pulasari.

234



deutlich eine soziale Klasse dar, die eine Zwischenposition zwischen den
sudra oder jaba (den mula in Tatulingga) und den triwangsa, den drei noblen
balischen "Kasten" oder Titelgruppen einnimmt15.

Auch aufgrund ihrer besseren ökonomischen Position bestimmen die
beiden dadia zu einem grossen Teil die Dorfpolitik. Jedoch besitzen sie
keinen direkten Einfluss auf die Zusammensetzung des Dorfrats, da diese
aufgrund des Senioritätsprinzips erfolgt. Trotzdem ist ihr Einfluss auf die
Dorfältesten bedeutend, da die dödia-Mitglieder den höchsten Dorfrat zah-
lenmässig und politisch dominieren (es soll hierbei daran erinnert werden,
dass die ranghöchsten Dorfältesten gemeinsam mit dem Dorfsekretär einen
Sitz im höchsten Dorfrat haben). Da beide dadia sich ihrer gemeinsamen
Abstammung sehr bewusst sind und demnach auch ihrer hohen Position,
unterscheiden sie sich von den "mula" hinsichtlich ihres sozial-politischen
Status, ihrer ökonomischen Position und ihres Einflusses. Obwohl die
Zusammenarbeit zwischen den beiden dadia zeitweise ziemlich intensiv ist,
und trotz der Solidarität gegenüber den "mula", besteht ständig eine latente
Spannung zwischen ihnen. Grund dieser Spannung ist das "ewige" Ringen
um Prestige und Status, das aber nicht nur zwischen den beiden dadia,
sondern auch unter den "mula" stattfindet, wobei letztere weniger erfolgreich

sind. Auch innerhalb jedes einzelnen dadia werden ständig lose
Koalitionen gebildet, wobei versucht wird, auch Mitglieder von "mula"-Familien
sich zu verpflichten und zu beeinflussen. H. Geertz (1967 : 53) schreibt:
"Such rivalry for prestige (in its purest sense, without economic perquisites)
is an exceedingly important element in the Balinese social climate". Aber
Spannungen und unterschwellige Konflikte werden äusserst selten in einer
offenen Auseinandersetzung ausgetragen. Wie Geertz (1975 : 403) bemerkt:
"Issues are not sharpened for decision, they are blunted and softened in the
hope that mere evolution of circumstances will resolve them, or better yet,
that they will simply evaporate". Dieser Tatbestand wird in Teil IV
offensichtlich werden.

Im folgenden sollen noch weitere Dorffunktionäre besprochen werden;
zunächst der mënanga, der Leiter des rituellen gambang-Orchesters, welches
in vielen Ritualen eine wichtige rituelle Aufgabe hat (cf. Schaareman im
Druckb). Hierbei ist es wichtig zu bemerken, dass der Leiter dieses Orchesters

gleichzeitig der eigentliche Leiter des Rituals selber ist, da er ein
umfassendes Wissen über den Ablauf der rituellen Handlungen hat. Als
Leiter des Rituals wird er pëlëlintih genannt, "Kontrolleur"; er überwacht

15 In den Augen der triwangsa gehören die dadia Pasëk und Pulasari ebenfalls zu den
"gewöhnlichen" Leuten, obwohl ihre spezielle Position (zusammen mit der von bestimmten
anderen Gruppen wie den Eisenschmieden) allgemein erkannt und anerkannt wird. Bestätigung

des Status hängt in hohem Masse von dem eigenen Standpunkt ab (weitere Angaben
sind in Boon 1977, Geertz 1980 und H. und C. Geertz [1975] nachzulesen).

235



auch die vorbereitenden Phasen des Rituals. Alle Verstösse gegen den Dorf-
adat, die während des Rituals möglicherweise erfolgen, werden ihm oder
dem Dorfsekretär gemeldet. Der pëlëlintih ist diejenige Person, die den
Entscheidungsprozess bei einer "Fall"-Besprechung (eines adat-Verstosses),
aufgrund seines Wissens, und weil er ein Pasëk ist, sehr beeinflussen kann.

Wie der Dorfsekretär wird auch der pëlëlintih oder mënanga vom höchsten
Dorfrat gewählt (oder manchmal auch bestimmt). Als wichtigstes Kriterium
für die Auswahl eines Kontrolleurs gilt sein ihm zugeschriebener
sozialreligiöser Status und Position. Dies bedeutet, dass die zu wählende Person
über einen hohen sozialen Status, kombiniert mit einem gründlichen religiösen

und rituellen Wissen, verfügen sollte. Das wiederum heisst, dass der
pëlëlinth meistens ein Pasëk (manchmal ein Pulasari) ist, da die Mitglieder
dieses dadia sich ihrer Rolle als "Wächter" der Tradition von Tatulingga sehr
stark bewusst sind. Darüber hinaus verfügen sie gegenüber den "mula"
aufgrund ihrer Abstammung, wie schon erwähnt, über einen hohen
sozialpolitischen und ökonomischen Status.

Weiterhin zeichnet den pëlëlintihImënanga die Tatsache aus, dass er auch
als ein Priester betrachtet werden kann, da er im Gegensatz zu den "normalen"

Priestern (pamangku, cf. unten) sogar dazu fähig ist, heiliges Wasser
(tirta) für Kremationen und Reinigungszeremonien selber herzustellen. In
dieser Hinsicht gleicht er dem hohen Priester (padanda) der Brahmanen-
"Kaste". Verschiedene "mula"-Familien benutzen nur sein heiliges Wasser
für ihre Zeremonien, und nicht das des padanda. Aufgrund aller dieser
bisher erwähnten Faktoren zeichnet es sich ab, dass der pëlëlintihImënanga
innerhalb des sakralen Bereichs eine recht mächtige Position einnimmt.

Schliesslich gibt es in Tatulingga drei weitere "gemeine" Priester: den
pamangku gdé, den pamangku dalëm und die sëdahan désa, die eine Priesterin

ist. Alle drei werden üblicherweise im Verlauf einer Trance-Sitzung durch
ein Medium bestimmt. Gelegentlich passiert es aber, dass der oberste
Dorfrat einen Priester ernennt, wenn das befragte Medium niemanden, der
aus Tatulingga stammt, benennt.

Sowohl der pamangku gdé als auch die sëdahan désa sind normalerweise
Mitglieder der dadia Pasëk oder Pulasari; der pamangku dalëm hingegen ist
meist ein "mula".

Bei der Durchführung von Ritualen für die positiven, "uranischen" Götter
hat der pamangku gdé seinen Aufgabenbereich, während der pamangku
dalëm bestimmte Aufgaben bei der Durchführung von Ritualen für die
negativen, "chthonischen" Mächte zu erfüllen hat. Die sëdahan désa ist die
Spezialistin für die sogenannten "weiblichen" Opfer, d.h. für diejenigen
Opfergaben, welche von den Frauen der Dorfältesten hergestellt werden.
Die "männlichen" Opfer, soweit sie aus Fleisch bestehen, werden bei ihrer
Herstellung von den Dorfältesten durch den Kontrolleur überprüft (für
weitere Details cf. Schaareman im Druckb).

236



Zusammenfassend lässt sich sagen, dass fast alle wichtigen Ämter des

religiösen und sozial-politischen Bereichs entweder Pasëk oder Pulasari
innehaben. In den meisten Fällen herrscht eine Zweiteilung hinsichtlich der
Verteilung des Einflussbereichs vor; die Pasëk dominieren im westlichen
Wohnquartier/Nachbarschaft, die Pulasari im östlichen; das mittlere
Wohnquartier ist zwischen beiden "aufgeteilt". Gleichzeitig stellt diese Zweiteilung

die Quelle der Angespanntheit zwischen den beiden dadia dar, wobei
diese Spannungen dazu neigen, die Bildung von Koalitionen und ihrer
spezifischen Zusammensetzung - im grösseren Kontext interner Dorfangelegenheiten

- zu beeinflussen.

III.

Im Sinne von Falk Moores "semi-autonomous fields" sind einige der oben
behandelten Gruppen "quasi-unabhängige" atto-Gemeinschaften, wobei die
"fields" spezifische Mechanismen der sozialen Kontrolle besitzen (cf. Falk
Moore 1978 : 55f; auch Anm. 12). Es ist auch sinnvoll, auf ter Haars
Definition von "adat gemeenschappen" (ter Haar 1948 : 49ff) hinzuweisen.
In diesem Sinne sind adar-Gemeinschaften der désa die landlosen und
landbesitzenden Mitglieder des Dorfes in seiner eingeschränkten [religiösen]
Bedeutung, sowie die Dorfältesten), der banjar die landlosen und
landbesitzenden Nachbarschaftsmitglieder sowie ihre beiden Vorstände) und die
Vereinigungen der unverheirateten Jungen und Mädchen.

Die Mitgliedschaft in diesen adat-Gemeinschaften ist mehr oder weniger
obligatorisch, und zwar in dem Sinne, dass man sich weigern kann, ein
landbesitzendes Dorfmitglied oder ein Mitglied des Dorfrats zu werden usw.,
was aber den Verlust aller Rechte, die man als integriertes Dorfmitglied
sonst hätte, nach sich ziehen würde. Der Status solcher "Verweigerer" ist der
gleiche wie der der Einwanderer und möglicherweise noch niedriger. Die
Weigerung, in den Jungenverein einzutreten, würde z.B. die totale Isolation,
besonders auch im späteren Leben, bedeuten. Persönlich ist mir ein solcher
Fall nicht bekannt.

Einer der Unterschiede zwischen diesen Gruppen und den sogenannten
"freiwilligen" Vereinen ist der, dass die Mitgliedschaft in den letzteren
tatsächlich eine freiwillige ist: Man wird in ihnen Mitglied aufgrund persönlicher

Beziehungen und Interessen. Da diese verschiedenen Aufgaben- und
Interessengruppen (teilweise) ihre eigenen niedergeschriebenen Verordnungen

(awig-awig) und ihren eigenen Vorstand haben16, sind sie meiner Mei-

16 Gegenwärtig ist der Besitz eigener niedergeschriebener Verordnungen eine Sache des

Prestige, ein Mittel, um als "vollständig" betrachtet zu werden. So verfassen viele kleinere
Gruppierungen ihre eigenen Bestimmungen, die dann als sogenannte awig-awig angesehen
werden.

237



nung nach gleichfalls als "adaf-Gemeinschaften" zu betrachten, aber sie sind
acto-Gemeinschaften innerhalb des Kompetenzbereiches der Dorfes. Das
bedeutet, dass sie sich nicht auf ihre (falls vorhandenen) gruppeneigenen
Verordnungen gegenüber dem Dorf (désa adat) im Falle eines Konfliktes
berufen können, was z.B. der Jungenverein bis zu einem gewissen Ausmass
tun kann. So kann der Dorfrat einen Jungen nicht direkt bestrafen: Der
Vorstand des Jungenvereins muss einberufen werden, der die Angelegenheit
dann weiter behandelt. Andererseits können die freiwilligen Assoziationen
Verstösse gegen die vereinsinternen Verordnungen selbst behandeln und
aburteilen.

Ferner muss berücksichtigt werden, dass ein Fehlverhalten innerhalb des

Jungenvereins immer auch Konsequenzen auf Dorfebene nach sich zieht,
was nicht der Fall ist bei Verstössen innerhalb der freiwilligen Gruppierungen.

Wenn z.B. ein Junge aus der Kasse des Knabenvereins einen Betrag
stiehlt, wird er vom Vorstand des Vereins abgeurteilt, was in den meisten
Fällen seinen Ausschluss aus dem Verein bedeutet. Darüber hinaus kann der
Schuldige weder Mitglied der Nachbarschaft (banjar) noch des Dorfes (désa)
werden, nicht so sehr weil er etwas gestohlen hat, sondern weil er kein
Mitglied des Jungenvereins ist.

Wie der obige Fall illustriert, ist es für die Beurteilung eines Falles (des
Verstosses gegen den adat) sehr wichtig, dass der Kontext, innerhalb dessen
eine Person gehandelt hat, bekannt ist. Dabei muss jedoch bedacht werden,
dass die Position und die Höhe des Status der betreffenden Person(en)
innerhalb einer Gruppe gleichsam von Bedeutung sind, da diese
kontextabhängig sind. Ein bestimmtes Verhalten kann in dem einen Fall als ein
Verstoss gegen den adat als Bruch der Norm aufgefasst werden, muss aber in
einem anderen Kontext nicht die gleichen Folgen haben. Zum Beispiel
können zwei Personen als Mitglieder der gleichen Gruppe oder aber als

Mitglieder verschiedener Gruppierungen etwas miteinander zu tun haben;
im ersten Fall besitzen sie gleichrangigen Status, im zweiten jedoch nicht,
und dies bestimmt ihr jeweiliges Verhalten. Beispielsweise kann ein Mitglied
während eines Treffens eines Irrigationsvereins ohne Aufforderung anfangen
zu sprechen, was in diesem Kontext von allen Beteiligten toleriert wird.
Wenn jedoch die gleiche Person genauso handeln würde während einer
Sitzung der Dorfältesten (vorausgesetzt, dass es sich um einen der "jüngeren"

Dorfältesten handeln würde), dann hätte dies ernsthafte Folgen wie
eine Geldstrafe oder sogar den Ausschluss aus dem Rat17.

17 In den Dorfverordnungen wird festgehalten, dass keiner der "jüngeren" Dorfältesten
sprechen darf, ohne dazu von den "älteren" Dorfältesten aufgefordert zu sein.

238



Die Tatsache, dass es so viele verschiedene (obligatorische und freiwillige)
Vereine unterschiedlichen Grades (oder Arten, Personen zu gruppieren)
gibt, die überdies unterschiedliche Ziele und Aufgaben haben, bedeutet,
dass es ebensoviele Kontexte gibt, in denen eine Person auftreten/handeln
kann. Da fast jeder Kontext ein spezifisches Verhalten verlangt, sind die
soziale Bewertung und Anerkennung von Verhalten, das mit dem lokalen
adat in Übereinstimmung ist, mindestens gleich wichtige Faktoren des sozialen

Lebens wie solches Verhalten, welches als Bruch des adat aufgefasst
wird. Die Existenz vieler Gruppierungen in einem kleinen Dorf wie Tatu-
lingga bedeutet überdies, dass beinahe jeder Einwohner gleichzeitig Mitglied
verschiedener Gruppierungen ist. Mitglieder einer Gruppe sind in der Praxis
nie von Mitgliedern andrerer Gruppen isoliert: Überlappende Mitgliedschaft
ist immer vorhanden.

Prinzipiell lassen sich zwei Typen von Kontexten unterscheiden, zwischen
denen mehr ein Unterschied des Grades als der Sache besteht: der des

rituellen und der des nicht-rituellen alltäglichen) Lebens. Diese
Unterscheidung kann letztendlich auf eine fundamentale (und notwendige) Opposition

zwischen der Welt der Menschen und der Welt der Götter zurückgeführt

werden. Die Struktur, die beiden Welten zugrundeliegt, ist aber die
gleiche. Das alltägliche Leben findet in der Welt der Menschen statt; das

Dorfland jedoch ist im Besitz der Götter, die es nur zeitweilig von den
Menschen verwalten lassen. So ist das erste Ziel der Dorfgemeinschaft (des
désa adat), die rituelle Reinheit des Dorfgebietes zu erhalten, ein Ziel, das so
auch oft von den Dorfbewohnern selber explizit formuliert wird und
gelegentlich in den Dorfhandschriften anzutreffen ist. Alles Verhalten und alle
Handlungen, die eine Unreinheit, eine Verunreinigung des Dorfareals
verursachen und damit auch eine Verunreinigung der gesamten Dorfgemeinde,
sind immer Verstösse gegen den adat; das kosmische Gleichgewicht gilt als

gestört. Um das Wohlergehen der Dorfgemeinschaft zu sichern wie auch das

gestörte kosmische Gleichgewicht wiederherzustellen, wird es als notwendig
angesehen, mit der heiligen Welt der Götter in Kontakt zu treten. Das Ritual
- oder das rituelle Leben - ist ein äusserst geeignetes Mittel zu diesem
Zweck. In gewisser Weise können Rituale, die darauf abzielen, die kosmische

Ordnung wiederherzustellen oder zu sichern, eo ipso als "sanctifiers"
betrachtet werden: sie beugen vor und/oder gleichen Verstösse gegen den
adat wieder aus.

Unter diesen Gesichtspunkten betrachtet dürfte es verständlich geworden
sein, dass jede Untersuchung des balischen adat notwendigerweise mit dem
Studium der balischen Religion beginnen oder sie zumindest berücksichtigen
muss. Religion ist auf Bali die Basis - aber nicht zwingend auch der Ursprung
- der sozialen Organisation und damit auch der verschiedenen Dorf-adat-
Systeme, da die meisten adat-Verordnungen ihren Ursprung in gemeinsamen
religiösen Haltungen und Vorstellungen haben.

239



Die nachfolgende Tabelle verdeutlicht diesen Sachverhalt in Bezug auf die
Mitgliedschaft des Kontrolleurs (pëlëlintih), des Dorfsekretärs (panyarikan
désa), eines Dorfgehilfen (saya désa) und des höchsten Dorfältesten
(débahan wayan). Diejenigen Gruppen, in denen alle vier Mitglied sind, sind
unterstrichen.

Assoziation Kontrolleur Sekretär Gehilfe Dorfältester

Dorfrat + (inoff.) 4 (inoff.) - 4
Oberster Dorfrat + (inoff.) 4 - 4
sësani 4 4 4 4
désa nyoman 4 4 - 4
westliche Nachbarschaft 4 - 4 -
(ohne Land)
östliche Nachbarschaft - 4 - 4
(ohne Land)
westliche Nachbarschaft 4 - -
(mit Land)
östliche Nachbarschaft 4 •

(mit Land)
Nördlicher
Bewässerungsverein 4 • 4
Westlicher
Bewässerungsverein 4 - 4 -
Östlicher
Bewässerungsverein - 4 - 4
Pasëk Gruppe 4 - -
Familiengruppe A 4 - •

(mula)
Familiengruppe B — 4 -
(mula)
Sparverein A 4 - -
Sparverein B - 4 -
Orchesterverein • — — -

("inoff." die betreffende Person ist ein inoffizielles Mitglied dieser

Gruppierung)

240



In den meisten Fällen ist der Tempel der Ort ritueller Handlungen. In
Tatulingga ist dieser Tempel meist der Pura Balé Agung, der zentrale
Dorftempel. Der heiligste Platz dieses Tempels, der jëroan, wo sich die
Göttersitze befinden, ist während des Rituals von den Göttern bewohnt: Die
Götter selber haben in ihren Schreinen Platz genommen. Während des
Rituals ist die Welt der Götter, die sakrale Welt, symbolisch präsent, und der
Tempelhof stellt vorübergehend den Kosmos dar. Die Tempeltore bilden die
Grenze, die Trennlinie, zwischen der Welt der Menschen und der der
Götter; durch diese Tore tritt der Mensch von der profanen in die sakrale
Welt ein. Diese Grenze zu überschreiten wird durch die Verpflichtung
gekennzeichnet, innerhalb der Tempelmauern einen saput (ein Stück Stoff,
das um die Hüfte gewunden wird) zu tragen. Während des Rituals gilt es als
ein Verstoss gegen den adat, sich ohne saput im Tempel aufzuhalten; an
nicht-rituellen Tagen wird es toleriert. Auch hierbei ist der Kontext von
grosser Bedeutung für die Beurteilung eines Verstosses gegen den gültigen
adat.

IV.

Der Fall, der jetzt besprochen werden soll, fand im Verlauf des sogenannten
Usaba Sumbu im Jahre 1973 statt. Dieses Ritual wird im ersten Monat des
balischen Ritualjahres abgehalten - deshalb wird es auch Usaba Kasa (kasa

eins) genannt.
Das Usaba Sambu ist ein Ritual zu Ehren der Fruchtbarkeit des Reises und

der Gewächse im allgemeinen. Daneben werden die Dorfgötter verehrt,
unter ihnen insbesondere Batari Sri, die Reisgöttin, und Batara Rambut
Sëdana, der Gott des Geldes und des allgemeinen materiellen Wohlstandes,
sowie auch die (vergöttlichten) Vorfahren. Das Leben wird erneuert, und die
magischen Kräfte der Dorfältesten werden auf die jungen Männer und
Frauen des Dorfes (taruna und daha, cf. oben, Teil II) übertragen. Während
der ersten Teile des Usaba Sumbu werden die rituellen Handlungen
hauptsächlich von den älteren Dorfbewohnern ausgeführt, später aber vermehrt
von den Jungen und Mädchen. Das Auftreten aller sozial-religiösen Gruppen
des Dorfes zielt - neben deren ritueller Bedeutung - auch auf die Wiederherstellung

und Wiederbestätigung der sozialen Ordnung im allgemeinen ab.
Die Stellung dieser Gruppierungen im Dorfleben wird während der "Kampftänze"

deutlich markiert: Sie sind weniger ein Kampf zwischen den einzelnen
Tänzern selber, als vielmehr ein Kampf zwischen bestimmten sozialen Gruppen,

die mit dieser Art Tanz zeigen, wer sie sind, und die so ihre Position
innerhalb der Dorfgemeinschaft hervorheben (nähere Angaben zu diesem
Ritual finden sich in Schaareman im Druckb).

241



Während der Dorfratssitzung (sangkëpan, cf. S. 7f) nach dem Usaba
Sumbu werden alle Verstösse gegen den adat besprochen und behandelt. An
dieser Sitzung nehmen alle 24 Dorfältesten, der Dorfsekretär, die beiden
männlichen Priester, die Dorfgehilfen und der Kontrolleur teil. Wie
erwähnt, sollten Vergehen gegenüber den adat-Regeln, welche während des
Rituals festgestellt werden, dem Dorfsekretär und, was wichtiger ist, dem
Kontrolleur gemeldet werden. Solche Vergehen werden im Balé Gambang
(cf. Abb. 4) besprochen.

&QQQOOO QQQ

Bergrichtung (kaja)

1

1 Versammlungsgebäude (balé agung)
2 Gebäude des gong-Orchesters (balé gong)
3 Gebäude des gambang-Orchesters; ebenfalls Versammlungsgebäude

(balé gambang)
4 Innerer Hof mit Göttersitzen (jëroan)
5 Zentraler Hof (natar)
6 Tempelgebäude (Küche, Reisspeicher, usw.)
7 Haupteingang (candi bëntar)

Abb. 4 Plan des Pura Balé Agung in Tatulingga

242



Der Dorfsekretär meldet dem ranghöchsten Dorfältesten (bahan wayan),
dass ein Dorfgehilfe (saya désa) während des Rituals "zu laut gesprochen
hat", als Antwort auf eine Anordnung von ihm, dem Sekretär.

Dies ist eine ernsthafte Übertretung gegenüber den Dorfgöttern. Gleichzeitig
betrachtete der Dorfsekretär die Sache als eine persönliche Beleidigung von
ihm selber durch den Gehilfen; schliesslich ist er der Sekretär, und als solcher
eine "rituelle" Person, die mit mindestens gleichviel Respekt und Korrektheit
wie die Götter behandelt werden sollte.

Der betreffende Gehilfe ist, als der Sekretär die Angelegenheit zur Sprache

bringt, nicht anwesend. Der ranghöchste Dorfälteste ruft den Gehilfen
herbei und teilt ihm mit, dass er eine Busse von 25 ringgit (1 ringgit 2Zi

rupiah) zu bezahlen hat, dies wegen seines lauten Redens während des
Rituals. Der Gehilfe ist jedoch ziemlich überrascht und verärgert. Es folgt
dann eine etwas angespannte Diskussion zwischen dem Gehilfen und dem
ranghöchsten Dorfältesten. Andere Dorfälteste mischen sich ein, nicht aber
der Kontrolleur.

Letzterer ist ausschliesslich "Kontrolleur" und eine ratgebende Autoritätsperson;

er bestimmt, was als Bruch des adat betrachtet werden soll und was
nicht. Sanktionen werden von den Dorfältesten auferlegt.

Der Gehilfe weigert sich, zu bezahlen und argumentiert, dass er sich zur
Zeit seines "lauten Redens" - eine Tatsache, die er anerkennt - einige
Schritte ausserhalb des Tempelhofs befand und deshalb laut reden durfte.

Nach Beratung mit dem Kontrolleur einigt man sich darüber, dass Schreien
ausserhalb des Tempelareals keine Übertretung des adat darstellt, dasselbe
innerhalb des Hofs hingegen eine ist.

Der Sekretär aber behauptet, dass der Gehilfe sich nicht ausserhalb des

Tempelhofs befand, sondern zwischen dem Balé Gong und Balé Agung
(cf. Abb. 4), sozusagen auf der "Schwelle" des Tempels. Dies wird von
einem anderen, etwas älteren Dorfgehilfen bestätigt; dieser ist ein landbesitzendes

Dorfmitglied (désa nyoman), im Gegensatz zum Angeschuldigten,
der kein Dorfbodenstück besitzt (sèsabu).

Während dieser Auseinandersetzung wird der Dorfsekretär von anderen
Dorfältesten - und vom Kontrolleur und einem der männlichen Priester
(pamangku gdé), die beide Pasëk sind - kritisiert. Einer der Dorfältesten (ein
Pasëk) bemerkt hörbar, dass der Dorfsekretär seine Befugnisse überschreitet,

indem er zuviel ohne Autorität verordnet und sich mehr oder weniger
selber zum Kontrolleur aufwirft, obwohl er eigentlich nicht einmal zu den
Dorfältesten gehört und nur schreiben sollte ("ia dadi nulis dogèn").

Der gegenwärtige Dorfsekretär ist eine selbstbewusste Person, die sehr von
dem ranghöchsten Dorfältesten (der zur gleichen Verwandschaftsgruppe
["mula"] gehört) und dem ersten Dorfvorsteher (kliang désa /, einem Pula-

243



sari), der den Einfluss des dadia Pasëk zu untergraben sucht, unterstützt wird.
Da der dadia Pulasari ziemlich viel privates Land besitzt, können gute
Beziehungen zum ersten Dorfchef für einen "mula" nützlich sein. Tatsache ist, dass

die gesamte Verwandtschaftsgruppe des Sekretärs - oder der er vorsteht - enge
wirtschaftliche und damit auch sozial-politische Beziehungen zu Teilen des

dadia Pulasari unterhält.

Der Sekretär verteidigt sich selber: "Wenn ich nichts mache, wer macht
denn überhaupt etwas, nicht "jëro gdé" der Kontrolleur), er tut gar
nichts, er kontrolliert nicht einmal mehr". Beide ranghöchsten Dorfältesten
unterstützen diese Kritik an dem Kontrolleur, der aber schweigt.

Im Gegensatz zum Dorfsekretär ist der Kontrolleur eine etwas "verlegene"
Person und, überdies, zu religiös orientiert, um sich mit solchen Angelegenheiten

zu befassen. Es muss festgehalten werden, dass der Kontrolleur -
wiederum im Gegensatz zum Sekretär - "suci", "gereinigt" sein muss, und sich
demnach nur auf rituell-religiöse Dinge zu konzentrieren hat. Wegen seiner
profunden Kenntnis des lokalen adat in Bezug auf die Dorfrituale - ohne
welche diese nie richtig und arto-konform ausgeführt werden könnten - und
seiner priesterlichen Funktionen wird er gewöhnlich von den Mitbewohnern
des Dorfes sehr geachtet. Aber seine äusserliche "Verlegenheit" - oder,
anders ausgedrückt, seine religiöse Widmung - wird gelegentlich für ganz
andere Zwecke ausgenützt.

Er wird aber von einem der Dorfpriester (pamangku gdé) verteidigt: "Wie
kann man erwarten, dass jemand kontrolliert, wenn er seinen kaosK nicht
mehr erhält, und ihm sein bukti (— zusätzliches Land für Amtsinhaber)
weggenommen wurde?".

Dies ist eine Anspielung auf die Tatsache, dass dieser Kontrolleur kaum mehr
während der vorbereitenden Phasen der Rituale anwesend ist, um die Opfergaben

usw. zu kontrollieren. Seit einiger Zeit gab es einen Konflikt zwischen
dem Kontrolleur einerseits und dem ranghöchsten Doorfältesten und dem
Sekretär andererseits, als die letzteren versuchten, den Kontrolleur als Vertreter

der Pasëk-Familiengruppe zu überspielen. Während der Dorfrituale erhielt
der Kontrolleur immer weniger kaos (cf. Anm. 18) und andere Opfergaben als

er eigentlich nach adat- und Dorfregeln hätte empfangen sollen. In der Folge
erschien der Kontrolleur weniger oft bei den Vorbereitungen, so dass er jetzt
überhaupt keinen kaos mehr erhält. Sein Teil des kaos wird gegenwärtig
zwischen dem Sekretär und dem höchsten Dorfältesten verteilt. Überdies hatte
der Sekretär dem ersten Dorfvorsteher (einem Pulasari) vorgeschlagen, den
bukti (cf. oben) des Kontrolleurs zurücknehmen, da letzterer "offensichtlich
nicht mehr kontoliieren will". Dieser Konflikt passte der Pulasari-Familie -
oder zumindest der Gruppe rund um den ersten Dorfvorsteher - sehr gut, da es

18 Kaos ist derjenige Teil der Opfergaben, der all denjenigen Personen zusteht, die während
der Dorfrituale eine Funktion haben. Die Grösse des kaos für jede einzelne Person ist

genauestens in den Dorfbestimmungen festgelegt.

244



ihr schliesslich gelungen war, einen Pulasari-Kontrolleur zu bekommen. Vor
dem heutigen Kontrolleur nämlich war ein Pulasari Kontrolleur, aber vor dem
letzteren war es während vieler Generationen immer ein Pasëk gewesen.
Während einer Sitzung des Dorfrats einige Monate vor dem Usaba Sumbu im
Jahre 1973 hatten lange Debatten dazu geführt, dem Kontrolleur zu berichten,
dass die Hälfte seines Bodenstücks nach der nächsten Ernte vom Dorf
zurückgenommen und überdies der bukti der Dorfpriesterin zweigeteilt werden sollte.
Sie (eine Pulasari) ist mit dem Bruder des Kontrolleurs verheiratet und wurde
aus Loyalität zu ihm immer weniger aktiv bei der Kontrolle der Opfergaben,
welche die weiblichen Dorfältesten herzustellen hatten. Nachdem ihm dies
mitgeteilt war, liess der Kontrolleur durch Mittlerpersonen seine Absicht
verlauten, als Kontrolleur und als Leiter des rituellen gambang-Orchesters
zurücktreten zu wollen. An der nächsten Sitzung des Dorfrats wurde diese
Absicht zurückgewiesen: Die Rücknahme der Hälfte seines Bodens würde ihm
nur das Recht geben, ein Amt niederzulegen, und zwar das des Kontrolleurs.
Es ist verständlich, dass er eher mënanga alspëlëlintih bleiben sollte, da ausser
ihm niemand die rituellen Melodien des gambang-Orchesters kennt. Ohne
diese Melodien werden die Rituale bedeutungslos. Der Kontrolleur wurde
mehr und mehr passiv, hat aber sein Amt nie offiziell niedergelegt.

Nach dieser Zwischendiskussion wurde der Fall des Gehilfen wiederaufgenommen.

Man kommt überein, dass der Gehilfe einen Fehler gemacht hat,
aber auch, dass der Sekretär zu weit gegangen ist, indem er zuviel auf eigene
Faust verordnet hat. Daraufhin beschliessen die vier höchsten Dorfältesten
und der Sekretär, dem Gehilfen eine Busse von 15 ringgit (anstatt 25)
aufzuerlegen. Dieser aber beharrt auf seiner Weigerung und bleibt bei
seinem Argument. Der höchste Dorfälteste behauptet, dass die Götter auch
ausserhalb des Tempels hören und somit beleidigt werden können. Es folgt
eine erhitzte Diskussion, in deren Verlauf der Dorfälteste von fast allen
anderen Dorfältesten unterstützt wird. Während der Diskussion erhebt der
höchste Dorfälteste seine Stimme, und da sieht der Gehilfe seine Chance:
"Du schreist auch; wenn ich zahlen muss, dann musst du auch zahlen".
"Nein", sagt der bahan wayan, "du hast während des Rituals geschrien"
("sëdëk mangusabayang déwané, tën kèntën"), jetzt sind die Götter nicht da

("batarené sampun mantuk", "die Götter sind bereits heimgegangen"), also
musst du zahlen, und zwar an der nächsten Sitzung". Damit ist die Sitzung
beendet.

In den folgenden Tagen besucht der Gehilfe den Kontrolleur, um dessen

private Handschriften mit den Dorfverordnungen zu lesen. Wie erwartet
werden konnte, lässt sich darin nichts über "zu laut reden" finden, und
deshalb meint der Gehilfe, dass er seine Busse nicht zu bezahlen braucht.

Die Dorfbestimmungen und -Verordnungen, die über die Rituale handeln,
enthalten üblicherweise detaillierte Angaben über die benötigten Opfergaben
und den genauen Ablauf der rituellen Handlungen. Sie enthalten nie Angaben
über das, was erlaubt oder nicht erlaubt ist.

245



Durch persönliche Besprechungen versucht der Gehilfe zu erreichen, dass

der höchste Dorfrat die Sache behandelt.

Während der Sitzungen des Dorfrats sind nur die vier ranghöchsten
Dorfältesten, der Dorfsekretär, die beiden Dorfvorsteher und der Vorstand beider
banjar, nicht aber der Kontrolleur zugegen. Bevor Beschlüsse gefasst werden,
sollte aber mit ihm Rücksprache gehalten werden. Der Kontrolleur darf aber,
wenn er möchte, den Sitzungen beiwohnen, er ist aber kein offizielles Mitglied
dieses Rates. Im vorliegenden Fall hatte man "vergessen", ihn zur Sitzung
einzuladen.

Der Vorsteher der Nachbarschaft des Gehilfen (banjar kawanan) ist
bereit, die Angelegenheit beim nächsten Treffen des obersten Dorfrats zur
Sprache zu bringen. Es ergibt sich, dass gerade diese Sitzung eine wichtige
ist, da das Problem des Kontrolleurs besprochen werden soll. Auf dringendes
Ersuchen und Rat hin von einigen Pasëk-Mitgliedern des Rats wird beschlossen,

den Boden des Kontrolleurs und der Priesterin nicht zurückzunehmen.
Der Kontrolleur erhält sogar ein zusätzliches Stück Boden. Die Pasëk-

Mitglieder weisen daraufhin, dass niemand sonst Kontrolleur sein könnte
und, insbesondere, Leiter des gambang-Orchesters.

Mehrere Dorfältesten bringen jetzt den Einwand zur Sprache, wonach der
Sekretär den Dori-adat nicht so gut beherrscht wie er vorgibt, da während
des letzten Dorfrituals viele Fehler vorgekommen sind. Nicht einmal die
Pulasari widersetzen sich dem Kontrolleur: Sie sehen lieber einen Pasëk als

Kontrolleur als einen "mula" und, was noch wichtiger ist, sie wüssten selber
nicht, wer fähig wäre, das Amt des Kontrolleurs und dasjenige des
Orchesterleiters zu übernehmen.

Nachdem die Dorfverordnungen zu Rate gezogen wurden, stellt man fest,
dass diese in der Tat nichts über "zu laut reden" enthalten. Dennoch wird es
als ein Bruch des adat betrachtet, während eines Rituals zu schreien.
Inzwischen weist ein Pasëk darauf hin, dass der Dorfsekretär nicht gebüsst
wurde, als er während eines Rituals der Irrigationsvereinigung einen Auftrag
schrie. Der höchste Dorfrat ist aber der Meinung, dass dies nichts mit dem
Dorf zu tun hat, und dass ein solcher Fall vom Vorstand dieser Vereinigung
hätte behandelt werden sollen; der höchste Dorfälteste ist selber Mitglied
dieses Vorstands.

Es muss daran erinnert werden, dass der höchste Dorfälteste zur selben

Familiengruppe wie der Dorfsekretär gehört. Dass der Sekretär vom höchsten
Dorfrat verteidigt wird, liegt daran, dass die Pulasari, die die Mehrheit im
pangadilan désa bilden, enge sozial-politische und ökonomische Beziehungen
zur Familiengruppe des Sekretärs pflegen (cf. oben).

Es werden Stimmen laut, die Busse des Gehilfen auf 50 ringgit heraufzusetzen;

der Vorschlag stammt unter anderem vom ersten Dorfvorsteher. Das
Argument ist, dass die Bussen für gleichwertige Übertretungen in den

246



Dorfverordnungen (z.B. für verspätetes Erscheinen bei einer rituellen
Sitzung) 25 oder 50 ringgit betragen, wobei diese aber infolge der Inflation
stillschweigend auf 75 oder gar 100 ringgit angehoben wurden, ohne dass die
schriftlichen Regelungen entsprechend geändert wurden - dies geschah vor
einiger Zeit in der Jungenvereinigung. Der Vorsteher der westlichen
Nachbarschaft jedoch - wovon der Gehilfe Mitglied ist - schlägt vor, die Busse bei
15 ringgit für den Gehilfen zu schwer sein würde. Nach einiger Diskussion
wird der Vorschlag angenommen, und der Rat beschliesst, den Gehilfen über
das Urteil zu informieren. In der Zwischenzeit hat der Gehilfe den Betrag
von 15 ringgit bereits der Frau des Dorfsekretärs bei ihr zu Hause bezahlt (ihr
Mann ist ja bei der Sitzung zugegen), nachdem ein Gehilfe der Nachbarschaft,

der die Sitzung des Rats beigewohnt hatte, ihm über die Pläne des
Rats berichtet hatte, die Busse zu erhöhen.

V.

Die Beschreibung des Falles und dessen Hintergründe - so wie sie jetzt
aussieht - ist mehreren (vielleicht abweichenden) Interpretationen
offengestellt. Es hängt nur davon ab, worauf der Leser seine Aufmerksamkeit
richten will, oder von seiner eigenen Voreingenommenheit. Persönlich
möchte ich folgendes hervorheben:

Wenn eine Übertretung des adat vorkommt, sind es 1) vorwiegend der
Kontext, worin der Fall aufgetreten ist, und 2) die Beziehungen zwischen den
betreffenden Personen, die von grösster Bedeutung für die möglichen
Interpretationen von adaf-Regeln sind, und für die Konsequenzen, welche diese

Interpretationen haben können. Wenn Verstösse gegen den adat behandelt
werden, bedeutet dies in vielen Fällen auch, dass Konflikte auf persönlicher
Ebene behandelt werden (müssen).

Wie wir gesehen haben, kann die Anzahl Kontexte letztendlich auf zwei
Haupttypen zurückgeführt werden: auf den des rituellen und des
nichtrituellen Kontextes. Wenn wir den Begriff des "rituellen Kontextes" etwas
näher betrachten, kann festgestellt werden, dass - zumindest in Bezug auf
den oben beschriebenen Fall - nicht nur das "räumliche Element" berücksichtigt

wird, sondern dass auch das Element der "rituellen Zeit" eine Rolle
spielt; dies ist deutlich aus dem vom höchsten Dorfältesten hervorgebrachten
Argument ersichtlich.

Aber auch der nicht-rituelle Kontext wird "zeremonialisiert", wie im Falle
der Einladungen, welche ausserhalb des eigentlichen rituellen Kontextes
stattfinden. Der zeremonielle Charakter von beinahe allem sozialem Verhalten

ist genauso ein typisches Merkmal des balischen Lebens wie die "absence

247



of climax", wie Geertz (1975 : 403) bemerkt: "[...] social activities do not
build, or are not permitted to build, toward definitive consummations" (id.).
Dies kann in den abschliessenden Diskussionen des obigen Falles beobachtet
werden: Eine Konfrontation, die ein formelles Urteil bedeuten würde, kam
nie eigentlich zustande. Die Konflikte können verschwinden, und das

Gleichgewicht kann, zumindest vorläufig, wiederhergestellt werden.
Im Grunde genommen ist der Kontrolleur nicht "verlegen", er hat,

vielmehr, "mit Verhalten gespielt"; sein Handeln, oder eigentlich sein
NichtHandeln, hat den Kontrast zum Dorfsekretär umso deutlicher hervorgehoben.

Es war de facto gerade der Dorfsekretär, der "grob" gehandelt hat, und
dies dürfte sehr wohl der Grund dafür sein, dass der Fall schlussendlich eine
für den Kontrolleur positive Wende genommen hat, indem ihm sein Bodenstück

zurückgegeben wurde, und dass die Busse des Dorfgehilfen wieder auf
die ursprünglichen 15 ringgit herabgesetzt wurde.

Es scheint ganz selbstverständlich, dass die Pluralität der Mitgliedschaft
von Personen in verschiedenen Vereinen und die Komplexität der Beziehungen

zwischen den zahlreichen sozial-politischen, religiösen und wirtschaftlichen

Gruppierungen im Dorf die Möglichkeit von entgegengesetzten Interessen

einschliessen. Eine solche Art der Dorforganisation trägt es fast in sich,
(zwischenmenschliche) Spannungen und Konflikte zu verursachen, und diese

Spannungen neigen dazu, insbesondere dann zu Tage zu treten, wenn
Übertretungen des adat vorkommen.

Solche Übertretungen können den Anfang von Auseinandersetzungen
über latente oder ungelöste Konflikte bilden, sie können sogar den
Ausgangspunkt für das Aufkommen ernsterer Konflikte darstellen. Wie mit
solchen Konflikten umgegangen wird, hängt in hohem Masse vom jeweiligen
Einfluss aller dieser Gruppierungen (oder Personen) auf die formalen
Prozesse der Entscheidungsfindung ab: Öffentliche und private Behandlung von
und Auseinandersetzung mit Konflikten überlappen sich.

Abschliessend möchte ich festhalten dass die zugrundeliegenden persönlichen

und/oder gruppeninternen Konflikte, in einem Fall wie dem obigen,
innerhalb spezifischer Kontexte "aufgeführt" oder auf solche angewandt
werden. Anders ausgedrückt: Spannungen und Drucksituationen von "face-
to-face" Beziehungen können im Rahmen des Kontextes einer ("juristisch"
gesehen) geringfügigen (aber religiös bedeutsamen) Übertretung des adat

ausgetragen (oder durchgespielt) werden. Gespannte Beziehungen oder
Konflikte zwischen Verwandtschaftsgruppen oder Personen, oder einfach
zwischen Gruppen mit divergierenden Interessen, Zielsetzungen und
Verpflichtungen, sollten nicht in aller Öffentlichkeit beigelegt werden, aber sie

können gelöst werden - oder zumindest erkennbar gemacht, um so eine
Möglichkeit zu haben, sie zu entschärfen - im Gesamtrahmen einer
institutionalisierten Diskussion wie in den Sitzungen des obersten Dorfrats oder
denjenigen der Dorfältesten nach einem Ritual.

248



Bibliographie

Benda-Beckmann, K. von
1981 "Forum Shopping and Shopping Forums: Dispute Proces¬

sing in a Minangkabau Village in West Sumatra", in:
Journal of Legal Pluralism 19 : 117-159.

Boon, J.
1977

Geertz, C.
1959

Geertz, C.
1975

Geertz, C.
1980

Geertz, H.
1967

The Anthropological Romance of Bali. 1597-1972.
Cambridge: Cambridge University Press.

"Form and Variation in Balinese Village Structure", in:
American Anthropologist 61 : 991-1012.

"Person, Time, and Conduct in Bali", in: Geertz, C. : The

Interpretation of Cultures (pp. 360-411). London:
Hutchinson.

Negara. The Theatre State in Nineteenth-Century Bali.
Princeton: Princeton University Press.

"Indonesian Cultures and Communities", in: McVey, R.

(ed.): Indonesia (pp. 24-96). New Haven: Human Relations

Area Files Press.

Geertz, C./H. Geertz
1975 Kinship in Bali. Chicago: University of Chicago Press.

Grader, C.J.
1937" "Tweedeling in het Oud-Balische Dorp", in: Mededeelin-

gen van de Stichting Liefrinck-van der Tuuk 5 : 45-71.
Grader, C.J.

1937" "Madenan. Désamonographie", in: Mededeelingen van
de Stichting Liefrinck-van der Tuuk 5 : 73-121.

Haar, B. ter
1948 (1939) Adat Law in Indonesia. New York: Institute of Pacific

Affairs.
Hobart, M.

"Orators and Patrons: Two Types of Political Leader in
Balinese Village Society", in: Bloch, M. (ed.) : Political
Language and Oratory in Traditional Society (pp. 65 -92).
London: Academic Press.

249



Korn, V.E.
1932

Moerdowo, R.
1973

Moore, S.F.
1978

Schaareman, D.
in press"

Schaareman, D.

Het Adatrecht van Bali. Den Haag: Naeff.

Ceremonies in Bali. Yogyakarta/Jakarta: Kanisius/Bhra-
tara.

Law as Process. An Anthropological Approach. London:
Routledge and Kegan Paul.

Tatulingga: Tradition and Continuity. An Investigation in
Ritual and Social Organization in Bali. PhD Thesis
(1981), Institute of Ethnology, University of Basel.

in press" Ritual and Music in an Eastern Balinese Village. Basel:
Institute of Musicology.

Sugriwa, I Gst. Bagus
1957 Hari Raya Hindu Bali. Denpasar: Balimas.

250


	Kontext und die Interpretation von Adat-Regeln in einem balischen Dorf

