Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (1985)

Artikel: Kontext und die Interpretation von Adat-Regeln in einem balischen Dorf
Autor: Schaareman, Danker H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007667

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Danker H. Schaareman

Kontext und die Interpretation von Adat-Regeln
in einem balischen Dorf*

Im folgenden Beitrag werde ich einen Verstoss gegen die adat-Vorschriften!
in dem balischen Dorf Tatulingga behandeln. Der Leser kann sich fragen, ob
es sich in diesem Beitrag um ethnologische oder juristische Fragen handelt.
Die Frage ist aber irrelevant, wenn man die gegenseitige Beziehung beider
Konzepte akzeptiert. Wie ich hoffe aufzeigen zu konnen, kann der unten
beschriebene Fall nicht ohne Beriicksichtigung der ethnographischen Situa-
tion, ohne den spezifischen Kontext, vollkommen verstanden werden. Es ist
moglich, dass der vorliegende Fall dem westlichen Leser als ein unbedeuten-
der erscheint. Wichtig ist aber, dass er den Baliern selber, den “Akteuren’,
in einem religiésen Sinne als bedeutend erscheint. Dariiber hinaus kann
ihnen ein (im Grunde genommen unbedeutender) Fall als eine Art ‘“Biihne”
dienen, auf welcher unterschwellige und versteckte sozial-politische, zwi-
schenmenschliche Konflikte ausgetragen werden. Ich glaube, dass dies aus
der folgenden Beschreibung offensichtlich wird.

Es ist deshalb fiir das Verstidndnis der Beschreibung notwendig, mit einer
detaillierten Ausfiihrung (Teil IT) der sozial-politischen, wirtschaftlichen und
religiosen Organisation dieses Dorfes zu beginnen, nach einigen einfiihren-
den Bemerkungen tber traditionelle Dorftypen in Bali in Teil I (cf. auch
Anm. 12). In Teil III wird die Bedeutung des Kontextes, in welchem ein
Verstoss gegen die adat-Regeln stattfindet, ndher erldutert. In Teil IV
schliesslich wird der Fall selber beschrieben.

*' Das Material fiir diesen Beitrag wurde im Verlauf eines Forschungsprojekts zusammengetra-
gen, das finanziell hauptséchlich durch den Schweizerischen Nationalfonds getragen, und das
Ethnologische Seminar, das Museum fiir Volkerkunde und das Musikwissenschaftliche
Institut, alle zu Basel, sowie auch durch den Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia in
Jakarta unterstiitzt wurde. Ich danke allen fiir ihre wertvolle Hilfe und Mitarbeit. Die
eigentliche Feldforschung wurde im Jahre 1972-1973 durchgefiihrt, zusitzliche im Jahre
1976 und 1980. Die letztere Forschung wurde teilweise durch den Fonds zur Férderung der
Weiterbildung Junger Wissenschaftler der Universitdt Basel finanziert, dem ich fiir seine
Hilfe herzliche danke. Schliesslich danke ich Keebet von Benda-Beckmann (Rotterdam),
James J. Fox (Canberra), Christoph Keller (Basel), Walter Ramstein (Basel) und Anette
Rein (Berlin), die das Manuskript gelesen haben und mir mit zahlreichen niitzlichen
Hinweisen und Kommentaren behilflich waren; Anette Rein hat Teile des englischen
Originals ins Deutsche iibersetzt, wofiir ich meinen Dank ausspreche.

1 Adat bezieht sich auf alle normativen Regeln, die das soziale und religiése Leben eines
bestimmten Dorfes beherrschen (cf. auch Benda-Beckmann 1981:117, 147).

223



Im allgemeinen lassen sich zwei Haupttypen der traditionellen balischen
Dorforganisation unterscheiden (cf. auch Anm. 12). Ohne dass ich in kultur-
historische Spekulationen verwickelt werden mochte, scheinen diese beiden
Typen grob mit einer Einteilung {ibereinzustimmen, wie sie aus der Arbeit
von V.E. Korn? hervorgeht. Diese Korrespondenz zeigt jedoch nicht notwen-
digerweise auch die “historische Entwicklung” der balischen Dorfer auf.
Dennoch hat seine Einteilung balischer Dérfer, beruhend auf verschiedenen
(teilweise religiosen) Kriterien, bis auf den heutigen Tag ihren Wert behalten
und ist, allgemein gesprochen, korrekt.

Zum besseren Verstidndnis der Organisation und Struktur von Tatulingga
ist es sinnvoll, etwas ausfiihrlicher auf Korns Einteilung einzugehen.

Korn unterscheidet zwischen Dorfern des ‘““alt-balischen” und solchen des
sogenannten ‘‘Apanage’’-Gebiets. Im zuletzt genannten Gebiet hatten die
hinduistischen Herrscher offensichtlich einen viel grosseren Einfluss als in
der “alt-balischen’ Region, die, wie angenommen wurde, weitgehend den
“urspriinglichen”, “‘autochthonen” Charakter der Dorfstruktur beibehalten
hatte. Jedoch betont Korn (1932 : 2, 62f) die Tatsache, dass es unmdglich
ware, ein balisches Dorf zu finden, in welchem Einfluss der hindu-balischen
Fiirstentiimer nicht in der einen oder anderen Art anzutreffen wire. Es
waren gerade die ‘“‘altbalischen” Dorfer, die im Stande waren, mit den
Herrschern Vertrdge und Abmachungen abzuschliessen — wie aus den
bekannten Edikten hervorgeht —, um sich selber vor zu grossem Einfluss
dieser Herrscher auf das Dorfleben zu schiitzen.

Natiirlich ist diese allgemeine Betrachtung der Entwicklung der balischen
Dorfstruktur zu einseitig (cf. Geertz 1959) und eher voreingenommen. Es
gibt sicherlich noch andere Faktoren und andere Méglichkeiten, die zu dieser
Entwicklung beigetragen haben - und die ihren Einfluss geltend machten
und noch machen (cf. Boon 1977 : 54ff).

2 Trotz der vielen Verénderungen, die in der balischen Gesellschaft wihrend der letzten
Jahrzehnte auftraten, bleibt Korns “Het Adatrecht van Bali”’ (1932) weiterhin ein Standard-
werk fiir jeden Wissenschaftler, der sich mit der balischen Kultur beschiftigt. Seine “‘ethno-
graphischen Einsichten” konnen aber durchaus kritisiert werden, da er als Rechtsanwalt und
kolonialer Verwaltungsbeamte die balische Kultur von einem etwas zu einseitigen und
juristischen Standpunkt aus betrachtete.

3 Eine dieser, von Korn wenig beriicksichtigten, Moglichkeiten ist, dass Dérfer auch versucht
haben konnen, sich vor Nachbardorfern zu schiitzen oder sich von diesen zu unterscheiden
oder abzusetzen, und deshalb ihre Unabhingigkeit und Autonomie mit Hilfe von fiirstlichen
Dokumenten institutionalisiert haben. Ferner scheint es einen stetigen Machtkampf unter
den verschiedenen fiirstlichen Adelshdusern gegeben zu haben, wobei jedes fiir sich ver-
suchte, die Lokalbevélkerung an sich zu binden, Koalitionen und Allianzen zu griinden, usw.

224



Ein unterscheidendes Merkmal der Dorforganisation des ersten Typus ist
die pluralistische Dorfverwaltung’ mit ihren religios-priesterlichen Aufgaben.
Das Dorf (désa adat)’® besteht aus verschiedenen Wohnquartieren (banjar) —
in einem territorialen Sinne — und/oder verschiedenen sozial-politischen
Gruppierungen (gleichfalls banjar genannt). Diese banjar sind dem Dorf
(désa adat) in fast jeder Beziehung untergeordnet. Dass die Position dieses
Dorftyps innerhalb der balischen Gesellschaft in ihrer Gesamtheit ‘“marginal
in the extreme” sein wiirde — wie Geertz (1959:1012) es ausdriickt — trifft
nicht zu: Viele Dorfer in Ost-, Nord- und Zentralbali besitzen eine pluralisti-
sche Dorfverwaltung (deren Mitgliedschaft (teilweise) altersabhingig ist),
haben Altersgruppen usw. (cf. unten, Teil II).

Prinzipiell ist das Dorf®, der désa adat, eine territoriale adat- Gemeinschaft
(cf. Teil IIT), innerhalb derer zahlreiche Gruppierungen und Vereine existie-
ren, von denen jeder spezifische Aufgaben zu erfiillen hat.

Nur der subak, der Irrigationsverein, ist nicht iberall auf das Dorf
beschrankt: Seine Mitglieder gehdéren nicht notwendigerweise alle zum glei-
chen Dorf (cf. unten, Teil II).

In der Literatur wird oft zwischen désa, als einer religiosen Einheit, und
banjar, als einer sozial-politischen Einheit, unterschieden. Diese strikte
Dichotomie - religiése (désa) Autoritit einerseits und weltliche (banjar)
Autoritdt andererseits — ist jedoch nicht ganz korrekt. Obwohl banjar-
Aufgaben sozial-politisch orientiert sind, bleibt letztendlich die Nachbar-
schaft (banjar) dem Dorf (désa) untergeordnet; die Ausfithrung von banjar-
Aufgaben muss als ein Mittel zur Beibehaltung (und zur periodischen

Obwohl es keine “balischen Fiirstentiimer” mehr gibt, konnen solche Prozesse der Macht-
verschiebung noch immer beobachtet werden; der Einfluss der vielen Vertreter der friiheren
Konigstimer und lokalen Adelshduser ist betrachtlich (fiir ndhere Angaben verweise ich auf
Geertz 1980 und Schaareman im Druck®); cf. auch unten fiir Information iiber dhnliche
Prozesse auf Dorfebene.

4 Das Wort “pluralistisch” soll ein Gremium bezeichnen, das aus mehreren Dorfiltesten
besteht. Alle balischen Dérfer besitzen eine pluralistische Organisation in dem Sinne, dass
innerhalb des Dorfes viele Gruppierungen vorhanden sind, aber nicht alle Dorfer weisen
einen pluralistischen Dorfrat auf.

5 Das Wort ‘““désa’” hat mehrere Bedeutungen. Erstens bezeichnet es das ganze Territorium
eines einzelnen Dorfes mitsamt (Reis-) Feldern, Wohnvierteln und deren Bewohnern (es ist
in diesem Fall zutreffender, von ‘‘désa adat” zu sprechen). Zweitens wird das Wort als
Ausdruck fiir all diejenigen Gruppierungen des Dorfes gebraucht, die spezielle Aufgaben in
Bezug auf die Dorfrituale haben — im Gegensatz zu den sozial-politischen und wirtschaftli-
chen Gruppen wie banjar (cf. Teil II). Schliesslich wird es in einem eingeschrinkten Sinne
fiir ““die Dorfiltesten” verwendet (cf. S.7f).

6 Der Begriff “dorpsrepubliek”, so wie Korn ihn verwendet — filschlicherweise von H. und
C. Geertz (1975 : 17) mit dem banjar (‘‘hamlet”) identifiziert — kann gegenwirtig nicht mehr
verwendet werden. Die juristische (Semi-) Autonomie aber, die im Begriff ‘“‘dorpsrepubliek™
miteingeschlossen ist, behilt weiterhin ihren Wert (cf. auch Anm. 12).

225



Wiederherstellung) der rituellen Reinheit des Dorfgebietes betrachtet wer-
den. Umgekehrt aber kann der désa in Bezug auf die sozial-politische und
wirtschaftliche Organisation des Dorfes eingreifen, insofern der banjar mit
dieser Organisation beauftragt ist (cf. Grader 1937 fiir einen schematischen
Uberblick iiber diesen Typ der Dorforganisation).

Die pluralistische Dorfverwaltung ist durch Oppositionen charakterisiert:
Die eine Hailfte des Rates ist nyoman (jlinger), kawan (westlich), kiwa
(links) oder téngén (rechts) oder dulun (oberhalb). Diese Oppositionen sind
notwendige Oppositionen, sie bilden notwendige Beziehungen zwischen
kontrastierenden und komplementiren Elementen. Dabei handelt es sich um
ein Prinzip, das allgemein in indonesischen Kulturen gefunden wird. Abhén-
gig vom (meist rituellen) Kontext konnen Elemente der einen Gruppe —
verbunden durch Assoziation — Oppositionen unter sich und so mit Elemen-
ten einer anderen Gruppe verbunden werden. Beispielsweise sind die Him-
melsrichtungen “Siiden” und ‘“Westen” eng miteinander assoziierte Ele-
mente, und kontrastieren mit den Richtungen “Norden” und “Osten’. In
bestimmten rituellen Kontexten konnen diese Richtungen jedoch unterein-
ander ausgetauscht werden, so dass dann “Siiden” und ““Osten’’ miteinander
assoziiert werden, und in Opposition zum Paar “Norden” und “Westen”
stehen. Selbstverstindlich ist dies eine etwas vereinfachte Darstellung von
dem, was wirklich passiert.

Die Dorfer des zweiten Organisationstyps haben keine pluralistische Dorf-
verwaltung. Ihr charakteristisches Merkmal ist, dass diesen Dorfern ein
Mann, der kliang désa, vorsteht. Nominell ist er der Dorfchef, obwohl die
verschiedenen banjar, aus denen das Dorf (désa adat) besteht, sozial-poli-
tisch, wirtschaftlich und bis zu einem gewissen Mass auch religios, wichtiger
und unabhingiger als das Dorf im Ganzen sind. Dieser Dorftypus wird hier
nicht weiter behandelt, da Tatulingga eindeutig zu den Dorfern des ersten
Typs gehort.

II.

Das Dorf Tatulingga’, mit seinen ca. 1200 Einwohnern, liegt in der hiigeligen
Region Ostbalis. Die soziale Organisation von Tatulingga ist durch zahlrei-
che o6konomische, sozial-politische und religidse Gruppierungen gekenn-
zeichnet (detailliertere Informationen konnen in Schaareman [im Druck?]
nachgelesen werden). Innerhalb des iiber allen stehenden Dorfes (désa) ist

7 Der Name “Tatulingga” ist, aus einsehbaren Griinden, ein Pseudonym.

226



beinahe jede Gruppierung eine eigentliche adat-Gemeinschaft (cf. unten,
Teil IIT). Die Vorstellung von H. und C. Geertz (1975 : 14), wonach solche
Gruppierungen — sie erwihnen u.a. den désa adat (Dorf), den banjar
(Nachbarschaft), den subak (Irrigationsverein), den dadia (Verwandtschafts-
gruppe - sich auf die Verehrung in einem spezifischen Tempel konzentrieren
wiirden, trifft nicht ganz zu. Die verschiedenen Gruppierungen sind nicht an
einen bestimmten Tempel gebunden, aber jede von ihnen unterstiitzt mit
einem religiosen (und materiellen) Beitrag das Ritual in dem einen oder
anderen Dorftempel. Die Verehrung in den Dorftempeln steht an erster
Stelle, obwohl gewisse Gruppen einen eigenen Tempel haben (wie der
Irrigationsverein).

Die sékaha taruna und daha sind die Vereine der unverheirateten Jungen
(taru na) und Méadchen (daha). Es muss im Auge behalten werden, dass die
erste Vereinigung ist, von der eine Person in ihrem Leben Mitglied wird.
Maidchen treten dem Verein nach ihrer ersten Menstruation bei, die Jungen
im Alter zwischen 13 und 16 Jahren. Die beiden Vereine stellen eine Art
“Schule” fiir das spétere rituelle Leben ihrer Mitglieder dar, und ihre
Funktion liegt ausschliesslich im rituellen Bereich. Neben den Aufgaben, die
sie wihrend der Dorfrituale ausfiihren miissen, haben die unverheirateten
Jungen und Midchen ihre eigenen Rituale (wie das Kuningan-Fest®), zu
welchen sie Mitglieder anderer Dorfvereine einladen.

Die Handlung des Einladens (oder eine Person in einer hoflichen (bali-
schen) Art auffordern, gewisse rituelle Pflichten auszufiihren) ist ein extrem
wichtiger Aspekt im sozial-religiésen Leben aller Gruppen; es ist eine Art
“Spielen mit Benehmen”. Wird jemand jedoch nicht von der richtigen
Person eingeladen, oder ‘“‘vergisst” man eine spezielle Person einzuladen,
kann dies ernsthafte Sanktionen nach sich ziehen’. Eine gewisse Person nicht
einzuladen, zeugt manchmal von persOnlichen Problemen zwischen dem, der
einlddt, und der (den) Person(en), die nicht eingeladen wurde(n).

Die verschiedenen awig-awig (Handschriften mit Dorfverordnungen) ent-
halten genaue Informationen dariiber, wer wen einladen sollte. Um ein
Beispiel zu nennen, zitiere ich einen kurzen Teil eines Manuskriptes, welches
die Prozedur wihrend eines jahrlichen Rituals in Tatulingga beschreibt.

Malih tédun kérama saing ka Mutér, nébéngin isaya ngundang saing luh aséla
12 diri / ing€mpat nguduh isaya ngundang iklihan daha néné 8 diri / itaruna
ngundang pakayuhan //

8 Das Kuningan-Fest ist ein wichtiges Ritual fiir ganz Bali, das alle 210 Tage durchgefiihrt
wird. Beschreibungen sind u.a. in Sugriwa (1957:21ff) und Moerdowo (1973 : 64ff) zu
finden.

9 Eine dieser Konsequenzen ist Ausschluss aus dem Verein.

227



Dann gehen die Dorfiltesten in den Ursprungstempel, die Diener erhalten die
Anordnung, die 12 weiblichen Dorféltesten einzuladen / der ngémpat (= ein
Dorfiltester von hohem Rang) ordnet den Dienern an, die 8 Mitglieder des
Maidchenrates einzuladen / die Jungen sollen die Musiker einladen //

Heiratet ein Junge oder Middchen, scheiden sie aus ihren Vereinen aus; der
Mann — und damit auch seine Ehefrau — wird Mitglied des banjar (Nachbar-
schaft) und der sésabu (dies sind die landlosen Dorfmitglieder). Alle verhei-
rateten Dorfleute gehdren beiden Gruppen an und, mit einigen Ausnahmen,
bleiben Mitglied fiir den Rest ihres Lebens. Nachdem ein Mann durch seine
Heirat Mitglied des banjar und der sésabu geworden ist, wird er auf eine
Warteliste fiir ein Stiick Boden eingetragen®. Als Mitglied des banjar erhilt
er eine Option auf ein Stiick Reisfeld vom banjar (d.h. ein pacatun pahuman
= 10 Ar), nach dessen Erhalt er zum pahuman wird — was die Bezeichnung
der landbesitzenden Mitglieder der Nachbarschaft (= banjar) ist. Als sésabu
erhélt er eine Option auf ein Stiick Land vom Dorf (d.h. ein pacatun désa
= 5 Ar), nach dessen Erhalt er zum désa nyoman wird — wie die landbesit-
zenden Dorfmitglieder bezeichnet werden.

So ist eine Person zur gleichen Zeit ein Mitglied des banjar (ohne Land),
ein pahuman (mit Land), ein sésabu (ohne Land) und ein désa nyoman (mit
Land). Abhédngig vom Kontext verhilt sich eine Person als pahuman oder als
sésabu, usw. Basierend auf Zivilstand, Landbesitz und Alter summiert sich
die Mitgliedschaft in den verschiedenen Dorforganisationen von der unter-
sten Stufe aufwirts. Dabei sollte beachtet werden, dass das Land der
Nachbarschaft (= banjar) eigentlich auch Land des Dorfes (= désa) ist, und
nur von der Nachbarschaft (= banjar) verwaltet wird".

Die Aufgaben der landlosen Dorfmitglieder (sésabu) sind religioser Art.
Fiir die verschiedenen Dorfrituale miissen sie Reis und Opfergaben zur
Verfiigung stellen, weiterhin sind sie u.a. fiir den Unterhalt der Dorftempel
verantwortlich.

Tatulingga besitzt zwei sozial-politische Nachbarschaften (banjar): banjar
kanginan (die 6stliche Nachbarschaft), und banjar kawanan (die westliche
Nachbarschaft). Die Bezeichnungen “Ost”” und “West” zeigen an, zu wel-
chem Nachbarschaftsgebdude man gehort (wo die banjar-Treffen abgehalten
werden).

10 Die Anzahl Bodenstiicke vom Dorf und Nachbarschaft ist fest.

11 Alles Land, das innerhalb des Areals eines gegebenen Dorfes liegt, ist Dorfland. Teile dieses
Bodens werden (im Namen des Dorfes) von den Nachbarschaften (banjar) des Dorfes
verwaltet. Im Grunde genommen gibt es keinen Boden in Privatbesitz innerhalb der
Dorfgrenzen (ausser dem Boden, der in Familienbesitz ist). Einzelne Personen besitzen

Land ausserhalb des Dorfterritoriums.

228



Weiterhin ist Tatulingga in drei territoriale Wohnquartiere (ebenfalls
banjar genannt!): banjar kangin, kauh und téngah, was das Ostliche, das
westliche und das mittlere Wohnquartier bedeutet.

Aufgrund dieser beiden Unterteilungen kann ein Mann im westlichen
Quartier (banjar kauh) wohen, und gleichzeitig Mitglied der 6stlichen Nach-
barschaft (banjar kanginan) sein — die Mitgliedschaft in einer bestimmten
Nachbarschaft hingt vom Wohnplatz und/oder von der Mitgliedschaft des
Vaters ab.

Bergrichtung e mm— ~ e 5o
; - - " - .o -~ .
P . \\
T s © Rh ‘\
/ . - \\_. .
/! - \ .
4 w w2 ‘\
; 15 g
. L -lg] 2 |[g] ) 3 :
tl : o o = .
. ' ' ;
' \ )
' \ LS ¥
\ -~ { -
\ e - J/
s
l/ A > ‘

-
- - o e = e

Meerrichtung

1 banjar (Wohnquartier) kauh (West)
2 banjar téngah (mittleres Wohnquartier)
3 banjar kangin (Ost)

'} = banjar (Nachbarschaft) kawanan (West) bzw. kanginan (Ost)
Abb. 1 Die banjar von Tatulingga

Die drei territorialen Einheiten haben nur bei ganz bestimmten Ritualen
eine Funktion; abhingig vom banjar, in welchem sie leben, miissen die
jeweiligen Bewohner im Turnus bestimmte Aufgaben fiir einige Rituale
ausfiilhren. Innerhalb des Dorfes sind jedoch die 6stliche und westliche

229



Nachbarschaft die wichtigsten sozial-politischen Einheiten. Abgesehen von
der Tatsache, dass sie “‘political arenas” sind (cf. Hobart 1975), haben sie fiir
die Erhaltung der Dorfstrassen, und der ostlichen Gebédude (nicht der
Tempel) zu sorgen. Innerhalb der Nachbarschaften gibt es weitere Gruppie-
rungen wie den sékaha patus, dessen Mitglieder sich gegenseitig bei Krema-
tionen und anderen Familienfesten unterstiitzen.

Jede Nachbarschaft umfasst demnach landlose Mitglieder und landbesit-
zende pahuman. Da die Wartezeit auf ein Stiick Land relativ kurz ist, sind
die meisten Nachbarschaftsmitglieder auch pahuman. Einwanderer und
Junggesellen konnen kein Land erhalten (weder von der Nachbarschaft noch
vom Dorf); Witwer miissen ihr Stiick Land zuriickgeben und werden dann
von ihren Familien unterstiitzt.

Nach einiger Zeit kann man in den pamong banjar, den Nachbarschafts-
vorstand, gewidhlt werden; beide Nachbarschaften haben ihren eigenen
Vorstand. Der Vorstand der Ostlichen Nachbarschaft wahlt einen kliang désa
I, den ersten Dorfvorsteher, derjenige der westlichen Nachbarschaft einen
kliang désa II, den zweiten Dorfvorsteher. Sozial-politisch gesehen sind
beide Nachbarschaftsvorstinde die wichtigsten Instanzen, da Angelegenhei-
ten von regionaler und/oder nationaler Bedeutung iiber die Dorfvorsteher an
das Dorf weitergeleitet werden?. Die beiden kliang désa sind zugleich
nominell die Dorfvorsteher als auch die Leiter ihres Nachbarschaftsvor-
stands.

Die landbesitzende Dorfmitglieder (désa nyoman) — d.h. die sésabu,
nachdem sie ein Stiick Land vom Dorf erhalten haben — haben, wie die
sésabu auch, rein rituelle Verpflichtungen. Sie miissen Reis fiir die Dorfri-
tuale zur Verfiigung stellen (quantitativ mehr als die sésebu), daneben
obliegt ihnen die Durchfiihrung wichtiger ritueller Aufgaben wéhrend dieser
Rituale, sie nehmen aktiv teil am Ritual. Aus dieser Gruppe, oder auch aus
der der sésabu, werden die sogenannten saya désa (‘‘Diener”, “Gehilfen”’)
monatlich durch den Dorfsekretir (s. unten) fiir die Dorfratssitzungen und
fiir die Dorfrituale bestimmt.

Als landbesitzendes Dorfmitglied wird man in eine weitere Warteliste
eingetragen, ndmlich in die der kérama saing, der Dorfiltesten.

12 Der Einfluss seitens der niederlidndischen kolonialen und der indonesischen nationalen
Regierung auf die Dorforganisation war selbstverstédndlich betridchtlich. Es muss aber betont
werden, dass dieser Beitrag sich mit den traditionellen adat-Strukturen in einem Dorf
auseinandersetzt (cf. Teil IIf). Die regionalen und/oder nationalen Behdrden besitzen
keinerlei Moglichkeit zur Einflussnahme auf die interne Dorfrechtssprechung: Diesbeziiglich
sind die Dérfer vollkommen selbstidndig. Ublicherweise miissen nur Fille von Kérpergewalt
den regionalen Behorden gemeldet und von ihnen behandelt werden. Ferner und vor allem
im Falle von Konflikten iiber Boden kann die Dorfbevélkerung selber die iibergeordneten
Instanzen zu Hilfe rufen, um den Konflikt zu 16sen.

230



Die 24 kérama saing — deren Anzahl immer die gleiche ist — bilden
zusammen mit ihren Ehefrauen® den eigentlichen Dorféltestenrat. Wird ein
Platz frei — sei es durch Verzicht, Riicktritt oder Todesfall —, so riickt
derjenige landbesitzende désa nyoman nach, der an oberster Stelle der
Warteliste steht, und wird der ““jiingste” Dorfélteste.

Die Dorfiltesten werden in eine “‘jiingere” (nyoman) und eine “iltere”
(wayan) Gruppe unterteilt. Bei den monatlichen Dorfratssitzungen (sangke-
pan) sitzen sie in zwei langen Reihen, die dltere Gruppe an der Ostlichen, die
jingere Gruppe an der westlichen Seite des Versammlungshauses oder im
Tempelhof.

Die 12 ranghéchsten Dorféltesten sitzen der Reihenfolge entsprechend an
der “Bergseite” (kaja) des Gebéudes, die rangniedrigsten an der ‘“‘Meer-
seite” (kélod); alle 24 Manner sitzen mit dem Gesicht zum Berg.

Bergrichtung (kaja)

2 | "

P M\ T
6 5 1 Bergseite
8 7

10 9

12 | 11

14 13 Y

16 15

18 17 1 Meerseite
20 19

22 21

24 23 J

Ungerade Nummer: die “dlteren” (wayan) Dorfiltesten
Gerade Nummer: die “jiingeren” (nyoman) Dorfiltesten

Abb. 2 Sitzordnung der 24 Dorfiltesten

13 Die Frauen der Dorfiltesten sind normalerweise nur dann bei den Dorfritualen zugegen,
wenn sie spezifische rituelle Aufgaben zu erfiillen haben. Den regelméssigen Sitzungen des
Dorfrats oder der Dorféltesten wohnen sie nicht bei.

231



Die ranghochsten (meist auch die éltesten vier kérama saing (Nr. 1-4)
sind die eigentlichen Dorfpriester. Wiahrend der Dorfrituale spielen sie die
wichtigste Rolle, da sie fiir den korrekten Ablauf der (rituellen) Handlungen
verantwortlich sind. Die Dorfratssitzung (wobei es sich primidr um eine
religiose Angelegenheit handelt) wird im Balé Agung (cf. Abb. 4) abgehal-
ten (fir detaillierte Beschreibungen solcher Treffen vgl. Korn
[1932 : 191f; 234f] und Grader [1937° : 83ff]). Nachdem der religiose Teil
des Treffens abgeschlossen ist, wird es im Balé Gambang (cf. Abb. 4)
fortgesetzt, wobei u.a. adat- Verstosse behandelt werden.

Diese vier ranghdchsten Dorfiltesten (bahan wayan/nyoman und ngémpat
wayan/nyoman, wie sie genannt werden) bilden zusammen mit dem Dorfse-
kretir (panyarikan désa) und den beiden banjar-Vorstinden (inklusive bei-
der Dorfvorsteher) den sogenannten pangadilan désa, den hochsten Dorfrat.
Dieser stellt die hochste entscheidungsfihige Autoritdt beziiglich interner
Dorfangelegenheiten dar.

Im Gegensatz zu den Dorfiéltesten wird der Dorfsekretidr vom pangadilan
désa gewiahlt und gehort nicht zum Dorfiltestenrat im eigentlichen Sinne. Er
ist ein selbsternanntes Mitglied des Dorfrats. Das Amt des Sekretérs als
solches gab es in fritheren Zeiten nicht, wurde aber von zwei Dorfiltesten
iibernommen, die seit etwa fiinfzig Jahren aus dem Rat verschwunden sind.
Ein neues Amt, ndmlich das des panyarikan désa, wurde geschaffen oder
entstand. Es wurde aber nicht ganz in den Rat integriert, es blieb mehr oder
weniger am Rande. Der Dorfsekretér besitzt keinen festen Platz wihrend
der Rituale, er befolgt nicht das traditionelle System der Rangerhéhung der
Dorfiltesten, er sollte seine Haare nicht lang tragen wie sie (was er aber
macht), er sollte nur die Dorfadministration besorgen und die relevanten
Anweisungen der Dorfiltesten, des hochsten Dorfrats und des ‘““Kontrol-
leurs” (cf. unten) ausfiihren. Er ist aber offizielles Mitglied des h6chsten
Dorfrats. Schliesslich wird er nicht aus den beiden einflussreichsten Ver-
wandtschaftsgruppen des Dorfes (den Pasék und Pulasari, cf. unten) ge-
wihlt.

Zusammenfassend kann man eine ‘“‘vertikale” Einteilung der Bevolkerung
in zwei grossere Gruppen unterscheiden: Das Dorf (désa adat) auf der einen
und die Nachbarschaft (banjar) auf der anderen Seite.

Die Vereine der unverheirateten Jungen und Méadchen, die landlosen und
landbesitzenden Dorfmitglieder und die Dorféltesten gehéren zum désa in
einem eingeschrinkten (= religiosen) Sinne. Die Nachbarschaft (banjar)
umfasst sowohl die landlosen und landbesitzenden Mitglieder, als auch beide
Nachbarschaftsvorstinde. Beide Gruppen, désa und banjar, werden im
tibergeordneten Dorfrat, dem pangadilan désa, vereinigt (cf. Abb. 3).

232



DESA ADAT

religioser Bereich | sozial-politischer
(désa) | Bereich (banjar)
: Verwandtschafts-
| beziehungen
B : angadilan v
Alter/Land ¥ o
L)
kérama l pamong
saing I bnajar
subak , . subak
s€kaha ‘-< > =# sekaha
py (vor allem
csa | ok ischer
ahuman 6konomisc
nyoman g Bereich)
I (
banjar-
sesabn I Mitglieder
!/ -
— | . —— Heirat
I
Verwandtschafts- taruna/
beziehungen daha |

Abb. 3 Modell der vertikalen und horizontalen Einteilung der Bevélkerung

Neben dieser vertikalen Einteilung der Bevolkerung lésst sich noch eine
weitere erkennen, die man als eine ‘“horizontale” betrachten konnte. In
Tatulingga finden sich mehrere kleinere Vereine, die weder mit dem Dorf
noch mit der Nachbarschaft direkt verbunden sind, und deren Organisations-
form nicht strikt von Alter und Landbesitz abhingt. Deshalb benutze ich in
Bezug auf die Einteilung der Dorfbevilkerung die Konzepte “vertikal”” und
“horizontal”.

233



An erster Stelle kommen die subak (die Irrigationsvereine) und weiterhin
eine Anzahl von landwirtschaftlichen Gruppierungen wie Pflanz- und Ernte-
vereine. Es handelt sich bei ithnen um aufgabenorientierte Assoziationen,
deren Mitgliedschaft freiwillig ist und oft auf verwandtschaftlichen Beziehun-
gen beruht, die aber, unabhédngig von den ‘“obligatorischen” Vereinen
(cf. unten, Teil IIT), ihre Mitglieder zusammenbinden. Schliesslich gibt es
mehrere ‘“Sparvereine’’, Musik- und Singvereine usw.

Der subak ist der einzige Verein, der nicht direkt zum Autoritdtsbereich
des Dorfes gehort, da die Mitglieder der drei subak von Tatulingga in
verschiedenen Dorfern wohnen. Dieser Sachverhalt hingt mit der geo-
hydrologischen Struktur des Bewésserungssystems zusammen, welches tradi-
tionellerweise regional verwaltet wird.

Beide Einteilungen (die “‘vertikale’’ und die ‘‘horizontale”) werden durch
die verwandtschaftlichen Beziehungen durchschnitten und sicherlich auch
beeinflusst — teilweise hinsichtlich der Zusammensetzung und Rekrutierung
der Mitgliedschaft der verschiedenen Gruppierungen. Die Verwandtschafts-
gruppen formen ihrerseits auch eigene “Vereine” (dadia oder padukuhan),
wobei die dadia wiederum in territoriale Einheiten (témpék) unterteilt sind.

Die wichtigsten Verwandtschaftsgruppen in Tatulingga sind der dadia
Pasék und der dadia Pulasari*. Die Pasék-Gruppe wohnt im nordwestlichen
Teil des Dorfes, die Pulasari im nordéstlichen. Demnach kann man sagen,
dass das westliche Wohnquartier sowohl territorial als auch sozial-politisch
vom dadia Pas€k beherrscht wird, und dementsprechend im &stlichen Teil
des Dorfes der dadia Pulasari dominiert. Der mittlere Teil (banjar téngah) ist
zwischen den beiden dadia aufgeteilt.

Der erste Dorfvorsteher ist beinahe immer ein Pulasari, wihrend der
zweite iiblicherweise ein Pasék ist. Diese Aufteilung der Amter unter den
beiden dadia findet sich auch in der Zusammensetzung der beiden banjar-
Rite und dem hochsten Dorfrat (pangadilan désa) wieder, d.h. die meisten
gewihlten Mitglieder der banjar-Vorstinde sind entweder Pas€k oder Pula-
sari. Alle anderen Einwohner von Tatulingga sind “mula’, ‘‘autochthone”
(wie sie von den ‘“‘adligen” Pas€k un Pulasari genannt werden); die mula
unterteilen sich gleichfalls in verschiedene Familiengruppen (padukuhan
oder kelompok).

Sowohl die Pas€k als auch die Pulasari betrachten sich selber als die
Erhalter der Tradition und des adat von Tatulingga, da sie ihre Abstammung
bis zuriick auf das ehemalige hinduistische Reich von Majapahit rechnen. Im
Sinne dieser hergeleiteten Abstammung rechtfertigen und betonen sie auch
ihre iiberlegene Position gegeniiber den “mula”. Die Pas€k und Pulasari (sie
sind als verwandtschaftliche Gruppen auf ganz Bali anzutreffen) stellen

14 Nur ein Fiinftel der Gesamtzahl von Kernfamilien in Tatulingga ist Pas¢k oder Pulasari.

234



deutlich eine soziale Klasse dar, die eine Zwischenposition zwischen den
sudra oder jaba (den mula in Tatulingga) und den triwangsa, den drei noblen
balischen ‘“Kasten” oder Titelgruppen einnimmt®.

Auch aufgrund ihrer besseren 6konomischen Position bestimmen die
beiden dadia zu einem grossen Teil die Dorfpolitik. Jedoch besitzen sie
keinen direkten Einfluss auf die Zusammensetzung des Dorfrats, da diese
aufgrund des Senioritétsprinzips erfolgt. Trotzdem ist ihr Einfluss auf die
Dorfiltesten bedeutend, da die dadia-Mitglieder den hochsten Dorfrat zah-
lenmaéssig und politisch dominieren (es soll hierbei daran erinnert werden,
dass die ranghdchsten Dorféltesten gemeinsam mit dem Dorfsekretér einen
Sitz im hochsten Dorfrat haben). Da beide dadia sich ihrer gemeinsamen
Abstammung sehr bewusst sind und demnach auch ihrer hohen Position,
unterscheiden sie sich von den “mula” hinsichtlich ihres sozial-politischen
Status, ihrer 6konomischen Position und ihres Einflusses. Obwohl die
Zusammenarbeit zwischen den beiden dadia zeitweise ziemlich intensiv ist,
und trotz der Solidaritidt gegeniiber den “mula”, besteht stindig eine latente
Spannung zwischen ihnen. Grund dieser Spannung ist das “ewige” Ringen
um Prestige und Status, das aber nicht nur zwischen den beiden dadia,
sondern auch unter den “mula” stattfindet, wobei letztere weniger erfolg-
reich sind. Auch innerhalb jedes einzelnen dadia werden stindig lose Koali-
tionen gebildet, wobei versucht wird, auch Mitglieder von “mula”-Familien
sich zu verpflichten und zu beeinflussen. H. Geertz (1967 : 53) schreibt:
**Such rivalry for prestige (in its purest sense, without economic perquisites)
is an exceedingly important element in the Balinese social climate”. Aber
Spannungen und unterschwellige Konflikte werden &dusserst selten in einer
offenen Auseinandersetzung ausgetragen. Wie Geertz (1975 : 403) bemerkt:
“Issues are not sharpened for decision, they are blunted and softened in the
hope that mere evolution of circumstances will resolve them, or better yet,
that they will simply evaporate”. Dieser Tatbestand wird in Teil IV offen-
sichtlich werden.

Im folgenden sollen noch weitere Dorffunktiondre besprochen werden;
zunichst der ménanga, der Leiter des rituellen gambang-Orchesters, welches
in vielen Ritualen eine wichtige rituelle Aufgabe hat (cf. Schaareman im
Druck®). Hierbei ist es wichtig zu bemerken, dass der Leiter dieses Orche-
sters gleichzeitig der eigentliche Leiter des Rituals selber ist, da er ein
umfassendes Wissen iiber den Ablauf der rituellen Handlungen hat. Als
Leiter des Rituals wird er pélélintih genannt, ‘“‘Kontrolleur”; er iberwacht

15 In den Augen der triwangsa gehoren die dadia Pas€ék und Pulasari ebenfalls zu den
“gewohnlichen” Leuten, obwohl ihre spezielle Position (zusammen mit der von bestimmten
anderen Gruppen wie den Eisenschmieden) allgemein erkannt und anerkannt wird. Bestiti-
gung des Status hidngt in hohem Masse von dem eigenen Standpunkt ab (weitere Angaben
sind in Boon 1977, Geertz 1980 und H. und C. Geertz [1975] nachzulesen).

235



auch die vorbereitenden Phasen des Rituals. Alle Verstosse gegen den Dorf-
adat, die wahrend des Rituals moglicherweise erfolgen, werden ihm oder
dem Dorfsekretdr gemeldet. Der pélélintih ist diejenige Person, die den
Entscheidungsprozess bei einer ‘“‘Fall”’-Besprechung (eines adat-Verstosses),
aufgrund seines Wissens, und weil er ein Pasék ist, sehr beeinflussen kann.

Wie der Dorfsekretér wird auch der pélélintih oder ménanga vom hochsten
Dorfrat gewdhlt (oder manchmal auch bestimmt). Als wichtigstes Kriterium
fiir die Auswahl eines Kontrolleurs gilt sein ihm zugeschriebener sozial-
religioser Status und Position. Dies bedeutet, dass die zu wihlende Person
tiber einen hohen sozialen Status, kombiniert mit einem griindlichen religio-
sen und rituellen Wissen, verfiigen sollte. Das wiederum heisst, dass der
pélélinth meistens ein Pas€k (manchmal ein Pulasari) ist, da die Mitglieder
dieses dadia sich ihrer Rolle als “Wichter” der Tradition von Tatulingga sehr
stark bewusst sind. Dariiber hinaus verfiigen sie gegeniiber den “mula”
aufgrund ihrer Abstammung, wie schon erwihnt, liber einen hohen sozial-
politischen und 6konomischen Status.

Weiterhin zeichnet den pélélintih/ ménanga die Tatsache aus, dass er auch
als ein Priester betrachtet werden kann, da er im Gegensatz zu den “norma-
len” Priestern (pamangku, cf. unten) sogar dazu fahig ist, heiliges Wasser
(tirta) fiir Kremationen und Reinigungszeremonien selber herzustellen. In
dieser Hinsicht gleicht er dem hohen Priester (padanda) der Brahmanen-
“Kaste”. Verschiedene ‘“mula”’-Familien benutzen nur sein heiliges Wasser
fiir ihre Zeremonien, und nicht das des padanda. Aufgrund aller dieser
bisher erwdhnten Faktoren zeichnet es sich ab, dass der pélélintih/ ménanga
innerhalb des sakralen Bereichs eine recht méchtige Position einnimmt.

Schliesslich gibt es in Tatulingga drei weitere ‘“gemeine” Priester: den
pamangku gdé, den pamangku dalém und die sédahan désa, die eine Prieste-
rin ist. Alle drei werden iiblicherweise im Verlauf einer Trance-Sitzung durch
ein Medium bestimmt. Gelegentlich passiert es aber, dass der oberste
Dorfrat einen Priester ernennt, wenn das befragte Medium niemanden, der
aus Tatulingga stammt, benennt.

Sowohl der pamangku gdé als auch die sédahan désa sind normalerweise
Mitglieder der dadia Pasék oder Pulasari; der pamangku dalém hingegen ist
meist ein “mula”.

Bei der Durchfiihrung von Ritualen fiir die positiven, ‘“‘uranischen’ Gotter
hat der pamangku gdé seinen Aufgabenbereich, wihrend der pamangku
dalém bestimmte Aufgaben bei der Durchfiihrung von Ritualen fiir die
negativen, ‘“‘chthonischen” Michte zu erfiillen hat. Die sédahan désa ist die
Spezialistin fiir die sogenannten “weiblichen” Opfer, d.h. fiir diejenigen
Opfergaben, welche von den Frauen der Dorfiltesten hergestellt werden.
Die “mainnlichen” Opfer, soweit sie aus Fleisch bestehen, werden bei ihrer
Herstellung von den Dorfiltesten durch den Kontrolleur tberpriift (fiir
weitere Details cf. Schaareman im Druck®).

236



Zusammenfassend lisst sich sagen, dass fast alle wichtigen Amter des
religiosen und sozial-politischen Bereichs entweder Pas€ék oder Pulasari
innehaben. In den meisten Fillen herrscht eine Zweiteilung hinsichtlich der
Verteilung des Einflussbereichs vor; die Pas€k dominieren im westlichen
Wohnquartier/Nachbarschaft, die Pulasari im 6stlichen; das mittlere Wohn-
quartier ist zwischen beiden ‘“‘aufgeteilt”. Gleichzeitig stellt diese Zweitei-
lung die Quelle der Angespanntheit zwischen den beiden dadia dar, wobei
diese Spannungen dazu neigen, die Bildung von Koalitionen und ihrer
spezifischen Zusammensetzung — im grosseren Kontext interner Dorfangele-
genheiten — zu beeinflussen.

III.

Im Sinne von Falk Moores “semi-autonomous fields” sind einige der oben
behandelten Gruppen “‘quasi-unabhéngige” adat-Gemeinschaften, wobei die
“fields” spezifische Mechanismen der sozialen Kontrolle besitzen (cf. Falk
Moore 1978 : 55f; auch Anm. 12). Es ist auch sinnvoll, auf ter Haars
Definition von ‘“‘adat gemeenschappen” (ter Haar 1948 : 49ff) hinzuweisen.
In diesem Sinne sind adat-Gemeinschaften der désa (= die landlosen und
landbesitzenden Mitglieder des Dorfes in seiner eingeschrankten [religidsen]
Bedeutung, sowie die Dorféltesten), der banjar (= die landlosen und land-
besitzenden Nachbarschaftsmitglieder sowie ihre beiden Vorstinde) und die
Vereinigungen der unverheirateten Jungen und Médchen.

Die Mitgliedschaft in diesen adat-Gemeinschaften ist mehr oder weniger
obligatorisch, und zwar in dem Sinne, dass man sich weigern kann, ein
landbesitzendes Dorfmitglied oder ein Mitglied des Dorfrats zu werden usw.,
was aber den Verlust aller Rechte, die man als integriertes Dorfmitglied
sonst hitte, nach sich ziehen wiirde. Der Status solcher “Verweigerer” ist der
gleiche wie der der Einwanderer und méglicherweise noch niedriger. Die
Weigerung, in den Jungenverein einzutreten, wiirde z.B. die totale Isolation,
besonders auch im spiteren Leben, bedeuten. Personlich ist mir ein solcher
Fall nicht bekannt.

Einer der Unterschiede zwischen diesen Gruppen und den sogenannten
“freiwilligen” Vereinen ist der, dass die Mitgliedschaft in den letzteren
tatsichlich eine freiwillige ist: Man wird in ihnen Mitglied aufgrund person-
licher Beziehungen und Interessen. Da diese verschiedenen Aufgaben- und
Interessengruppen (teilweise) ihre eigenen niedergeschriebenen Verordnun-
gen (awig-awig) und ihren eigenen Vorstand haben', sind sie meiner Mei-

16 Gegenwirtig ist der Besitz eigener niedergeschriebener Verordnungen eine Sache des
Prestige, ein Mittel, um als “vollstindig” betrachtet zu werden. So verfassen viele kleinere
Gruppierungen ihre eigenen Bestimmungen, die dann als sogenannte awig-awig angesehen
werden.

237



nung nach gleichfalls als “adat-Gemeinschaften’ zu betrachten, aber sie sind
adat-Gemeinschaften innerhalb des Kompetenzbereiches der Dorfes. Das
bedeutet, dass sie sich nicht auf ihre (falls vorhandenen) gruppeneigenen
Verordnungen gegeniiber dem Dorf (désa adat) im Falle eines Konfliktes
berufen kénnen, was z.B. der Jungenverein bis zu einem gewissen Ausmass
tun kann. So kann der Dorfrat einen Jungen nicht direkt bestrafen: Der
Vorstand des Jungenvereins muss einberufen werden, der die Angelegenheit
dann weiter behandelt. Andererseits konnen die freiwilligen Assoziationen
Verstosse gegen die vereinsinternen Verordnungen selbst behandeln und
aburteilen.

Ferner muss beriicksichtigt werden, dass ein Fehlverhalten innerhalb des
Jungenvereins immer auch Konsequenzen auf Dorfebene nach sich zieht,
was nicht der Fall ist bei Verstossen innerhalb der freiwilligen Gruppierun-
gen. Wenn z.B. ein Junge aus der Kasse des Knabenvereins einen Betrag
stiehlt, wird er vom Vorstand des Vereins abgeurteilt, was in den meisten
Fillen seinen Ausschluss aus dem Verein bedeutet. Dariiber hinaus kann der
Schuldige weder Mitglied der Nachbarschaft (banjar) noch des Dorfes (désa)
werden, nicht so sehr weil er etwas gestohlen hat, sondern weil er kein
Mitglied des Jungenvereins ist.

Wie der obige Fall illustriert, ist es fiir die Beurteilung eines Falles (des
Verstosses gegen den adat) sehr wichtig, dass der Kontext, innerhalb dessen
eine Person gehandelt hat, bekannt ist. Dabei muss jedoch bedacht werden,
dass die Position und die Hohe des Status der betreffenden Person(en)
innerhalb einer Gruppe gleichsam von Bedeutung sind, da diese kontext-
abhingig sind. Ein bestimmtes Verhalten kann in dem einen Fall als ein
Verstoss gegen den adat als Bruch der Norm aufgefasst werden, muss aber in
einem anderen Kontext nicht die gleichen Folgen haben. Zum Beispiel
konnen zwei Personen als Mitglieder der gleichen Gruppe oder aber als
Mitglieder verschiedener Gruppierungen etwas miteinander zu tun haben;
im ersten Fall besitzen sie gleichrangigen Status, im zweiten jedoch nicht,
und dies bestimmt ihr jeweiliges Verhalten. Beispielsweise kann ein Mitglied
wihrend eines Treffens eines Irrigationsvereins ohne Aufforderung anfangen
zu sprechen, was in diesem Kontext von allen Beteiligten toleriert wird.
Wenn jedoch die gleiche Person genauso handeln wiirde wéhrend einer
Sitzung der Dorfiltesten (vorausgesetzt, dass es sich um einen der “jiinge-
ren”” Dorfiltesten handeln wiirde), dann hitte dies ernsthafte Folgen wie
eine Geldstrafe oder sogar den Ausschluss aus dem Rat".

17 In den Dorfverordnungen wird festgehalten, dass keiner der “jiingeren” Dorfiltesten
sprechen darf, ohne dazu von den “idlteren” Dorfiltesten aufgefordert zu sein.

238



Die Tatsache, dass es so viele verschiedene (obligatorische und freiwillige)
Vereine unterschiedlichen Grades (oder Arten, Personen zu gruppieren)
gibt, die iiberdies unterschiedliche Ziele und Aufgaben haben, bedeutet,
dass es ebensoviele Kontexte gibt, in denen eine Person auftreten/handeln
kann. Da fast jeder Kontext ein spezifisches Verhalten verlangt, sind die
soziale Bewertung und Anerkennung von Verhalten, das mit dem lokalen
adat in Ubereinstimmung ist, mindestens gleich wichtige Faktoren des sozia-
len Lebens wie solches Verhalten, welches als Bruch des adat aufgefasst
wird. Die Existenz vieler Gruppierungen in einem kleinen Dorf wie Tatu-
lingga bedeutet iiberdies, dass beinahe jeder Einwohner gleichzeitig Mitglied
verschiedener Gruppierungen ist. Mitglieder einer Gruppe sind in der Praxis
nie von Mitgliedern andrerer Gruppen isoliert: Uberlappende Mitgliedschaft
ist immer vorhanden.

Prinzipiell lassen sich zwei Typen von Kontexten unterscheiden, zwischen
denen mehr ein Unterschied des Grades als der Sache besteht: der des
rituellen und der des nicht-rituellen (= alltdglichen) Lebens. Diese Unter-
scheidung kann letztendlich auf eine fundamentale (und notwendige) Oppo-
sition zwischen der Welt der Menschen und der Welt der Gotter zuriick-
gefiihrt werden. Die Struktur, die beiden Welten zugrundeliegt, ist aber die
gleiche. Das alltégliche Leben findet in der Welt der Menschen statt; das
Dorfland jedoch ist im Besitz der Goétter, die es nur zeitweilig von den
Menschen verwalten lassen. So ist das erste Ziel der Dorfgemeinschaft (des
désa adat), die rituelle Reinheit des Dorfgebietes zu erhalten, ein Ziel, das so
auch oft von den Dorfbewohnern selber explizit formuliert wird und gele-
gentlich in den Dorfhandschriften anzutreffen ist. Alles Verhalten und alle
Handlungen, die eine Unreinheit, eine Verunreinigung des Dorfareals ver-
ursachen und damit auch eine Verunreinigung der gesamten Dorfgemeinde,
sind immer VerstOsse gegen den adat; das kosmische Gleichgewicht gilt als
gestort. Um das Wohlergehen der Dorfgemeinschaft zu sichern wie auch das
gestorte kosmische Gleichgewicht wiederherzustellen, wird es als notwendig
angesehen, mit der heiligen Welt der Gotter in Kontakt zu treten. Das Ritual
— oder das rituelle Leben — ist ein &dusserst geeignetes Mittel zu diesem
Zweck. In gewisser Weise konnen Rituale, die darauf abzielen, die kosmi-
sche Ordnung wiederherzustellen oder zu sichern, eo ipso als ‘“‘sanctifiers”
betrachtet werden: sie beugen vor und/oder gleichen Verstosse gegen den
adat wieder aus.

Unter diesen Gesichtspunkten betrachtet diirfte es verstdndlich geworden
sein, dass jede Untersuchung des balischen adat notwendigerweise mit dem
Studium der balischen Religion beginnen oder sie zumindest beriicksichtigen
muss. Religion ist auf Bali die Basis — aber nicht zwingend auch der Ursprung
— der sozialen Organisation und damit auch der verschiedenen Dorf-adat-
Systeme, da die meisten adat-Verordnungen ihren Ursprung in gemeinsamen
religiosen Haltungen und Vorstellungen haben.

239



Die nachfolgende Tabelle verdeutlicht diesen Sachverhalt in Bezug auf die
Mitgliedschaft des Kontrolleurs (pélélintih), des Dorfsekretirs (panyarikan
désa), eines Dorfgehilfen (saya désa) und des hochsten Dorfiltesten
(débahan wayan). Diejenigen Gruppen, in denen alle vier Mitglied sind, sind

unterstrichen.

Assoziation

Kontrolleur

Sekretar

Gehilfe

Dorfiltester

Dorfrat

Oberster Dorfrat
sésani

désa nyoman
westliche Nachbarschaft
(ohne Land)

Ostliche Nachbarschaft
(ohne Land)

westliche Nachbarschaft
(mit Land)

Ostliche Nachbarschaft
(mit Land)

Nordlicher
Bewisserungsverein
Westlicher
Bewiésserungsverein
Ostlicher
Bewaisserungsverein
Pas€k Gruppe
Familiengruppe A
(mula)
Familiengruppe B
(mula)

Sparverein A
Sparverein B
Orchesterverein

+ (inoff.)
+ (inoff.)
+
+
_|.

+ (inoff.)

|+ + +

+

-+

-

-+

+ 1+ 1 1

|+ + + +

-

-

“inoff.” = die betreffende Person ist ein inoffizielles Mitglied dieser

Gruppierung)

240



In den meisten Fillen ist der Tempel der Ort ritueller Handlungen. In
Tatulingga ist dieser Tempel meist der Pura Balé Agung, der zentrale
Dorftempel. Der heiligste Platz dieses Tempels, der jéroan, wo sich die
Gottersitze befinden, ist wihrend des Rituals von den Gottern bewohnt: Die
Gotter selber haben in ihren Schreinen Platz genommen. Wihrend des
Rituals ist die Welt der Gotter, die sakrale Welt, symbolisch présent, und der
Tempelhof stellt voriibergehend den Kosmos dar. Die Tempeltore bilden die
Grenze, die Trennlinie, zwischen der Welt der Menschen und der der
Gotter; durch diese Tore tritt der Mensch von der profanen in die sakrale
Welt ein. Diese Grenze zu iiberschreiten wird durch die Verpflichtung
gekennzeichnet, innerhalb der Tempelmauern einen saput (ein Stiick Stoff,
das um die Hiifte gewunden wird) zu tragen. Wéhrend des Rituals gilt es als
ein Verstoss gegen den adat, sich ohne saput im Tempel aufzuhalten; an
nicht-rituellen Tagen wird es toleriert. Auch hierbei ist der Kontext von
grosser Bedeutung fiir die Beurteilung eines Verstosses gegen den giiltigen
adat.

IV.

Der Fall, der jetzt besprochen werden soll, fand im Verlauf des sogenannten
Usaba Sumbu im Jahre 1973 statt. Dieses Ritual wird im ersten Monat des
balischen Ritualjahres abgehalten — deshalb wird es auch Usaba Kasa (kasa
= eins) genannt.

Das Usaba Sambu ist ein Ritual zu Ehren der Fruchtbarkeit des Reises und
der Gewichse im allgemeinen. Daneben werden die Dorfgotter verehrt,
unter ihnen insbesondere Batari Sri, die Reisgbttin, und Batara Rambut
Sédana, der Gott des Geldes und des allgemeinen materiellen Wohlstandes,
sowie auch die (vergoéttlichten) Vorfahren. Das Leben wird erneuert, und die
magischen Krifte der Dorfiltesten werden auf die jungen Minner und
Frauen des Dorfes (taruna und daha, cf. oben, Teil II) tibertragen. Wahrend
der ersten Teile des Usaba Sumbu werden die rituellen Handlungen haupt-
sachlich von den dlteren Dorfbewohnern ausgefiihrt, spéter aber vermehrt
von den Jungen und Médchen. Das Auftreten aller sozial-religiosen Gruppen
des Dorfes zielt — neben deren ritueller Bedeutung — auch auf die Wiederher-
stellung und Wiederbestétigung der sozialen Ordnung im allgemeinen ab.
Die Stellung dieser Gruppierungen im Dorfleben wird wahrend der “Kampf-
tdnze” deutlich markiert: Sie sind weniger ein Kampf zwischen den einzelnen
Ténzern selber, als vielmehr ein Kampf zwischen bestimmten sozialen Grup-
pen, die mit dieser Art Tanz zeigen, wer sie sind, und die so ihre Position
innerhalb der Dorfgemeinschaft hervorheben (nidhere Angaben zu diesem
Ritual finden sich in Schaareman im Druck®).

241



Wihrend der Dorfratssitzung (sangképan, cf. S. 7f) nach dem Usaba
Sumbu werden alle Verstdsse gegen den adat besprochen und behandelt. An
dieser Sitzung nehmen alle 24 Dorfiltesten, der Dorfsekretir, die beiden
ménnlichen Priester, die Dorfgehilfen und der Kontrolleur teil. Wie
erwihnt, sollten Vergehen gegeniiber den adat-Regeln, welche wihrend des
Rituals festgestellt werden, dem Dorfsekretdr und, was wichtiger ist, dem
Kontrolleur gemeldet werden. Solche Vergehen werden im Balé Gambang
(cf. Abb. 4) besprochen.

Bergrichtung (kaja)

aoocoonooon O0ao T
4
i - 6
5 6
1
- o) 3
2
x 7
I\

1 Versammlungsgebiaude (balé agung)

Gebiude des gong-Orchesters (balé gong)

Gebidude des gambang-Orchesters; ebenfalls Versammlungsgebiude
(balé gambang)

Innerer Hof mit Gottersitzen (jéroan)

Zentraler Hof (natar)

Tempelgebdude (Kiiche, Reisspeicher, usw.)

Haupteingang (candi béntar)

W N

N OB

Abb. 4 Plan des Pura Balé Agung in Tatulingga

242



Der Dorfsekretidr meldet dem ranghochsten Dorfiltesten (bahan wayan),
dass ein Dorfgehilfe (saya désa) wihrend des Rituals “zu laut gesprochen
hat”, als Antwort auf eine Anordnung von ihm, dem Sekretir.

Dies ist eine ernsthafte Ubertretung gegeniiber den Dorfgéttern. Gleichzeitig
betrachtete der Dorfsekretér die Sache als eine personliche Beleidigung von
ihm selber durch den Gehilfen; schliesslich ist er der Sekretir, und als solcher
eine “rituelle” Person, die mit mindestens gleichviel Respekt und Korrektheit
wie die Goétter behandelt werden sollte.

Der betreffende Gehilfe ist, als der Sekretidr die Angelegenheit zur Spra-
che bringt, nicht anwesend. Der ranghdchste Dorfilteste ruft den Gehilfen
herbei und teilt ihm mit, dass er eine Busse von 25 ringgit (1 ringgit = 2%
rupiah) zu bezahlen hat, dies wegen seines lauten Redens wihrend des
Rituals. Der Gehilfe ist jedoch ziemlich tiberrascht und veridrgert. Es folgt
dann eine etwas angespannte Diskussion zwischen dem Gehilfen und dem
ranghdchsten Dorfiltesten. Andere Dorfélteste mischen sich ein, nicht aber
der Kontrolleur.

Letzterer ist ausschliesslich ‘“Kontrolleur”” und eine ratgebende Autoritéts-
person; er bestimmt, was als Bruch des adat betrachtet werden soll und was
nicht. Sanktionen werden von den Dorféltesten auferlegt.

Der Gehilfe weigert sich, zu bezahlen und argumentiert, dass er sich zur
Zeit seines “lauten Redens” — eine Tatsache, die er anerkennt — einige
Schritte ausserhalb des Tempelhofs befand und deshalb laut reden durfte.

Nach Beratung mit dem Kontrolleur einigt man sich dariiber, dass Schreien
ausserhalb des Tempelareals keine Ubertretung des adat darstellt, dasselbe
innerhalb des Hofs hingegen eine ist.

Der Sekretédr aber behauptet, dass der Gehilfe sich nicht ausserhalb des
Tempelhofs befand, sondern zwischen dem Balé Gong und Balé Agung
(cf. Abb. 4), sozusagen auf der “Schwelle” des Tempels. Dies wird von
einem anderen, etwas élteren Dorfgehilfen bestétigt; dieser ist ein landbesit-
zendes Dorfmitglied (désa nyoman), im Gegensatz zum Angeschuldigten,
der kein Dorfbodenstiick besitzt (sésabu).

Wihrend dieser Auseinandersetzung wird der Dorfsekretidr von anderen
Dorfiltesten — und vom Kontrolleur und einem der ménnlichen Priester
(pamangku gdé), die beide Pasé€k sind - kritisiert. Einer der Dorféltesten (ein
Pasék) bemerkt horbar, dass der Dorfsekretir seine Befugnisse tiberschrei-
tet, indem er zuviel ohne Autoritét verordnet und sich mehr oder weniger
selber zum Kontrolleur aufwirft, obwohl er eigentlich nicht einmal zu den
Dorfiltesten gehort und nur schreiben sollte (““ia dadi nulis dogén”).

Der gegenwartige Dorfsekretir ist eine selbstbewusste Person, die sehr von
dem ranghochsten Dorfiltesten (der zur gleichen Verwandschaftsgruppe
[“mula”] gehért) und dem ersten Dorfvorsteher (kliang désa I, einem Pula-

243



sari), der den Einfluss des dadia Pasé€k zu untergraben sucht, unterstiitzt wird.
Da der dadia Pulasari ziemlich viel privates Land besitzt, konnen gute Bezie-
hungen zum ersten Dorfchef fiir einen “mula” niitzlich sein. Tatsache ist, dass
die gesamte Verwandtschaftsgruppe des Sekretérs — oder der er vorsteht — enge
wirtschaftliche und damit auch sozial-politische Beziehungen zu Teilen des
dadia Pulasari unterhilt.

Der Sekretir verteidigt sich selber: “Wenn ich nichts mache, wer macht
denn iberhaupt etwas, nicht “jéro gdé” (= der Kontrolleur), er tut gar
nichts, er kontrolliert nicht einmal mehr”’. Beide ranghochsten Dorfiltesten
unterstiitzen diese Kritik an dem Kontrolleur, der aber schweigt.

Im Gegensatz zum Dorfsekretir ist der Kontrolleur eine etwas “‘verlegene”
Person und, iiberdies, zu religids orientiert, um sich mit solchen Angelegen-
heiten zu befassen. Es muss festgehalten werden, dass der Kontrolleur —
wiederum im Gegensatz zum Sekretar — ““suci”’, “gereinigt”’ sein muss, und sich
demnach nur auf rituell-religiose Dinge zu konzentrieren hat. Wegen seiner
profunden Kenntnis des lokalen adat in Bezug auf die Dorfrituale — ohne
welche diese nie richtig und adat-konform ausgefiihrt werden kénnten — und
seiner priesterlichen Funktionen wird er gewohnlich von den Mitbewohnern
des Dorfes sehr geachtet. Aber seine &usserliche ‘“Verlegenheit” - oder,
anders ausgedriickt, seine religidse Widmung — wird gelegentlich fiir ganz
andere Zwecke ausgeniitzt.

Er wird aber von einem der Dorfpriester (pamangku gdé) verteidigt: “Wie
kann man erwarten, dass jemand kontrolliert, wenn er seinen kaos' nicht
mehr erhilt, und ihm sein bukti (= zusétzliches Land fiir Amtsinhaber)
weggenommen wurde?”’.

Dies ist eine Anspielung auf die Tatsache, dass dieser Kontrolleur kaum mehr
wihrend der vorbereitenden Phasen der Rituale anwesend ist, um die Opfer-
gaben usw. zu kontrollieren. Seit einiger Zeit gab es einen Konflikt zwischen
dem Kontrolleur einerseits und dem ranghdchsten Doorféltesten und dem
Sekretdr andererseits, als die letzteren versuchten, den Kontrolleur als Vertre-
ter der Pasék-Familiengruppe zu iiberspielen. Wihrend der Dorfrituale erhielt
der Kontrolleur immer weniger kaos (cf. Anm. 18) und andere Opfergaben als
er eigentlich nach adat- und Dorfregeln hitte empfangen sollen. In der Folge
erschien der Kontrolleur weniger oft bei den Vorbereitungen, so dass er jetzt
iiberhaupt keinen kaos mehr erhélt. Sein Teil des kaos wird gegenwiirtig
zwischen dem Sekretir und dem hochsten Dorfiltesten verteilt. Uberdies hatte
der Sekretir dem ersten Dorfvorsteher (einem Pulasari) vorgeschlagen, den
bukti (cf. oben) des Kontrolleurs zuriicknehmen, da letzterer ‘“‘offensichtlich
nicht mehr kontollieren will”. Dieser Konflikt passte der Pulasari-Familie —
oder zumindest der Gruppe rund um den ersten Dorfvorsteher — sehr gut, da es

18 Kaos ist derjenige Teil der Opfergaben, der all denjenigen Personen zusteht, die wihrend
der Dorfrituale eine Funktion haben. Die Grésse des kaos fiir jede einzelne Person ist
genauestens in den Dorfbestimmungen festgelegt.

244



ihr schliesslich gelungen war, einen Pulasari-Kontrolleur zu bekommen. Vor
dem heutigen Kontrolleur ndmlich war ein Pulasari Kontrolleur, aber vor dem
letzteren war es wihrend vieler Generationen immer ein Pas€k gewesen.
Wihrend einer Sitzung des Dorfrats einige Monate vor dem Usaba Sumbu im
Jahre 1973 hatten lange Debatten dazu gefiihrt, dem Kontrolleur zu berichten,
dass die Hilfte seines Bodenstiicks nach der nédchsten Ernte vom Dorf zuriick-
genommen und iiberdies der bukti der Dorfpriesterin zweigeteilt werden sollte.
Sie (eine Pulasari) ist mit dem Bruder des Kontrolleurs verheiratet und wurde
aus Loyalitit zu ihm immer weniger aktiv bei der Kontrolle der Opfergaben,
welche die weiblichen Dorféltesten herzustellen hatten. Nachdem ihm dies
mitgeteilt war, liess der Kontrolleur durch Mittlerpersonen seine Absicht
verlauten, als Kontrolleur und als Leiter des rituellen gambang-Orchesters
zuriicktreten zu wollen. An der néchsten Sitzung des Dorfrats wurde diese
Absicht zuriickgewiesen: Die Riicknahme der Hilfte seines Bodens wiirde ihm
nur das Recht geben, ein Amt niederzulegen, und zwar das des Kontrolleurs.
Es ist verstiandlich, dass er eher ménanga als pélélintih bleiben sollte, da ausser
ihm niemand die rituellen Melodien des gambang-Orchesters kennt. Ohne
diese Melodien werden die Rituale bedeutungslos. Der Kontrolleur wurde
mehr und mehr passiv, hat aber sein Amt nie offiziell niedergelegt.

Nach dieser Zwischendiskussion wurde der Fall des Gehilfen wiederaufge-
nommen. Man kommt iiberein, dass der Gehilfe einen Fehler gemacht hat,
aber auch, dass der Sekretdr zu weit gegangen ist, indem er zuviel auf eigene
Faust verordnet hat. Daraufhin beschliessen die vier hochsten Dorfiltesten
und der Sekretidr, dem Gehilfen eine Busse von 15 ringgit (anstatt 25)
aufzuerlegen. Dieser aber beharrt auf seiner Weigerung und bleibt bei
seinem Argument. Der hochste Dorfélteste behauptet, dass die Gotter auch
ausserhalb des Tempels héren und somit beleidigt werden kénnen. Es folgt
eine erhitzte Diskussion, in deren Verlauf der Dorfilteste von fast allen
anderen Dorfiltesten unterstiitzt wird. Wiahrend der Diskussion erhebt der
hochste Dorfilteste seine Stimme, und da sieht der Gehilfe seine Chance:
“Du schreist auch; wenn ich zahlen muss, dann musst du auch zahlen”.
“Nein”, sagt der bahan wayan, ‘“‘du hast wihrend des Rituals geschrien”
(“séd&k mangusabayang déwané, tén kéntén”’), jetzt sind die Gétter nicht da
(‘“batarené sampun mantuk”, ‘‘die Gotter sind bereits heimgegangen”), also
musst du zahlen, und zwar an der nédchsten Sitzung”. Damit ist die Sitzung
beendet.

In den folgenden Tagen besucht der Gehilfe den Kontrolleur, um dessen
private Handschriften mit den Dorfverordnungen zu lesen. Wie erwartet
werden konnte, ldsst sich darin nichts liber “zu laut reden” finden, und
deshalb meint der Gehilfe, dass er seine Busse nicht zu bezahlen braucht.

Die Dorfbestimmungen und -verordnungen, die iiber die Rituale handeln,
enthalten iiblicherweise detaillierte Angaben iiber die bendtigten Opfergaben
und den genauen Ablauf der rituellen Handlungen. Sie enthalten nie Angaben
iiber das, was erlaubt oder nicht erlaubt ist.

245



Durch personliche Besprechungen versucht der Gehilfe zu erreichen, dass
der hochste Dorfrat die Sache behandelt.

Wihrend der Sitzungen des Dorfrats sind nur die vier ranghdchsten Dorf-
idltesten, der Dorfsekretir, die beiden Dorfvorsteher und der Vorstand beider
banjar, nicht aber der Kontrolleur zugegen. Bevor Beschliisse gefasst werden,
sollte aber mit ihm Riicksprache gehalten werden. Der Kontrolleur darf aber,
wenn er mochte, den Sitzungen beiwohnen, er ist aber kein offizielles Mitglied
dieses Rates. Im vorliegenden Fall hatte man ‘“‘vergessen”, ihn zur Sitzung
einzuladen.

Der Vorsteher der Nachbarschaft des Gehilfen (banjar kawanan) ist
bereit, die Angelegenheit beim néchsten Treffen des obersten Dorfrats zur
Sprache zu bringen. Es ergibt sich, dass gerade diese Sitzung eine wichtige
ist, da das Problem des Kontrolleurs besprochen werden soll. Auf dringendes
Ersuchen und Rat hin von einigen Pas€¢k-Mitgliedern des Rats wird beschlos-
sen, den Boden des Kontrolleurs und der Priesterin nicht zuriickzunehmen.
Der Kontrolleur erhilt sogar ein zusitzliches Stiick Boden. Die Pasék-
Mitglieder weisen daraufhin, dass niemand sonst Kontrolleur sein kénnte
und, insbesondere, Leiter des gambang-Orchesters.

Mehrere Dorfiltesten bringen jetzt den Einwand zur Sprache, wonach der
Sekretiar den Dorf-adat nicht so gut beherrscht wie er vorgibt, da wihrend
des letzten Dorfrituals viele Fehler vorgekommen sind. Nicht einmal die
Pulasari widersetzen sich dem Kontrolleur: Sie sehen lieber einen Pasék als
Kontrolleur als einen “mula” und, was noch wichtiger ist, sie wiissten selber
nicht, wer fihig wire, das Amt des Kontrolleurs und dasjenige des Orche-
sterleiters zu libernehmen.

Nachdem die Dorfverordnungen zu Rate gezogen wurden, stellt man fest,
dass diese in der Tat nichts iiber “zu laut reden” enthalten. Dennoch wird es
als ein Bruch des adatr betrachtet, wihrend eines Rituals zu schreien.
Inzwischen weist ein Pas€k darauf hin, dass der Dorfsekretér nicht gebiisst
wurde, als er wihrend eines Rituals der Irrigationsvereinigung einen Auftrag
schrie. Der hochste Dorfrat ist aber der Meinung, dass dies nichts mit dem
Dorf zu tun hat, und dass ein solcher Fall vom Vorstand dieser Vereinigung
hitte behandelt werden sollen; der héchste Dorfélteste ist selber Mitglied
dieses Vorstands.

Es muss daran erinnert werden, dass der hoéchste Dorfilteste zur selben
Familiengruppe wie der Dorfsekretér gehort. Dass der Sekretédr vom hochsten
Dorfrat verteidigt wird, liegt daran, dass die Pulasari, die die Mehrheit im
pangadilan désa bilden, enge sozial-politische und ékonomische Beziehungen
zur Familiengruppe des Sekretirs pflegen (cf. oben).

Es werden Stimmen laut, die Busse des Gehilfen auf 50 ringgir heraufzu-
setzen; der Vorschlag stammt unter anderem vom ersten Dorfvorsteher. Das
Argument ist, dass die Bussen fiir gleichwertige Ubertretungen in den

246



Dorfverordnungen (z.B. fiir verspitetes Erscheinen bei einer rituellen Sit-
zung) 25 oder 50 ringgit betragen, wobei diese aber infolge der Inflation
stillschweigend auf 75 oder gar 100 ringgit angehoben wurden, ohne dass die
schriftlichen Regelungen entsprechend gedndert wurden — dies geschah vor
einiger Zeit in der Jungenvereinigung. Der Vorsteher der westlichen Nach-
barschaft jedoch — wovon der Gehilfe Mitglied ist — schlégt vor, die Busse bei
15 ringgit fiir den Gehilfen zu schwer sein wiirde. Nach einiger Diskussion
wird der Vorschlag angenommen, und der Rat beschliesst, den Gehilfen tiber
das Urteil zu informieren. In der Zwischenzeit hat der Gehilfe den Betrag
von 15 ringgit bereits der Frau des Dorfsekretirs bei ihr zu Hause bezahlt (ihr
Mann ist ja bei der Sitzung zugegen), nachdem ein Gehilfe der Nachbar-
schaft,der die Sitzung des Rats beigewohnt hatte, ihm iiber die Pldne des
Rats berichtet hatte, die Busse zu erhéhen.

V.

Die Beschreibung des Falles und dessen Hintergriinde — so wie sie jetzt
aussieht — ist mehreren (vielleicht abweichenden) Interpretationen offen-
gestellt. Es hdngt nur davon ab, worauf der Leser seine Aufmerksamkeit
richten will, oder von seiner eigenen Voreingenommenheit. Personlich
mochte ich folgendes hervorheben:

Wenn eine Ubertretung des adat vorkommt, sind es 1) vorwiegend der
Kontext, worin der Fall aufgetreten ist, und 2) die Beziehungen zwischen den
betreffenden Personen, die von grosster Bedeutung fiir die méglichen Inter-
pretationen von adat-Regeln sind, und fiir die Konsequenzen, welche diese
Interpretationen haben kénnen. Wenn Verstdsse gegen den adat behandelt
werden, bedeutet dies in vielen Fillen auch, dass Konflikte auf personlicher
Ebene behandelt werden (miissen).

Wie wir gesehen haben, kann die Anzahl Kontexte letztendlich auf zwei
Haupttypen zuriickgefiihrt werden: auf den des rituellen und des nicht-
rituellen Kontextes. Wenn wir den Begriff des “‘rituellen Kontextes” etwas
ndher betrachten, kann festgestellt werden, dass — zumindest in Bezug auf
den oben beschriebenen Fall — nicht nur das “rdumliche Element’ beriick-
sichtigt wird, sondern dass auch das Element der “rituellen Zeit”’ eine Rolle
spielt; dies ist deutlich aus dem vom hochsten Dorféltesten hervorgebrachten
Argument ersichtlich.

Aber auch der nicht-rituelle Kontext wird “zeremonialisiert’, wie im Falle
der Einladungen, welche ausserhalb des eigentlichen rituellen Kontextes
stattfinden. Der zeremonielle Charakter von beinahe allem sozialem Verhal-
ten ist genauso ein typisches Merkmal des balischen Lebens wie die ‘“absence

247



of climax”, wie Geertz (1975 : 403) bemerkt: “[...] social activities do not
build, or are not permitted to build, toward definitive consummations” (id.).
Dies kann in den abschliessenden Diskussionen des obigen Falles beobachtet
werden: Eine Konfrontation, die ein formelles Urteil bedeuten wiirde, kam
nie eigentlich zustande. Die Konflikte kdnnen verschwinden, und das
Gleichgewicht kann, zumindest vorldufig, wiederhergestellt werden.

Im Grunde genommen ist der Kontrolleur nicht ‘“verlegen”, er hat,
vielmehr, “mit Verhalten gespielt”’; sein Handeln, oder eigentlich sein Nicht-
Handeln, hat den Kontrast zum Dorfsekretdr umso deutlicher hervorgeho-
ben. Es war de facto gerade der Dorfsekretir, der “grob” gehandelt hat, und
dies diirfte sehr wohl der Grund dafiir sein, dass der Fall schlussendlich eine
fiir den Kontrolleur positive Wende genommen hat, indem ihm sein Boden-
stiick zuriickgegeben wurde, und dass die Busse des Dorfgehilfen wieder auf
die urspriinglichen 15 ringgit herabgesetzt wurde.

Es scheint ganz selbstverstdndlich, dass die Pluralitdt der Mitgliedschaft
von Personen in verschiedenen Vereinen und die Komplexitéit der Beziehun-
gen zwischen den zahlreichen sozial-politischen, religiosen und wirtschaft-
lichen Gruppierungen im Dorf die Méglichkeit von entgegengesetzten Inter-
essen einschliessen. Eine solche Art der Dorforganisation trigt es fast in sich,
(zwischenmenschliche) Spannungen und Konflikte zu verursachen, und diese
Spannungen neigen dazu, insbesondere dann zu Tage zu treten, wenn
Ubertretungen des adat vorkommen.

Solche Ubertretungen kénnen den Anfang von Auseinandersetzungen
tiber latente oder ungeldste Konflikte bilden, sie kénnen sogar den Aus-
gangspunkt fiir das Aufkommen ernsterer Konflikte darstellen. Wie mit
solchen Konflikten umgegangen wird, hingt in hohem Masse vom jeweiligen
Einfluss aller dieser Gruppierungen (oder Personen) auf die formalen Pro-
zesse der Entscheidungsfindung ab: Offentliche und private Behandlung von
und Auseinandersetzung mit Konflikten iiberlappen sich.

Abschliessend mochte ich festhalten , dass die zugrundeliegenden person-
lichen und/oder gruppeninternen Konflikte, in einem Fall wie dem obigen,
innerhalb spezifischer Kontexte “aufgefiihrt” oder auf solche angewandt
werden. Anders ausgedriickt: Spannungen und Drucksituationen von “face-
to-face” Beziehungen konnen im Rahmen des Kontextes einer (‘““juristisch”
gesehen) geringfiigigen (aber religios bedeutsamen) Ubertretung des adat
ausgetragen (oder durchgespielt) werden. Gespannte Beziehungen oder
Konflikte zwischen Verwandtschaftsgruppen oder Personen, oder einfach
zwischen Gruppen mit divergierenden Interessen, Zielsetzungen und Ver-
pflichtungen, sollten nicht in aller Offentlichkeit beigelegt werden, aber sie
konnen gelost werden — oder zumindest erkennbar gemacht, um so eine
Moglichkeit zu haben, sie zu entschidrfen — im Gesamtrahmen einer institu-
tionalisierten Diskussion wie in den Sitzungen des obersten Dorfrats oder
denjenigen der Dorfiltesten nach einem Ritual.

248



Bibliographie

Benda-Beckmann, K. von

1981

Boon, J.
1977

Geertz, C.
1959

Geertz, C.
1975

Geertz, C.
1980

Geertz, H.
1967

“Forum Shopping and Shopping Forums: Dispute Proces-
sing in a Minangkabau Village in West Sumatra”, in:
Journal of Legal Pluralism 19 : 117-159.

The Anthropological Romance of Bali. 1597-1972.
Cambridge: Cambridge University Press.

“Form and Variation in Balinese Village Structure”, in:
American Anthropologist 61 : 991-1012.

“Person, Time, and Conduct in Bali”’, in: Geertz, C.: The
Interpretation of Cultures (pp. 360—411). London: Hut-
chinson.

Negara. The Theatre State in Nineteenth-Century Bali.
Princeton: Princeton University Press.

“Indonesian Cultures and Communities”, in: McVey, R.
(ed.): Indonesia (pp. 24—96). New Haven: Human Rela-
tions Area Files Press.

Geertz, C./H. Geertz

1975

Grader, C.J.
1937:

Grader, C.J.
1937*

Haar, B. ter
1948 (1939)

Hobart, M.

Kinship in Bali. Chicago: University of Chicago Press.

“Tweedeling in het Oud-Balische Dorp”’, in: Mededeelin-
gen van de Stichting Liefrinck-van der Tuuk 5 : 45-71.

“Madenan. Désamonographie”, in: Mededeelingen van
de Stichting Liefrinck-van der Tuuk 5 : 73-121.

Adat Law in Indonesia. New York: Institute of Pacific
Affairs.

“Orators and Patrons: Two Types of Political Leader in
Balinese Village Society”, in: Bloch, M. (ed.) : Political
Language and Oratory in Traditional Society (pp. 65-92).
London: Academic Press.

249



Korn, V.E.

1932 Het Adatrecht van Bali. Den Haag: Naeff.
Moerdowo, R.
1973 Ceremonies in Bali. Yogyakarta/Jakarta: Kanisius/Bhra-
tara.
Moore, S.F.
1978 Law as Process. An Anthropological Approach. London:

Routledge and Kegan Paul.

Schaareman, D.
in press® Tatulingga: Tradition and Continuity. An Investigation in
Ritual and Social Organization in Bali. PhD Thesis
(1981), Institute of Ethnology, University of Basel.

Schaareman, D.
in press® Ritual and Music in an Eastern Balinese Village. Basel:
Institute of Musicology.

Sugriwa, I Gst. Bagus
1957 Hari Raya Hindu Bali. Denpasar: Balimas.

250



	Kontext und die Interpretation von Adat-Regeln in einem balischen Dorf

