
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (1985)

Artikel: Sag mir, wessen Kind du trägst, und ich sag dir, wer du bist : zur
Stellung des Kindes bei den Tenggeresen

Autor: Lüem, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007666

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Barbara Lüem

Sag mir, wessen Kind du trägst,
und ich sag dir, wer du bist.

Zur Stellung des Kindes bei den Tenggeresen

An Stelle einer Einleitung

"... möchte ich Dir mitteilen, dass ich am ein Fest geben werde (saya akan

punya hajad)1, aus Anlass der Beschneidung meines Sohnes Bambang und
meines Enkels Joko, und dazu möchte ich Dich und Deine Eltern und Deine
ganze Familie einladen..." So schrieb mir Pak Sri in einem Brief, etwa 10

Monate, nachdem ich Ngadisari nach fast einem Jahr Feldforschung verlassen

hatte. Die Einladung kam nicht unerwartet, denn schon bei meiner
Abreise wurde dieses Fest geplant, und es war für Pak Sri und seine Familie,
die zeitweise auch zur meinen geworden war, nie eine Frage, dass ich an
diesem Fest teilnehmen würde. Dies umsomehr, als Pak Sris Enkel mir bei
meinem ersten Aufenthalt anvertraut worden war, ich ihn während meines
Aufenthaltes mit mir herumtrug, und er zum Schluss auch bei mir schlief und
als "mein" Kind galt. Soweit war ich also auf die Einladung vorbereitet, und
meine Koffer standen bereits gepackt, als der Brief eintraf. Was mich stutzig
machte, war, dass Pak Sri nun plötzlich seinen Sohn Bambang, der bei seiner
Grossmutter väterlicherseits wohnte, auch beschneiden wollte. Davon war
nie die Rede gewesen, geplant war immer die Beschneidung der beiden
Enkel Joyo und Joko. Ich wunderte mich aber auch, dass Pak Sri Joyo nicht
ebenfalls nannte, und glaubte an eine Verwechslung!

In Ngadisari nahmen denn aber tatsächlich nur Bambang und Joko an den
vorbereitenden Ritualen teil. Auf meine verwirrten Fragen erhielt ich ein

paar Tage lang nur unklare Antworten, aber mit der Zeit schälte sich dann
folgende Erklärung heraus: Bambang hätte eigentlich bei einem Fest, das

vom Gatten der älteren Schwester seines Vaters, in deren Haushaltung er mit

1 Hajad werde ich im Artikel ein Fest immer dann nennen, wenn damit dessen sozialer Aspekt
gemeint ist, im Gegensatz zu selametan, womit sein religiöser Aspekt, die Zeremonie,
gemeint ist.

203



Tafel I
Soziale/religiöse Entwicklungsschritte des Kindes

I

1

II III IV

menschliches Wesen n soziales Wesen n persönl. Geistwesen

1 Ii \ /

Geburt
m tugel kombat/kuncul Tod

kekerik Heirat Kinder

dem Einfluss der
Gesellschaft noch
weitgehend entzogen

II unter dem Ein¬
fluss der Gesellschaft,
aber noch nicht
verantwortlich (durung jawa)

III voll verant¬
wortliches
Mitglied der Gesellschaft

IV zwar kein Mensch
mehr, aber weiterhin

persönlich und
und Mitglied der
Gesellschaft



seiner Grossmutter wohnte, etwas früher gegeben wurde, beschnitten werden

sollen, aber er wollte nicht. Und da seine altersmässig jüngeren Neffen
nicht vor ihm an die Reihe kommen können2, und da ausserdem die Zahl 3

als Unglückszahl gilt, weil, so sagen die Tenggeresen, zwei einen dritten tot
wegtragen, und daher nie etwas zu dritt unternommen wird, wurde Joyos
Beschneidung verschoben.

Abb. 1 Zwei selbstbewusste junge Tenggeresen

Diese Anekdote enthält Hinweise auf verschiedenste Aspekte der Stellung
eines Kindes in der tenggeresischen Gesellschaft: Der springende, leicht zu
übersehende Punkt in der obigen Geschichte ist die Weigerung des 9 jährigen
Bambang, sich von seiner Grossmutter das Fest (hajad) zur Beschneidung
geben zu lassen. Er zeigte damit einen starken eigenen Willen und eine
Entschlussfähigkeit, die von seiner Familie anerkannt und respektiert wurde,
ohne dass jemand versucht hätte, ihn mit Argumenten zu überzeugen oder
durch Einsatz von Autorität von seinem Entschluss abzubringen. Er wollte
nicht! (ora gelèm). Dieser Respekt der Erwachsenen vor dem Willen der

2 Siehe Tafel II, S.206.

205



Kinder zieht sich durch die ganze tenggeresische Kultur und weist Kindern
eine aktive Stellung in der Familie und über diese hinaus in der Gemeinschaft
zu. Auf welcher kulturellen und religiösen Basis diese Einschätzung des

Kindes beruht, und wie sie sich im sozialen Leben auswirkt, möchte ich im
folgenden versuchen darzustellen3.

Tafel II
Verwandtschaftliche Verhältnisse und Lokalität

3 Die Daten zu diesem Artikel wurden während insgesamt 20 Monaten Feldarbeit in den
Jahren 1976 und 1981-83 im Dorf Ngadisari, Kabupaten Probolinggo, Jawa Timur, gesammelt.

Aussagen im vorliegenden Artikel haben denn auch nur für Ngadisari und die direkt
benachbarten Dörfer Wonotoro, Jetak, Ngadas und Putus mit zusammen ca. 4750 Einwohnern

Gültigkeit. Verallgemeinerungen für alle Tenggeresen zu denen ebenso Dörfer in den
Kabupaten Sukapura, Malang und Lumajang gehören (Hefner 1983 : 670) oder gar Javaner
sind hypothetisch und müssten nachgeprüft werden. Mit "tenggeresisch" ist im folgenden
immer die Variante Ngadisari gemeint.

206





Die ersten 44 Tage

Den Zeitpunkt seiner Geburt, so glauben die Tenggeresen fest, bestimmt ein
Kind selbst. Sie achten darauf, ob es abwartet, bis auch sein Vater zu Hause
ist, oder ob es auf dessen Anwesenheit keinen Wert legt. Nicht selten wird
das spätere Verhältnis der beiden davon beeinflusst. Auch wenn mehrere
Familienmitglieder, Vater, Grosseltern oder Geschwister bei der Geburt
dabei sind, so ist es nur die Hebamme (dukun bayi), die die Gebärende
durch Massage unterstützt, das Kind auffängt, die Nachgeburt herauszieht
und danach die Nabelschnur mit einem Messerchen durchtrennt. Sie ist es

auch, die das Neugeborene von der Käseschmiere (vernix caseosa) reinigt
und gleich anschliessend zum ersten Mal sein ganzes Körperchen massiert.
Sie reibt das Kind dabei mit einer Paste aus Öl und zerstossenem Gelbwurz
ein und drückt Erde auf den Nabelschnurrest. Diese Erde wird, auch
nachdem der Nabel verheilt ist, immer wieder aufgetragen und erneuert, falls
sie herausfallen sollte. Sie soll die Verbundenheit der Menschen mit der Erde
verdeutlichen. Ohne sie würde der Mensch krank, ähnlich einer Pflanze,
deren Wurzeln aus der Erde gerissen werden. Anschliessend wickelt die
Hebamme das Neugeborene in ein Tuch (mbarut) und legt es der Mutter zum
ersten Mal in die Arme. Dabei spricht sie einen rituellen Spruch (japa), in
dem sie das neue Kind dem Bett und den daraufliegenden Kissen vorstellt.

In den folgenden Tagen, ganz sicher aber bevor die Nabelschnur sich vom
Nabel gelöst hat, ist es immer die Hebamme, die das Kind mehrmals pro Tag
wickelt, badet und massiert. Verwandte und auch die Mutter haben eigentlich

Angst vor dem Neugeborenen, das in ihren Augen die Grenze zwischen
Geistwesen und Menschsein noch nicht überschritten hat und seinen vier
Geschwistern (dulur papat), den kaka kawah und adik ari2 noch näher steht
als seinen "richtigen" Verwandten. Als kaka und adik, also ältere und
jüngere Geschwister, betrachten die Tenggeresen Fruchtwasser und
Käseschmiere, resp. Nabelschnur und Nachgeburt4. Den dulur papat schenkt die
Hebamme denn auch fast ebenso viel Aufmerksamkeit wie dem richtigen
Kind. Blut und Fruchtwasser werden, wenn möglich, aufgefangen und
zusammen mit der Käseschmiere an der äusseren Hauswand auf den Boden

gegossen. Darüber wird ein Hühnerkorb als Schutz gestellt, daneben ein
brennendes Öllämpchen und wenn immer im Hause gekocht wird ein Teller
mit Essen (tamping).

Nachgeburt und Nabelschnur wickelt die Hebamme in weisses Baumwollgewebe,

legt das Päckchen in eine leere Kokosnusschale und schlägt diese
wiederum in ein weisses Stück Baumwolle ein, dessen vier Zipfel sie verknotet.

Dieses Gebinde, also die adik ari2, hängt sie über der kaka kawah an die
Wand. Jede Familie hat an ihrem Haus eine bestimmte Stelle für diese

4 Für Bali beschreibt Mershon eine ähnliche Praktik (Mershon 1971).

208





Päckchen, sodass man schon von aussen erkennen kann, wo gerade ein Kind
zur Welt gekommen ist.

Ausser von seinen vier "Geschwistern", die zeitlebens seine Schutzengel
bleiben, wird das neugeborene Kind bei seiner Geburt noch von 44
Geistwesen begleitet, deren Gesinnung nicht eindeutig ist. Sie können, falls man
nicht aufpasst, dem Kind durchaus Schaden zufügen und es wieder ganz auf
die "Geisterseite" ziehen. Vorsichtshalber wickelt man dem Kind deswegen
ein Messerchen mit in sein Umschlagtuch, das mithelfen soll, die Beziehung
zwischen den 44 und dem Kind zu trennen. Jeden Tag verlässt nämlich eines
der 44 das Neugeborene, das so dem richtigen Menschsein jeden Tag etwas
näher kommt, aber erst nach 44 Tagen allein zurückbleibt und die Grenze
endgültig überschritten hat.

Zuvor gibt es in dem neuen Leben einen weiteren Einschnitt; wenn nach
4-7 Tagen der Nabelschnurrest abfällt (cuplak puser), hat sich das Kind
körperlich von seinen "Geschwistern" getrennt. Die Hebamme reibt danach
den Nebel wieder mit Erde ein.

Den Nabelschnurrest bindet die Hebamme auf einen Stein, den sie mit
Gelbwurzpaste und Kinderpuder einreibt, ganz so, als wäre der Stein ein
Kleinkind. Durch die dazugehörende japa wünscht sie dem Kind Stärke, wie
der Stein sie symbolisiert. Ausserdem soll der Nabelschnurrest alles Üble
und Schlechte vom Kind auf den Stein übertragen, der nach einer Art
Zweitgeburt, bei der die Hebamme den gewickelten Stein unter einen
kegelförmigen Korb (kukusan) legt, der die Mutter symbolisiert, und ihn
nach kurzer Zeit wider darunter hervorholt, weggeworfen. Der Nabelschnurrest

wird in weisses Baumwolltuch gewickelt und von den Eltern sorgfältig
aufbewahrt. Im Falle einer späteren Krankheit kann daraus ein Medikament
hergestellt werden5.

An einem der folgenden Tage findet eine weitere Zeremonie statt, in
deren Verlauf das Verhältnis des Neugeborenen zu denjenigen geklärt wird,
die bei der Geburt mitgeholfen oder auch nur zugesehen haben. Akteurin ist
ein letztes Mal die Hebamme, die in dem kekerik (reiben, kratzen) genannten

Ritual sowohl das Kind als auch alle diejenigen, die bei der Geburt
anwesend waren, von all dem Bösen und Unreinen reinigt, von dem das Kind
bei seiner Geburt begleitet war. Sie "kratzt" dazu mit einer an ein Büschel
alang2 (Gras) geknoteten chinesischen Münze, die sie in geweihtes Wasser
getaucht hat, unter Murmeln der entsprechenden japa an den rechten
Handflächen aller Beteiligten. Aber auch die dulur papat werden in die
Reinigungszeremonie miteinbezogen, und zwar in folgender Reihenfolge:
das Kind, die Mutter, der Vater, das adik ari2, das kaka kawah, die
Verwandten und Anwesenden und ganz zum Schluss die Hebamme selbst.

5 Näheres zur Symbolik der dulur papat, dem puser und der Zahl 5 cf. Lüem 1977 : 54ff.

210





Dass auch für verstorbene Neugeborene, Totgeburten, ja sogar abgetriebene

Foeten, falls bereits Gliedmassen erkennbar sind6, das Ritual des
kekerik durchgeführt wird, deutet darauf hin, wie wichtig diese Reinigung
eingeschätzt wird. Es zeugt auch vom Respekt, ja der Furcht, mit dem die
Verwandten dem neuen Kind begegnen, das eben noch nicht ganz zu ihnen
gehört. Dieser furchtvolle Respekt geht soweit, dass Mütter, die allein
gebären, sich nicht getrauen, ihr Kind vom Bett oder Fussboden aufzuheben,
sondern nach Hilfe rufen und auf die Hebamme warten. Nur sie kennt die
japa, die sie vor den Geistwesen schützen, mit denen das Kind noch eng
verbunden ist.

Vor und nach dem kekerik finden zwei kleine Rituale statt, deren Sinn
nicht mehr in der Reinigung liegt, sondern die damit beginnen, das neue
Familienmitglied auf seine Stellung als soziales Wesen vorzubereiten. Beide
finden auf dem Geburtsbett statt, wobei im ersten das wichtigste Opfer
tandanas, oder besser Symbol7, fünf kleine Häufchen gekochten Reis auf
einem Teller (sega golong) sind und als stellvertretend für das Kind und die
dulur papat stehen. In der darüber gesprochenen japa segnet die Hebamme
alle fünf und erklärt sie zu Mitgliedern dieses Hauses. Sega golong tritt in
Zukunft bei allen Zeremonien wieder auf, die mit dem Kind und seinem
Wohnort zu tun haben, immer zusammen mit dem cenang (gefärbter
Reisbrei), dessen fünf Farben den Raum, aber auch das Leben darin symbolisieren8.

Nach dem kekerik findet ein ähnliches Ritual statt, wobei aber Vater,
Mutter und das Kind auf dem Bett sitzen und bei dem der tumpeng unggah
(tumpeng "Reiskegel"; unggah "Umgangsformen") das zentrale Symbol ist.
Er steht als Zeichen dafür, dass das Kind nun nicht mehr nur den dulur
papat, sondern auch einer sozialen Familie verbunden ist, in die es sich

einzufügen hat. Eine andere, ab und zu gebrauchte Bezeichnung für dieses

Symbol tumpeng sèdèn "auf lange Zeit geliehen", weist in eine etwas andere
aber verwandte Richtung. Das Kind "gehört" seiner Familie nun zwar zeit
seines Lebens an, aber eben nur geliehen.

Die ganze Ritualfolge im Zusammenhang mit dem cuplak puser schliesst
mit dem Verteilen von tumpeng among2 (among2 "mit Liebe sorgen für") an
die Verwandten, Nachbarn und Dorfshonoratoren. Am Abend werden die
Männer der Haushaltungen, die einen tumpeng among2 erhalten haben, zum
Essen eingeladen. Es ist dies das erste Mal, dass das neue Gesellschaftsmit-

6 Tenggeresische Frauen treiben traditionellerweise relativ häufig ab, wenn sie zu schnell nach
einer Geburt wieder schwanger werden. Die Hebamme massiert die Schwangere, und t-2
Tage später wird der wohl auf diese Weise abgetötete Foetus ausgestossen. Zu diesem

Eingriff muss auch der Vater sein Einverständnis geben.
7 Was in der holländischen Literatur so oft als Opfer beschrieben wurde (Jasper, Kohlbrugge

etc.) nennen die Tenggeresen tandanan, was übersetzt "Zeichen" heisst.
8 Cf. Lüem 1977 : 55.

212



Abb. 5 kekerik: Die Hebamme reinigt den Vater und das adik ari2 von den
letzten "Unreinheiten" der Geburt.

213



glied "einlädt" (undang2 an), durch die Verteilung der tumpeng among2 und
der Einladungen bestimmen die Eltern zum ersten Mal den Platz des Kindes
im sozialen Netz.

Ganz überschritten hat das Kind die Grenze zwischen Geistwesen und
Menschsein aber erst nach 44 Tagen. Dann sind alle 44 "Begleiter" heimgegangen

(moleh). An ihrer Stelle ist das Kind nun von seinen menschlichen
Geschwistern umgeben, die ein gewisses Gegengewicht gegen die
Geistwesen bilden. Einzelkinder entbehren diesen Schutz und werden durch einen
speziellen selametan, das undang anting (anting "ausgewogen"), im Alter von
ca. 6 Jahren noch einmal gereinigt und geschützt. Dieser selametan ist für alle
Anwesenden sehr gefährlich. Niemand wagt wegzugehen, bevor die Zeremonie

ganz abgeschlossen ist. Das Risiko, dass sich die weggeschickten
Geistwesen auf einen stürzen würden, ist zu gross.

Am 45. Tag löscht die Hebamme das Öllämpchen unter dem adik arP und
nimmt den Hühnerkorb von den kaka kawah, und zum ersten Mal erhalten
die Empfänger der tumpeng among2 anschliessend im Namen des Kindes ein
Sieb mit gekochtem Reis (sega) und je einen Teller Gebäck und Fleisch ins
Haus gesandt, die Einheit, die ihnen das Kind, und sie ihm, in Zukunft bei
jeder Feier, bei der rituell gegessen wird, zukommen lassen werden.

Etwa am 3. Tag nach der Geburt beginnen die weiblichen Verwandten,
die Nachbarsfrauen und entferntere weibliche Bekannte zu Besuch zu kommen,

um sich das Neugeborene anzusehen (nginjen bayi), und es für ein paar
Minuten im Arm zu halten. Sie bringen bei dieser Gelegenheit ein rituelles
Geschenk (kekawan) mit, das üblicherweise aus rohem Reis (beras), Nudeln
(mie) und Zucker (gula) besteht. Dieses Geschenk gilt jedoch nicht dem
Neugeborenen sondern dessen Eltern, die über die Gaben genau Buch
führen. Sollte eine der Besucherinnen später selbst ein Kind gebären, so wird
sie ein entsprechendes Gegengeschenk erhalten, anders als im Falle der
tumpeng among2 aber nicht im Namen des Kindes, sondern eindeutig von
dessen Eltern. Dieser "Tausch" ist eine Stufe in einem rituellen "Tauschsystem"

zwischen Haushaltungen, das im tenggeresischen Sozialgefüge eine
wichtige Rolle spielt, auf das an dieser Stelle aber leider nicht weiter
eingegangen werden kann.

Der Weg zum verantwortungsvollen Gesellschaftsmitglied

Nach dem selametan der 44 Tage geht ein Kind durch einige weitere "rites de

passage", deren Zeitpunkt aber nicht mehr von seinem Alter (z.B. 44 Tage)
oder seiner biologischen Entwicklung (z.B. cuplak puser), sondern von

214



seiner körperlichen und geistigen Entwicklung und den daraus folgenden
Fähigkeiten bestimmt wird. Andeg2 anteb ("aufstehen und absitzen") heisst
der selametan, den ein Kind feiert, wenn es beginnt, sich selbst hochzuziehen
und zu stehen. Pelayon heisst der nächste gefeierte Abschnitt, wenn das Kind
beginnt, anderen Kindern nachzurennen (dilayon: "mit wollen", "hinterherrennen").

Diese beiden selametan sind für Knaben und Mädchen gleich, aber
vom nächsten rituellen Entwicklungsschritt an sind die Rituale geschlechtsspezifisch.

Gèmèl-lèwèr (gèmèl "festhalten"; lèwèr "los", "offen") feiert ein
Mädchen, wenn es sich selbständig ein Hüfttuch (kain panjang, sèwèk)
umschlingen und auch wieder lösen kann. Die entsprechende Zeremonie für
die Knaben heisst angon ("hüten", "weiden") und findet statt, sobald ein
Knabe zwei Körbe an der Tragstange (pikul) tragen kann9. Alle diese
selametan, andeg2 anteb, pelayon, gèmèl-lèwèr und angon gehören derselben
selametan-Kategorie, nämlich den selametan ngerosai an und verlaufen nach
dem gleichen Schema, mit den gleichen tandanan und derselben japa. Im
Gegensatz zu den selametan während den ersten 44 Tagen ist die Hebamme
nicht mehr beteiligt. In Ngadisari gibt es mehrere Personen, die die japa
ngerosai kennen und das Ritual durchführen, darunter auch die Hebamme
und der dukun (Dorfpriester), die beide über ein grosses traditionelles
Wissen verfügen, weit über das hinaus, was ihr "Amt" erfordert. Die
selametan ngerosai (ngeros "bei", "auf einem Gelenk", "Übergang")
markieren Schritte des Kindes hin zur Selbständigkeit und auch Selbstverantwortung.

Sie sind Ausdruck der tenggeresischen Einstellung, dass eine Person,
gleichgültig ob Kind oder erwachsen, selbst bestimmen kann, ob und wann
sie sich irgendeine Fähigkeit zutraut, aber dann zu den Folgen stehen muss.
Ein Kind, das nicht mehr an der Hand seiner Begleiter gehen will, sondern
sich losreisst, feiert den selametan pelayon und darf dann nicht weinen, wenn
es umfällt. Weint es dennoch, so wird es ausgelacht und von niemandem
getröstet. Spielt ein Mädchen mit dem sèwèk und zeigt, dass es ihn selbständig

an- und abziehen kann, so wird gèmèl-lèwèr gefeiert, und es muss sich
fortan selbst ankleiden. Dieses Prinzip geht durch die ganze Kindheit, auch
bei den nicht rituell markierten Entwicklungsschritten. Fehler, die ein Kind
durch Unkenntnis oder Unvermögen begeht, sei es, dass es sich körperlich
überschätzt oder dass es soziale Regeln verletzt, werden ihm verziehen. Der
entschuldigende Ausdruck lautet, das Kind sei "durung jawa", noch nicht
"javanisch"10, was soviel heisst, wie noch nicht voll sozialisiert. Was aber
einmal gelernt oder erkannt worden ist, das muss angewendet und respek-

9 Tenggeresen halten ihre Schafe, Kühe und Pferde in Ställen und kennen keine Weiden.
Anstatt zu hüten, müssen die Knaben fähig sein, geschnittenes Gras als Futter in die Ställe zu
tragen.

10 Cf. Geertz 1961 : 105.

215



tiert werden". Diese Entwicklung, schrittweise Fähigkeiten zu erwerben und
Verantwortung zu übernehmen, dauert 8 bis 10 Jahre und findet mit einem
letzten Ritual, dem tugel kombat (tugel, "schneiden"; kombat "Locke auf
dem Oberkopf") für Knaben resp. dem tugel kuncul (kuncul "Stirnlocke")
für Mädchen seinen Abschluss. In seiner japa ermutigt der dukun, der die
Zeremonie durchführt, das Kind, sich nicht davor zu fürchten, nun "jawa"
zu sein, und schneidet ihm dann eine Haarlocke ab, dem Knaben auf dem

Hinterkopf, dem Mädchen über der Stirne.
Tugel kombat/kuncul kann nur im Zusammenhang mit einem Ahnenfest

durchgeführt werden, denn die Anwesenheit der Vorfahren, ohne die die
Familie nicht vollständig wäre, ist nötig. Sie nehmen in der symbolischen
Gestalt von Seelenpuppen (petra) teil12. Dies ist die erste Gelegenheit, bei
der ihnen das neue, nun vollwertige Familienmitglied quasi vorgestellt wird.
Die abgeschnittene Haarlocke wird anschliessend auf den danyang (heiliger
Platz)13 gebracht, zusammen mit den petra, die dort verbrannt werden,
nachdem die Ahnen wieder heimgegangen sind (moleh) und die Seelenpuppen

"leer" zurückgelassen haben. Obwohl es genügen würde, die Ahnen
"einzuladen" und die enstprechenden petra anzufertigen, verbinden die
meisten Familien diesen Anlass mit einem Seelenreinigungsfest (entas2)".

Viele Familien lassen ihre Söhne bei dieser Gelegenheit auch beschneiden
(sunat). Die meisten sind aber der Ansicht, dass die Beschneidung eine

Anpassung an die islamischen Nachbarn sei und keinesfalls asli Tengger,
keinesfalls tenggeresischen Ursprungs. Dafür sprechen verschiedene
Indizien. So ist die Beschneidung im Gegensatz zum tugel kombat/kuncul freiwillig.

Falls ein Knabe nicht beschnitten werden will, so wird er nicht dazu

gezwungen. In einigen Familien ist die Beschneidung schon seit Generationen

verpönt. Weiter wird die Beschneidung nicht vom dukun, sondern von
einem alten Mann, dem dukun sunat, der die entsprechende japa kennt,
vorgenommen. Mit der Circumcision der Moslem kann die tenggeresische
Beschneidung kaum verglichen werden, denn der dukun sunat schneidet nur
ein winziges Fetzchen der Vorhaut ab, das er dann vor dem Haus vergräbt15.

11 Erwachsene Männer, die sich z.B. nie die Mühe genommen haben, die rituellen Pflanzzeiten
zu "lernen", müssen sie auch nicht beachten. Wer sie aber kennt und ignoriert, den strafen
die Götter mit einer schlechten Ernte.

12 Cf. Lüem 1977 : 76.
13 Cf. Lüem 1977 : 34ff.
14 Cf. Schölte 1921

15 In den letzten Jahren haben Regierungsstellen immer wieder versucht, den Tenggeresen
vorzuschreiben, die Beschneidung von einem Gesundheits-Arbeiter (Pak mantri) vornehmen

zu lassen. Da dieser aber in islamischer Manier die ganze Vorhaut abschneidet, lehnen
die Tenggeresen diese "Hilfe" entschieden ab.

216



Die Anwesenheit der Ahnen ist für diese Zeremonie nicht erforderlich, und
Mädchen werden nie beschnitten".

Obwohl die Jugendlichen nun vollwertige Gesellschaftsmitglieder sind,
müssen sie sich noch einige Jahre gedulden, bis sie sich verheiraten dürfen.
Kriterium für den Zeitpunkt ist nicht die geschlechtliche Reife, sondern die
bewiesene Fähigkeit, sich und eine Haushaltung auch selbständig erhalten zu
können. Mädchen wie Knaben folgen sobald sie gehen können, den Eltern,
auf die Felder und in die Gärten und helfen bei den diversen anfallenden
Arbeiten. Niemand fordert sie zum Arbeiten auf, und keiner erklärt ihnen,
was sie genau tun müssen, solange sie nicht von sich aus fragen. Mit den
Jahren werden die Kinder und später Jugendlichen immer geschickter, und
wenn sie über mehrere Jahre hinweg bewiesen haben, dass sie die verschiedenen

Techniken des Feldbaus, die Wetterregeln und weiteres beherrschen17,
werden sie für fähig erachtet, zu heiraten, einen eigenen Haushalt zu
gründen und den Kreislauf zu schliessen resp. ihn eine Generation weiter neu
zu beginnen, wenn sie selbst Kinder bekommen und zu Eltern werden.

Das Kind und seine Bezugspersonen

Mit der Geburt des ersten Kindes wechseln tenggeresische Eltern nicht nur
die Generation, sondern als äusseres Zeichen dafür auch den Namen. Waren
sie bis anhin unter ihrem persönlichen Namen, den sie nach der Geburt
erhielten, bekannt, so werden sie jetzt nach dem als Teknonymie bekannten
Verfahren Pak... (Vater) resp. Bu... (Mutter) genannt, wobei nach den

Generationsbezeichnungen Pak oder Bu der Name des Kindes folgt. Dieser
Name wird sowohl als Anrede (name of address) gebraucht als auch, wenn
über die Person gesprochen wird (name of reference) Innerhalb der
Verwandtschaft gelten allerdings weiterhin die entsprechenden
Verwandtschaftstermini (termes of address/termes of reference), in deren Gebrauch
sich die Tenggeresen nicht von den übrigen Javanern18 unterscheiden. Prinzipiell

werden sowohl Vater und Mutter nach ihrem ersten Kind benannt, aber
eben nur prizipiell und lange nicht in allen Fällen. Das hängt damit zusammen,

dass tenggeresische Kinder sehr oft, sobald sie entwöhnt sind, was

16 Die Informanten reagierten dermassen entsetzt auf die entsprechende Frage, dass man wohl
davon ausgehen kann, dass Mädchenbeschneidung hier unbekannt ist.

17 Immer mehr junge Männer arbeiten als Chauffeure in Probolinggo oder zwischen Ngadisari
und Probolinggo. Da sie schon früh Geld verdienen, heiraten sie meist dementsprechend
jung.

18 Geertz 1961 : 17.

217



meist mit der Geburt eines jüngeren Geschwisters zusammenfällt, aus der
Kernfamilie weggegeben werden und sich einer neuen Bezugsperson zuwenden

(melu). Die beiden häufigsten Begründungen für diese Verhaltensweise
sind: die Mutter muss sich dem Säugling widmen und das ältere Kind käme
zu kurz, jedes Kind brauche jemanden, der immer für es da ist, und auf der
anderen Seite der Wunsch der Erwachsenen, Männer und Frauen, so oft wie
möglich ein Kind um sich zu haben. Diese neuen Beziehungen zwischen Kind
und erwachsener Bezugsperson sind sehr eng. In fast allen Fällen schlafen die
beiden im selben Bett, und sehr oft werden die Kinder, bis sie mit ca.
5 Jahren dafür zu gross sind, im Tragtuch überall hin mitgetragen, und später
folgen sie der Bezugsperson und nicht den Eltern mit auf die Felder.

Dieses Weggeben oder eigentlich eher Wegholen, denn nicht selten wird
schon vor dessen Geburt um ein Kind gebeten, erfolgt nach verwandtschaftlichen

Kriterien. Es sind eigentlich nur zwei Gruppen, die um ein Kind bitten
können: die Grosseltern oder auch Urgrosseltern und ältere Geschwister und
in die Kategorie der älteren Geschwister gehörende Verwandte von Vater
und Mutter, d.h. alle Verwandte, zu denen Vater oder Mutter des Kindes in
einem respektvollen Verhältnis stehen19.

Meistens und je nach Situation wechseln nicht die eigenen Eltern, sondern
die neuen Bezugspersonen den Namen, d.h., über sie wird im Zusammenhang

desjenigen Kindes gesprochen, in dessen Begleitung sie sich meist
befinden. Aus einer Bu + Name ihres Sohnes wird so z.B. mit der Zeit eine
mbah (Grossmutter) + Name ihres Enkels, oder der kinderlose ältere Bruder

wird mit Pak + Name der bei ihm lebenden Tochter seiner jüngeren
Schwester angesprochen. Der Namenwechsel wird also pragmatisch gehandhabt

und passt sich der jeweiligen Situation an. Die "names of reference/
address" dienen zur Identifikation einer Person und der Definition ihrer
Stellung innerhalb des verwandtschaftlichen Systems, und, was fast wichtiger
ist, sie ermöglichen im alltäglichen sozialen Umgang ausserhalb der Familie,
sich entsprechend der gerade unter den Tenggeresen hochgeachteten javanischen

Tugend, das Gesicht zu wahren und Konflikte zu vermeiden, zu
verhalten.

Da die oben beschriebenen Regeln, nach denen Kinder weggegeben
werden, allgemein bekannt sind, kann sich jeder via das Kind vergewissern,
mit wem er es zu tun hat, in welchem Respektsverhältnis sie zueinander
stehen. Die Frage "anaké siapa?", wessen Kind ist das, wird oft anstelle
eines Grusses gestellt, wobei die direkte Frage "wer bist Du?" für jeden
Tenggeresen undenkbar ist. Und damit ist bereits der zweite Aspekt
angeschnitten. Der soziale Umgang ausserhalb der Verwandtschaft ist in Ngadi-
sari sehr limitiert und keinesfalls spontan. Jeder achtet darauf, dem anderen

19 Geertz 1961 : 110.

218



nicht zu nahe zu treten und es damit an Respekt fehlen zu lassen oder aber
sich selbst zu sehr in den Vordergrund zu stellen. Es wäre z.B. sehr
unhöflich, auf die entsprechende Frage zu antworten, dieses Feld oder diese

Kohlköpfe gehören einem selbst. Die korrekte Antwort würde lauten: "das
Feld gehört dem Kind X." Jedermann ist sich im klaren, dass diese Antwort
nicht wörtlich zu nehmen ist, sondern dass das Feld, resp. die Kohlköpfe
Eigentum der Bezugsperson dieses Kindes sind. Ein anderes Beispiel:
Frauen, die sich auf dem Weg zu den Feldern begegnen, reden sich untereinander

mit den Namen der Kinder an, die sie auf den Rücken tragen. Es ist
auch möglich, eine Einladung, in einem Haus Tee zu trinken, oder die
Aufforderung, einer Respektsperson bei einer Arbeit zu helfen, mit dem
Hinweis auf das begleitende Kind, das nicht wolle, abzulehnen, ohne an
Gesicht zu verlieren, allerdings nur, wenn das Kind tatsächlich nicht will. Als
perfekte Höflichkeit gilt, die Einladung resp. Aufforderung an das Kind,
auch wenn dies ein Säugling ist, zu richten, und damit der Begleitperson den
ehrenvollen Ausweg von sich aus schon zu ebnen. Körperliche Kontakte
zwischen den Geschlechtern sind zwischen Erwachsenen vor anderen
überhaupt nur über kleinere Kinder möglich, in dieser Form aber sehr häufig.
Väter küssen die Kinder in den Armen ihrer Mutter und umgekehrt. Junge
Männer bleiben einen Moment bei einer Gruppe Frauen stehen, schäkern
mit deren Kindern und kaufen ihnen Erdnüsschen und meinen eigentlich die
Frauen. Die Beispiele liessen sich beliebig fortsetzen, ein letztes mag
illustrieren, wie ernst diese "Via-Kind-Beziehungen" genommen werden, und
dass auch sie gewissen Regeln unterworfen sind: Ein Vater prügelte seine
verheiratete Tochter öffentlich, weil sie ihr Kind einem Busschauffeur, mit
dem sie, so ging das Gerücht um, ein Verhältnis hatte, zum Tragen in die
Arme legte. Mit dieser Geste hatte sie den Chauffeur wie ein Familienmitglied

behandelt und quasi öffentlich Ehebruch begangen. Das konnte der
Vater, der für die gute Erziehung seiner Tochter verantwortlich ist, nicht auf
sich sitzen lassen und mit den öffentlichen Prügeln polierte er seine Ehre und
die seines zu diesem Zeitpunkt abwesenden Schwiegersohnes wieder.

Trotz der engen, manchmal lebenslangen Beziehung zwischen einem Kind
und seiner neuen Bezugsperson kann bei dieser Praktik nicht von Adoption
gesprochen werden20, denn die Eltern bleiben für das Kind das Bindeglied
zum Verwandtschaftsystem, und auch erbrechtlich unterscheiden sich
Geschwister nicht, ob sie nun bei ihren Eltern leben oder weggegeben
worden sind. Einzig bei der Ausrichtung von rituellen Festlichkeiten wie
Beschneidung oder Hochzeit ist es meist der Haushalt, in dem das Kind lebt
und nicht derjenige der Eltern, der das Fest gibt, (duwe hajad) d.h. bezahlt
und die Gäste einlädt. Diese Regelung mag damit zusammenhängen, dass

20 Geertz 1961 : 36.

219



jeder Haushalt von Zeit zu Zeit einen Vorwand oder besser Grund braucht,
ein grösseres Fest (hajad) zu geben, um den Anforderungen zu genügen, die
das die ganze Tengger-Region umspannende Netz von reziproken Abhängigkeiten

stellt, das sich in eben solchen Festen manifestiert21. So sind es denn je
nach dem die Eltern, die Bezugspersonen oder auch andere Verwandte, die
dem Kind das Fest ausrichten. Ist ein Knabe aber im Alter, da er beschnitten22

werden sollte, oder will ein Kind heiraten, ohne dass die Zeit für ein

grosses Fest reif wäre, so geben meist die Eltern einen kleinen selametan, zu
dem nur Verwandte und Nachbarn geladen werden.

An Stelle eines Schlusses

Zurück zur einleitenden Anekdote: Obwohl Pak Sri einen Knaben, Joyo, in
seiner Haushaltung leben hat, der im beschneidungsfähigen Alter ist, hat er
das Fest (hajad.), das er dringend geben musste, wenn er in der Region nicht
an Gesicht verlieren wollte, nicht für diesen ausgerichtet, sondern für seinen
eigenen Sohn, der nicht in seinem Haushalt wohnt, sondern bei seiner
Grossmutter lebt, und für seinen ältesten Enkel, der bei seinen eigenen
Eltern wohnt (s. Tafel II). Die verwandtschaftlichen Hierachien sind, trotz
neuer Bezugspersonen, verbindlich. Hätte Bambang nicht seinen eigenen
Willen kundgetan, und hätte er sich das Fest von seiner Grossmutter geben
lassen, so wäre es dennoch nicht ohne Joko gegangen, weil er eben der ältere
Bruder von Joyo ist und nicht übersprungen werden darf. Die Stellung von
Jokos Eltern im regionalen Festsystem erfordert von ihnen in naher Zukunft
kein grosses Fest, sodass sie ihren Sohn gern "hergegeben" haben und auf
die Heirat eines ihrer Kinder warten.

Pak Sri wird nach seiner ältesten Tochter und nicht nach seinem bei ihm
wohnenden Enkel Joyo benannt, weil er sehr lange auf die Geburt des ersten
Kindes warten musste, und sich das ganze Dorf an das freudige Ereignis
erinnert. Dazu kommt, dass Joyo als Säugling mir übergeben worden war,
und ich auf diese Weise, was ich aber erst viel später begriffen habe, zur
älteren Schwester von Sri wurde, weil dies die verwandtschaftliche Stellung
wäre, die es mir ermöglichen würde, Joyo von seinen Eltern zu erbitten. Als

21 Cf. Hefner 1983 : S. 669ff.
22 In den Einladungen an die Gäste wird immer nur auf die Beschneidung und nicht auf die

meist gleichzeitig stattfindenen tugel kombat/kuncul hingewiesen. Dies mag damit
zusammenhängen, dass zu grossen Festen oft auch Moslem eingeladen werden und die Tenggere-
sen gelernt haben, in religiösen Fragen so wenig Angriffsfläche wie möglich zu bieten.

220



Fremde war ich natürlich besonders schwierig im Respektssystem lokalisierbar,

und so wurde sehr darauf geachtet, dass ich so oft wie möglich ein Kind
bei mir hatte. Erst als Joyo zum Tragen zu schwer geworden war, zog er zu
seinem Grossvater, und ich wurde zur Bezugsperon seiner jüngeren Schwester.

Dass ich als Aussenstehende den selametan oder gar ein Fest (hajad) zu
seiner Beschneidung geben würde, stand nie zur Diskussion, da ich als
unverheiratete Frau ausserhalb der oben beschriebenen Festbeziehungen
stand. Fraglos wurde aber erwartet, dass ich an der Zeremonie (selametan),
die seine Kindheit abschliesst und den Beginn seines Lebensabschnittes als
vollverantwortliches Gesellschaftsmitglied markiert (tugel kombat), teilnehmen

würde. Dank Bambangs Eigensinn habe ich erst am grossen Fest (hajad)
der Familie teilgenommen und werde wohl irgendwann die Einladung zu
Joyos Beschneidung erhalten.

Zusammenfassung

Tenggeresische Kinder stehen bei der Geburt noch an keiner klar definierten
Position im sozialen Netz. Diese Stellung kann nicht allein durch diejenige
der Eltern bestimmt werden, im Gegenteil, das Kind beeinflusst die Stellung
der Eltern resp. seiner jeweiligen Bezugspersonen. Grundlage dafür ist die
Vorstellung, dass Kinder nicht "Eigentum" der Eltern oder der Verwandtschaft

sind, sondern eigenständige Individuen, die nach der Geburt in rituell
markierten Schritten zuerst in die menschliche Gemeinschaft und erst später
in die Gesellschaft hineinwachsen müssen.

221



Bibliographie

Geertz, Hildred
1961 The Javanese Family. A Study of Kinship and Sozialization.

The Free Press of Glenoe Inc., New York
Hefner, Robert W.

1983 The Problem of Preverence: Economic and Ritual Change in
Highlands Java, in: Man, Vol. 18, No. 4 : 669-689

Jasper, J.E.
1926-28 Tengger en de Tenggeresen, in: Djawa, Vol. VI: 185-192,

Vol. VII: 23-27, 217-231, 291-304, Vol. VIII: 5-27.

Kohlbrugge, J.H.F.
1901 Die Tenggeresen, in: Bijdragen tot de Taal-, Land en Vol-

kenkunde, Nr. 53

Liiem, Barbara
1977 Aspekte der Volksreligion der heutigen Tenggeresen in Ost¬

java (Unveröffentlichte Lizentiatsarbeit, vorgelegt an der
Universität Basel)

- 1981 Die Fünfer-Symbolik der Tenggeresen in Ostjava, in:
Geographica Helvetica, Nr. 2, 36. Jg.: 83-90

Mershon, K.E.
1971 Seven plus seven. Mysterious liferituals in Bali, Vantage

Press, New York

222


	Sag mir, wessen Kind du trägst, und ich sag dir, wer du bist : zur Stellung des Kindes bei den Tenggeresen

