Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (1985)

Artikel: Sag mir, wessen Kind du tragst, und ich sag dir, wer du bist : zur
Stellung des Kindes bei den Tenggeresen

Autor: Liem, Barbara

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007666

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Barbara Liiem

Sag mir, wessen Kind du trigst,
und ich sag dir, wer du bist.

Zur Stellung des Kindes bei den Tenggeresen

An Stelle einer Einleitung

“... mochte ich Dir mitteilen, dassich am ... ein Fest geben werde (saya akan
punya hajad)’, aus Anlass der Beschneidung meines Sohnes Bambang und
meines Enkels Joko, und dazu mochte ich Dich und Deine Eltern und Deine
ganze Familie einladen...”” So schrieb mir Pak Sri in einem Brief, etwa 10
Monate, nachdem ich Ngadisari nach fast einem Jahr Feldforschung verlas-
sen hatte. Die Einladung kam nicht unerwartet, denn schon bei meiner
Abreise wurde dieses Fest geplant, und es war fiir Pak Sri und seine Familie,
die zeitweise auch zur meinen geworden war, nie eine Frage, dass ich an
diesem Fest teilnehmen wiirde. Dies umsomehr, als Pak Sris Enkel mir bei
meinem ersten Aufenthalt anvertraut worden war, ich ihn wiahrend meines
Aufenthaltes mit mir herumtrug, und er zum Schluss auch bei mir schlief und
als “mein” Kind galt. Soweit war ich also auf die Einladung vorbereitet, und
meine Koffer standen bereits gepackt, als der Brief eintraf. Was mich stutzig
machte, war, dass Pak Sri nun plétzlich seinen Sohn Bambang, der bei seiner
Grossmutter viterlicherseits wohnte, auch beschneiden wollte. Davon war
nie die Rede gewesen, geplant war immer die Beschneidung der beiden
Enkel Joyo und Joko. Ich wunderte mich aber auch, dass Pak Sri Joyo nicht
ebenfalls nannte, und glaubte an eine Verwechslung!

In Ngadisari nahmen denn aber tatsdchlich nur Bambang und Joko an den
vorbereitenden Ritualen teil. Auf meine verwirrten Fragen erhielt ich ein
paar Tage lang nur unklare Antworten, aber mit der Zeit schélte sich dann
folgende Erkliarung heraus: Bambang hitte eigentlich bei einem Fest, das
vom Gatten der élteren Schwester seines Vaters, in deren Haushaltung er mit

1 Hajad werde ich im Artikel ein Fest immer dann nennen, wenn damit dessen sozialer Aspekt
gemeint ist, im Gegensatz zu selametan, womit sein religioser Aspekt, die Zeremonie,
gemeint ist.



¥0C

Tafel 1

Soziale/religiose Entwicklungsschritte des Kindes

==

I II ITI IV
unpersénl. Geistwesen "'Lmenschliches Wesen J]] soziales Wesen J'Ilpersanl. Geistwesen
I v v v
Tod
Rtk Ly tugel kombat/kuncul o
kekerik Heirat Kinder
I dem Einfluss der II unter dem Ein- III voll verant- IV zwar kein Mensch
Gesellschaft noch fluss der Gesellschaft, wortliches Mit- mehr, aber weiter-
wveitgehend entzogen aber noch nicht verant- glied der Gesell- hin persénlich und

wortlich (durung jawa)

schaft

und Mitglied der
Gesellschaft




seiner Grossmutter wohnte, etwas frither gegeben wurde, beschnitten wer-
den sollen, aber er wollte nicht. Und da seine altersmaissig jiingeren Neffen
nicht vor ihm an die Reihe kommen koénnen?, und da ausserdem die Zahl 3
als Ungliickszahl gilt, weil, so sagen die Tenggeresen, zwei einen dritten tot
wegtragen, und daher nie etwas zu dritt unternommen wird, wurde Joyos
Beschneidung verschoben.

Abb. 1 Zwei selbstbewusste junge Tenggeresen

Diese Anekdote enthilt Hinweise auf verschiedenste Aspekte der Stellung
eines Kindes in der tenggeresischen Gesellschaft: Der springende, leicht zu
tibersehende Punkt in der obigen Geschichte ist die Weigerung des 9 jahrigen
Bambang, sich von seiner Grossmutter das Fest (hajad) zur Beschneidung
geben zu lassen. Er zeigte damit einen starken eigenen Willen und eine
Entschlussfahigkeit, die von seiner Familie anerkannt und respektiert wurde,
ohne dass jemand versucht hitte, ihn mit Argumenten zu iiberzeugen oder
durch Einsatz von Autoritdt von seinem Entschluss abzubringen. Er wollte
nicht! (ora gelém). Dieser Respekt der Erwachsenen vor dem Willen der

2 Siehe Tafel II, S.206.

205



Kinder zieht sich durch die ganze tenggeresische Kultur und weist Kindern
eine aktive Stellung in der Familie und iiber diese hinaus in der Gemeinschaft
zu. Auf welcher kulturellen und religiosen Basis diese Einschidtzung des
Kindes beruht, und wie sie sich im sozialen Leben auswirkt, moéchte ich im
folgenden versuchen darzustellen’.

Tafel 11
Verwandtschaftliche Verhiltnisse und Lokalitit

= wohnen im selben
Haushalt

3 Die Daten zu diesem Artikel wurden wéhrend insgesamt 20 Monaten Feldarbeit in den
Jahren 1976 und 1981-83 im Dorf Ngadisari, Kabupaten Probolinggo, Jawa Timur, gesam-
melt. Aussagen im vorliegenden Artikel haben denn auch nur fiir Ngadisari und die direkt
benachbarten Dorfer Wonotoro, Jetak, Ngadas und Putus mit zusammen ca. 4750 Einwoh-
nern Giiltigkeit. Verallgemeinerungen fiir alle Tenggeresen zu denen ebenso Dorfer in den
Kabupaten Sukapura, Malang und Lumajang gehéren (Hefner 1983 : 670) oder gar Javaner
sind hypothetisch und miissten nachgepriift werden. Mit “tenggeresisch” ist im folgenden
immer die Variante Ngadisari gemeint.

206



Abb. 2 Urgrossmutter mit ihrer Urenkelin

207



Die ersten 44 Tage

Den Zeitpunkt seiner Geburt, so glauben die Tenggeresen fest, bestimmt ein
Kind selbst. Sie achten darauf, ob es abwartet, bis auch sein Vater zu Hause
ist, oder ob es auf dessen Anwesenheit keinen Wert legt. Nicht selten wird
das spitere Verhiltnis der beiden davon beeinflusst. Auch wenn mehrere
Familienmitglieder, Vater, Grosseltern oder Geschwister bei der Geburt
dabei sind, so ist es nur die Hebamme (dukun bayi), die die Gebirende
durch Massage unterstiitzt, das Kind auffangt, die Nachgeburt herauszieht
und danach die Nabelschnur mit einem Messerchen durchtrennt. Sie ist es
auch, die das Neugeborene von der Kiseschmiere (vernix caseosa) reinigt
und gleich anschliessend zum ersten Mal sein ganzes Koérperchen massiert.
Sie reibt das Kind dabei mit einer Paste aus Ol und zerstossenem Gelbwurz
ein und driickt Erde auf den Nabelschnurrest. Diese Erde wird, auch
nachdem der Nabel verheilt ist, immer wieder aufgetragen und erneuert, falls
sie herausfallen sollte. Sie soll die Verbundenheit der Menschen mit der Erde
verdeutlichen. Ohne sie wiirde der Mensch krank, dhnlich einer Pflanze,
deren Wurzeln aus der Erde gerissen werden. Anschliessend wickelt die
Hebamme das Neugeborene in ein Tuch (mbarut) und legt es der Mutter zum
ersten Mal in die Arme. Dabei spricht sie einen rituellen Spruch (japa), in
dem sie das neue Kind dem Bett und den daraufliegenden Kissen vorstelit.

In den folgenden Tagen, ganz sicher aber bevor die Nabelschnur sich vom
Nabel gelost hat, ist es immer die Hebamme, die das Kind mehrmals pro Tag
wickelt, badet und massiert. Verwandte und auch die Mutter haben eigent-
lich Angst vor dem Neugeborenen, das in ihren Augen die Grenze zwischen
Geistwesen und Menschsein noch nicht iiberschritten hat und seinen vier
Geschwistern (dulur papat), den kaka kawah und adik ari’ noch nédher steht
als seinen ‘‘richtigen” Verwandten. Als kaka und adik, also éltere und
jingere Geschwister, betrachten die Tenggeresen Fruchtwasser und Kése-
schmiere, resp. Nabelschnur und Nachgeburt’. Den dulur papat schenkt die
Hebamme denn auch fast ebenso viel Aufmerksamkeit wie dem richtigen
Kind. Blut und Fruchtwasser werden, wenn mdoglich, aufgefangen und
zusammen mit der Kédseschmiere an der dusseren Hauswand auf den Boden
gegossen. Dariiber wird ein Hiihnerkorb als Schutz gestellt, daneben ein
brennendes Ollimpchen und wenn immer im Hause gekocht wird ein Teller
mit Essen (tamping).

Nachgeburt und Nabelschnur wickelt die Hebamme in weisses Baumwoll-
gewebe, legt das Pédckchen in eine leere Kokosnusschale und schligt diese
wiederum in ein weisses Stiick Baumwolle ein, dessen vier Zipfel sie verkno-
tet. Dieses Gebinde, also die adik ari?, hingt sie liber der kaka kawah an die
Wand. Jede Familie hat an ihrem Haus eine bestimmte Stelle fiir diese

4 Fiir Bali beschreibt Mershon eine dhnliche Praktik (Mershon 1971).

208



Neugeborenen

m

f Besuch bei

1n au

Nachbar

. 3 Eine

Abb

209



Pickchen, sodass man schon von aussen erkennen kann, wo gerade ein Kind
zur Welt gekommen ist.

Ausser von seinen vier “Geschwistern”, die zeitlebens seine Schutzengel
bleiben, wird das neugeborene Kind bei seiner Geburt noch von 44 Geist-
wesen begleitet, deren Gesinnung nicht eindeutig ist. Sie konnen, falls man
nicht aufpasst, dem Kind durchaus Schaden zufiigen und es wieder ganz auf
die “Geisterseite” ziehen. Vorsichtshalber wickelt man dem Kind deswegen
ein Messerchen mit in sein Umschlagtuch, das mithelfen soll, die Beziehung
zwischen den 44 und dem Kind zu trennen. Jeden Tag verlésst ndmlich eines
der 44 das Neugeborene, das so dem richtigen Menschsein jeden Tag etwas
ndher kommt, aber erst nach 44 Tagen allein zuriickbleibt und die Grenze
endgiiltig iiberschritten hat.

Zuvor gibt es in dem neuen Leben einen weiteren Einschnitt; wenn nach
4-7 Tagen der Nabelschnurrest abféllt (cuplak puser), hat sich das Kind
korperlich von seinen “Geschwistern” getrennt. Die Hebamme reibt danach
den Nebel wieder mit Erde ein.

Den Nabelschnurrest bindet die Hebamme auf einen Stein, den sie mit
Gelbwurzpaste und Kinderpuder einreibt, ganz so, als wére der Stein ein
Kleinkind. Durch die dazugehorende japa wiinscht sie dem Kind Stirke, wie
der Stein sie symbolisiert. Ausserdem soll der Nabelschnurrest alles Uble
und Schlechte vom Kind auf den Stein ilibertragen, der nach einer Art
Zweitgeburt, bei der die Hebamme den gewickelten Stein unter einen
kegelformigen Korb (kukusan) legt, der die Mutter symbolisiert, und ihn
nach kurzer Zeit wider darunter hervorholt, weggeworfen. Der Nabelschnur-
rest wird in weisses Baumwolltuch gewickelt und von den Eltern sorgfiltig
aufbewahrt. Im Falle einer spédteren Krankheit kann daraus ein Medikament
hergestellt werden’.

An einem der folgenden Tage findet eine weitere Zeremonie statt, in
deren Verlauf das Verhiltnis des Neugeborenen zu denjenigen geklart wird,
die bei der Geburt mitgeholfen oder auch nur zugesehen haben. Akteurin ist
ein letztes Mal die Hebamme, die in dem kekerik (reiben, kratzen) genann-
ten Ritual sowohl das Kind als auch alle diejenigen, die bei der Geburt
anwesend waren, von all dem Bdsen und Unreinen reinigt, von dem das Kind
bei seiner Geburt begleitet war. Sie ‘“’kratzt”” dazu mit einer an ein Biischel
alang® (Gras) geknoteten chinesischen Miinze, die sie in geweihtes Wasser
getaucht hat, unter Murmeln der entsprechenden japa an den rechten
Handflachen aller Beteiligten. Aber auch die dulur papat werden in die
Reinigungszeremonie miteinbezogen, und zwar in folgender Reihenfolge:
das Kind, die Mutter, der Vater, das adik ari’, das kaka kawah, die
Verwandten und Anwesenden und ganz zum Schluss die Hebamme selbst.

5 Nébheres zur Symbolik der dulur papat, dem puser und der Zahl 5 cf. Liiem 1977 : 54ff.

210



Abb. 4 kekerik: Die Hebamme reinigt das Geburtsbett mit Weihrauch.

Z11



Dass auch fiir verstorbene Neugeborene, Totgeburten, ja sogar abgetrie-
bene Foeten, falls bereits Gliedmassen erkennbar sind®, das Ritual des
kekerik durchgefiihrt wird, deutet darauf hin, wie wichtig diese Reinigung
eingeschitzt wird. Es zeugt auch vom Respekt, ja der Furcht, mit dem die
Verwandten dem neuen Kind begegnen, das eben noch nicht ganz zu ihnen
gehort. Dieser furchtvolle Respekt geht soweit, dass Miitter, die allein
gebiren, sich nicht getrauen, ihr Kind vom Bett oder Fussboden aufzuheben,
sondern nach Hilfe rufen und auf die Hebamme warten. Nur sie kennt die
japa, die sie vor den Geistwesen schiitzen, mit denen das Kind noch eng
verbunden ist.

Vor und nach dem kekerik finden zwei kleine Rituale statt, deren Sinn
nicht mehr in der Reinigung liegt, sondern die damit beginnen, das neue
Familienmitglied auf seine Stellung als soziales Wesen vorzubereiten. Beide
finden auf dem Geburtsbett statt, wobei im ersten das wichtigste Opfer
tandanas, oder besser Symbol’, fiinf kleine Hiufchen gekochten Reis auf
einem Teller (sega golong) sind und als stellvertretend fiir das Kind und die
dulur papat stehen. In der dartiber gesprochenen japa segnet die Hebamme
alle fiinf und erklart sie zu Mitgliedern dieses Hauses. Sega golong tritt in
Zukunft bei allen Zeremonien wieder auf, die mit dem Kind und seinem
Wohnort zu tun haben, immer zusammen mit dem cenang (gefarbter Reis-
brei), dessen fiinf Farben den Raum, aber auch das Leben darin symbolisie-
ren®. Nach dem kekerik findet ein dhnliches Ritual statt, wobei aber Vater,
Mutter und das Kind auf dem Bett sitzen und bei dem der tumpeng unggah
(tumpeng “‘Reiskegel”; unggah “‘Umgangsformen’) das zentrale Symbol ist.
Er steht als Zeichen dafiir, dass das Kind nun nicht mehr nur den dulur
papat, sondern auch einer sozialen Familie verbunden ist, in die es sich
einzufiigen hat. Eine andere, ab und zu gebrauchte Bezeichnung fiir dieses
Symbol tumpeng sédén ‘‘auf lange Zeit geliehen”’, weist in eine etwas andere
aber verwandte Richtung. Das Kind “‘gehort” seiner Familie nun zwar zeit
seines Lebens an, aber eben nur gelichen.

Die ganze Ritualfolge im Zusammenhang mit dem cuplak puser schliesst
mit dem Verteilen von tumpeng among’ (among’ “mit Liebe sorgen fiir”’) an
die Verwandten, Nachbarn und Dorfshonoratoren. Am Abend werden die
Mainner der Haushaltungen, die einen tumpeng among’ erhalten haben, zum
Essen eingeladen. Es ist dies das erste Mal, dass das neue Gesellschaftsmit-

6 Tenggeresische Frauen treiben traditionellerweise relativ hdufig ab, wenn sie zu schnell nach
einer Geburt wieder schwanger werden. Die Hebamme massiert die Schwangere, und 1-2
Tage spater wird der wohl auf diese Weise abgetbtete Foetus ausgestossen. Zu diesem
Eingriff muss auch der Vater sein Einverstéindnis geben.

7 Was in der hollandischen Literatur so oft als Opfer beschrieben wurde (Jasper, Kohlbrugge
etc.) nennen die Tenggeresen tandanan, was lbersetzt “Zeichen” heisst.

8 Cf. Liem 1977 : 55.

212



Abb. 5 kekerik: Die Hebamme reinigt den Vater und das adik ari* von den
letzten ‘“Unreinheiten’ der Geburt.

213



glied “einladt” (undang’ an), durch die Verteilung der tumpeng among? und
der Einladungen bestimmen die Eltern zum ersten Mal den Platz des Kindes
im sozialen Netz.

Ganz tliberschritten hat das Kind die Grenze zwischen Geistwesen und
Menschsein aber erst nach 44 Tagen. Dann sind alle 44 “Begleiter’” heimge-
gangen (moleh). An ihrer Stelle ist das Kind nun von seinen menschlichen
Geschwistern umgeben, die ein gewisses Gegengewicht gegen die Geist-
wesen bilden. Einzelkinder entbehren diesen Schutz und werden durch einen
speziellen selametan, das undang anting (anting “ausgewogen’), im Alter von
ca. 6 Jahren noch einmal gereinigt und geschiitzt. Dieser selametan ist fir alle
Anwesenden sehr gefdhrlich. Niemand wagt wegzugehen, bevor die Zeremo-
nie ganz abgeschlossen ist. Das Risiko, dass sich die weggeschickten Geist-
wesen auf einen stiirzen wiirden, ist zu gross.

Am 45. Tag 16scht die Hebamme das Ollimpchen unter dem adik ari® und
nimmt den Hiithnerkorb von den kaka kawah, und zum ersten Mal erhalten
die Empfénger der tumpeng among’ anschliessend im Namen des Kindes ein
Sieb mit gekochtem Reis (sega) und je einen Teller Gebick und Fleisch ins
Haus gesandt, die Einheit, die ihnen das Kind, und sie ihm, in Zukunft bei
jeder Feier, bei der rituell gegessen wird, zukommen lassen werden.

Etwa am 3. Tag nach der Geburt beginnen die weiblichen Verwandten,
die Nachbarsfrauen und entferntere weibliche Bekannte zu Besuch zu kom-
men, um sich das Neugeborene anzusehen (nginjen bayi), und es fiir ein paar
Minuten im Arm zu halten. Sie bringen bei dieser Gelegenheit ein rituelles
Geschenk (kekawan) mit, das liblicherweise aus rohem Reis (beras), Nudeln
(mie) und Zucker (gula) besteht. Dieses Geschenk gilt jedoch nicht dem
Neugeborenen sondern dessen Eltern, die iiber die Gaben genau Buch
fithren. Sollte eine der Besucherinnen spéter selbst ein Kind gebéiren, so wird
sie ein entsprechendes Gegengeschenk erhalten, anders als im Falle der
tumpeng among’ aber nicht im Namen des Kindes, sondern eindeutig von
dessen Eltern. Dieser “Tausch” ist eine Stufe in einem rituellen “Tausch-
system’” zwischen Haushaltungen, das im tenggeresischen Sozialgefiige eine
wichtige Rolle spielt, auf das an dieser Stelle aber leider nicht weiter
eingegangen werden kann.

Der Weg zum verantwortungsvollen Gesellschaftsmitglied

Nach dem selametan der 44 Tage geht ein Kind durch einige weitere “‘rites de
passage”, deren Zeitpunkt aber nicht mehr von seinem Alter (z.B. 44 Tage)
oder seiner biologischen Entwicklung (z.B. cuplak puser), sondern von

214



seiner korperlichen und geistigen Entwicklung und den daraus folgenden
Fihigkeiten bestimmt wird. Andeg® anteb (‘‘aufstehen und absitzen”) heisst
der selametan, den ein Kind feiert, wenn es beginnt, sich selbst hochzuziehen
und zu stehen. Pelayon heisst der nichste gefeierte Abschnitt, wenn das Kind
beginnt, anderen Kindern nachzurennen (dilayon: “mit wollen”, “‘hinterher-
rennen’’). Diese beiden selametan sind fiir Knaben und Médchen gleich, aber
vom néchsten rituellen Entwicklungsschritt an sind die Rituale geschlechts-
spezifisch. Gemel-léeweér (géemél ““festhalten”; lewér “los”, “‘offen”) feiert ein
Midchen, wenn es sich selbstidndig ein Hiifttuch (kain panjang, séwék)
umschlingen und auch wieder 16sen kann. Die entsprechende Zeremonie fiir
die Knaben heisst angon (‘“hiiten”, “weiden”) und findet statt, sobald ein
Knabe zwei Korbe an der Tragstange (pikul) tragen kann’. Alle diese
selametan, andeg’ anteb, pelayon, gémel-léwér und angon gehoren derselben
selametan-Kategorie, nidmlich den selametan ngerosai an und verlaufen nach
dem gleichen Schema, mit den gleichen tandanan und derselben japa. Im
Gegensatz zu den selametan wihrend den ersten 44 Tagen ist die Hebamme
nicht mehr beteiligt. In Ngadisari gibt es mehrere Personen, die die japa
ngerosai kennen und das Ritual durchfiihren, darunter auch die Hebamme
und der dukun (Dorfpriester), die beide iiber ein grosses traditionelles
Wissen verfiigen, weit iiber das hinaus, was ihr “Amt” erfordert. Die
selametan ngerosai (ngeros “bei”, “auf einem Gelenk”, “Ubergang”) mar-
kieren Schritte des Kindes hin zur Selbstédndigkeit und auch Selbstverantwor-
tung. Sie sind Ausdruck der tenggeresischen Einstellung, dass eine Person,
gleichgiiltig ob Kind oder erwachsen, selbst bestimmen kann, ob und wann
sie sich irgendeine Féhigkeit zutraut, aber dann zu den Folgen stehen muss.
Ein Kind, das nicht mehr an der Hand seiner Begleiter gehen will, sondern
sich losreisst, feiert den selametan pelayon und darf dann nicht weinen, wenn
es umfillt. Weint es dennoch, so wird es ausgelacht und von niemandem
getrostet. Spielt ein Méddchen mit dem séwék und zeigt, dass es ihn selbstén-
dig an- und abziehen kann, so wird gémél-léeweér gefeiert, und es muss sich
fortan selbst ankleiden. Dieses Prinzip geht durch die ganze Kindheit, auch
bei den nicht rituell markierten Entwicklungsschritten. Fehler, die ein Kind
durch Unkenntnis oder Unvermogen begeht, sei es, dass es sich kérperlich
iiberschitzt oder dass es soziale Regeln verletzt, werden ihm verziehen. Der
entschuldigende Ausdruck lautet, das Kind sei “durung jawa”, noch nicht
“javanisch’', was soviel heisst, wie noch nicht voll sozialisiert. Was aber
einmal gelernt oder erkannt worden ist, das muss angewendet und respek-

9 Tenggeresen halten ihre Schafe, Kiihe und Pferde in Stéllen und kennen keine Weiden.
Anstatt zu hiiten, miissen die Knaben fahig sein, geschnittenes Gras als Futter in die Stille zu
tragen.

10 Cf. Geertz 1961 : 105.

215



tiert werden". Diese Entwicklung, schrittweise Fahigkeiten zu erwerben und
Verantwortung zu iibernehmen, dauert 8 bis 10 Jahre und findet mit einem
letzten Ritual, dem tugel kombat (tugel, “‘schneiden”; kombat ‘“‘Locke auf
dem Oberkopf™) fiir Knaben resp. dem tugel kuncul (kuncul “Stirnlocke”)
fiir Méddchen seinen Abschluss. In seiner japa ermutigt der dukun, der die
Zeremonie durchfiihrt, das Kind, sich nicht davor zu fiirchten, nun “jawa”
zu sein, und schneidet ihm dann eine Haarlocke ab, dem Knaben auf dem
Hinterkopf, dem Maidchen iiber der Stirne.

Tugel kombat/kuncul kann nur im Zusammenhang mit einem Ahnenfest
durchgefiithrt werden, denn die Anwesenheit der Vorfahren, ohne die die
Familie nicht vollstindig wéire, ist nétig. Sie nehmen in der symbolischen
Gestalt von Seelenpuppen (petra) teil?. Dies ist die erste Gelegenheit, bei
der ihnen das neue, nun vollwertige Familienmitglied quasi vorgestellt wird.
Die abgeschnittene Haarlocke wird anschliessend auf den danyang (heiliger
Platz)"® gebracht, zusammen mit den petra, die dort verbrannt werden,
nachdem die Ahnen wieder heimgegangen sind (moleh) und die Seelenpup-
pen “leer” zuriickgelassen haben. Obwohl es geniigen wiirde, die Ahnen
“einzuladen” und die enstprechenden petra anzufertigen, verbinden die
meisten Familien diesen Anlass mit einem Seelenreinigungsfest (entas)™.

Viele Familien lassen ihre S6hne bei dieser Gelegenheit auch beschneiden
(sunat). Die meisten sind aber der Ansicht, dass die Beschneidung eine
Anpassung an die islamischen Nachbarn sei und keinesfalls asli Tengger,
keinesfalls tenggeresischen Ursprungs. Dafiir sprechen verschiedene Indi-
zien. So ist die Beschneidung im Gegensatz zum tugel kombat/kuncul freiwil-
lig. Falls ein Knabe nicht beschnitten werden will, so wird er nicht dazu
gezwungen. In einigen Familien ist die Beschneidung schon seit Generatio-
nen verpont. Weiter wird die Beschneidung nicht vom dukun, sondern von
einem alten Mann, dem dukun sunat, der die entsprechende japa kennt,
vorgenommen. Mit der Circumcision der Moslem kann die tenggeresische
Beschneidung kaum verglichen werden, denn der dukun sunat schneidet nur
ein winziges Fetzchen der Vorhaut ab, das er dann vor dem Haus vergrabt®.

11 Erwachsene Minner, die sich z.B. nie die Miihe genommen haben, die rituellen Pflanzzeiten
zu “lernen”, miissen sie auch nicht beachten. Wer sie aber kennt und ignoriert, den strafen
die Goétter mit einer schlechten Ernte.

12 Cf. Liem 1977 : 76.

13 Cf. Liem 1977 : 34ff.

14 Cf. Scholte 1921

15 In den letzten Jahren haben Regierungsstellen immer wieder versucht, den Tenggeresen
vorzuschreiben, die Beschneidung von einem Gesundheits-Arbeiter (Pak mantri) vorneh-
men zu lassen. Da dieser aber in islamischer Manier die ganze Vorhaut abschneidet, lehnen
die Tenggeresen diese ‘“‘Hilfe” entschieden ab.

216



Die Anwesenheit der Ahnen ist fiir diese Zeremonie nicht erforderlich, und
Maidchen werden nie beschnitten®.

Obwohl die Jugendlichen nun vollwertige Gesellschaftsmitglieder sind,
miissen sie sich noch einige Jahre gedulden, bis sie sich verheiraten diirfen.
Kriterium fiir den Zeitpunkt ist nicht die geschlechtliche Reife, sondern die
bewiesene Fihigkeit, sich und eine Haushaltung auch selbstindig erhalten zu
konnen. Madchen wie Knaben folgen sobald sie gehen kénnen, den Eltern,
auf die Felder und in die Gérten und helfen bei den diversen anfallenden
Arbeiten. Niemand fordert sie zum Arbeiten auf, und keiner erklirt ihnen,
was sie genau tun miissen, solange sie nicht von sich aus fragen. Mit den
Jahren werden die Kinder und spiter Jugendlichen immer geschickter, und
wenn sie liber mehrere Jahre hinweg bewiesen haben, dass sie die verschie-
denen Techniken des Feldbaus, die Wetterregeln und weiteres beherrschen",
werden sie fiir fdhig erachtet, zu heiraten, einen eigenen Haushalt zu
griinden und den Kreislauf zu schliessen resp. ihn eine Generation weiter neu
zu beginnen, wenn sie selbst Kinder bekommen und zu Eltern werden.

Das Kind und seine Bezugspersonen

Mit der Geburt des ersten Kindes wechseln tenggeresische Eltern nicht nur
die Generation, sondern als dusseres Zeichen dafiir auch den Namen. Waren
sie bis anhin unter ihrem personlichen Namen, den sie nach der Geburt
erhielten, bekannt, so werden sie jetzt nach dem als Teknonymie bekannten
Verfahren Pak... (Vater) resp. Bu... (Mutter) genannt, wobei nach den
Generationsbezeichnungen Pak oder Bu der Name des Kindes folgt. Dieser
Name wird sowohl als Anrede (name of address) gebraucht als auch, wenn
iiber die Person gesprochen wird (name of reference) Innerhalb der Ver-
wandtschaft gelten allerdings weiterhin die entsprechenden Verwandt-
schaftstermini (termes of address/termes of reference), in deren Gebrauch
sich die Tenggeresen nicht von den iibrigen Javanern® unterscheiden. Prinzi-
piell werden sowohl Vater und Mutter nach ihrem ersten Kind benannt, aber
eben nur prizipiell und lange nicht in allen Féllen. Das hingt damit zusam-
men, dass tenggeresische Kinder sehr oft, sobald sie entwohnt sind, was

16 Die Informanten reagierten dermassen entsetzt auf die entsprechende Frage, dass man wohl
davon ausgehen kann, dass Méddchenbeschneidung hier unbekannt ist.

17 Immer mehr junge Minner arbeiten als Chauffeure in Probolinggo oder zwischen Ngadisari
und Probolinggo. Da sie schon friih Geld verdienen, heiraten sie meist dementsprechend
jung.

18 Geertz 1961 : 17.

217



meist mit der Geburt eines jiingeren Geschwisters zusammenfillt, aus der
Kernfamilie weggegeben werden und sich einer neuen Bezugsperson zuwen-
den (melu). Die beiden hiufigsten Begriindungen fiir diese Verhaltensweise
sind: die Mutter muss sich dem Saugling widmen und das éltere Kind kdme
zu kurz, jedes Kind brauche jemanden, der immer fiir es da ist, und auf der
anderen Seite der Wunsch der Erwachsenen, Mianner und Frauen, so oft wie
moglich ein Kind um sich zu haben. Diese neuen Beziehungen zwischen Kind
und erwachsener Bezugsperson sind sehr eng. In fast allen Féllen schlafen die
beiden im selben Bett, und sehr oft werden die Kinder, bis sie mit ca.
5 Jahren dafiir zu gross sind, im Tragtuch iiberall hin mitgetragen, und spiter
folgen sie der Bezugsperson und nicht den Eltern mit auf die Felder.

Dieses Weggeben oder eigentlich eher Wegholen, denn nicht selten wird
schon vor dessen Geburt um ein Kind gebeten, erfolgt nach verwandtschaft-
lichen Kriterien. Es sind eigentlich nur zwei Gruppen, die um ein Kind bitten
konnen: die Grosseltern oder auch Urgrosseltern und dltere Geschwister und
in die Kategorie der dlteren Geschwister gehorende Verwandte von Vater
und Mutter, d.h. alle Verwandte, zu denen Vater oder Mutter des Kindes in
einem respektvollen Verhiltnis stehen®.

Meistens und je nach Situation wechseln nicht die eigenen Eltern, sondern
die neuen Bezugspersonen den Namen, d.h., iiber sie wird im Zusammen-
hang desjenigen Kindes gesprochen, in dessen Begleitung sie sich meist
befinden. Aus einer Bu + Name ihres Sohnes wird so z.B. mit der Zeit eine
mbah (Grossmutter) + Name ihres Enkels, oder der kinderlose éltere Bru-
der wird mit Pak + Name der bei ihm lebenden Tochter seiner jiingeren
Schwester angesprochen. Der Namenwechsel wird also pragmatisch gehand-
habt und passt sich der jeweiligen Situation an. Die “names of reference/
address” dienen zur Identifikation einer Person und der Definition ihrer
Stellung innerhalb des verwandtschaftlichen Systems, und, was fast wichtiger
ist, sie ermoglichen im alltdglichen sozialen Umgang ausserhalb der Familie,
sich entsprechend der gerade unter den Tenggeresen hochgeachteten javani-
schen Tugend, das Gesicht zu wahren und Konflikte zu vermeiden, zu
verhalten.

Da die oben beschriebenen Regeln, nach denen Kinder weggegeben
werden, allgemein bekannt sind, kann sich jeder via das Kind vergewissern,
mit wem er es zu tun hat, in welchem Respektsverhéltnis sie zueinander
stehen. Die Frage “anaké siapa?”, wessen Kind ist das, wird oft anstelle
eines Grusses gestellt, wobei die direkte Frage “wer bist Du?” fiir jeden
Tenggeresen undenkbar ist. Und damit ist bereits der zweite Aspekt ange-
schnitten. Der soziale Umgang ausserhalb der Verwandtschaft ist in Ngadi-
sari sehr limitiert und keinesfalls spontan. Jeder achtet darauf, dem anderen

19 Geertz 1961 : 110.

218



nicht zu nahe zu treten und es damit an Respekt fehlen zu lassen oder aber
sich selbst zu sehr in den Vordergrund zu stellen. Es wire z.B. sehr
unhoflich, auf die entsprechende Frage zu antworten, dieses Feld oder diese
Kohlkopfe gehoren einem selbst. Die korrekte Antwort wiirde lauten: “das
Feld gehort dem Kind X.”” Jedermann ist sich im klaren, dass diese Antwort
nicht wortlich zu nehmen ist, sondern dass das Feld, resp. die Kohlkopfe
Eigentum der Bezugsperson dieses Kindes sind. Ein anderes Beispiel:
Frauen, die sich auf dem Weg zu den Feldern begegnen, reden sich unterein-
ander mit den Namen der Kinder an, die sie auf den Riicken tragen. Es ist
auch moglich, eine Einladung, in einem Haus Tee zu trinken, oder die
Aufforderung, einer Respektsperson bei einer Arbeit zu helfen, mit dem
Hinweis auf das begleitende Kind, das nicht wolle, abzulehnen, ohne an
Gesicht zu verlieren, allerdings nur, wenn das Kind tatsichlich nicht will. Als
perfekte Hoflichkeit gilt, die Einladung resp. Aufforderung an das Kind,
auch wenn dies ein Sdugling ist, zu richten, und damit der Begleitperson den
ehrenvollen Ausweg von sich aus schon zu ebnen. Koérperliche Kontakte
zwischen den Geschlechtern sind zwischen Erwachsenen vor anderen tiber-
haupt nur iber kleinere Kinder méglich, in dieser Form aber sehr hiufig.
Viter kiissen die Kinder in den Armen ihrer Mutter und umgekehrt. Junge
Minner bleiben einen Moment bei einer Gruppe Frauen stehen, schikern
mit deren Kindern und kaufen ihnen Erdniisschen und meinen eigentlich die
Frauen. Die Beispiele liessen sich beliebig fortsetzen, ein letztes mag illu-
strieren, wie ernst diese ‘“Via-Kind-Beziehungen” genommen werden, und
dass auch sie gewissen Regeln unterworfen sind: Ein Vater priigelte seine
verheiratete Tochter Offentlich, weil sie ihr Kind einem Busschauffeur, mit
dem sie, so ging das Geriicht um, ein Verhiltnis hatte, zum Tragen in die
Arme legte. Mit dieser Geste hatte sie den Chauffeur wie ein Familien-
mitglied behandelt und quasi 6ffentlich Ehebruch begangen. Das konnte der
Vater, der fiir die gute Erziehung seiner Tochter verantwortlich ist, nicht auf
sich sitzen lassen und mit den 6ffentlichen Priigeln polierte er seine Ehre und
die seines zu diesem Zeitpunkt abwesenden Schwiegersohnes wieder.
Trotz der engen, manchmal lebenslangen Beziehung zwischen einem Kind
und seiner neuen Bezugsperson kann bei dieser Praktik nicht von Adoption
gesprochen werden”, denn die Eltern bleiben fiir das Kind das Bindeglied
zum Verwandtschaftsystem, und auch erbrechtlich unterscheiden sich
Geschwister nicht, ob sie nun bei ihren Eltern leben oder weggegeben
worden sind. Einzig bei der Ausrichtung von rituellen Festlichkeiten wie
Beschneidung oder Hochzeit ist es meist der Haushalt, in dem das Kind lebt
und nicht derjenige der Eltern, der das Fest gibt, (duwe hajad) d.h. bezahlt
und die Giste einlddt. Diese Regelung mag damit zusammenhéngen, dass

20 Geertz 1961 : 36.

219



jeder Haushalt von Zeit zu Zeit einen Vorwand oder besser Grund braucht,
ein grosseres Fest (hajad) zu geben, um den Anforderungen zu geniigen, die
das die ganze Tengger-Region umspannende Netz von reziproken Abhéangig-
keiten stellt, das sich in eben solchen Festen manifestiert”. So sind es denn je
nach dem die Eltern, die Bezugspersonen oder auch andere Verwandte, die
dem Kind das Fest ausrichten. Ist ein Knabe aber im Alter, da er beschnit-
ten? werden sollte, oder will ein Kind heiraten, ohne dass die Zeit fiir ein
grosses Fest reif wire, so geben meist die Eltern einen kleinen selametan, zu
dem nur Verwandte und Nachbarn geladen werden.

An Stelle eines Schlusses

Zuriick zur einleitenden Anekdote: Obwohl Pak Sri einen Knaben, Joyo, in
seiner Haushaltung leben hat, der im beschneidungsfiahigen Alter ist, hat er
das Fest (hajad), das er dringend geben musste, wenn er in der Region nicht
an Gesicht verlieren wollte, nicht fiir diesen ausgerichtet, sondern fiir seinen
eigenen Sohn, der nicht in seinem Haushalt wohnt, sondern bei seiner
Grossmutter lebt, und fiir seinen éltesten Enkel, der bei seinen eigenen
Eltern wohnt (s. Tafel II). Die verwandtschaftlichen Hierachien sind, trotz
neuer Bezugspersonen, verbindlich. Hitte Bambang nicht seinen eigenen
Willen kundgetan, und hitte er sich das Fest von seiner Grossmutter geben
lassen, so wire es dennoch nicht ohne Joko gegangen, weil er eben der iltere
Bruder von Joyo ist und nicht iibersprungen werden darf. Die Stellung von
Jokos Eltern im regionalen Festsystem erfordert von ihnen in naher Zukunft
kein grosses Fest, sodass sie ihren Sohn gern “hergegeben’” haben und auf
die Heirat eines ihrer Kinder warten.

Pak Sri wird nach seiner éltesten Tochter und nicht nach seinem bei ihm
wohnenden Enkel Joyo benannt, weil er sehr lange auf die Geburt des ersten
Kindes warten musste, und sich das ganze Dorf an das freudige Ereignis
erinnert. Dazu kommt, dass Joyo als Sdugling mir {ibergeben worden war,
und ich auf diese Weise, was ich aber erst viel spiter begriffen habe, zur
ilteren Schwester von Sri wurde, weil dies die verwandtschaftliche Stellung
wire, die es mir ermdglichen wiirde, Joyo von seinen Eltern zu erbitten. Als

21 Cf. Hefner 1983 : S. 669ff.

22 In den Einladungen an die Géste wird immer nur auf die Beschneidung und nicht auf die
meist gleichzeitig stattfindenen tugel kombat/kuncul hingewiesen. Dies mag damit zusam-
menhiéngen, dass zu grossen Festen oft auch Moslem eingeladen werden und die Tenggere-
sen gelernt haben, in religiésen Fragen so wenig Angriffsfliche wie méglich zu bieten.

220



Fremde war ich natiirlich besonders schwierig im Respektssystem lokalisier-
bar, und so wurde sehr darauf geachtet, dass ich so oft wie méglich ein Kind
bei mir hatte. Erst als Joyo zum Tragen zu schwer geworden war, zog er zu
seinem Grossvater, und ich wurde zur Bezugsperon seiner jiingeren Schwe-
ster. Dass ich als Aussenstehende den selametan oder gar ein Fest (hajad) zu
seiner Beschneidung geben wiirde, stand nie zur Diskussion, da ich als
unverheiratete Frau ausserhalb der oben beschriebenen Festbeziehungen
stand. Fraglos wurde aber erwartet, dass ich an der Zeremonie (selametan),
die seine Kindheit abschliesst und den Beginn seines Lebensabschnittes als
vollverantwortliches Gesellschaftsmitglied markiert (tugel kombat), teilneh-
men wiirde. Dank Bambangs Eigensinn habe ich erst am grossen Fest (hajad)
der Familie teilgenommen und werde wohl irgendwann die Einladung zu
Joyos Beschneidung erhalten.

Zusammenfassung

Tenggeresische Kinder stehen bei der Geburt noch an keiner klar definierten
Position im sozialen Netz. Diese Stellung kann nicht allein durch diejenige
der Eltern bestimmt werden, im Gegenteil, das Kind beeinflusst die Stellung
der Eltern resp. seiner jeweiligen Bezugspersonen. Grundlage dafiir ist die
Vorstellung, dass Kinder nicht “Eigentum’ der Eltern oder der Verwandt-
schaft sind, sondern eigenstandige Individuen, die nach der Geburt in rituell
markierten Schritten zuerst in die menschliche Gemeinschaft und erst spater
in die Gesellschaft hineinwachsen missen.

221



Bibliographie

Geertz, Hildred
1961 The Javanese Family. A Study of Kinship and Sozialization.
The Free Press of Glenoe Inc., New York

Hefner, Robert W.
1983 The Problem of Preverence: Economic and Ritual Change in
Highlands Java, in: Man, Vol. 18, No. 4 : 669—-689

Jasper, J.E.
1926-28 Tengger en de Tenggeresen, in: Djawa, Vol. VI: 185-192,
Vol. VII: 23-27, 217-231, 291-304, Vol. VIII: 5-27.
Kohlbrugge, J.H.F.
1901 Die Tenggeresen, in: Bijdragen tot de Taal-, Land en Vol-
kenkunde, Nr. 53
Liiem, Barbara
1977 Aspekte der Volksreligion der heutigen Tenggeresen in Ost-
java (Unveroffentlichte Lizentiatsarbeit, vorgelegt an der
Universitit Basel)

— 1981 Die Fiinfer-Symbolik der Tenggeresen in Ostjava, in:
Geographica Helvetica, Nr. 2, 36. Jg.: 83-90

Mershon, K.E.
1971 Seven plus seven. Mysterious liferituals in Bali, Vantage
Press, New York

222



	Sag mir, wessen Kind du trägst, und ich sag dir, wer du bist : zur Stellung des Kindes bei den Tenggeresen

