Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (1985)

Artikel: Gesundheitsversorgung bei den Karo-Batak (Nordsumatra) im
Spannungsfeld zwischen indigener und westlicher Medizin

Autor: Seiler, Eva

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007664

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eva Seiler

Gesundheitsversorgung bei den Karo-Batak
(Nordsumatra)
im Spannungsfeld zwischen indigener und
westlicher Medizin

Ethnographische Skizze

Die Karo sind eine Gruppe der Batak, welche ein rund 5000 km? grosses
Gebiet in Nordsumatra besiedeln. Batak ist ein Sammelname fiir mehrere
kulturell und linguistisch verwandte Ethnien: Toba, Karo, Angkola und
Mandailing werden als Batak bezeichnet (vgl. Singarimbun 1975 : 3). Das
kulturelle Zentrum der Karo ist ein vulkanisches Hochland (Tanah Karo),
dessen Dorfer auf einer Héhe zwischen 700 und 1400 m.i.M. liegen. Die
Okonomie der Karo basiert vorwiegend auf Ackerbau (cash-crops wie
Tabak, Gewiirze, Kaffee, europdisches Gemiise; dazu Anbau von Subsi-
stenzmitteln). Die geographischen Nachbarn der Karo sind die Ostkiisten-
Malaien im Norden, die Simelungun im Osten, die Pakpak im Siiden und
Alas im Westen.

Die Ethnie der Karo-Batak ist in fiinf Clans unterteilt, von denen sich
jeder in zahlreiche Subclans und Lineages aufgliedert. Fiir ein Individuum
bildet das weitverzweigte und sehr differenzierte Netz verwandschaftlicher
Relationen einen Masstab, an dem es sich in seinen téglichen Verrichtungen
orientiert, wobei die Bezugnahme, wie sie in Ahnenkulten und aus zahl-
reichen Praktiken der indigenen Medizin sichtbar wird, iiber die personliche
Lebensspanne eines Individuums hinausreicht.

Bei Heiraten bilden sich sehr vielschichtige Verbindungen zwischen der
Lineage, welche die Frauengeber-Partei (kalimbubu) darstellt, und der
Lineage des Brédutigams, welche die Frauennehmer-Partei (anakberu) ist.
Ein Individuum wird in das kalimbubu — anakberu — Verhiltnis hinein-
geboren, welches durch die Heirat seiner Eltern entstanden ist. Bei seiner
eigenen Heirat ist das Individuum zwar bis auf die Clan-Exogamieregel in
seiner Partnerwahl frei, doch stellt es ein ideales Verhiltnis dar, wenn die
bestehende kalimbubu — anakberu — Allianz durch seine Heirat gestiitzt und
bestiarkt wird. Diese Allianz ist als Determinante sozialen Handelns im
rechtlichen, rituellen, 6konomischen, politischen Bereich und in zahlreichen

167



anderen Gebieten wirksam. Ich mochte festhalten, dass die Analyse von
Heilungs- und Ahnenritualen nicht ohne Beriicksichtigung der Implikationen
dieser Verwandtschaftskonstellation auskommt. Leider erlaubt der hier zur
Verfiigung stehende Raum im Moment keine detaillierte Bezugnahme auf
das indigene Medizinsystem.

Was die politische Administration anbelangt, so ist das Karo-Gebiet seit
der Unabhingigkeit Indonesiens (1945) folgendermassen in das Staatswesen
der Republik eingegliedert: Der grosste Teil des Karo-Hochlandes ist als
Verwaltungseinheit Kabupaten Karo zusammengefasst (die iibrigen Sied-
lungsgebiete der Karo gehdren angrenzenden Kabupaten an). Das Kecema-
tan besteht aus 16 bis 40 Desa (Doérfern). Auf diese Weise sind 272 Karo-
Dorfer zu einem Kabupaten zusammengefasst (vgl. ‘““Monograpi” 1981 :
5-7). Sechs Kabupaten ergeben die Propinsi Sumatera Utara (Provinz
Nordsumatra). Uber diese verwaltungstechnische Stufenleiter kann eine
Weisung der Zentralregierung in Jakarta das entlegenste Dorf erreichen, was
in unserem Zusammenhang bei der Einfiihrung von Elementen des westli-
chen Mendizinsystems von besonderem Interesse ist.

Indigene Medizin der Karo-Batak

Um einen Zugang zum Verstdndnis der indigenen Medizin der Karo-Batak
zu erlangen, ist es sinnvoll, diese in ihren Zusammenhéingen mit den religio-
sen Vorstellungen darzulegen. Die Auffassung der Karo in bezug auf liberna-
tiirliche Wesenheiten liefern den Hintergrund, die Basisideen, nach deren
Logik sich das indigene Medizinsystem aufbaut. Die indigenen Glaubens-
vorstellungen sind trotz zahlreicher Aktivitaten der christlichen Mission
handlungsleitend geblieben (den Aspekt der Missionstatigkeit erldautern
Agthe u.a. 1979 : 79ff.)

Die tibernatiirlichen Krafte konkretisieren sich fiir die Karo in Geistern,
die sehr direkt als Wesenheiten erfahren werden. Die Geister stehen in
einem hierarchischen Machtverhiltnis zueinander, was in ihrer Beziehung zu
einer Hochsten Wesenheit am deutlichsten seinen Ausdruck findet. Diese
Wesenheit wird heute oft mit dem indonesischen Wort Tuhan bezeichnet.
Tuhan spielt im Alltagsgeschehen aber selten explizit eine Rolle. Viel
wichtiger sind die Wesen, welche den Menschen niher stehen, namlich die
Toten- und andere Geister:

Mit bégu wird der Geist einer natiirlich verstorbenen Person bezeichnet.
Ich habe bégu als eine Transformation von fendi, womit der Geist einer
lebenden Person gemeint ist, verstanden. Bégu haben als Ahnengeister eines
Individuums resp. einer Lineage grundsétzlich eine nutzbringende und wohl-

168



wollende Wirkung auf ihre Nachfahren. Sie funktionieren als Schutzgeister,
und ihr positiver Einfluss ist die Grundlage jeden Wohlergehens. Dies kann
sich allerdings unter gewissen Umstidnden dndern, so dass Unglick und
Krankheit liber eine Person und eine Familie ungehindert hereinbrechen
kénnen. Da das Individuum in vielfiltiger Weise den Ahnen gegeniiber
verpflichtet ist und zudem das Verhiltnis zu den Geistern auch mit sozialen
Beziehungen zwischen den Lebenden verwoben sein kann, ergeben sich
verschiedene Angriffsflichen, d.h. Moglichkeiten zu Stérungen in den Rela-
tionen zwischen dem Individuum und den Ahnengeistern. Bégu verlangen,
wenn sie von ihren Nachfahren vernachlissigt werden, von diesen oft nach-
driicklich die ihnen zustehende Aufmerksamkeit. Der Umgang mit den
Geistern wird vom guru, dem Heiler der indigenen Medizin, ibernommen.
Es gehort zu dessen Aufgabenbereich, die Beziehungen zwischen den Leben-
den und den Toten zu regeln.

So hatten beispielsweise verschiedene Mitglieder der Familie eines Dorf-
chefs aussergewohnliche Traume, die beunruhigend genug waren, um in der
Familie besprochen zu werden. Das fiihrte zum Entschluss, die Trdume dem
guru zu unterbreiten. Der guru interpretierte die Traume als Warnungen der
verstorbenen Ahnen, dass diese der Familie Krankheit oder sonstiges Unheil
brichten, wenn nicht fiir sie und mit ihnen ein grosses Fest abgehalten
wiirde. Seit langerer Zeit war den Geistern dieser Aufwand, welcher die
Ehrerbietung und die Dankbarkeit der Nachkommen ihnen gegentiber aus-
driickt, versagt geblieben. Die Durchfiihrung solcher Opferfeste erfordert
viel Aufwand. Im Rahmen der indigenen Medizin kann man sie als eine
Form von Praventivmassnahme verstehen.

In der Hierarchie der Geister steht die Kategorie der keramat an Michtig-
keit iiber den bégu. Es gibt einige Geschichten von legenddrem Charakter,
aus denen hervorgeht, dass keramat die Totengeister besonders heldenhafter
Personlichkeiten (z.B. Krieger), Angehoriger bestimmter Berufe (z.B.
Schmiede) oder beriihmter guru sind. Sie stehen letztlich ebenfalls in den
Ahnenreihen der Karo (und anderer Batak). Die Méchtigsten und Popular-
sten unter ihnen sind diejenigen, welche an den Hingen des Gunong
Sibayak, einem Vulkan in Tanah Karo, ihren Aufenthaltsort haben. Es
verleiht einem guru viel Macht, wenn er einen oder mehrere keramat als
helfende Geister anrufen kann. Ein guru, der als Trance-Medium arbeitet,
kann sich eines weitreichenden Ruhmes gewiss sein, wenn ein keramat vom
Gunong Sibayak zu ihm zu kommen pflegt (Trance soll hier bedeuten, dass
ein guru oder eine andere Person ihren Kérper willentlich einem Geist als
“Behilter” zur Verfiigung stellt, so dass der Geist die Moglichkeit hat, sich
darin zu verkdrpern und so mit den Lebenden zu kommunizieren).

Es gibt in Tanah Karo verschiedene Orte und Stellen, die als tempat
keramat, Platz der keramat oder heiliger Ort, bezeichnet werden, und die als
Aufenthaltsorte eines oder mehrerer keramat gelten. Das sind Orte, an

169



denen die Karo die Verbindung zu diesen Geistern besonders spiirbar und
wirksam herstellen konnen, und die man oft fiir Rituale aufsucht. Manchmal
wird ein Ort erst nachtréglich als tempat keramat erkannt — beispielsweise
dann, wenn jemand dort unwissentlich einen Tabu-Bruch begangen hat, der
dann aus seinen Folgeerscheinungen von einem guru diagnostiziert wird.
Krankheit kann die Folge eines Tabu-Bruchs sein, und in diesem Fall muss
sie durch ein ‘“Wiedergutmachungs-Ritual” geheilt werden. Die Tabus am
tempat keramat driicken die ehrfurchtsvolle Haltung desjenigen aus, der sich
an einem solch heiligen Ort befindet: Er darf keine vulgidren Worte beniit-
zen, nicht unbedacht daherplaudern, den Ort nicht in schlechter Absicht
betreten. Sein Gang soll respektvoll sein, und generell sollen Dinge unterlas-
sen werden, die gegen den Willen der dort priasenten Méchte sind.

Die Karo machen die Erfahrung, dass ein Tabu-Buch sich sehr schnell
auswirkt: Bei Wanderungen im Gebirge und im Dschungel kann plétzlich
dichter Nebel aufziehen, und heftiger Regen einsetzen; man empfindet
plotzlich unerklidrliche Angst vor unbekannten Dingen, man verirrt sich,
verletzt sich oder wird von einem wilden Bienenschwarm iiberfallen. Manch-
mal wirkt sich ein Tabu-Bruch erst nach einiger Zeit aus, man wird krank,
erleidet einen Unfall, es geschieht ein Ungliick in der Familie, das Haus
brennt ab, etc. Einem solchen fatalen Ereignis kann man aber zuvorkom-
men: Der guru hat die Moglichkeit, mittels einer Divination die Ursache
einer solchen Storung im Leben eines Individuums ausfindig zu machen oder
einen Weg zur Abwendung des Ungliicks aufzuzeigen. Beim Tabu-Bruch
wird er den beleidigten, aufgebrachten Geist mit der richtigen Opfergabe zu
besénftigen wissen. Die Opfergabe kann sogar ein Menschenleben retten,
falls dieses durch den Tabu-Bruch in Gefahr geraten ist.

Wenn ein Ort als tempat keramat bekannt ist, konnen die dort befindlichen
Maichte von grossem Nutzen fiir die Menschen sein. Ein Beispiel: An einem
solchen Ort, einem See, traf ich eine Familie an, welche als Vorbereitung zur
Opferdarbringung an die Geister des Sees ein rituelles Reinigungsbad voll-
zog. Die Tochter war an einer starken einseitigen Schwellung des Halses und
des Gesichts erkrankt gewesen. Die Familie hatte nach einem erfolglosen
Behandlungsversuch mit westlicher Medizin (medikamentdse Behandlung)
einen guru aufgesucht, der die Heilung mit Hilfe der Geister dieses Sees
ausfiihrte. Das Méadchen war moglicherweise ein incuk -Opfer gewesen.
Incuk ist eine Art von krankmachender Magie, welch das erwdhnte Symptom
hervorruft (es gibt auch bei den Karo zahllose Formen von schwarzer
Magie). Als Abschluss des Heilverfahrens dankte die Familie nun nach
Anweisung des guru dessen helfenden Geistern mit der Darbringung von
Opfergaben.

Behandlungsmethoden der indigenen Medizin fiir eine Gruppe von Krank-
heiten, welche die westliche Medizin unter psychiatrische Krankheiten sub-
summiert, heissen in Tanah Karo mengusir sétan, ‘‘einen sétan vertreiben’.

170



Sétan ist ein dem Koran entlichener Sammelbegriff fiir “bdse”, schidigende
Geister. Séran scheinen gelegentlich aus eigener Initiative Menschen zu
befallen. Wenn ein Mensch kena sétan, ‘‘von einem sétan befallen” wird,
geschieht grundsitzlich dasselbe wie bei einer Trance, doch hier wird nicht
ein bestimmter Geist absichtlich gerufen, sondern ein Geist nimmt von sich
aus Besitz vom Korper eines Opfers, das dann wortlich “besessen’ ist. Der
Aufenthalt an gewissen Orten (z.B. Wegkreuzungen, Tirschwellen, Hiigel-
kuppen) und unbedachte Schutzlosigkeit den sétan gegeniiber scheinen eine
solche ungliickliche Begegnung zu favorisieren. Wenn mittels schwarzer
Magie ein Geist geschickt wird, um ein Opfer zu quilen, ist dieser Geist
seiner boswilligen Aktivitdt wegen auch sétan (selbst wenn er in neutralerem
Kontext einfach bégu wire, denn bei dieser Art von Magie wird oft der Geist
eines Toten aus dem Grab beschworen).

Mit tendi bezeichnen die Karo den Geist jedes lebenden menschlichen
Individuums. Mit “Geist” ist hier natiirlich nicht der Intellekt gemeint und
auch nicht die Seele in dem Sinne, wie der Begriff im christlichen Denk-
systems verwendet wird (obwohl z.B. Singarimbun fendi mit *“soul” iiber-
setzt. Tendi, so schreibt Singarimbun (1975 : 103), kommt zum Menschen,
‘... when the fetus is about one month old and is recognized as a human
being ... At that time the fetus acquires a soul (tendi)”.). Tendi ist ein
feinstofflicher Part des Menschen, der sich erst mit dem Tod endgiiltig vom
Korper trennt. Das tendi kann den Korper des Menschen zeitweilig verlas-
sen, ohne dass dieser stirbt: Im Schlaf, beim Trdumen, wandert es, und beim
Erwachen kehrt es zuriick. Ein guter guru kann sein eigenes fendi bewusst
einsetzen, indem er es fortschickt, um ausfindig zu machen, was an einem
anderen Ort geschieht. Wenn ein Mensch die Abwesenheit seines tendi im
Wachzustand nicht absichtlich und kontrolliert wie ein guru herbeifiihrt,
fiihlt er sich psychisch schwach und ist nicht mehr richtig “sich selber”.

Das tendi eines Individuums kann Stérungen erfahren. Die extremste
Variante hiervon ist der Fall, dass ein Individuum sein tendi verliert. Der
Ausloser fiir den Verlust des tendi wird berawan genannt und gemeint ist
damit ein plotzliches tiefes Schreckerlebnis, zum Beispiel ein Beinahe-
Unfall, ein Schock, der das tendi veranlasst, dem Korper des Menschen zu
entflichen. Eine andere Ursache fiir den Verlust des tendi wire, dass der
Mensch in eine Situation gerdt, in der er jede Hoffnung auf ein Uberleben
aufgibt. Wenn das tendi verloren gegangen ist, benimmt sich die Person
anders als sonst, erscheint unkonzentriert, schweigsam, zerfahren, depri-
miert, unsicher und dngstlich. Der Zustand kann fiir das Individuum lebens-
gefiahrlich werden, wenn das fendi nicht innert niitzlicher Frist vom guru
aufgespiirt und zuriickgelockt wird. Vor allem auch bei Kindern muss das
tendi sorgfiltig vor dem Verlorengehen bewahrt werden. Ich verweise an
dieser Stelle auf einen Krankheits-Typ, der in der ethnomedizinischen Theo-
rie mit “Seelenverlust”, soul-loss, bezeichnet wird (vgl. z.B. Clements

171



1932 : 185ff.). Tendi -Verlust stellt in diesem Zusammenhang eine lokale
Variante von soul-loss dar.

Die Karo klassifizieren ausser den erwihnten Krankheitsbildern eine
grosse Gruppe verschiedener Leiden als sakit mulajadi. Sakit mulajadi
bedeutet sinngemiss libersetzt: Krankheiten, die man von Geburt her in sich
tragt. Dies entspricht im westlichen Kulturkreis etwa der Auffassung, dass
man zu bestimmten Krankheiten konstitutionell veranlagt ist. Solche Leiden
werden als naturgegeben geduldet, und nach ihrer Ursache wird weiter nicht
gefragt. Entsprechend werden sakit mulajadi mit natiirlichen Mitteln behan-
delt, ndmlich mit Pflanzenmedizinen und/oder physikalischen Therapien. Es
gibt guru, die sich vorwiegend als Herbalisten spezialisiert haben. Man findet
sie stets in den Marktorten auf den woéchentlichen Méarkten, wo sie Krauter-
mischungen und Ole aus eigener Produktion verkaufen. Die Kenntnis von
pflanzlichen Heilmitteln ist aber keineswegs dem guru vorbehalten, es sei
denn, es handle sich um kompliziertere Massnahmen wie z.B. die Behand-
lung von Knochenbriichen. Was “Erste Hilfe” bei Verletzungen, Behand-
lung von (evtl. fiebrigen) Erkéltungskrankheiten oder Kenntnis von
Massagetechniken anbelangt, um nur einige Beispiele zu nennen, so ist dies
allgemein bekanntes Wissen (einige Rezepte finden sich bei Romer
1908:278ff.). Das Typische an der Pflanzenmedizin der Karo ist, dass die
bendtigten Zutaten normalerweise in jeder Kiiche zu finden sind oder in der
Nihe, im Garten, im Feld, oder aus dem Dschungel geholt werden kénnen.
Diese Eigenschaft ist vor allem dann bemerkenswert, wenn man an die
enormen Hindernisse denkt, welche ein Medikament aus der chemischen
Industrie auf dem Weg von der Herstellung bis zum Verbraucher im Dorf zu
tiberwinden hat, ganz abgesehen von allen anderen damit verbundenen
Problemen. Es ist zu beriicksichtigen, dass die herbalistische Behandlung
z.B. einer Unfallverletzung je nach dem nur einen Teil der gesamten
Therapie darstellt, zu welcher noch die Eruierung der Unfallursache und
entsprechende rituelle Massnahmen treten kénnen.

Fiir die Karo ist das semantische Umfeld des Begriffes ‘“Gesundheit” nicht
auf Abwesenheit von Krankheiten beschridnkt, sondern es schliesst gute
physische, psychische und geistige Verfassung sowie Okonomische und
soziale Sicherheit mit ein, die wiederum eng von befriedigenden Beziehun-
gen zum kulturellen und spirituellen Kontext, in dem ein Individuum steht,
abhingig sind. Krankheitsursachen lassen sich dort aus den indigenen Krank-
heitsbildern ablesen, wo Spannungen und Storungen in Beziehungen zwi-
schen dem Individuum und seiner sozialen und spirituellen Umwelt zu finden
sind. Der Entstehung solcher Spannungen kann durch strukturelle Gegeben-
heiten in der Kultur Vorschub geleistet werden, und es ist bezeichnend fiir
den allmaihlich sich vollziehenden Kulturwandel bei den Karo, dass Krank-
heiten als Folge schwarzer Magie (wo die Ursache auf der Ebene sozialer
Beziehungen liegt) tendenziell seltener werden, wiahrend Depression als

172



tendi -Krankheit, deren Ursachen eher auf der individuellen Ebene liegen
resp. durch Mangel an sozialen Beziigen hervorgerufen sein kann, hiufiger
auftritt.

In der Folge stelle ich nun den guru vermehrt ins Zentrum der Betrachtun-
gen, denn in seiner Person und in seinen Funktionen manifestieren sich die
Uberschneidungen der Bereiche von religidsen Vorstellungen, Medizin,
ethischen Vorstellungen und Alltagswelt, worin die kulturelle Verankerung
der indigenen Medizin bei den Karo-Batak ihren Ausdruck findet.

Der Begriff guru sollte nicht allzu vereinheitlichend aufgefasst werden.
Von den Bedingungen des Werdegangs, den Fahigkeiten, Charakterziigen,
Spezialisierungen, Arbeitsweisen her kann ein guru sich vom anderen in
erheblichem Masse unterscheiden. Ihre Gemeinsamkeiten liegen einerseits
in ihrer Funktion innerhalb der Ethnie und anderseits in ihrer Eigenschaft als
Mittler zwischen den Menschen und den iibergeordneten, spirituellen Méch-
ten. Diese beiden Gebiete sind an sich vage umrissen und liessen noch
grossere Variationen in der Berufsausiibung zu, als sie tatséchlich auftreten.
Der guru ist aber zunéchst einmal Karo und als solcher enkulturiert. Zudem
durchlduft er vom Moment an, wo er sich oder andere ihn als guru bezeich-
nen, eine Form von zusétzlicher Sozialisation, eine Lehre, wiahrend welcher
er die Rollen zu erfiillen lernt, die seine Kultur ihm als guru zuweist. Um den
Anforderungen zu geniigen, die von seinem sozialen Umfeld an ihn gestellt
werden, muss er seine besonderen Fiahigkeiten den Werten der Ethnie
unterordnen. Mit seiner Moral, seiner Haltung und Ethik, die er sich im
Werdegang angeeignet hat und die er in der Praxis fortlaufend realisiert,
erscheint er als sittlicher Lehrer, als Tradierer der Werte, als einer, der an
andere Masstab legen kann, weil er mehr Macht als diese besitzt und die
Macht den kulturellen Werten konform einsetzt. Er ist ein Ausdruck seiner
Ethnie und deren Kultur, und ihre Existenzen bedingen sich gegenseitig. Die
Aufgaben, die der guru libernimmt, sind ausserordentlich verantwortungs-
befrachtet, und er wird entsprechend respektiert und geehrt. Er wird selbst
dann noch hoch geachtet, wenn er fiir sich selber, was vorkommt, eine
doppelte Moral aufrechterhilt, weil dies ndmlich fiir Uneingeweihte nicht
ohne weiteres ersichtlich ist.

Zahlreiche Aufgaben des guru liegen ausserhalb des engeren medizini-
schen Bereichs und sind eigentlich priesterliche Aufgaben. Nicht alle guru
erfiillen neben den medizinischen auch priesterliche Funktionen wie z.B. das
Leiten von Totenzeremonien oder Ritualen fiir die Ahnengeister, vor allem
dann weniger, wenn es sich um Herbalisten handelt. Ansonsten aber ist der
guru diejenige Person, welche man dazu braucht, einen kontrollierten Kon-
takt zur jenseitigen Welt herzustellen, wo die verstorbenen Vorfahren sich
aufhalten, wo die entscheidenden Impulse fiir den Lauf des Schicksals
gegeben werden, und von wo aus widrige Geister unliebsam ins Leben der
Menschen eingreifen. Er wird immer dann gebraucht, wenn die Grenze

173



zwischen der diesseitigen und der jenseitigen Welt iiberschritten wird, ob
dies nun bei grossen Anlidssen oder bei Alltdglichkeiten sei: Ein Beispiel
dafiir wire die Einweihung eines neuen Hauses, bei welcher der guru eine
Zeremonie durchfiihrt, anlasslich derer man die moglicherweise im neuen
Haus einsitzenden schédlichen Geister iiberlistet und verjagt. Oder ein
anderes Beispiel: Wenn jemand sich ein Stiick neues Land aneignen will,
wird der zukiinftige Besitzer zuerst eine Divination unternehmen: Er legt
eine Handvoll Erde vom neuen Land neben das Kopfende seiner Schiaf-
matte, beobachtet seine Trdume und bespricht diese mit dem guru, um so
ausfindig zu machen, ob das neue Stiick Land fiir ihn geeignet ist, oder ob es
ihm Unannehmlichkeiten bescheren wird. Das Resultat der Divination ist
dann handlungsleitend. Es gibt zahlreiche Gelegenheiten solcher Art, bei
denen man sich das Wissen des guru im Alltag zunutze machen kann.

Die Macht des guru und der Respekt, der ihm entgegengebracht wird,
erlauben ihm selbst gelegentlich Ubertretungen und Fehlverhalten bis zu
einem Grad, wo man den guru eigentlich als Hexer bezeichnen muss. Zu
diesem guru-Typ gehort die Ausiibung von schwarzer Magie und das Ausniit-
zen der libernatiirlichen Kréfte zum persdnlichen Vorteil, z.B. um Rache an
einem Widersacher zu nehmen. Ein “guter” guru nimmt seine sozialen und
moralischen Verpflichtungen wahr, wihrend ein Hexer, generell gesagt,
seine Krifte in Ziele investiert, die den herrschenden Konventionen zuwi-
derlaufen und im Kern asozial sind (dies l4sst sich unschwer aus den Effekten
schwarzer Magie ablesen, wo z.B. Hypnose zum Stehlen dient, Streit zwi-
schen Freunden oder Ehepartnern gestiftet wird und Krankheiten geschickt
werden sollen). Allerdings ist wohl nur selten ein guru ausschliesslich
“weiss’”’ oder ausschliesslich ‘“‘schwarz”, sondern sie besitzen Wissen von
beiden Seiten, das sie potentiell verwenden kénnen. Jeder guru muss zudem
ohnehin bis zu einem gewissen Grad mit den Techniken der schwarzen Magie
vertraut sein, um Krankheiten, die solcherart ausgelost wurden, mit den
addquaten Mitteln anzugehen.

Der guru verdankt seine besonderen Fihigkeiten als Seher, Heiler oder
Zeremonienmeister seiner Allianz mit spirituellen Wesenheiten. Diese
Allianz wurde entweder von ihm selbst gewiinscht oder aber ihm von den
Geistern aufgendtigt, und der guru ist seinen helfenden Geistern gegeniiber
in einem gewissen Mass verpflichtet. Alle paar Monate unterzieht er sich
einer rituellen Reinigung, um seine Macht, die er den helfenden Geistern
verdankt, aufrecht zu erhalten. Er bezeugt seine Dankbarkeit den Geistern
gegeniiber, indem er ihnen Opfergaben darbringt. Er versucht alles zu
vermeiden, was seine Macht verringern konnte und was die Geister sich von
ihm entfernen oder sich gar gegen ihn wenden liesse, indem er verschiedene
Regeln einhilt. Der guru selbst ist tempat keramat, ein Geister-Ort: Als
solcher untersteht er gewissen Tabus. Mit seinen Geistern kann er in einem
von ihnen gesetzten Rahmen durchaus personliche Arrangements treffen,

174



aber es gibt allgemeine Faktoren, die die Kraft des guru schwichen, die
verunreinigend wirken und den Kommunikationsweg zwischen ihm und den
Geistern triiben. In erster Linie sind das Missbrauch der Magie und unge-
biihrliche Kommerzialisierung der Kraft. Dazu kommen gewisse Speisever-
bote, z.B. fiir solche Speisen, die nicht frisch gekocht, sondern iiber Nacht
gestanden sind. Alkohol, Hunde- und Schweinefleisch werden oft gemieden.
Geschlechtsverkehr verlangt innerhalb und ausserhalb der Ehe besondere
Massnahmen, damit er sich nicht schwichend auswirkt, der guru soll zudem
seinen Korper nicht iiberschreiten lassen, und manche guru halten es fiir
tabu, dass ihr Kopf beriihrt wird. Ist der guru sich eines Fehlers bewusst,
kann er diesen auszugleichen versuchen: Er reinigt seinen Koérper, seinen
Geist und seine Seele und macht sie den spirituellen Kriften wieder zugéng-
lich, indem er sich dem rituellen Reinigungsbad (rpangir) unterzieht. Man
kann das so auffassen, dass er einer besonders negativen Tat ein besonders
positives Gegengewicht gibt.

Ein guru ist auch immer seiner Gesellschaft gegeniiber, die ihn hervor-
gebracht hat und durch die er sich konstituiert, verpflichtet. Er muss helfen,
wenn er darum gebeten wird oder wenn die Situation es erfordert, es sei
denn, es gebe triftige Griinde, die dagegen sprechen. Im Idealfall stellt er alle
seine Fahigkeiten in den Dienst seiner Gesellschaft, und diese stellt alle
Aufgaben fiir ihn.

Westliche Medizin in Tanah Karo

Die Karo wurden erstmals durch die Hollander direkt mit westlicher Medizin
konfrontiert. Das bis heute einzige Spital in Tanah Karo stammt aus der
Kolonialzeit. Es wurde von der evangelischen Mission in Kabanjahe, dem
Hauptort des Kabupaten Karo, eingerichtet, und es steht heute unter der
Leitung eines einheimischen Chefarztes, dessen Vater ein beriihmter guru
war. Die indonesische Regierung etabliert seit ca. 1950 ein mehr dezentral
orientiertes Modell westlicher Medizin: Es werden Gesundheitszentren,
Medikamentenverteilungsstellen und Miitterberatungsstellen eingerichtet.
Auf nicht-staatlicher Ebene existieren zudem Privatpraxen, die von westlich
ausgebildeten Arzten in zentralen Orten gefiihrt werden. Diese geniessen
der ausgeprigten Geschiftsinteressen ihrer Inhaber wegen, welche sich
vorallem in ubertriebenem Medikamentenverkauf dussern, gewohnlich nur
einen sehr beschrankt guten Ruf.

In den Hauptorten der zehn Kecematan (Distrikte), aus denen sich das
Kabupaten Karo verwaltungstechnisch zusammensetzt, befindet sich je ein
Gesundheitszentrum, Puskesmas (Pusat Kesehatan Masyarikat, Kommuna-

175



les Gesundheitszentrum). Kabanjahe besitzt zwei solche Stellen, im ganzen
waren 1981 11 Puskesmas eingerichtet. In den Dorfern installierte Medika-
mentenverteilungsstellen, BPU (Balai Pengobatan Umum, Offentlicher
Medizin-Posten), gab es 1981 47 Stiick, und Miitterberatungsstellen, BKIA
(Balai Kesehatan /bu dan Anak, Gesundheits-Posten fiir Mutter und Kind),
waren 1981 59 in Betrieb (Zahlen aus: ‘“Monograpi” 1981 : 30). Diese
Zahlen waren 1982 bereits leicht tiberholt und sind im Steigen begriffen. Der
Information des Chefarztes von Kabanjahe zofolge waren 1982 37 westlich
ausgebildete Arzte in Tanah Karo titig. Bezogen auf die rund 220 000
Einwohner der 274 Karo-Doérfer machen diese Zahlen deutlich, dass die
Bevolkerung zur Erhaltung ihrer Gesundheit weitgehend auf ihr indigenes
Medizinsystem angewiesen ist.

Die Hauptzielsetzungen, welche die Zentralregierung von Jakarta aus
durch die erwidhnten Einrichtungen zu verwirklichen sucht, sind etwa fol-
gende: Vorrangig ist fiir Puskesmas und BKIA die Aufgabe, ein Bewusstsein
fiir Familienplanung zu schaffen, sowie gratis die bei vielen Frauen allerdings
recht unbeliebten Kontrazeptiva abzugeben. Offentlichkeitsarbeit im Sinne
von Erziehung zur Hygiene stellt eine weitere Hauptaufgabe des Puskesmas
dar, ausserdem werden Impfungen durchgefiihrt (die Ziele, welche mit Hilfe
der westlichen Medizin angestrebt werden, sind, wie hier sichtbar wird, nicht
selbstverstiandlich die gleichen wie die des indigenen Medizinsystems).
Schwererkrankte und Patienten mit schwieriger Abkldrung werden vom
Puskesmas an das Spital iiberwiesen, denn eigentliche Operationen kénnen
am Ort nicht durchgefiihrt werden. Fiir kurative Medizin sollten in Puskes-
mas und BPU theoretisch die nétigsten Medikamente zur Verfiigung stehen,
doch ergeben sich hier mannigfaltige Probleme:

— Die Medikamente sind knapp (die staatlich gelenkte Versorgung ist men-
genmissig zu klein. Transportméglichkeiten in die Dorfer sind héufig auf
Fusswege beschrinkt, und der Transport erfolgt {iber grosse Distanzen,
weil die meisten Medikamente im Ausland hergestellt werden).

— Die Medikamente sind teuer (der produktions-, transport- und profit-
bedingte hohe Preis der Medikamente wird oft noch zusétzlich in die Hohe
getrieben, indem das Personal der Verteilungsstellen in die eigene Tasche
wirtschaftet: Eine halbe Dosis Penicillin wird als ganze ausgegeben und
verrechnet, etc. Die Kosten einer medikamentdsen Behandlung stehen in
keinem Verhiéltnis zu den finanziellen Mdoglichkeiten der Landbevélke-
rung).

— Die Qualitidt der Medikamente lasst oft zu wiinschen iibrig (ein Verfalls-
datum wird in der Regel nicht beriicksichtigt, und das feuchtheisse Klima
wirkt sich auf die Qualitét zusétzlich negativ aus. Fiir Medikamente, vor
deren Gebrauch in Europa oder USA wegen der hohen Schidlichkeit
bereits gewarnt wird, werden hier noch neue Mirkte geschaffen, z.B. fiir

176



“Mexaform”. Oft betonen Leute, die Erfahrung mit Medikamenten
haben, dass diese zwar einfach eingenommen werden kénnten, d.h. keine
Zubereitung verlangen wie die indigenen Kriutermedizinen, und dass sie
schnell wirken, dass sie aber sehr stark seien, hdufig unerwiinschte Neben-
wirkungen hervorriefen, und dass manche nur solange wirksam bleiben,
bis der Korper sich an sie gewohnt hétte).

Puskesmas und BPU werden bei kleineren Leiden, gegen welche es
bequeme und schnell wirkende Pillen gibt (Erkiltungen, leichte Verdauungs-
storungen, Kopfschmerzen, Grippe), gerne aufgesucht, sofern sie ohne
grossere Anstrengung erreichbar sind. Wenn ein Patient allerdings sein
Leben durch Typhus, Dysenterie oder Cholera bedroht sieht, nimmt er auch
beschwerliche Wege auf sich, um bis zum Puskesmas oder gegebenfalls nach
Kabanjahe in das Spital zu gelangen, weil bei diesen Krankheiten die
gegeniiber den Mitteln der indigenen Medizin schnellere und zuverléssigere
Wirkungsweise von Medikamenten bekannt ist. Auch bei sehr schweren
Krankheiten, wenn der guru nicht mehr helfen kann und das Puskesmas
versagt, begibt man sich in der letzten Hoffnung nach Kabanjahe, oft nur,
um im Spital zu sterben, weil jede Hilfe zu spit kommt.

Das Spital umfasst eine chirurgische Abteilung, ein Labor, eine Spital-
apotheke und ein Ambulatorium, es versieht auch gynédkologische, zahnérzt-
liche und psychiatrische Dienste und hat mehrere Trakte fiir stationire
Patienten. Sein Einzugsgebiet reicht theoretisch, seit dem Ausbau der Stras-
senverbindungen, bis liber die Grenzen von Tanah Karo hinaus. Trotzdem
liegt die Bettbelegungsrate nach der Spitalstatistik von 1981 unter 50%
(46,68 %) und ist tendenziell im Sinken begriffen. Die chronisch werdende
Unterbelegung wird vom Spitalpersonal vor allem der Einrichtung von
Gesundheitszentren zugeschrieben. Diese sind fiir diejenigen Patienten,
welche westliche medizinische Hilfsmittel in Anspruch nehmen wollen,
wesentlich leichter erreichbar. Allerdings spielen andere Faktoren wahr-
scheinlich eine grossere Rolle:

Ich habe bereits erwahnt, dass Patienten oft erst im aller Aussersten
Notfall, und dann meist zu spét, in das Spital gehen: Die Spitalstatistik von
1979 zeigt, dass bei 242 Sterbefillen der Tod bei 176 Personen, d.h. in 73 %
der Fille, in einem Zeitraum von weniger als 48 Stunden eintrat. Operatio-
nen, die im Spital durchgefiihrt werden, sind in der Regel Notfalloperatio-
nen. Auch Opfer von Verkehrsunfillen (222 im Jahr 1981 bei steigender
Tendenz) werden in das Spital gebracht: All dies sind Gegebenheiten,
welche eine liberdurchschnittlich hohe Sterberate wahrscheinlich machen.
Diese bleibt der Bevolkerung nicht verborgen, und selbst wenn man sie in
der eben geschehenen Weise als durch dussere Umsténde bedingt begriinden
kann, so gerét das Spital doch in den Ruf, ein Ort zu sein, den man nur zum
Sterben aufsucht. Ein weiterer Faktor fiir die Unterbelegung ist zudem mit

177



Sicherheit die Tatsache, dass ein Spitalaufenthalt kostspielig ist und vollum-
fanglich aus eigenen Mitteln bezahlt werden muss.

Das Spital hat ausserdem auch mit technischen Problemen zu kdmpfen:
Als Ganzes ist es in seiner Funktionstiichtigkeit sehr verletzlich. Es ist stark
von Infrastrukturen wie regelméssiger Wasser- und Stromversorgung abhéin-
gig, welche unter den gegebenen Umsténden keinesfalls eine Selbstverstind-
lichkeit sind. Wahrend die Stromversorgung héchstens einmal téglich zusam-
menbricht, ist die Versorgung mit Leitungswasser eine Seltenheit und voll-
stindig von den Regenfillen abhéngig. Problemen solcher Art versucht man
vom Spital aus zu begegnen, indem man sie bei jeder Gelegenheit 6ffentlich
macht, in der Hoffnung, die Regierung werde zur Behebung der Mingel
Geld zur Verfiigung stellen. Dabei besteht die zusétzliche Schwierigkeit, dass
ein Geldbetrag nach Durchlaufen der Stufenleiter administrativer Korrup-
tion kaum noch geniigt, um wesentlich zur Verbesserung der Situation
beizutragen. Durch den vergleichsweise hohen Grad von Technisierung,
welchen das Spital aufweist, befindet sich dieses in einer grossen Auslands-
abhangigkeit, was ebenfalls eine wenig wiinschbare Gegebenheit darstellt.
So kann z.B. ein Defekt am Sterilisationsapparat die chirurgische Abteilung
weitgehend lahmlegen, und dies auf lange Zeit, falls, was die Regel ist, der
Defekt im Herkunftsland des Apparates behoben werden muss, oder von
dort die Ersatzteile zu beziehen sind. Es zeigt sich damit im Falle des Spitals
von Kabanjahe ebenso wie in vergleichbaren Fillen, dass eine so stark
struktur- und kulturfremde Institution wenig geeignet ist, die Erwartungen
zu erfiillen, welche ihre Initianten an sie stellten.

Interessanter sind die Moglichkeiten, die sich aus einer Zusammenarbeit
zwischen indigener und westlicher Medizin ergeben. Ob seitens des Spitals
eine solche Zusammenarbeit gesucht bzw. geduldet wird, hingt weitgehend
von den diensttuenden Arzten ab. Der Chefarzt beispielsweise sagt, dass er
Patienten mit psychischen Krankheiten, falls solche wider Erwarten iiber-
haupt in das Spital geraten sollten, in der Regel einem guru iliberweist,
welcher in der Nihe des Spitals arbeitet. Ein anderes Beispiel fiir Zusam-
menarbeit war der Umstand, dass der Vorgénger des jetzigen Chirurgen mit
einem guru zusammen arbeitete, welcher auf die Behandlung von Knochen-
briichen spezialisiert ist. Wenn bisher die indigene Medizin vor allem
geschlossene Briiche sehr effizient zu behandeln wusste, so konnten nun die
indigenen Techniken in Kombination mit Hilfsmitteln aus der westlichen
Medizin (v.a. Antibiotika) auch auf komplizierte Briiche angewendet wer-
den. In einem anderen Fall behandelte ein guru eine Frau, welche nach
einem Verkehrsunfall querschnittgelihmt blieb und sechs Monate im Spital
gelegen hatte. Der guru nahm sie nach ihrer Entlassung in wochentliche
Behandlung, die Therapie bestand in Massage und Bewegung der geldhmten
Glieder. Zum Zeitpunkt, als ich die Frau beim guru antraf, war sie einein-
halb Monate in Behandlung, und sie konnte sich zu ihrer grossen Befriedi-

178



gung bereits ohne Hilfe vom Bauch auf den Riicken drehen. Hier besteht die
Zusammenarbeit also in der Fortsetzung einer Behandlung dort, wo die
westliche Medizin diese als abgeschlossen betrachtet resp. keine Therapien
mehr anzubieten hat.

Vor dem Hintergrund des bestehenden, indigenen Medizinsystems, von
welchem im vorangegangenen Abschnitt einige Aspekte erldutert wurden,
kann man in bezug auf die westliche Medizin in aller Vorsicht folgende
Schliisse ziehen:

— Die indigene Medizin leistet zum Zeitpunkt der Untersuchung den bei
weitem effizienteren Dienst in der Gesundheitsversorgung als die west-
liche Medizin.

— Die indigene Medizin ist den Bediirfnissen und Gegebenheiten in Tanah
Karo in einem Grad angepasst, den die westliche Medizin kaum erreichen
diirfte.

— Eine Verdringung der indigenen Medizin durch die westliche Medizin
kdme einem wesentlichen Riicktritt im Umfang und in der Qualitit der
medizinischen Versorgung gleich.

— Die westliche Medizin kann wichtige und notwendige Erginzungsarbeit in
der Gesundheitsversorgung besser leisten, wenn sie die indigene Medizin
als bestehendes, gut ausgebautes und wirksames System anerkannt und
sich an diesem orientiert.

Schluss

Ich habe im vorausgegangenen Abschnitt postuliert, dass eine Verdrédngung
der indigenen Medizin durch die westliche Medizin einem wesentlichen
Riickschritt in der Qualitdt der medizinischen Versorgung gleichkdme. An
anderer Stelle habe ich gesagt, dass eine Grundvoraussetzung der indigenen
Medizin darin besteht, dass neben der materiellen Komponente auch eine
spirituelle Komponente zur Realitit gehort. Die westliche Medizin préisen-
tiert sich in Tanah Karo (und in vergleichbaren Gebieten) in einer im Westen
bereits liberholten Form, in welcher eine ausschliesslich materialistische und
mechanistische Anschauungsweise den Ausschlag fiir die Beurteilung des
Krankheitsgeschehens gibt. Damit zeichnet sich ab, worin die Wesentlichkeit
des postulierten Riickschrittes bestehen wiirde:

Wenn die Auffassung von Krankheitsursachen, so, wie es in der westlichen
Medizin geschieht, im Bereich der physischen Gegebenheiten bleibt, so wird
die Komplexitdt des Krankheitsgeschehens, wie die Erfahrung auch im
Westen zeigt, nicht in seiner vollen Tragweite erfasst. Die Behandlungs-
methoden, welche einer solchen Auffassung entspringen, lassen ein Leiden

179



in seinem Ursprung unangetastet und beschrdnken sich (ausser bei rein
somatischen Krankheiten) auf Symptombekédmpfung. Im Unterschied dazu
erreicht die indigene Medizin durch ihr Mit-Einbeziehen weiterer Dimensio-
nen, welche iiber die konkreten, korperlichen Gegebenheiten hinaus fiihren,
ein umfassenderes Verstindnis des Krankheitsgeschehens. Sie setzt tenden-
ziell mit ihren heilenden Handlungen an einer Stelle ein, welche, auf einer
nicht-materiellen Ebene liegend und im Kausalzusammenhang der Korper-
lichkeit vorangestellt, als der Kontext erfasst wird, an dem ein Leiden
“beginnt”. Indem Krankheitsursachen transzendiert werden, ist der Bogen
von Ursache und Wirkung sehr weit gespannt: Er umfasst mit der spirituellen
Komponente auch bereits diejenigen Méglichkeiten, welchen sich die westli-
chen Wissenschaften in verschiedenen Disziplinen eben erst anzundhern
beginnt. Auf diesem Gebiet ist die indigene Medizin fortgeschrittener als die
westliche Medizin.

Die Uberlegenheit der westlichen Medizin auf technischem Gebiet ist
unter den gegebenen Umstéinden als Argument fiir ihre qualitive Uberlegen-
heit wenig stichhaltig: In ihrer Unangepasstheit an die fremdkulturellen
Bedingungen scheitert sie bereits in einem Stadium, in dem man die Frage
nach ihrem eigentlichen Beitrag zur Gesundheitsversorgung noch gar nicht
schliissig beantworten kann. Mit der Ausmerzung der indigenen Medizin, so
wie sie die radikalsten Stimmen in der indonesischen Gesundheitspolitik
fordern, wiirde der Bevolkerung ein schlechter Dienst erwiesen, ganz abge-
sehen von der geringen Wahrscheinlichkeit, dass eine solche Verdriangung,
sollte sie angestrebt werden, jenseits der offiziellen Statistiken jemals in
Realitdt umgesetzt wiirde (marktwirtschaftliche Interessen, neben der sach-
bezogenen Diskussion ein Hauptmotor zur Verbreitung von westlicher Medi-
zin, scheitern zur Zeit unter anderem noch an der geringen Kaufkraft der
Bevolkerung). Die fruchtbaren Moglichkeiten liegen in einer Form von
gegenseitiger Ergdnzung der beiden Medizinsysteme, die sich an lokalen
Gegebenheiten und Bediirfnissen orientiert.

Der Kulturkontakt ausserhalb des engeren medizinischen Bereiches und
der damit verbundene kulturelle Wandel wirken sich indirekt auf die indi-
gene Medizin aus. Gewisse kulturelle Elemente treten in den Hintergrund
und andere, zur Zeit noch vor allem Elemente der materliellen Kultur,
werden durch neue Formen ersetzt. In bezug auf letztere bleiben sich jedoch
die Aufgaben des indigenen Heilers oft die gleichen: Ich erinnere als Beispiel
an die Zeremonie, die anldsslich des Einzuges in ein neues Haus durch-
gefiihrt wird. Der Zweck dieser Zeremonie besteht darin, boswillige Geister
aus dem neuen Haus ‘“‘hinauszutanzen”. Ob diese Uberlistung der Geister
bei einem adat-Haus, in dem acht Familien wohnen, oder einem der neuen
Ein-Familienh&duser geschieht, spielt im Prinzip weder fiir den guru, noch die
Hausbewohner, noch die Geister eine Rolle. Wesentlich wird die Wandlung
der Wohnform erst, wenn die Karo durch die damit verbundene Vereinze-

180



lung der Familien, die Lockerung der sozialen Beziehungen und die Schwi-
chung der Kommunikation eines Tages vergessen haben sollten, dass in
einem neuen Haus boswillige Geister sitzen, und dass man diese friiher
“hinaustanzen’ konnte.

Auch dort, wo der indigene Heiler sein Wissen im Bereich individueller
Schicksale einsetzt, zeigt sich der kulturelle Wandel oft nur in der dusseren
Form des Anlasses. Der Anlass braucht durchaus nicht im Rahmen der
traditionellen Lebensweise zu liegen, um der Beiziehung eines indigenen
Heilers (oder einer Heilerin) Sinn zu geben: Ein tendi kann auch verloren-
gehen, wenn beinahe ein Autounfall geschieht, und es ist wie immer wichtig,
durch Divination die Ursache eines Ungliicks zu erfahren, auch wenn dieses
z.B. in einer Verkettung ungliicklicher Umstdnde bei der Stellensuche oder
im Kaffeehandel besteht. Solchen und vergleichbaren Zusammenhingen ist
es zuzuschreiben, dass ein guru auch in einer Grosstadt seinen Wirkungskreis
findet.

Zusammenfassung

Dieser Artikel stiitzt sich in erster Linie auf das Material, welches ich
anlésslich eines Feldforschungsaufenthaltes bei den Karo-Batak gesammelt
habe. Ich skizziere zuerst die Grundlagen der indigenen Medizin, wobei
deren religiose Voraussetzungen, indigene Krankheitsbilder, Heilungs-
mechanismen und die Person des Heilers im Vordergrund stehen. In einem
zweiten Teil gehe ich auf die Institutionen westlicher Medizin, die im Karo-
Gebiet bestehen, ein. Es zeigt sich, dass eine sinnvolle Gesundheits-
versorgung fiir die Karo-Batak iiberwiegend vom Funktionieren ihres eige-
nen, indigenen Medizinsystems abhingt, wahrend die westliche Medizin an
den kulturell bedingten Zusammenhéngen, in welche die Karo Phdnomene
wie Gesundheit und Krankheit stellen, vorbeizielt und in ihrer Unangepasst-
heit wenig Wirkung erreichen kann.

181



Bibliographie

Agthe, Johanna u.a.
1979 Arm durch Reichtum — Sumatra, eine Insel am Aquator.
Frankfurt/M: Publikation des Museums fiir Volkerkunde.

Clements, F.E.
1932 Primitive Concepts of Disease.
University of California Publications in Archeology and Ethno-
logy 32 : 185-252.
(ohne Autor)
1981 Monograpi Kabupaten daerah Tingkat II Karo.
Kabanjahe: Publikation des Kantor Bupati.

Romer, R.
1908 Bijdrage tot de Geneeskunst der Karo-Batak’s.
Tijdschrift voor Taal- Land en Volkenkunde 50 : 207-287.
Seiler, Eva
1982 Aspekte indigener Medizin bei den Karo-Batak in
Nordsumatra.
Ziirich: Lizentiatsarbeit am Ethnologischen Seminar.
Singarimbun, Masri
1975 Kinship, Descent and Alliance among the Karo Batak.
Berkeley: University of California Press.

182



	Gesundheitsversorgung bei den Karo-Batak (Nordsumatra) im Spannungsfeld zwischen indigener und westlicher Medizin

