
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (1985)

Artikel: Gesundheitsversorgung bei den Karo-Batak (Nordsumatra) im
Spannungsfeld zwischen indigener und westlicher Medizin

Autor: Seiler, Eva

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007664

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eva Seiler

Gesundheitsversorgung bei den Karo-Batak
(Nordsumatra)

im Spannungsfeld zwischen indigener und
westlicher Medizin

Ethnographische Skizze

Die Karo sind eine Gruppe der Batak, welche ein rund 5000 km2 grosses
Gebiet in Nordsumatra besiedeln. Batak ist ein Sammelname für mehrere
kulturell und linguistisch verwandte Ethnien: Toba, Karo, Angkola und
Mandailing werden als Batak bezeichnet (vgl. Singarimbun 1975 : 3). Das
kulturelle Zentrum der Karo ist ein vulkanisches Hochland (Tanah Karo),
dessen Dörfer auf einer Höhe zwischen 700 und 1400 m.ü.M. liegen. Die
Ökonomie der Karo basiert vorwiegend auf Ackerbau (cash-crops wie
Tabak, Gewürze, Kaffee, europäisches Gemüse; dazu Anbau von Subsi-
stenzmitteln). Die geographischen Nachbarn der Karo sind die Ostküsten-
Malaien im Norden, die Simelungun im Osten, die Pakpak im Süden und
Alas im Westen.

Die Ethnie der Karo-Batak ist in fünf Clans unterteilt, von denen sich

jeder in zahlreiche Subclans und Lineages aufgliedert. Für ein Individuum
bildet das weitverzweigte und sehr differenzierte Netz verwandschaftlicher
Relationen einen Masstab, an dem es sich in seinen täglichen Verrichtungen
orientiert, wobei die Bezugnahme, wie sie in Ahnenkulten und aus
zahlreichen Praktiken der indigenen Medizin sichtbar wird, über die persönliche
Lebensspanne eines Individuums hinausreicht.

Bei Heiraten bilden sich sehr vielschichtige Verbindungen zwischen der
Lineage, welche die Frauengeber-Partei (kalimbubu) darstellt, und der
Lineage des Bräutigams, welche die Frauennehmer-Partei (anakberu) ist.
Ein Individuum wird in das kalimbubu - anakberu - Verhältnis
hineingeboren, welches durch die Heirat seiner Eltern entstanden ist. Bei seiner
eigenen Heirat ist das Individuum zwar bis auf die Clan-Exogamieregel in
seiner Partnerwahl frei, doch stellt es ein ideales Verhältnis dar, wenn die
bestehende kalimbubu - anakberu - Allianz durch seine Heirat gestützt und
bestärkt wird. Diese Allianz ist als Determinante sozialen Handelns im
rechtlichen, rituellen, ökonomischen, politischen Bereich und in zahlreichen

167



anderen Gebieten wirksam. Ich möchte festhalten, dass die Analyse von
Heilungs- und Ahnenritualen nicht ohne Berücksichtigung der Implikationen
dieser Verwandtschaftskonstellation auskommt. Leider erlaubt der hier zur
Verfügung stehende Raum im Moment keine detaillierte Bezugnahme auf
das indigene Medizinsystem.

Was die politische Administration anbelangt, so ist das Karo-Gebiet seit
der Unabhängigkeit Indonesiens (1945) folgendermassen in das Staatswesen
der Republik eingegliedert: Der grösste Teil des Karo-Hochlandes ist als

Verwaltungseinheit Kabupaten Karo zusammengefasst (die übrigen
Siedlungsgebiete der Karo gehören angrenzenden Kabupaten an). Das Kecema-
tan besteht aus 16 bis 40 Desa (Dörfern). Auf diese Weise sind 272 Karo-
Dörfer zu einem Kabupaten zusammengefasst (vgl. "Monograpi" 1981 :

5-7). Sechs Kabupaten ergeben die Propinsi Sumatera Utara (Provinz
Nordsumatra). Über diese verwaltungstechnische Stufenleiter kann eine
Weisung der Zentralregierung in Jakarta das entlegenste Dorf erreichen, was
in unserem Zusammenhang bei der Einführung von Elementen des westlichen

Mendizinsystems von besonderem Interesse ist.

Indigene Medizin der Karo-Batak

Um einen Zugang zum Verständnis der indigenen Medizin der Karo-Batak
zu erlangen, ist es sinnvoll, diese in ihren Zusammenhängen mit den religiösen

Vorstellungen darzulegen. Die Auffassung der Karo in bezug auf
übernatürliche Wesenheiten liefern den Hintergrund, die Basisideen, nach deren
Logik sich das indigene Medizinsystem aufbaut. Die indigenen
Glaubensvorstellungen sind trotz zahlreicher Aktivitäten der christlichen Mission
handlungsleitend geblieben (den Aspekt der Missionstätigkeit erläutern
Agthe u.a. 1979 : 79ff.)

Die übernatürlichen Kräfte konkretisieren sich für die Karo in Geistern,
die sehr direkt als Wesenheiten erfahren werden. Die Geister stehen in
einem hierarchischen Machtverhältnis zueinander, was in ihrer Beziehung zu
einer Höchsten Wesenheit am deutlichsten seinen Ausdruck findet. Diese
Wesenheit wird heute oft mit dem indonesischen Wort Tuhan bezeichnet.
Tuhan spielt im Alltagsgeschehen aber selten explizit eine Rolle. Viel
wichtiger sind die Wesen, welche den Menschen näher stehen, nämlich die
Toten- und andere Geister:

Mit bégu wird der Geist einer natürlich verstorbenen Person bezeichnet.
Ich habe bégu als eine Transformation von tendi, womit der Geist einer
lebenden Person gemeint ist, verstanden. Bégu haben als Ahnengeister eines
Individuums resp. einer Lineage grundsätzlich eine nutzbringende und wohl-

168



wollende Wirkung auf ihre Nachfahren. Sie funktionieren als Schutzgeister,
und ihr positiver Einfluss ist die Grundlage jeden Wohlergehens. Dies kann
sich allerdings unter gewissen Umständen ändern, so dass Unglück und
Krankheit über eine Person und eine Familie ungehindert hereinbrechen
können. Da das Individuum in vielfältiger Weise den Ahnen gegenüber
verpflichtet ist und zudem das Verhältnis zu den Geistern auch mit sozialen
Beziehungen zwischen den Lebenden verwoben sein kann, ergeben sich
verschiedene Angriffsflächen, d.h. Möglichkeiten zu Störungen in den
Relationen zwischen dem Individuum und den Ahnengeistern. Bégu verlangen,
wenn sie von ihren Nachfahren vernachlässigt werden, von diesen oft
nachdrücklich die ihnen zustehende Aufmerksamkeit. Der Umgang mit den
Geistern wird vom guru, dem Heiler der indigenen Medizin, übernommen.
Es gehört zu dessen Aufgabenbereich, die Beziehungen zwischen den Lebenden

und den Toten zu regeln.
So hatten beispielsweise verschiedene Mitglieder der Familie eines Dorfchefs

aussergewöhnliche Träume, die beunruhigend genug waren, um in der
Familie besprochen zu werden. Das führte zum Entschluss, die Träume dem

guru zu unterbreiten. Der guru interpretierte die Träume als Warnungen der
verstorbenen Ahnen, dass diese der Familie Krankheit oder sonstiges Unheil
brächten, wenn nicht für sie und mit ihnen ein grosses Fest abgehalten
würde. Seit längerer Zeit war den Geistern dieser Aufwand, welcher die
Ehrerbietung und die Dankbarkeit der Nachkommen ihnen gegenüber
ausdrückt, versagt geblieben. Die Durchführung solcher Opferfeste erfordert
viel Aufwand. Im Rahmen der indigenen Medizin kann man sie als eine
Form von Präventivmassnahme verstehen.

In der Hierarchie der Geister steht die Kategorie der keramat an Mächtigkeit

über den bégu. Es gibt einige Geschichten von legendärem Charakter,
aus denen hervorgeht, dass keramat die Totengeister besonders heldenhafter
Persönlichkeiten (z.B. Krieger), Angehöriger bestimmter Berufe (z.B.
Schmiede) oder berühmter guru sind. Sie stehen letztlich ebenfalls in den
Ahnenreihen der Karo (und anderer Batak). Die Mächtigsten und Populärsten

unter ihnen sind diejenigen, welche an den Hängen des Gunong
Sibayak, einem Vulkan in Tanah Karo, ihren Aufenthaltsort haben. Es
verleiht einem guru viel Macht, wenn er einen oder mehrere keramat als

helfende Geister anrufen kann. Ein guru, der als Trance-Medium arbeitet,
kann sich eines weitreichenden Ruhmes gewiss sein, wenn ein keramat vom
Gunong Sibayak zu ihm zu kommen pflegt (Trance soll hier bedeuten, dass

ein guru oder eine andere Person ihren Körper willentlich einem Geist als

"Behälter" zur Verfügung stellt, so dass der Geist die Möglichkeit hat, sich
darin zu verkörpern und so mit den Lebenden zu kommunizieren).

Es gibt in Tanah Karo verschiedene Orte und Stellen, die als tempat
keramat, Platz der keramat oder heiliger Ort, bezeichnet werden, und die als

Aufenthaltsorte eines oder mehrerer keramat gelten. Das sind Orte, an

169



denen die Karo die Verbindung zu diesen Geistern besonders spürbar und
wirksam herstellen können, und die man oft für Rituale aufsucht. Manchmal
wird ein Ort erst nachträglich als tempat keramat erkannt - beispielsweise
dann, wenn jemand dort unwissentlich einen Tabu-Bruch begangen hat, der
dann aus seinen Folgeerscheinungen von einem guru diagnostiziert wird.
Krankheit kann die Folge eines Tabu-Bruchs sein, und in diesem Fall muss
sie durch ein "Wiedergutmachungs-Ritual" geheilt werden. Die Tabus am
tempat keramat drücken die ehrfurchtsvolle Haltung desjenigen aus, der sich
an einem solch heiligen Ort befindet: Er darf keine vulgären Worte benützen,

nicht unbedacht daherplaudern, den Ort nicht in schlechter Absicht
betreten. Sein Gang soll respektvoll sein, und generell sollen Dinge unterlassen

werden, die gegen den Willen der dort präsenten Mächte sind.
Die Karo machen die Erfahrung, dass ein Tabu-Buch sich sehr schnell

auswirkt: Bei Wanderungen im Gebirge und im Dschungel kann plötzlich
dichter Nebel aufziehen, und heftiger Regen einsetzen; man empfindet
plötzlich unerklärliche Angst vor unbekannten Dingen, man verirrt sich,
verletzt sich oder wird von einem wilden Bienenschwarm überfallen. Manchmal

wirkt sich ein Tabu-Bruch erst nach einiger Zeit aus, man wird krank,
erleidet einen Unfall, es geschieht ein Unglück in der Familie, das Haus
brennt ab, etc. Einem solchen fatalen Ereignis kann man aber zuvorkommen:

Der guru hat die Möglichkeit, mittels einer Divination die Ursache
einer solchen Störung im Leben eines Individuums ausfindig zu machen oder
einen Weg zur Abwendung des Unglücks aufzuzeigen. Beim Tabu-Bruch
wird er den beleidigten, aufgebrachten Geist mit der richtigen Opfergabe zu
besänftigen wissen. Die Opfergabe kann sogar ein Menschenleben retten,
falls dieses durch den Tabu-Bruch in Gefahr geraten ist.

Wenn ein Ort als tempat keramat bekannt ist, können die dort befindlichen
Mächte von grossem Nutzen für die Menschen sein. Ein Beispiel: An einem
solchen Ort, einem See, traf ich eine Familie an, welche als Vorbereitung zur
Opferdarbringung an die Geister des Sees ein rituelles Reinigungsbad vollzog.

Die Tochter war an einer starken einseitigen Schwellung des Halses und
des Gesichts erkrankt gewesen. Die Familie hatte nach einem erfolglosen
Behandlungsversuch mit westlicher Medizin (medikamentöse Behandlung)
einen guru aufgesucht, der die Heilung mit Hilfe der Geister dieses Sees

ausführte. Das Mädchen war möglicherweise ein incuk -Opfer gewesen.
Incuk ist eine Art von krankmachender Magie, welch das erwähnte Symptom
hervorruft (es gibt auch bei den Karo zahllose Formen von schwarzer
Magie). Als Abschluss des Heilverfahrens dankte die Familie nun nach

Anweisung des guru dessen helfenden Geistern mit der Darbringung von
Opfergaben.

Behandlungsmethoden der indigenen Medizin für eine Gruppe von Krankheiten,

welche die westliche Medizin unter psychiatrische Krankheiten sub-
summiert, heissen in Tanah Karo mengusir sétan, "einen sétan vertreiben".

170



Sétan ist ein dem Koran entliehener Sammelbegriff für "böse", schädigende
Geister. Sétan scheinen gelegentlich aus eigener Initiative Menschen zu
befallen. Wenn ein Mensch kena sétan, "von einem sétan befallen" wird,
geschieht grundsätzlich dasselbe wie bei einer Trance, doch hier wird nicht
ein bestimmter Geist absichtlich gerufen, sondern ein Geist nimmt von sich
aus Besitz vom Körper eines Opfers, das dann wörtlich "besessen" ist. Der
Aufenthalt an gewissen Orten (z.B. Wegkreuzungen, Türschwellen,
Hügelkuppen) und unbedachte Schutzlosigkeit den sétan gegenüber scheinen eine
solche unglückliche Begegnung zu favorisieren. Wenn mittels schwarzer
Magie ein Geist geschickt wird, um ein Opfer zu quälen, ist dieser Geist
seiner böswilligen Aktivität wegen auch sétan (selbst wenn er in neutralerem
Kontext einfach bégu wäre, denn bei dieser Art von Magie wird oft der Geist
eines Toten aus dem Grab beschworen).

Mit tendi bezeichnen die Karo den Geist jedes lebenden menschlichen
Individuums. Mit "Geist" ist hier natürlich nicht der Intellekt gemeint und
auch nicht die Seele in dem Sinne, wie der Begriff im christlichen
Denksystems verwendet wird (obwohl z.B. Singarimbun tendi mit "soul" übersetzt.

Tendi, so schreibt Singarimbun (1975 : 103), kommt zum Menschen,
"... when the fetus is about one month old and is recognized as a human
being At that time the fetus acquires a soul (tendi)".). Tendi ist ein
feinstofflicher Part des Menschen, der sich erst mit dem Tod endgültig vom
Körper trennt. Das tendi kann den Körper des Menschen zeitweilig verlassen,

ohne dass dieser stirbt: Im Schlaf, beim Träumen, wandert es, und beim
Erwachen kehrt es zurück. Ein guter guru kann sein eigenes tendi bewusst
einsetzen, indem er es fortschickt, um ausfindig zu machen, was an einem
anderen Ort geschieht. Wenn ein Mensch die Abwesenheit seines tendi im
Wachzustand nicht absichtlich und kontrolliert wie ein guru herbeiführt,
fühlt er sich psychisch schwach und ist nicht mehr richtig "sich selber".

Das tendi eines Individuums kann Störungen erfahren. Die extremste
Variante hiervon ist der Fall, dass ein Individuum sein tendi verliert. Der
Auslöser für den Verlust des tendi wird berawan genannt und gemeint ist
damit ein plötzliches tiefes Schreckerlebnis, zum Beispiel ein Beinahe-
Unfall, ein Schock, der das tendi veranlasst, dem Körper des Menschen zu
entfliehen. Eine andere Ursache für den Verlust des tendi wäre, dass der
Mensch in eine Situation gerät, in der er jede Hoffnung auf ein Überleben
aufgibt. Wenn das tendi verloren gegangen ist, benimmt sich die Person
anders als sonst, erscheint unkonzentriert, schweigsam, zerfahren,
deprimiert, unsicher und ängstlich. Der Zustand kann für das Individuum
lebensgefährlich werden, wenn das tendi nicht innert nützlicher Frist vom guru
aufgespürt und zurückgelockt wird. Vor allem auch bei Kindern muss das

tendi sorgfältig vor dem Verlorengehen bewahrt werden. Ich verweise an
dieser Stelle auf einen Krankheits-Typ, der in der ethnomedizinischen Theorie

mit "Seelenverlust", soul-loss, bezeichnet wird (vgl. z.B. Clements

171



1932 : 185ff.). Tendi -Verlust stellt in diesem Zusammenhang eine lokale
Variante von soul-loss dar.

Die Karo klassifizieren ausser den erwähnten Krankheitsbildern eine

grosse Gruppe verschiedener Leiden als sakit mulajadi. Sakit mulajadi
bedeutet sinngemäss übersetzt: Krankheiten, die man von Geburt her in sich

trägt. Dies entspricht im westlichen Kulturkreis etwa der Auffassung, dass

man zu bestimmten Krankheiten konstitutionell veranlagt ist. Solche Leiden
werden als naturgegeben geduldet, und nach ihrer Ursache wird weiter nicht
gefragt. Entsprechend werden sakit mulajadi mit natürlichen Mitteln behandelt,

nämlich mit Pflanzenmedizinen und/oder physikalischen Therapien. Es

gibt guru, die sich vorwiegend als Herbalisten spezialisiert haben. Man findet
sie stets in den Marktorten auf den wöchentlichen Märkten, wo sie
Kräutermischungen und Öle aus eigener Produktion verkaufen. Die Kenntnis von
pflanzlichen Heilmitteln ist aber keineswegs dem guru vorbehalten, es sei

denn, es handle sich um kompliziertere Massnahmen wie z.B. die Behandlung

von Knochenbrüchen. Was "Erste Hilfe" bei Verletzungen, Behandlung

von (evtl. fiebrigen) Erkältungskrankheiten oder Kenntnis von
Massagetechniken anbelangt, um nur einige Beispiele zu nennen, so ist dies

allgemein bekanntes Wissen (einige Rezepte finden sich bei Römer
1908:278ff.). Das Typische an der Pflanzenmedizin der Karo ist, dass die
benötigten Zutaten normalerweise in jeder Küche zu finden sind oder in der
Nähe, im Garten, im Feld, oder aus dem Dschungel geholt werden können.
Diese Eigenschaft ist vor allem dann bemerkenswert, wenn man an die
enormen Hindernisse denkt, welche ein Medikament aus der chemischen
Industrie auf dem Weg von der Herstellung bis zum Verbraucher im Dorf zu
überwinden hat, ganz abgesehen von allen anderen damit verbundenen
Problemen. Es ist zu berücksichtigen, dass die herbalistische Behandlung
z.B. einer Unfallverletzung je nach dem nur einen Teil der gesamten
Therapie darstellt, zu welcher noch die Eruierung der Unfallursache und
entsprechende rituelle Massnahmen treten können.

Für die Karo ist das semantische Umfeld des Begriffes "Gesundheit" nicht
auf Abwesenheit von Krankheiten beschränkt, sondern es schliesst gute
physische, psychische und geistige Verfassung sowie ökonomische und
soziale Sicherheit mit ein, die wiederum eng von befriedigenden Beziehungen

zum kulturellen und spirituellen Kontext, in dem ein Individuum steht,
abhängig sind. Krankheitsursachen lassen sich dort aus den indigenen
Krankheitsbildern ablesen, wo Spannungen und Störungen in Beziehungen
zwischen dem Individuum und seiner sozialen und spirituellen Umwelt zu finden
sind. Der Entstehung solcher Spannungen kann durch strukturelle Gegebenheiten

in der Kultur Vorschub geleistet werden, und es ist bezeichnend für
den allmählich sich vollziehenden Kulturwandel bei den Karo, dass Krankheiten

als Folge schwarzer Magie (wo die Ursache auf der Ebene sozialer
Beziehungen liegt) tendenziell seltener werden, während Depression als

172



tendi -Krankheit, deren Ursachen eher auf der individuellen Ebene liegen
resp. durch Mangel an sozialen Bezügen hervorgerufen sein kann, häufiger
auftritt.

In der Folge stelle ich nun den guru vermehrt ins Zentrum der Betrachtungen,

denn in seiner Person und in seinen Funktionen manifestieren sich die
Überschneidungen der Bereiche von religiösen Vorstellungen, Medizin,
ethischen Vorstellungen und Alltagswelt, worin die kulturelle Verankerung
der indigenen Medizin bei den Karo-Batak ihren Ausdruck findet.

Der Begriff guru sollte nicht allzu vereinheitlichend aufgefasst werden.
Von den Bedingungen des Werdegangs, den Fähigkeiten, Charakterzügen,
Spezialisierungen, Arbeitsweisen her kann ein guru sich vom anderen in
erheblichem Masse unterscheiden. Ihre Gemeinsamkeiten liegen einerseits
in ihrer Funktion innerhalb der Ethnie und anderseits in ihrer Eigenschaft als

Mittler zwischen den Menschen und den übergeordneten, spirituellen Mächten.

Diese beiden Gebiete sind an sich vage umrissen und liessen noch

grössere Variationen in der Berufsausübung zu, als sie tatsächlich auftreten.
Der guru ist aber zunächst einmal Karo und als solcher enkulturiert. Zudem
durchläuft er vom Moment an, wo er sich oder andere ihn als guru bezeichnen,

eine Form von zusätzlicher Sozialisation, eine Lehre, während welcher
er die Rollen zu erfüllen lernt, die seine Kultur ihm als guru zuweist. Um den

Anforderungen zu genügen, die von seinem sozialen Umfeld an ihn gestellt
werden, muss er seine besonderen Fähigkeiten den Werten der Ethnie
unterordnen. Mit seiner Moral, seiner Haltung und Ethik, die er sich im
Werdegang angeeignet hat und die er in der Praxis fortlaufend realisiert,
erscheint er als sittlicher Lehrer, als Tradierer der Werte, als einer, der an
andere Masstab legen kann, weil er mehr Macht als diese besitzt und die
Macht den kulturellen Werten konform einsetzt. Er ist ein Ausdruck seiner
Ethnie und deren Kultur, und ihre Existenzen bedingen sich gegenseitig. Die
Aufgaben, die der guru übernimmt, sind ausserordentlich verantwortungs-
befrachtet, und er wird entsprechend respektiert und geehrt. Er wird selbst
dann noch hoch geachtet, wenn er für sich selber, was vorkommt, eine

doppelte Moral aufrechterhält, weil dies nämlich für Uneingeweihte nicht
ohne weiteres ersichtlich ist.

Zahlreiche Aufgaben des guru liegen ausserhalb des engeren medizinischen

Bereichs und sind eigentlich priesterliche Aufgaben. Nicht alle guru
erfüllen neben den medizinischen auch priesterliche Funktionen wie z.B. das

Leiten von Totenzeremonien oder Ritualen für die Ahnengeister, vor allem
dann weniger, wenn es sich um Herbalisten handelt. Ansonsten aber ist der

guru diejenige Person, welche man dazu braucht, einen kontrollierten Kontakt

zur jenseitigen Welt herzustellen, wo die verstorbenen Vorfahren sich

aufhalten, wo die entscheidenden Impulse für den Lauf des Schicksals

gegeben werden, und von wo aus widrige Geister unliebsam ins Leben der
Menschen eingreifen. Er wird immer dann gebraucht, wenn die Grenze

173



zwischen der diesseitigen und der jenseitigen Welt überschritten wird, ob
dies nun bei grossen Anlässen oder bei Alltäglichkeiten sei: Ein Beispiel
dafür wäre die Einweihung eines neuen Hauses, bei welcher der guru eine
Zeremonie durchführt, anlässlich derer man die möglicherweise im neuen
Haus einsitzenden schädlichen Geister überlistet und verjagt. Oder ein
anderes Beispiel: Wenn jemand sich ein Stück neues Land aneignen will,
wird der zukünftige Besitzer zuerst eine Divination unternehmen: Er legt
eine Handvoll Erde vom neuen Land neben das Kopfende seiner Schlafmatte,

beobachtet seine Träume und bespricht diese mit dem guru, um so

ausfindig zu machen, ob das neue Stück Land für ihn geeignet ist, oder ob es

ihm Unannehmlichkeiten bescheren wird. Das Resultat der Divination ist
dann handlungsleitend. Es gibt zahlreiche Gelegenheiten solcher Art, bei
denen man sich das Wissen des guru im Alltag zunutze machen kann.

Die Macht des guru und der Respekt, der ihm entgegengebracht wird,
erlauben ihm selbst gelegentlich Übertretungen und Fehlverhalten bis zu
einem Grad, wo man den guru eigentlich als Hexer bezeichnen muss. Zu
diesem guru-Typ gehört die Ausübung von schwarzer Magie und das Ausnützen

der übernatürlichen Kräfte zum persönlichen Vorteil, z.B. um Rache an
einem Widersacher zu nehmen. Ein "guter" guru nimmt seine sozialen und
moralischen Verpflichtungen wahr, während ein Hexer, generell gesagt,
seine Kräfte in Ziele investiert, die den herrschenden Konventionen
zuwiderlaufen und im Kern asozial sind (dies lässt sich unschwer aus den Effekten
schwarzer Magie ablesen, wo z.B. Hypnose zum Stehlen dient, Streit
zwischen Freunden oder Ehepartnern gestiftet wird und Krankheiten geschickt
werden sollen). Allerdings ist wohl nur selten ein guru ausschliesslich
"weiss" oder ausschliesslich "schwarz", sondern sie besitzen Wissen von
beiden Seiten, das sie potentiell verwenden können. Jeder guru muss zudem
ohnehin bis zu einem gewissen Grad mit den Techniken der schwarzen Magie
vertraut sein, um Krankheiten, die solcherart ausgelöst wurden, mit den

adäquaten Mitteln anzugehen.
Der guru verdankt seine besonderen Fähigkeiten als Seher, Heiler oder

Zeremonienmeister seiner Allianz mit spirituellen Wesenheiten. Diese
Allianz wurde entweder von ihm selbst gewünscht oder aber ihm von den
Geistern aufgenötigt, und der guru ist seinen helfenden Geistern gegenüber
in einem gewissen Mass verpflichtet. Alle paar Monate unterzieht er sich
einer rituellen Reinigung, um seine Macht, die er den helfenden Geistern
verdankt, aufrecht zu erhalten. Er bezeugt seine Dankbarkeit den Geistern
gegenüber, indem er ihnen Opfergaben darbringt. Er versucht alles zu
vermeiden, was seine Macht verringern könnte und was die Geister sich von
ihm entfernen oder sich gar gegen ihn wenden Hesse, indem er verschiedene
Regeln einhält. Der guru selbst ist tempat keramat, ein Geister-Ort: Als
solcher untersteht er gewissen Tabus. Mit seinen Geistern kann er in einem
von ihnen gesetzten Rahmen durchaus persönliche Arrangements treffen,

174



aber es gibt allgemeine Faktoren, die die Kraft des guru schwächen, die
verunreinigend wirken und den Kommunikationsweg zwischen ihm und den
Geistern trüben. In erster Linie sind das Missbrauch der Magie und
ungebührliche Kommerzialisierung der Kraft. Dazu kommen gewisse Speiseverbote,

z.B. für solche Speisen, die nicht frisch gekocht, sondern über Nacht
gestanden sind. Alkohol, Hunde- und Schweinefleisch werden oft gemieden.
Geschlechtsverkehr verlangt innerhalb und ausserhalb der Ehe besondere
Massnahmen, damit er sich nicht schwächend auswirkt, der guru soll zudem
seinen Körper nicht überschreiten lassen, und manche guru halten es für
tabu, dass ihr Kopf berührt wird. Ist der guru sich eines Fehlers bewusst,
kann er diesen auszugleichen versuchen: Er reinigt seinen Körper, seinen
Geist und seine Seele und macht sie den spirituellen Kräften wieder zugänglich,

indem er sich dem rituellen Reinigungsbad (rpangir) unterzieht. Man
kann das so auffassen, dass er einer besonders negativen Tat ein besonders
positives Gegengewicht gibt.

Ein guru ist auch immer seiner Gesellschaft gegenüber, die ihn
hervorgebracht hat und durch die er sich konstituiert, verpflichtet. Er muss helfen,
wenn er darum gebeten wird oder wenn die Situation es erfordert, es sei

denn, es gebe triftige Gründe, die dagegen sprechen. Im Idealfall stellt er alle
seine Fähigkeiten in den Dienst seiner Gesellschaft, und diese stellt alle
Aufgaben für ihn.

Westliche Medizin in Tanah Karo

Die Karo wurden erstmals durch die Holländer direkt mit westlicher Medizin
konfrontiert. Das bis heute einzige Spital in Tanah Karo stammt aus der
Kolonialzeit. Es wurde von der evangelischen Mission in Kabanjahe, dem
Hauptort des Kabupaten Karo, eingerichtet, und es steht heute unter der
Leitung eines einheimischen Chefarztes, dessen Vater ein berühmter guru
war. Die indonesische Regierung etabliert seit ca. 1950 ein mehr dezentral
orientiertes Modell westlicher Medizin: Es werden Gesundheitszentren,
Medikamentenverteilungsstellen und Mütterberatungsstellen eingerichtet.
Auf nicht-staatlicher Ebene existieren zudem Privatpraxen, die von westlich
ausgebildeten Ärzten in zentralen Orten geführt werden. Diese geniessen
der ausgeprägten Geschäftsinteressen ihrer Inhaber wegen, welche sich
vorallem in übertriebenem Medikamentenverkauf äussern, gewöhnlich nur
einen sehr beschränkt guten Ruf.

In den Hauptorten der zehn Kecematan (Distrikte), aus denen sich das

Kabupaten Karo verwaltungstechnisch zusammensetzt, befindet sich je ein
Gesundheitszentrum, Puskesmas (Pusat Kesehatan Masyarikat, Kommuna-

175



les Gesundheitszentrum). Kabanjahe besitzt zwei solche Stellen, im ganzen
waren 1981 11 Puskesmas eingerichtet. In den Dörfern installierte Medika-
mentenverteilungsstellen, BPU (Palai Pengobatan t/mum, Öffentlicher
Medizin-Posten), gab es 1981 47 Stück, und Mütterberatungsstellen, BKIA
(Balai Kesehatan /bu dan Anak, Gesundheits-Posten für Mutter und Kind),
waren 1981 59 in Betrieb (Zahlen aus: "Monograpi" 1981 : 30). Diese
Zahlen waren 1982 bereits leicht überholt und sind im Steigen begriffen. Der
Information des Chefarztes von Kabanjahe zofolge waren 1982 37 westlich
ausgebildete Ärzte in Tanah Karo tätig. Bezogen auf die rund 220 000
Einwohner der 274 Karo-Dörfer machen diese Zahlen deutlich, dass die
Bevölkerung zur Erhaltung ihrer Gesundheit weitgehend auf ihr indigenes
Medizinsystem angewiesen ist.

Die Hauptzielsetzungen, welche die Zentralregierung von Jakarta aus
durch die erwähnten Einrichtungen zu verwirklichen sucht, sind etwa
folgende: Vorrangig ist für Puskesmas und BKIA die Aufgabe, ein Bewusstsein
für Familienplanung zu schaffen, sowie gratis die bei vielen Frauen allerdings
recht unbeliebten Kontrazeptiva abzugeben. Öffentlichkeitsarbeit im Sinne

von Erziehung zur Hygiene stellt eine weitere Hauptaufgabe des Puskesmas

dar, ausserdem werden Impfungen durchgeführt (die Ziele, welche mit Hilfe
der westlichen Medizin angestrebt werden, sind, wie hier sichtbar wird, nicht
selbstverständlich die gleichen wie die des indigenen Medizinsystems).
Schwererkrankte und Patienten mit schwieriger Abklärung werden vom
Puskesmas an das Spital überwiesen, denn eigentliche Operationen können
am Ort nicht durchgeführt werden. Für kurative Medizin sollten in Puskesmas

und BPU theoretisch die nötigsten Medikamente zur Verfügung stehen,
doch ergeben sich hier mannigfaltige Probleme:

- Die Medikamente sind knapp (die staatlich gelenkte Versorgung ist men-
genmässig zu klein. Transportmöglichkeiten in die Dörfer sind häufig auf
Fusswege beschränkt, und der Transport erfolgt über grosse Distanzen,
weil die meisten Medikamente im Ausland hergestellt werden).

- Die Medikamente sind teuer (der produktions-, transport- und
profitbedingte hohe Preis der Medikamente wird oft noch zusätzlich in die Höhe
getrieben, indem das Personal der Verteilungsstellen in die eigene Tasche
wirtschaftet: Eine halbe Dosis Penicillin wird als ganze ausgegeben und
verrechnet, etc. Die Kosten einer medikamentösen Behandlung stehen in
keinem Verhältnis zu den finanziellen Möglichkeiten der Landbevölkerung).

- Die Qualität der Medikamente lässt oft zu wünschen übrig (ein Verfallsdatum

wird in der Regel nicht berücksichtigt, und das feuchtheisse Klima
wirkt sich auf die Qualität zusätzlich negativ aus. Für Medikamente, vor
deren Gebrauch in Europa oder USA wegen der hohen Schädlichkeit
bereits gewarnt wird, werden hier noch neue Märkte geschaffen, z.B. für

176



"Mexaform". Oft betonen Leute, die Erfahrung mit Medikamenten
haben, dass diese zwar einfach eingenommen werden könnten, d.h. keine
Zubereitung verlangen wie die indigenen Kräutermedizinen, und dass sie
schnell wirken, dass sie aber sehr stark seien, häufig unerwünschte
Nebenwirkungen hervorriefen, und dass manche nur solange wirksam bleiben,
bis der Körper sich an sie gewöhnt hätte).

Puskesmas und BPU werden bei kleineren Leiden, gegen welche es

bequeme und schnell wirkende Pillen gibt (Erkältungen, leichte Verdauungsstörungen,

Kopfschmerzen, Grippe), gerne aufgesucht, sofern sie ohne
grössere Anstrengung erreichbar sind. Wenn ein Patient allerdings sein
Leben durch Typhus, Dysenterie oder Cholera bedroht sieht, nimmt er auch
beschwerliche Wege auf sich, um bis zum Puskesmas oder gegebenfalls nach

Kabanjahe in das Spital zu gelangen, weil bei diesen Krankheiten die
gegenüber den Mitteln der indigenen Medizin schnellere und zuverlässigere
Wirkungsweise von Medikamenten bekannt ist. Auch bei sehr schweren
Krankheiten, wenn der guru nicht mehr helfen kann und das Puskesmas

versagt, begibt man sich in der letzten Hoffnung nach Kabanjahe, oft nur,
um im Spital zu sterben, weil jede Hilfe zu spät kommt.

Das Spital umfasst eine chirurgische Abteilung, ein Labor, eine
Spitalapotheke und ein Ambulatorium, es versieht auch gynäkologische, zahnärztliche

und psychiatrische Dienste und hat mehrere Trakte für stationäre
Patienten. Sein Einzugsgebiet reicht theoretisch, seit dem Ausbau der Stras-
senverbindungen, bis über die Grenzen von Tanah Karo hinaus. Trotzdem
liegt die Bettbelegungsrate nach der Spitalstatistik von 1981 unter 50%
(46,68%) und ist tendenziell im Sinken begriffen. Die chronisch werdende
Unterbelegung wird vom Spitalpersonal vor allem der Einrichtung von
Gesundheitszentren zugeschrieben. Diese sind für diejenigen Patienten,
welche westliche medizinische Hilfsmittel in Anspruch nehmen wollen,
wesentlich leichter erreichbar. Allerdings spielen andere Faktoren
wahrscheinlich eine grössere Rolle:

Ich habe bereits erwähnt, dass Patienten oft erst im aller äussersten

Notfall, und dann meist zu spät, in das Spital gehen: Die Spitalstatistik von
1979 zeigt, dass bei 242 Sterbefällen der Tod bei 176 Personen, d.h. in 73%
der Fälle, in einem Zeitraum von weniger als 48 Stunden eintrat. Operationen,

die im Spital durchgeführt werden, sind in der Regel Notfalloperationen.
Auch Opfer von Verkehrsunfällen (222 im Jahr 1981 bei steigender

Tendenz) werden in das Spital gebracht: All dies sind Gegebenheiten,
welche eine überdurchschnittlich hohe Sterberate wahrscheinlich machen.
Diese bleibt der Bevölkerung nicht verborgen, und selbst wenn man sie in
der eben geschehenen Weise als durch äussere Umstände bedingt begründen
kann, so gerät das Spital doch in den Ruf, ein Ort zu sein, den man nur zum
Sterben aufsucht. Ein weiterer Faktor für die Unterbelegung ist zudem mit

177



Sicherheit die Tatsache, dass ein Spitalaufenthalt kostspielig ist und
vollumfänglich aus eigenen Mitteln bezahlt werden muss.

Das Spital hat ausserdem auch mit technischen Problemen zu kämpfen:
Als Ganzes ist es in seiner Funktionstüchtigkeit sehr verletzlich. Es ist stark
von Infrastrukturen wie regelmässiger Wasser- und Stromversorgung abhängig,

welche unter den gegebenen Umständen keinesfalls eine Selbstverständlichkeit

sind. Während die Stromversorgung höchstens einmal täglich
zusammenbricht, ist die Versorgung mit Leitungswasser eine Seltenheit und
vollständig von den Regenfällen abhängig. Problemen solcher Art versucht man
vom Spital aus zu begegnen, indem man sie bei jeder Gelegenheit öffentlich
macht, in der Hoffnung, die Regierung werde zur Behebung der Mängel
Geld zur Verfügung stellen. Dabei besteht die zusätzliche Schwierigkeit, dass

ein Geldbetrag nach Durchlaufen der Stufenleiter administrativer Korruption

kaum noch genügt, um wesentlich zur Verbesserung der Situation
beizutragen. Durch den vergleichsweise hohen Grad von Technisierung,
welchen das Spital aufweist, befindet sich dieses in einer grossen
Auslandsabhängigkeit, was ebenfalls eine wenig wünschbare Gegebenheit darstellt.
So kann z.B. ein Defekt am Sterilisationsapparat die chirurgische Abteilung
weitgehend lahmlegen, und dies auf lange Zeit, falls, was die Regel ist, der
Defekt im Herkunftsland des Apparates behoben werden muss, oder von
dort die Ersatzteile zu beziehen sind. Es zeigt sich damit im Falle des Spitals
von Kabanjahe ebenso wie in vergleichbaren Fällen, dass eine so stark
struktur- und kulturfremde Institution wenig geeignet ist, die Erwartungen
zu erfüllen, welche ihre Initianten an sie stellten.

Interessanter sind die Möglichkeiten, die sich aus einer Zusammenarbeit
zwischen indigener und westlicher Medizin ergeben. Ob seitens des Spitals
eine solche Zusammenarbeit gesucht bzw. geduldet wird, hängt weitgehend
von den diensttuenden Ärzten ab. Der Chefarzt beispielsweise sagt, dass er
Patienten mit psychischen Krankheiten, falls solche wider Erwarten
überhaupt in das Spital geraten sollten, in der Regel einem guru überweist,
welcher in der Nähe des Spitals arbeitet. Ein anderes Beispiel für
Zusammenarbeit war der Umstand, dass der Vorgänger des jetzigen Chirurgen mit
einem guru zusammen arbeitete, welcher auf die Behandlung von Knochenbrüchen

spezialisiert ist. Wenn bisher die indigene Medizin vor allem
geschlossene Brüche sehr effizient zu behandeln wusste, so konnten nun die
indigenen Techniken in Kombination mit Hilfsmitteln aus der westlichen
Medizin (v.a. Antibiotika) auch auf komplizierte Brüche angewendet werden.

In einem anderen Fall behandelte ein guru eine Frau, welche nach
einem Verkehrsunfall querschnittgelähmt blieb und sechs Monate im Spital
gelegen hatte. Der guru nahm sie nach ihrer Entlassung in wöchentliche
Behandlung, die Therapie bestand in Massage und Bewegung der gelähmten
Glieder. Zum Zeitpunkt, als ich die Frau beim guru antraf, war sie eineinhalb

Monate in Behandlung, und sie konnte sich zu ihrer grossen Befriedi-

178



gung bereits ohne Hilfe vom Bauch auf den Rücken drehen. Hier besteht die
Zusammenarbeit also in der Fortsetzung einer Behandlung dort, wo die
westliche Medizin diese als abgeschlossen betrachtet resp. keine Therapien
mehr anzubieten hat.

Vor dem Hintergrund des bestehenden, indigenen Medizinsystems, von
welchem im vorangegangenen Abschnitt einige Aspekte erläutert wurden,
kann man in bezug auf die westliche Medizin in aller Vorsicht folgende
Schlüsse ziehen:

- Die indigene Medizin leistet zum Zeitpunkt der Untersuchung den bei
weitem effizienteren Dienst in der Gesundheitsversorgung als die westliche

Medizin.

- Die indigene Medizin ist den Bedürfnissen und Gegebenheiten in Tanah
Karo in einem Grad angepasst, den die westliche Medizin kaum erreichen
dürfte.

- Eine Verdrängung der indigenen Medizin durch die westliche Medizin
käme einem wesentlichen Rücktritt im Umfang und in der Qualität der
medizinischen Versorgung gleich.

- Die westliche Medizin kann wichtige und notwendige Ergänzungsarbeit in
der Gesundheitsversorgung besser leisten, wenn sie die indigene Medizin
als bestehendes, gut ausgebautes und wirksames System anerkannt und
sich an diesem orientiert.

Schluss

Ich habe im vorausgegangenen Abschnitt postuliert, dass eine Verdrängung
der indigenen Medizin durch die westliche Medizin einem wesentlichen
Rückschritt in der Qualität der medizinischen Versorgung gleichkäme. An
anderer Stelle habe ich gesagt, dass eine Grundvoraussetzung der indigenen
Medizin darin besteht, dass neben der materiellen Komponente auch eine
spirituelle Komponente zur Realität gehört. Die westliche Medizin präsentiert

sich in Tanah Karo (und in vergleichbaren Gebieten) in einer im Westen
bereits überholten Form, in welcher eine ausschliesslich materialistische und
mechanistische Anschauungsweise den Ausschlag für die Beurteilung des

Krankheitsgeschehens gibt. Damit zeichnet sich ab, worin die Wesentlichkeit
des postulierten Rückschrittes bestehen würde:

Wenn die Auffassung von Krankheitsursachen, so, wie es in der westlichen
Medizin geschieht, im Bereich der physischen Gegebenheiten bleibt, so wird
die Komplexität des Krankheitsgeschehens, wie die Erfahrung auch im
Westen zeigt, nicht in seiner vollen Tragweite erfasst. Die Behandlungsmethoden,

welche einer solchen Auffassung entspringen, lassen ein Leiden

179



in seinem Ursprung unangetastet und beschränken sich (ausser bei rein
somatischen Krankheiten) auf Symptombekämpfung. Im Unterschied dazu
erreicht die indigene Medizin durch ihr Mit-Einbeziehen weiterer Dimensionen,

welche über die konkreten, körperlichen Gegebenheiten hinausführen,
ein umfassenderes Verständnis des Krankheitsgeschehens. Sie setzt tendenziell

mit ihren heilenden Handlungen an einer Stelle ein, welche, auf einer
nicht-materiellen Ebene liegend und im Kausalzusammenhang der Körperlichkeit

vorangestellt, als der Kontext erfasst wird, an dem ein Leiden
"beginnt". Indem Krankheitsursachen transzendiert werden, ist der Bogen
von Ursache und Wirkung sehr weit gespannt: Er umfasst mit der spirituellen
Komponente auch bereits diejenigen Möglichkeiten, welchen sich die westlichen

Wissenschaften in verschiedenen Disziplinen eben erst anzunähern
beginnt. Auf diesem Gebiet ist die indigene Medizin fortgeschrittener als die
westliche Medizin.

Die Überlegenheit der westlichen Medizin auf technischem Gebiet ist
unter den gegebenen Umständen als Argument für ihre qualitive Überlegenheit

wenig stichhaltig: In ihrer Unangepasstheit an die fremdkulturellen
Bedingungen scheitert sie bereits in einem Stadium, in dem man die Frage
nach ihrem eigentlichen Beitrag zur Gesundheitsversorgung noch gar nicht
schlüssig beantworten kann. Mit der Ausmerzung der indigenen Medizin, so
wie sie die radikalsten Stimmen in der indonesischen Gesundheitspolitik
fordern, würde der Bevölkerung ein schlechter Dienst erwiesen, ganz
abgesehen von der geringen Wahrscheinlichkeit, dass eine solche Verdrängung,
sollte sie angestrebt werden, jenseits der offiziellen Statistiken jemals in
Realität umgesetzt würde (marktwirtschaftliche Interessen, neben der
sachbezogenen Diskussion ein Hauptmotor zur Verbreitung von westlicher Medizin,

scheitern zur Zeit unter anderem noch an der geringen Kaufkraft der
Bevölkerung). Die fruchtbaren Möglichkeiten liegen in einer Form von
gegenseitiger Ergänzung der beiden Medizinsysteme, die sich an lokalen
Gegebenheiten und Bedürfnissen orientiert.

Der Kulturkontakt ausserhalb des engeren medizinischen Bereiches und
der damit verbundene kulturelle Wandel wirken sich indirekt auf die
indigene Medizin aus. Gewisse kulturelle Elemente treten in den Hintergrund
und andere, zur Zeit noch vor allem Elemente der materliellen Kultur,
werden durch neue Formen ersetzt. In bezug auf letztere bleiben sich jedoch
die Aufgaben des indigenen Heilers oft die gleichen: Ich erinnere als Beispiel
an die Zeremonie, die anlässlich des Einzuges in ein neues Haus
durchgeführt wird. Der Zweck dieser Zeremonie besteht darin, böswillige Geister
aus dem neuen Haus "hinauszutanzen". Ob diese Überlistung der Geister
bei einem urfaf-Haus, in dem acht Familien wohnen, oder einem der neuen
Ein-Familienhäuser geschieht, spielt im Prinzip weder für den guru, noch die
Hausbewohner, noch die Geister eine Rolle. Wesentlich wird die Wandlung
der Wohnform erst, wenn die Karo durch die damit verbundene Vereinze-

180



lung der Familien, die Lockerung der sozialen Beziehungen und die Schwächung

der Kommunikation eines Tages vergessen haben sollten, dass in
einem neuen Haus böswillige Geister sitzen, und dass man diese früher
"hinaustanzen" konnte.

Auch dort, wo der indigene Heiler sein Wissen im Bereich individueller
Schicksale einsetzt, zeigt sich der kulturelle Wandel oft nur in der äusseren
Form des Anlasses. Der Anlass braucht durchaus nicht im Rahmen der
traditionellen Lebensweise zu liegen, um der Beiziehung eines indigenen
Heilers (oder einer Heilerin) Sinn zu geben: Ein tendi kann auch verlorengehen,

wenn beinahe ein Autounfall geschieht, und es ist wie immer wichtig,
durch Divination die Ursache eines Unglücks zu erfahren, auch wenn dieses
z.B. in einer Verkettung unglücklicher Umstände bei der Stellensuche oder
im Kaffeehandel besteht. Solchen und vergleichbaren Zusammenhängen ist
es zuzuschreiben, dass ein guru auch in einer Grosstadt seinen Wirkungskreis
findet.

Zusammenfassung

Dieser Artikel stützt sich in erster Linie auf das Material, welches ich
anlässlich eines Feldforschungsaufenthaltes bei den Karo-Batak gesammelt
habe. Ich skizziere zuerst die Grundlagen der indigenen Medizin, wobei
deren religiöse Voraussetzungen, indigene Krankheitsbilder,
Heilungsmechanismen und die Person des Heilers im Vordergrund stehen. In einem
zweiten Teil gehe ich auf die Institutionen westlicher Medizin, die im Karo-
Gebiet bestehen, ein. Es zeigt sich, dass eine sinnvolle Gesundheitsversorgung

für die Karo-Batak überwiegend vom Funktionieren ihres eigenen,

indigenen Medizinsystems abhängt, während die westliche Medizin an
den kulturell bedingten Zusammenhängen, in welche die Karo Phänomene
wie Gesundheit und Krankheit stellen, vorbeizielt und in ihrer Unangepasst-
heit wenig Wirkung erreichen kann.

181



Bibliographie

Agthe, Johanna u.a.
1979 Arm durch Reichtum - Sumatra, eine Insel am Äquator.

Frankfurt/M: Publikation des Museums für Völkerkunde.

Clements, F.E.
1932 Primitive Concepts of Disease.

University of California Publications in Archeology and Ethnology

32 : 185-252.

(ohne Autor)
1981 Monograpi Kabupaten daerah Tingkat II Karo.

Kabanjahe: Publikation des Kantor Bupati.
Römer, R.

1908 Bijdrage tot de Geneeskunst der Karo-Batak's.
Tijdschrift voor Taal- Land en Volkenkunde 50 : 207-287.

Seiler, Eva
1982 Aspekte indigener Medizin bei den Karo-Batak in

Nordsumatra.
Zürich: Lizentiatsarbeit am Ethnologischen Seminar.

Singarimbun, Masri
1975 Kinship, Descent and Alliance among the Karo Batak.

Berkeley: University of California Press.

182


	Gesundheitsversorgung bei den Karo-Batak (Nordsumatra) im Spannungsfeld zwischen indigener und westlicher Medizin

