
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (1985)

Artikel: PANDAY DOMAS : über einen mythischen Ahnen bei Sunda-
Schmieden in Westjava und die Schwierigkeiten beim Versuch, ihm auf
die Spur zu kommen

Autor: Linder, Adrian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007663

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Adrian Linder

PANDAY DOMAS: Über einen mythischen Ahnen
bei Sunda-Schmieden in Westjava

und die Schwierigkeiten beim Versuch,
ihm auf die Spur zu kommen

1. Ciung Wanara und die 800 Schmiede: Schriftliche Spuren

1899 feierte der Prinz (Pangéran) Aria Achmad Djajadiningrat Hochzeit. Er
war nicht nur Spross der besten Sunda-Familien und Träger des höchsten
Adelstitels, sondern hatte auch eine ausgezeichnete holländische Bildung
genossen und eine steile Karriere in der kolonialen Verwaltung begonnen,
die ihn wenige Jahre später zur Stellung eines Regenten des kabupatén
Serang führte. Als Ehefrau kam natürlich nur ein Fräulein von entsprechendem

Geblüt in Frage, und die Abstammung der Auserwählten konnte sich in
der Tat sehen lassen: Djajadiningrat schreibt in seinen Memoiren
(1936 : 198), als ihr Vorfahr gelte der König (Prabu) Ciung Wanara von
Pajajaran;1 zumindest "nach der Legende", wie der (auch) europäischkritischen

Geschichtsidealen verpflichtete aufgeklärte Regent anmerkt. Für
die traditionell-sundaische Abteilung im Weltbild des Prinzen muss es ein
gutes Zeichen für die fürstliche Verbindung gewesen sein, dass sich in seinem
Besitz schon ein alter Kris Befand, der als das Werk eben dieses Prabu Ciung
Wanara galt.

Der König war also der Überlieferung zufolge auch Schmied; ein
Umstand, der Djajadiningrat veranlasste, in seinem Buch etwas über den

legendären Werdegang dieser Gestalt zu berichten: "Als Junge wurde Ciung
Wanara in die Lehre gesteckt beipandè domas (achthundert Schmieden), um
Waffen schmieden zu lernen. Schon bald stellte sich heraus, dass Ciung
Wanara dazu weder Amboss noch Hammer benötigte. Mit seinen Fingern
formte er den glühenden Stahl zu Krissen. Die von ihm verfertigten Krisse,

1 Die Schreibweise von Sunda-Wörtern und Namen mit Ausnahme von Autorennamen und
direkten Zitaten ist in das heute gebräuchliche System (KUBS 1976) übertragen. Hier z.B.
Ciung W. statt Tjoeng W., Pajajaran statt Padjadjaran.

125



Kiai Betok genannt, tragen denn auch menschliche Fingerabdrücke. Einen
derartigen Kris, der nun in meinem Besitz ist, habe ich nicht von meinem
Schwiegervater erhalten, sondern fand ihn unter den pusaka (Erbstücken)
meines Vaters. Wie mein Vater dazu gekommen war, ist mir bis jetzt nicht
bekannt2".

Die Vorstellung eines Königs oder zukünftigen Königs als Schmiedelehrling

wirkt im heutigen Westjava befremdend; Schmiede sind Menschen, die
bei schwerster Arbeit kaum das Lebensnotwendigste verdienen, ungehobelte,

eher wilde Gesellen, denen zwar manchmal gewisse Fähigkeiten im
Heil- und Zauberbereich zugeschrieben werden, deren grobes (kasar) Handwerk

aber sicher nichts mit einer königlichen Kunst zu tun hat. Am Anfang
dieses Jahrhunderts kann es nicht viel anders gewesen sein: Ohne
grundlegende Förderungsmassnahmen sah Djajadiningrat keine Möglichkeit für
die Schmiede in seinem Herrschaftsbereich, ihrer notorischen Armut zu
entkommen; ihre handwerklichen Fähigkeiten beschränkten sich auf die
Herstellung von "rohen, primitiven Landbaugerätschaften aus Eisen oder
schlechtem Stahl", deren Absatz durch Einfuhr ausländischer Industrieprodukte

stark behindert wurde und die wegen dieser Konkurrenzsituation
nur äusserst tiefe Preise erzielten (1904 : 281, 298; 1936 : 218ff.) Diese
Diagnose trifft im wesentlichen auch achtzig Jahre später noch zu.3

Die Schmiede, bei denen Ciung Wanara in die Lehre ging, stellten
offenbar eine wesentlich andere Art von Handwerkern dar als die zeitgenössischen

Eisenbearbeiter. Die einen bezeichnete man mit dem javanischen
Wort empu "Meister" oder dem sundaischen panday, das von einem
Sanskritwort mit der Bedeutung "gelehrt", "gescheit" herstammt; das sind die

grossen Waffenschmiede des idealisierten vorkolonialen Zeitalters, die
legendären Schöpfer der als pusaka verehrten antiken Waffen, deren Namen
noch heute in den Genealogien vornehmer Westjavaner in einer Reihe mit
Königen und Prinzen genannt werden. Die anderen, die "Grobschmiede",
wurden um die Jahrhundertwende oft mit dem Ausdruck tukang beusi
"Eisenbewerker" bezeichnet4 und so sprachlich auf eine Ebene mit den
übrigen tukang gestellt, den Zimmerleuten, Musikanten, Grasschneidern
und all den anderen handwerklichen Spezialisten der Sunda-Gesellschaft.
Wo die Bezeichung panday, panday beusi oder auch tukang panday für diese
Grobschmiede erhalten blieb, war man sich der ursprünglichen ehrenhaften
Konnotation des Wortes nicht mehr bewusst. Seit der Unabhängigkeit
Indonesiens werden die Schmiede immer mehr auch in die Klasse der

2 Op. cit. 198f. ; Übersetzung wie bei allen auf deutsch wiedergegebenen Zitaten von A.L.
3 Vgl. MIDC 1978, KADIN 1978, Forschungsberichte A.L. 1982/83.
4 Coolsma 1913 : 79; Rouffaer 1904 : 105, 108; Hasselman 1914 : 35; vgl. dagegen Sukanda-

Tessier 1977 : 370: "tukam bösi 1. quincailler; 2. soudeur (fer)."

126



"Gewerbetreibenden" eingeteilt, für die das indonesische Wort pengrajin
verwendet wird; eine Lehnübersetzung des holländischen kolonialen
Spezialterminus nijvere, dessen die Wirklichkeit verwischenden Gebrauch schon
Pleyte (1911 : 16) scharf kritisierte, da darin eine der ökonomischen Situation

unangemessene Implikation von Unternehmertum im europäischen Sinn
impliziert ist. Die bedenkliche Tatsache, dass auch in der Gegenwart
Förderungsprojekte für westjavanische Schmiede von einer solchen falschen Analyse

ihres ökonomischen Status ausgehen - mit entsprechenden Resultaten -
gibt dem Verdikt dieses Pioniers der indonesischen Handwerksforschung
leider eine ungebrochene Aktualität.5

Weder wenn von tukang beusi noch wenn von pengrajin panday beusi die
Rede ist, denkt ein Westjavaner an die sagenhaften Schmiede der masa jaya,
des Goldenen Zeitalters; zwischen den Vorstellungen des fürstlichen
Schmieds und der des tukang, dem schon nur die Notwendigkeit mit eigenen
Händen zu arbeiten eine niedrige soziale Stellung zuweist, besteht ein klarer
Kontrast. Dass zwischen dem historisch-legendären empu und dem
armseligen Dorfschmied ein geschichtlicher Zusammenhang bestehen könnte,
mochte ein ausländischer Forscher wie Pleyte vermuten, der schrieb, die
ehemals höhere gesellschaftliche Stellung des Waffenschmieds als "Schosskind"

einer kriegerischen Ritterschaft habe ein Ende gefunden, als "eine
geregeltere politische Organisation" friedlichere Zeiten gebracht habe;
"damals sank auch sein Handwerk allmählich zurück, und bloss der schlichte
Grobschmied blieb übrig" (1911a : 17). Die Annahme einer solchen historischen

Kontinuität dürfte jedoch einem durchschnittlichen Westjavaner eher
fremd sein; so lässt etwa eine Untersuchung eines Entwicklungsprojekts die
"Metallgewerbe-Industrie" (industri kerajinan logam) im alten Schmiedezentrum

Cisondari-Pasirjambu ganz unvermittelt "etwa im Jahr 1937" beginnen

(KADIN 1978 : 12), obschon lokale Schmiede eine ganz andere
Geschichte erzählen könnten. Aber auch holländische Autoren gehen davon
aus, dass der tukang beusi als völlig neue Berufsgattung zum traditionellen
Waffenschmied hinzugetreten sei, seit durch den kolonialen Handel grössere
Mengen von Eisen zur Bearbeitung zur Verfügung standen (Hasselman
1914 : 35). Dass die Kolonialregierung im Zusammenhang mit dem
Zwangsanbausystem ein Interesse daran hatte, die Herstellung von
Landbaugeräten zu fördern, ist offenkundig, und wir wissen, dass mindestens seit
der Mitte des 19. Jahrhunderts in Westjava Eisenschmiede durch
Regierungsstellen ausgebildet wurden (Van der Chijs 1861 : 135). Aus derselben
Quelle erfahren wir allerdings auch, dass in jener Zeit Grob- und
Waffenschmiede in den "Preanger-Regentschaften" (zentrales Westjava) "stets in
einer Person vereinigt" waren (loc. cit.), und auch noch um die Jahrhundert-

5 Vgl. z.B. die (impliziten und expliziten) Analysen von Maulani 1982 und KADIN 1978.

127



wende gab es dort bekannte, wenn auch nicht mit den legendären empu
vergleichbare Waffenschmiede (Rouffaer 1904 : 108). Das Verbot des

Waffentragens für Einheimische schränkte jedoch deren Absatzmöglichkeiten
stark ein, und sie konnten sich bloss an wenigen Orten halten. In Djajadinin-
grats Regentschaft Serang fand sich offenbar keine Waffenproduktion, die
der Regent in seiner Übersicht der Handwerke erwähnenswert gefunden
hätte.

Die genauen historischen Zusammenhänge zwischen Grobschmiederei
und traditioneller Waffenschmiedekunst in Westjava lassen sich ohne
ausführliches Quellenstudium nicht eruieren; jedenfalls haben wir von einer
deutlichen konzeptuellen Unterscheidung zwischen der Gestalt des gewöhnlichen

Eisenschmieds und der des sagenhaften empu oder panday in der
Sunda-Kultur zumindest dieses Jahrhunderts auszugehen. Die von Djajadi-
ningrat berichtete Überlieferung, wonach Ciung Wanara ohne Werkzeuge
"gearbeitet" habe, weist deutlich daraufhin, dass man auch damals nicht an
die unterstützungsbedürftigen Handwerker dachte, wenn in Geschichten von
den panday die Rede war, sondern an Zauber-Künstler im Umkreis von
Fürstenhöfen, die Waffen mit später unerklärlichen Eigenschaften herstellen
konnten (vgl. die als "Fingerabdrücke" interpretiertenpamor-Linien!), ohne
schwielige Hände zu bekommen, das unübersehbare Berufszeichen heutiger
Schmiede.

Das Bild des legendären Waffenschmieds wird deutlicher, wenn wir uns
nun näher mit den von Djajadiningrat angedeuteten Überlieferungen von
Ciung Wanara befassen. Es handelt sich dabei um einen in zahlreichen
einheimischen Geschichtswerken (sund. babad, wawacan, sajarah, jav. serat
u.a.) anzutreffenden Sagenkranz, in dem die Spaltung eines altjavanischen
Reiches (Galuh, Pajajaran u.a.) in das westliche Reich (Pakuan) Pajajaran
und das östliche Majapahit berichtet wird.6 In Westjava ist der Stoff auch
mündlich bekannt und wird von Barden als pantun-Epos dramatisiert7.

Ich fasse die hier interessierenden Elemente nach dem "Babad Pakuan"
oder "Babad Pajajaran" zusammen, einem 1862 aufgrund älterer Quellen in
einem stark durch das Sundaische geprägten Cirebon-Mischdialekt verfas-
sten historisch-sagenhaften Text (Danasasmita et al. 1977 : Gesang (pupuh)
III—XI):

Der König von Galuh lässt seinen neugeborenen Sohn im Fluss Citanduy
aussetzen, da er die vorausgesagte Rache eines von ihm getöteten Asketen
fürchtet. Er übergibt die Regierung seinem älteren Sohn Aria Banga, zieht

6 Ekadjati 1982, Danasasmita et al. 1977, Raffles 1817, Rosidi 1961, Tjandra Kusuma o.J.
u.v.a. Vgl. auch Sukanda-Tessier 1977 : 17 (Anm. 5).

7 Pleyte 1910, Subarma 1973, Yogaswara et al. 1976. Zur Kunstform des Pantun Sunda
s. Rosidi 1973, Sukanda-Tessier 1977 : "Glossaire", s.v. "pantun".

128



sich zu einem kontemplativen Leben zurück und behält nur die Aufsicht über
die achthundert Schmiede (pandhé dhomas, in heutiger Sunda-Schreibweise
panday domas) des Reiches für sich. Das ausgesetzte Kind wird vom alten
Fischer Aki Balangantrang gefunden und zusammen mit seiner Frau Nini
Balangantrang aufgezogen. Als das Kind herangewachsen ist, fragt es nach
seinen wahren Eltern und will zu ihnen gebracht werden. Seine Zieheltern
beschliessen, es dem Bruder der Frau zu bringen, Ki Ajal oder Ajali, dem
Oberhaupt (lurah) der in oder bei der Hauptstadt ansässigen 800 Schmiede.
Auf dem Weg zur Hauptstadt sieht es einen Vogel ciung und einen Affen
wanara, nach denen es sich benennt. Ciung Wanara wird Lehrling des Ki
Ajal(i) und entwickelt sich rasch zu einem Meisterschmied, der mit blossen
Händen und Speichel mächtige Waffen zustande bringt. Er begibt sich an
den Könishof, wo er unerlaubterweise den grossen Gong des gamelan
schlägt. Da ihn wegen seiner übermenschlichen Stärke die Palastwächter
nicht festnehmen können, lässt ihn der alte König zu sich bitten. Er wird
erkannt und fordert vom König seinen Anteil am Erbe. Weil der König fast
alles schon an Aria Banga vermacht hat, erhält Ciung Wanara nur die panday
domas. Er befiehlt dem lurah der 800, einen eisernen Käfig in Form eines
königlichen Bettes zu schmieden. Der alte König wird zur Besichtigung
gebeten und im Käfig eingesperrt; Ciung Wanara verbindet Eisentür und
Wand fugenlos mit seinem Speichel. Er erklärt dem Vater, das sei die Rache
des getöteten Asketen, und der König akzeptiert sein verdientes Schicksal.
Als Aria Banga von der Tat seines jüngeren (Halb-)Bruders erfährt, fordert
er ihn erzürnt zum Kampf heraus. Ciung Wanara nimmt an unter der
Bedingung, dass der Sieger König werden soll. Da die Brüder gleich starke
Zauberkräfte haben, dauert der Kampf sehr lange an, wobei Aria Banga
nach Osten gestossen wird. Er benennt das Gebiet nach einer bitteren
Frucht, die er dort findet, Majapahit, während Ciung Wanara das westliche
Gebiet nach einem Baum Pakuan Pajajaran nennt. Beim Trinken aus dem
Fluss Cintamanis ("süsse Liebe") erinnern sich die ermatteten Kämpfer an
die Mahnung ihres Vaters, dass der Bruderkrieg tabu (pamali) sei. Sie
schliessen Frieden und geben dem Fluss den Namen Cipamali. Er wird zur
Grenze zwischen den zu errichtenden Reichen Majapahit und Pajajaran. Das
Abkommen wird vor den gefangenen König gebracht, der sein Einverständnis

erklärt. Als ihn Ciung Wanara aus dem Eisenkäfig herauslassen will,
erklärt der König, die Zeit seiner "Rückkehr zum Ursprung" sei gekommen
und erhebt sich mit dem Käfig in die Lüfte, wo er von Feen in den Himmel
geholt wird. Der Käfig fällt in einem Waldgebiet zur Erde, das den Namen
Kandang Wesi ("Eisenkäfig", an der Südküste Westjavas) erhält. Zum
Andenken an den Vater wird ein Tempel gabaut, dann macht man sich an
den Aufbau der beiden Reiche. Aufgrund eines früheren Urteils des alten
Königs muss Ciung Wanara die 800 Schmiede seinem Bruder in Majapahit
überlassen

129



Obschon es sicher viel Interessantes über die Oedipus-Motive in der
Geschichte und auch über andere Aspekte zu sagen gäbe, merken wir uns
hier in erster Linie die wichtige Funktion als Aetiologie der fundamentalen
politischen, kulturellen und sprachlichen Einteilung der Insel Java in das

Sunda- (Pajajaran) und Java-Gebiet (Majapahit) und die Rolle, welche die
panday domas, die "800 Schmiede", zu Beginn und Ende dieses Trennungsprozesses

spielen. Weiter ist die enge Verbindung zwischen Schmieden und
Königtum, Kunstfertigkeit und übernatürlichen Kräften zu beachten;
Motive, die bereits bei Djajadiningrat aufgefallen sind und die uns auch
weiterhin begegnen werden.

Wir wollen den literarischen Spuren von Ciung Wanara und der panday
domas noch ein Stück weiter folgen. Die Geschichte kommt auch in der
klassischen "History of Java" von Raffles (1817) ausführlich zur Sprache,
und zwar wird dort eine javanische (1817 II : 97-100) und eine sundaische

(100-103) Version zitiert, wobei die letztere bis in Einzelheiten mit der
soeben zusammengefassten übereinstimmt, so dass wohl eine gemeinsame
Quelle vermutet werden kann.

Die javanische Version dagegen zeigt mehrere Unterschiede, unter anderem

was das uns hier besonders interessierende Schicksal der Schmiede
betrifft. Ciung Wanara wirft hier den alten König mitsamt dem Käfig bei
Kandang Wesi ins Südmeer oder verbrennt ihn (nach anderer Überlieferung)
bei lebendigem Leib. Er übernimmt die Regierung und besiegt seinen
rivalisierenden Bruder Tanduran, der im Osten Majapahit gründet und sich
mit dem aus Galuh vertriebenen älteren Bruder Aria Babanga verbündet.
Wegen der schweren Forderungen, unter denen sie leiden, verlassen viele
Untertanen Pajajaran, darunter achtzig Schmiede mit ihren Familien unter
Führung von Brama Dedali. Sie entkommen den Verfolgern und werden in
Majapahit mit offenen Armen aufgenommen. Ciung Wanara fordert die
Schmiede zurück, was abgelehnt wird, worauf der Krieg ausbricht, nach
dessen Beilegung erst die Grenze definitiv fesgelegt wird. Raffles datiert
diese Ereignisse (denen er offenbar historischen Wert zuschreibt) nach
seinen traditionellen Quellen ins späte 13. und das frühe 14. Jh. n. Chr.

Anderswo (op. cit. I : 172) berichtet er, die erste Erwähnung der
Schmiede auf Java stamme aus dem 11. Jahrhundert, der Zeit der Könige
von Pajajaran. Beim Niedergang dieses Reiches seien 800 Schmiedefamilien
nach Majaphit übergelaufen; die Namen der "head master-smiths" seien
noch erhalten. Bei der Zerstörung von Majapahit seien diese Schmiede
zerstreut worden und hätten sich in verschiedenen Distrikten der Insel
niedergelassen, wo ihre Nachkommen noch immer zu finden seien. Und an
einer weiteren Stelle (op. cit. II : 134) bemerkt Raffles noch: "On the
destruction of Majapâhit, the numerous pândi, or workers in iron or steel,
who were considered the strength of the empire, and who in consequence
enjoyed many privileges, were dispersed over the eastern districts of Java,

130



Madura, and Bali, forming separate establishments under their respective
chiefs. At this period the custom of wearing the kris is said to have been
introduced among the common people."

Aus Platzgründen kann nicht ausführlich auf weitere Ciung Wanara-Texte
eingegangen werden; weiter unten wird allerdings im Zusammenhang mit
mündlichen Überlieferungen nochmals auf die Sage zurückzukommen sein.
An dieser Stelle seien bloss noch die von Raffles verschwiegenen Namen der
"head master-smiths" nachgetragen, welche diepanday domas nach Majapa-
hit führten. Nach einem javanischen "Serat Kanda"-Text, der vielleicht
Raffles als Quelle gedient hat, sind es empu Penapi, ein Sohn des aus
javanischen Volkssagen berühmten empu Sombro, und empu Kenang, ein
Sohn des empu Kuwung (Brandes 1897 : 188f.). Sowohl Sombro wie
Kuwung treten nach anderen Überlieferungen an die Stelle von Ki Ajali als
Schmiedelehrer von Ciung Wanara (Hazeu 1904 : 412; Tjandra Kusuma
o.J. : 14 u. öfter).

Wenn auch in den javanischen Überlieferungen aus verständlichen Gründen

Ciung Wanara und Pajajaran in einem weniger günstigen Licht stehen
als in den sundaischen, so fällt doch die fundamentale Rolle auf, die auch
hier den achthundert (in einer Version 80) Schmieden aus Pajajaran
zugeschrieben wird: sie gelten als die Vorfahren der nicht mehr an Fürstenhöfe
gebundenen Schmiede der Insel Java und sogar darüber hinaus noch Madu-
ras und Balis, und in der Tat erinnern zumindest javanische Volksüberlieferungen

noch immer an die empu Pajajaran. In diesem Zusammenhang wäre
es interessant, auch einmal die zahlreichen balinesischen Schmiedemanuskripte

nach ihren Spuren abzusuchen (mögliche Hinweise enthält Pigeaud
1967-1980, s.v. "criss", "smith", "émpu", "iron", "pamor" etc.).

Die Bezeichnung empu Pajajaran bedeutet, dass diese Schmiede aus
Westjava stammen; für die heutigen Orang Sunda ist Pajajaran die erste und
wichtigste politische Integration ihrer Ethnie. Wenn der Name zuweilen
anstelle des üblichen Galuh für das ursprüngliche ungeteilte Reich verwendet
wird, so wird doch auch dessen Zentrum in Westjava angenommen; so oder
so bleibt der Name mit diesem Gebiet verbunden. Angesichts der Tatsache,
dass also der Ursprung jener bedeutsamen Berufsgruppe, die als "the
strength of the (Majapahit) empire" angesehen wurde, von den Javanern in
das Gebiet einer fremden, häufig etwas verachteten, in der Vergangenheit
zeitweise verfeindeten Ethnie versetzt wird, ist die Möglichkeit nicht von der
Hand zu weisen, dass wir es hier mit Erinnerungen an einen historischen
Vorgang zu tun haben. Der Stand der historischen und archäologischen
Forschung besonders in Westjava erlaubt allerdings vorläufig nicht mehr als

Vermutungen; mit den Texten selbst können wir jedenfalls nicht mehr so
unbefangen umgehen, wie es Raffles getan hat.

Mit diesem kleinen historischen Exkurs wollen wir die Frage nach den
Ursprüngen auf sich beruhen lassen und uns der Gegenwart zuwenden.

131



2. Heutige Schmiedezentren: Pasirjambu und Lebaklarang

Die besprochenen älteren, schriftlich fixierten Überlieferungen sollen den
Hintergrund für den Versuch bilden, orale Traditionen aus unserer Zeit zu
intepretieren. Der Übergang von den Texten zur mündlichen Tradition
ergibt sich aus dem Schluss von Raffles' Bericht selbst: Die dort erwähnte
Diaspora der Schmiede lässt erwarten, dass in Überlieferungen heutiger
Schmiede Anknüpfungspunkte an die älteren Texte zu finden sein sollten,
und zwar unabhängig davon, ob wir diese Texte mit Raffles für wenigstens
teilweise historisch ansehen oder ob wir sie als mehr mythologische Aetiolo-
gie zeitgenössischer Zustände verstehen. Die Frage, auf die ich mich dabei
beschränken will, ist die nach dem weiteren Schicksal der panday domas:
Sind sie heutigen Schmieden überhaupt bekannt, was weiss man über sie,
welche Bedeutung haben sie im Leben der Schmiede?

Das Datenmaterial, das dazu als Grundlage dient, stammt allerdings nicht
aus dem Osten, wie zumindest die zuletzt zitierte Stelle bei Raffles nahelegen
würde, sondern aus dem Sunda-Gebiet. Der Grund dafür ist, dass mir nur
aus diesem Gebiet solches Material zur Verfügung steht; es wurde im
Zusammenhang mit einer Feldforschung über westjavanisches Handwerk
zwischen Juni 1982 und April 1983 gesammelt8, und zwar ziemlich unsystematisch

und ohne Kenntnis der einschlägigen Texte. Die für diesen Aufsatz

8 Nationalfonds-Projekt Nr. 1.246-0.80 "Javanisches Handwerk" unter Leitung von Prof.
W. Marschall, dem ich hier für alle Hilfe herzlich danken möchte.

132



gewählte Darstellung kehrt also das tatsächliche Vorgehen um; in Wirklichkeit

lernte ich die hier dargestellten Themen fragmentarisch aus Erzählungen
von Sunda-Schmieden kennen, bevor ich die Spuren auch in der Bibliothek
zu verfolgen begann. Wie die Auswahl der benutzten Texte verrät, blieb ich
dabei aus Unkenntnis der altsundaischen, javanischen und arabischen Schriften,

in denen die allermeisten Manuskripte verfasst sind, auf Transkriptionen
und Vorarbeiten anderer angewiesen; ich möchte an dieser Stelle besonders
Viviane Sukanda-Tessier, R. Haris Sukanda Natasasmita und Drs. Didi
Suryadi in Bandung danken für ihre nützlichen Hinweise und die Erlaubnis,
ihre Bibliotheken zu benützen.

Die mündlichen Informationen stammen zum grössten Teil aus dem etwa
30 km südlich der westjavanischen Provinzhauptstadt Bandung gelegenen
kecamatan Pasirjambu (kabupaten Bandung), wo das Schmiedehandwerk
heute, vor allem in den drei desa Sugihmukti, Margamulya und Pasirjambu,
mit ca. 200 Werkstätten (gosali) seine grösste Konzentration in Westjava
erreicht. Daneben bestehen in dieser Provinz über 60 weitere, meist kleine
Schmiedezentren; 1981 waren beim westjavanischen Dinas Perindustrian
1684 Betriebe registriert, mit durchschnittlich je drei bis vier zeitweise
Beschäftigten. Wie die meisten grösseren unter diesen Zentren liegt
Pasirjambu in einer hügeligen bis gebirgigen Gegend mit intensivem Landbau und
Plantagenwirtschaft, die in der Vergangenheit für das Aufblühen dieses
Zentrums mitverantwortlich gewesen sein muss. Im Süden reicht das
kecamatan bis zur insularen Wasserscheide mit dem mächtigen erloschenen
Vulkan Patuha (2434 m), auch Gunung Sepuh ("der [ehrwürdige] alte
Berg"), Nagara Sepuh ("altes Land" oder "alte Hauptstadt") oder Kasepu-
han ("Ort der Ältesten") genannt, als höchster Erhebung und Brennpunkt
der mythischen Geographie. Marktort ist das im Norden auf einer
tieferliegenden Ebene unmittelbar an den kecamatan-Hauptort angrenzende
Städtchen Ciwidey, weshalb häufig auch vom Schmiedezentrum Ciwidey
gesprochen wird, so z.B. im ausgezeichneten Artikel von Aten (1953), wo
Näheres über dieses Zentrum und über westjavanische Schmiede im
allgemeinen erfahren werden kann. Bis vor etwa 50 Jahren waren das Zentrum
und seine geschätzten Produkte unter dem Namen Cisondari bekannt; so
hiess damals der onderdistrict, der Teile der heutigen kecamatan Pasirjambu
und Ciwidey umfasste.

Cisondari ist auch der Name jenes Dorfes im Nordteil des Gebietes, das als

regionaler Ausgangspunkt des Schmiedehandwerks gilt und in vor- und
frühislamischer Zeit Zentrum eines eigenen Königreiches gewesen sein soll
(vgl. Yogaswara et al. 1976). Wir haben von diesem legendären Reich nur
aus mündlichen Überlieferungen Kenntnis; die im Dorf aufbewahrten alten
Manuskripte geben nach Yogaswara (op. cit.) keine Hinweise darauf.
Bemerkenswert ist jedoch, dass bei drei sich von den legendären Fürsten
herleitenden Familien zahlreiche alte pusa&a-Gegenstände aufbewahrt werden.

133



Unter den Waffen sind sicher vorislamische Stücke, u.a. sog. keris Majapahit
oder keris Pajajaran und kujang9. Es wird behauptet, dass schon in der Zeit
des Sultan Agung Cisondari als Waffenschmiedezentrum bekannt gewesen
sei (Adiwilaga 1972 : 14), doch sind mir keine Quellen bekannt, die das

belegen könnten. Heute gibt es im Dorf selbst keine Schmiede mehr, doch
lässt sich mit Hilfe des Wissens älterer Bewohner und von Schmieden in
anderen Dörfern die Geschichte der Verbreitung des Handwerks in der
Region einigermassen schlüssig nachzeichnen.

Die soziokulturelle Situation dieser Dörfer ist nach der Klassifikation von
Sukanda-Tessier (1977 : 6-9) als "semi-modern" zu bezeichnen: sie stehen
unter dem Einfluss der Stadt, mit der dank einem regen Bus- und Kleinbusverkehr

ein intensiver Warentausch stattfindet. Trotz mannigfaltigen städtischen

Einwirkungen, die primär der Oberschicht von Händlern und Beamten
zugut kommen, bleiben zahlreiche alte Traditionen lebendig, namentlich bei
der bäuerlichen Bevölkerungsmehrheit. Das Pro-Kopf-Einkommen
entspricht mit 67000 Rp. im Jahr (1978) etwa dem Durchschnitt des kabupaten
Bandung10, doch herrschen starke Einkommens- und Landbesitzunterschiede,

die sich gegenwärtig bedenklich verschlimmern. Für detaillierte
Untersuchungen zur ökonomischen Entwicklung im ländlichen Westjava sei

auf die verschiedenen Berichte des "Agro-Economic Survey - Studi Dina-
mika Pedesaan" in Bogor verwiesen; für einen Einblick in die traditionelle
Kultur der Berggegend südlich von Bandung auf die schon erwähnte Arbeit
von Sukanda-Tessier.

Zusätzlich zu dem Material aus Pasirjambu wurden einige Informationen
aus dem Schmiededorf Lebaklarang (desa Mekarsari, kecamatan Bayah,
kabupaten Lebak, Süd-Banten) verwendet. Im Unterschied zu Pasirjambu ist
dieses Gebiet zwischen der Südküste und dem Land der extrem traditionellen

Baduy von grossen Verkehrswegen abgeschnitten und in einem ungleich
geringeren Mass den Einflüssen urbaner Zentren ausgesetzt. Die unzugängliche

Lage und ein teilweise noch in Kraft stehendes Tabusystem fördern die
kulturelle Eigenständigkeit und eine im Vergleich zu fast allen anderen
Gebieten Westjavas deutliche Resistenz gegenüber soziokulturellen
Veränderungen. Nach Sukanda-Tessier (loc. cit.) haben wir hier wohl die
"semiarchaische Situation" vor uns; ob gewisse Elemente auf Einfluss der "archaischen"

Baduy zurückgehen, ist nicht ohne weiteres entscheidbar.
Bevor wir uns den Überlieferungen selbst zuwenden, müssen noch einige

Worte über die heutige Situation der Schmiede gesagt sein, wobei ich mich
auf Pasirjambu konzentriere.

9 Vgl. Yogaswara et al. 1976 : 10-13. Keris Majapahit-, Museum Pusat Jakarta. Kujang:
Sukanda-Tessier 1977 : "Glossaire", s.v. "kujam".

10 Direktorat Tata Guna Tanah: Kabupaten Bandung, Fakta dan Penjelasan A. Bandung 1980.

134



Abb. 1 Eine Schmiede in Pasirjambu

Eine typische Schmiede (gosali) besteht hier aus einem 3,5 bis 4 m breiten,
2,5 bis 3 m tiefen und etwa 3 m hohen Rahmen aus Holzbalken auf einem
Fundament aus 6 Steinen, teilweise mit Wänden aus geflochtenem Bambus
versehen und mit Ziegeln (anderswo auch mit Palmfasern) gedeckt. Darin
arbeitet der Schmied mit einem bis drei Gehilfen; das sind manchmal, aber
nicht immer, seine Söhne, jüngeren Brüder oder andere Verwandte, die
entweder am Gewinn beteiligt sind, Stück- oder Taglohn erhalten. Dazu
kommt ein Kind oder eine Frau, um für ein Trinkgeld das aus zwei
senkrechten hohlen Baumstämmen und Kolben mit einem einfachen Ringkissen
als Ventil bestehende Gebläse (puputan) zu bedienen". Die Esse ist eine
Grube im Boden, der einfache Amboss in Form eines riesigen Nagels ist
selbst geschmiedet, ebenso Hämmer, Zangen, Meissel, Gesenke und andere
Werkzeuge, die alle an die aus Europa bekannten Formen erinnern. Im

11 Eine Form des häufigsten indonesischen Gebläsetyps, des von Marschall (1965) sogenannten
"vertikalen Zylindergebläses". Vgl. Abb. 1. (Die Darstellung bei Sukanda-Tessier
1977 : 246 u. Fig. 88-90 ist fehlerhaft.)

135



Laden gekauft werden einzig die Feilen; die Funktion eines Schraubstocks
übernimmt ein dickes, mit verschiedenen Einschnitten versehenes Bambusrohr.

Ein Kühlwasserbecken, eine Bank für den Gebläsegehilfen, ein Korb
für die als Brennmaterial dienende Holzkohle und manchmal eine
Werkzeugkiste vervollständigen die Einrichtung12. Als Rohstoff dient Alteisen und
-stahl; Eisenbahnschienen, Schiffsplatten, Brückenträger oder Bombenhüllen,

die in Feldhacken (pacul), Haumesser (bedog), Sicheln (arit, parang)
und unzählige andere Gegenstände verwandelt werden13.

Nur wenige Schmiede verkaufen diese Produkte direkt an Konsumenten
oder Markthändler; die meisten arbeiten unter Bedingungen einer Art
Verlagssystem in totaler finanzieller Abhängigkeit von lokalen und regionalen

Kaufleuten und ihren Mittelsmännern (bandar, tangkulak), die den
Rohstoff- und Absatzmarkt kontrollieren und die Schmiede durch permanente

Verschuldung an sich binden. Dadurch können sie die Preise einseitig
diktieren und je nach Auftragslage die Produktion intensivieren oder auch

monatelang stillegen, was zu einer gravierenden Verarmung vieler Schmiede
führt14. Diese Probleme werden verschärft durch die zunehmende Kontrolle
der Verleger über die in zentralen, halbmechanisierten Werkstätten
stattfindende Endverarbeitung von Massenprodukten, die neuerdings eine
Entwicklung in Richtung auf eine manufakturartige Produktionsweise erkennen
lässt, in der die Schmiede immer mehr zu unqualifizierten, im Akkord
bezahlten Herstellern von Teilprodukten werden. Das ganze System steht
zudem unter dem Konkurrenzdruck durch importierte Fabrikware, der sich
nicht nur auf die durch viele Stufen des Zwischenhandels und durch
Korruptionspraktiken aufgeblähten Preise auswirkt, sondern auch den immer noch
mit im wesentlichen traditioneller Technologie hergestellten Produkten
fremde industrielle Standards aufzwingt. Den Preis für diese Entwicklungen
zahlen die Schmiede mit sinkendem Einkommen, steigender Arbeitsintensität

bei gleichzeitiger Zunahme des Risikos von Arbeitslosigkeit und
schliesslich mit dem Verlust der traditionellen Identität als Handwerker.
Damit verbunden ist eine Abnahme der Produktequalität festzustellen,
wodurch die Konkurrenzfähigkeit noch mehr gefährdet und letztlich das
Überleben des Schmiedezentrums als Ganzes in Frage gestellt wird.
Verschiedene Versuche regierungsamtlicher und privater Entwicklungshilfe
haben bisher die Situation nicht grundsätzlich verbessern können; allenfalls
wurde eine ausgewählte kleine Gruppe auf Kosten der Mehrheit gefördert,
indem einzelnen Schmieden das Umsteigen in den Handel ermöglicht wurde.

12 S. Abb. 1.

13 Das Historische Museum Bern besitzt eine Sammlung westjavanischer Schmiedeerzeugnisse.
S.a. Aten 1953 : 543, 553, 560; Sukanda-Tessier 1977 : 243 -263.

14 Aten 1953, MIDC 1978, vgl. auch schon Pleyte 1911a.

136



Die örtliche KUD-Genossenschaft schliesslich ist der Kontrolle durch die
Basismitglieder entzogen und übernimmt vor allem Finanzierungs- und
Vermarktungsaufgaben im Interesse der Verleger-Händler und ihrer eigenen
Leitung. Abzuwarten bleiben vorläufig die Resultate der neuesten Versuche
eines von einer deutschen Entwicklungsorganisation mitgetragenen Projekts,
finanzielle, technische und administrative Hilfe mit der Bildung kleinerer
genossenschaftlicher Produktionsgruppen (kelompok) zu verbinden.

Diese knappe und stark vergröberte Skizze vermag nicht mehr zu vermitteln

als eine vage Vorstellung über das Milieu, in dem die nachfolgenden
Überlieferungen gesammelt wurden, wobei zu beachten ist, dass sich diese
Verhältnisse nicht auf die ebenfalls erwähnten Schmiede im Süden von
Banten übertragen lassen. Dort gibt es weder ausgeprägte Verlagssysteme
noch exzessive Abhängigkeit durch Verschuldung; Handwerker und Händler
begegnen sich auf der Basis einer gegenseitigen Verhandlungsfähigkeit.
Allerdings bleibt der Absatz im Unterschied zu Pasirjambu auf den lokalen
und regionalen Markt beschränkt und das Zentrum als ganzes hat nur wenig
Konkurrenz. Leider fehlen mir Angaben über das Einkommen dieser
Schmiede, doch müssen sie weniger intensiv arbeiten, dafür regelmässiger,
und die Qualität ihrer Produkte ist deutlich besser. Ihr Selbstverständnis und
ihre Arbeitsweise sind stark von traditionellen Vorstellungen und Regeln
geprägt, während in Pasirjambu die Verhältnisse in immer totalerer Weise
von ökonomischen Faktoren diktiert werden. Man kann sich kaum des
Eindrucks erwehren, dass sich die relative "Unterentwicklung" günstig auf
die Situation der Schmiede auswirkt.

Es dürfte trotz der unvermeidlichen Skizzenhaftigkeit der Darstellung
erkennbar sein, dass wir es in keinem Fall mit Schmieden zu tun haben, die
auch nur entfernt mit den legendären Gestalten der eingangs erwähnten
Geschichten verglichen werden können. Obschon auch Waffen hergestellt
werden - unvergleichlich rohere allerdings als die klassischen Meistersücke -
würde es keinem Orang Sunda15 einfallen, in den zeitgenössischen Schmieden
etwas anderes als eher bedauernswerte pengrajin16 zu sehen, wenn nicht sogar
abschätzig von buruh, "Arbeitern" im Sinn von "Lohnknechten" (Coolsma
1913 : 95) gesprochen wird.

Wo finden wir nun die Brücke zwischen den sagenhaften empu und der
diesem Bild so sehr entgegengesetzten Erfahrung der heutigen
Grobschmiede? Diese Vermittlung ist in ihren eigenen Überlieferungen zu

15 Der indonesische Name Orang Sunda wird anstelle des unschönen Kunstwortes "Sundane-
sen" zur Bezeichnung der dominierenden westjavanischen Bevölkerungsgruppe verwendet.
Die Anregung dazu verdanke ich Prof. W. Marschall.

16 Der Plural von Nomina wird in der Bahasa Indonesia und der Basa Sunda durch Reduplika¬
tion des Wortes ausgedrückt. Ich schreibe solche Wörter hier in der Singularform, auch wenn
die Mehrzahl impliziert ist, also pengrajin statt pengajin-pengrajin.

137



suchen. Wo im Weltbild der Nichtschmiede der erwähnte Gegensatz klafft,
erahnen sie in ihren besonderen Berufstraditionen eine Verbindung, die
ihnen in den eigenen Augen eine von der Gesellschaft nicht mehr zugestandene

Würde verleiht: Bei aller erfahrenen Erniedrigung doch Erben der
grossen Meister des Goldenen Zeitalters zu sein und mit diesen Meistern
weiterhin in Verbindung zu stehen. Im folgenden Abschnitt werden einige
Elemente dieses Bewusstseins angedeutet.

3. Eyang Panday Dornas: Mündliche Spuren

Cibuni, "Verborgenes Wasser", ist der Name eines vom gleichnamigen Bach
durchflossenen Nebenkraters auf der Westseite des Patuha-Berges, der ohne
grosse Anstrengungen über einen gut unterhaltenen Fussweg durch den
Bergwald von Rancabali, dem Verarbeitungszentrum der grössten Teeplantage

Pasirjambus aus erreicht werden kann. Schon von weitem ist der
intensive Schwefelgeruch der Solfataren wahrnehmbar; die Sicht auf den
Grund des Kratertälchens ist häufig durch grosse aufsteigende Dampf- und
Nebelschwaden verhüllt, die wohl dem Ort den Namen geben. Überrascht
sieht der fremde Besucher plötzlich in dieser verlassenen Gegend drei
Hütten vor sich, die den Zugang zum Krater bewachen. Hier lebt der
kuncén, der "Schlüsselträger" oder Hüter des heiligen Platzes, mit seiner
erweiterten Familie; die grösste dieser Hütten dient für gemeinsame rituelle
Mähler mit den Pilgern. Besonders im Monat mulud können es viele sein,
und wenn es erst noch die Nacht auf einen Freitag ist, der mit dem kaliwon-
Tag der traditionellen Fünftagwoche zusammenfällt, ist in dem grossen
Raum kaum mehr Platz für all die Leute, die teils aus der Umgebung, teils
von weit her gekommen sind auf der Suche nach Gesundheit, Glück in der
Liebe oder beim Spiel, Erfolg bei der Arbeit oder vielleicht auch nach
finsteren Kräften gegen einen unliebsamen Mitmenschen. Sie haben Kokosnüsse,

Weihrauch, Zigarren, Zucker und mancherlei andere Opfergaben
mitgebracht für die éyang ("Grossväter", "Ahnen'), die übernatürlichen
Wesen, denen sie zu begegnen und deren Hilfe sie zu erlangen hoffen. Ein
kleines Mädchen führt sogar einen schwarzen Ziegenbock an einem Strick;
man munkelt, sein Vater wolle zum Vizeschuldirektor befördert werden, und
die kuncén-Familie freut sich auf die paar Fleischbrocken, die jedem zustehen.

Die Geister verlangen nur das Blut und den Kopf.
Pak Jamsari, ein Schmied aus Pangragajian, dem bedeutendsten Schmie-

dekampung von Sugihmukti, hat kein Opfertier bei sich. Für sein
Unternehmen müssen die gewöhnlichen Gaben (sasajén) genügen: die sieben
obligatorischen Arten feiner Speisen, die Getränke, die sieben Sorten
Blumen und Kräuter, die Genussmittel, darunter Betel (seureuh) mit allen

138



Zutaten, Tabak, eine Zigarre und Zigaretten. Ein besonderer Luxus ist
lediglich der "schwarze Weihrauch" (menyan hideung), ein winziges Stückchen

Opium, das den üblichen weissen Benzoe-Weihrauch ergänzt. Man
sagt, dass die Schmiede-éyang diesen kostbaren Stoff besonders gern auf dem
Räuchergefäss (parukuyan) riechen; von heutigen Menschen wird er hier
nicht verwendet.

Das Opfer hat auch ohne Tier Pak Jamsari fast zwei Tagesverdienste
gekostet, doch sein Ziel liess den Aufwand gerechtfertigt erscheinen. Jamsari
möchte nämlich mehr von den Geheimnissen erfahren, die seinen Schwiegervater

Pak Sastra zu einem so erfolgreichen Schmied machten, dass er
zeitlebens nie durch schwere Schulden an einen Händler gebunden war wie
Jamsari und fast alle anderen Schmiede seiner Generation. Der Alte hat ihn
diesmal keine Zauberformeln (jampé) gelehrt, sondern hat ihm mehrtägiges
Fasten und die Wallfahrt (jarah) nach dem karamat (Wunderort) von Cibuni
vorgeschrieben. Dort werde er durch direkte Offenbarung (ilham) des éyang
erfahren, was er wissen müsse, um ein richtiger panday zu werden.

Jamsari hat seine Opfergaben und etwas Geld dem kuncén gegeben und
ihm erklärt, was er möchte. Daraufhin hat ihn der kuncén mit den geheimen
Vorschriften (sarat) bekanntgemacht und ihn, vorbei an gefährlich brodelnden

Solfataren, an Tümpeln mit kochendem Wasser, an den "Sieben Brunnen"

(pancuran tujuh) und am "Wasser des Lebens" (cikahuripan), zu dem
besonderen Platz innerhalb des Kratersystems gebracht, der für die
Schmiede bestimmt ist und wo auch Pak Jamsari die Nacht verbringen soll.
Hier sind verschiedene Steinformationen zu sehen, die als Schmiedewerkzeuge

der Urzeit erklärt werden; ein Tümpel ist das "Kühlwasserbecken"
(jolang) und eine kleine Doppelsolfatare, die abwechselnd aus den beiden
kaminartig erhöhten Löchern heissen Schlamm und Dampf spuckt, ist das

geisterhafte "Gebläse" (puputan). Der Name des Platzes, an dem sich nun
Jamsari auf die paranormale Begegnung vorbereitet, ist "Panday Dornas".

Wir wollen hoffen, dass er hier findet, was er braucht, um als Schmied auf
einen grünen Zweig zu kommen - obschon bei der heutigen wirtschaftlichen
Lage wohl noch einiges mehr dazu nötig ist als die Hilfe der éyang. Was auch
immer Jamsari in der Nacht lernen wird, soll sein Geheimnis bleiben; uns
interessiert erst einmal der vertraute Name des Platzes, an dem wir ihn nun
allein lassen wollen.

"Panday Dornas" genannte Plätze mit entsprechender Funktion im Leben
der Schmiede befinden sich ausser in Cibuni auch auf dem weitherum
berühmten Wallfahrtsberg Gunung (oder "Nagara") Padang im Nordwesten
von Pasirjambu, auf dem aktiven Vulkan Gunung Papandayan ("Schmiedeort")

in der Nähe der Stadt Garut und an anderen Orten im Sundaland.
Haben wir hier schon direkte Spuren der "achthundert Schmiede" aus den

Erzählungen vor uns? So einfach verhält sich die Sache nicht. Merkwürdigerweise

brachte niemand von den Menschen, mit denen ich darüber sprach,

139



den Ausdruck panday domas mit der Zahl 800 in Verbindung, obschon die

Bedeutung bei Djajadiningrat, Raffles und in anderen älteren Quellen klar
belegt ist. Wie alle früheren Sunda-Lexika" gibt auch das quasi offizielle
"Kamus Umum Basa Sunda" von 1976 die Zahl 800 als primäre Bedeutung
von domas an, doch war sie keinem meiner Gesprächspartner bekannt. Für
die einen war domas ein nicht weiter erklärbarer Eigenname, andere sagten,
es bedeute "grossartig", "hell strahlend", "berühmt" u.a.; ein paar erkannten

darin den Bestandteil do-, den sie mit "zweimal" oder "doppelt"
erklärten, während -mas "Gold" und im übertragenen Sinn die soeben
erwähnten Eigenschaften bedeute. Einig waren sich alle darin, dass eine
Person gemeint sei wenn von panday domas die Rede ist, sei es als Eigenname

eines an den erwähnten karamaf-Plätzen beheimateten und in vielen
dörflichen Ritualen angerufenen Ahnen Eyang Panday Domas, oder sei es

als eine Art Titel (gelar), der hervorragenden Schmieden zu verschiedenen
Zeiten zuerkannt wurde, wie etwa der Puppenspieler Embah Entum in
Cisondari angesichts der zahlreichen verschiedenen Überlieferungen
annahm. Wir werden auf beide Auffassungen zurückkommen; vorerst gilt es

die Tatsache festzuhalten, dass der in den besprochenen Texten als pluralisch
interpretierte Ausdruck panday domas heute offenbar ausschliesslich
singularisch verstanden wird und das Attribut domas die Bedeutung "800" verloren

hat. Betrachten wir die sprachliche Form panday domas noch etwas
näher.

Das erste Wort, panday, bietet keine Probleme. Es bedeutet in der Sunda-
Sprache ausschliesslich "Schmied"18, und zwar kann die unveränderte Form
auch pluralisch verwendet werden, besonders in Verbindung mit einem
Zahlwort. Domas wird von Rigg (1862 : 109) wie von heutigen Dorfbewohnern

als Verbindung zweier Morpheme erklärt; do- ist nach ihm aus dua
"zwei" zusammengezogen, während -mas "vierhundert" bedeutet, offenbar
als alte Geldeinheit19. Domas ist also wörtlich "2 x 400" und entspricht nach

Rigg 32 holländischen duit. Anschliessend erwähnt er, das Wort "seems to be

employed to denote sometimes any indefinite great number, as Harcha
domas". (Gemeint sind die area domas, die "800 Statuen", ein megalithisches

Monument im Gebiet der Baduy).

17 Rigg 1862 : 109, Oosting 1879 : 275, Coolsma 1913 : 152, Pleyte 1911b : 266, Satjadibrata
1954 : 103. Ebenfalls Sukanda-Tessier 1977 : 193.

18 S. in den erwähnten Wörterbüchern unter "panday", "pandaj" etc. Rigg (1862 : 343)
übersetzt pandé mit "learned, erudite. Skilled. A blacksmith"; offenbar unter dem Einfluss
des Sanskrit. Im 20. Jh. jedenfalls bedeutet panday nur "Schmied"; daneben existiert eine
Form pandé mit der Bedeutung "Form, Aussehen" (Coolsma 1913 : 438, KUBS 1976 : 354).
Die Sanskrit-Bedeutung "gescheit", "gelehrt", "fähig" hat sich hingegen beim Wort pandai
in der Bahasa Indonesia erhalten.

19 Sukanda-Tessier (1977 : 193) erwähnt den Zahlwert samas "400" (mit dem Zahlpräfix sa-

"ein", "einmal").

140



Diese erweiterte Verwendung des Wortes ist in den übrigen konsultierten
Wörterbüchern und -listen17 nicht aufgeführt, dafür finden wir bei Oosting,
Coolsma, Satjadibrata und im KUBS (locc. cit.) als zweite Bedeutung
"gosali", also "Schmiede(werkstätte)". Diese Interpretation wurde nicht nur
von sämtlichen Informanten zurückgewiesen, sondern im Unterschied zur
Übersetzung mit "800" sind mir auch keinerlei Textstellen begegnet, die sie
stützen würden.

Eine an die erwähnten heutigen Interpretationen erinnernde dritte Bedeutung

erscheint ausschliesslich im KUBS: "sajatining hirup atawa sampurna-
ning hirup", also etwa "Vervollkommnung des Lebens"; das angeführte
Beispiel aus einem pantun-Text, "langlayangan domas", scheint mir
allerdings gerade nicht für diese Lesart zu sprechen.

Immerhin ist zu fragen, ob etwa Raffles und Djajadiningrat das
altertümliche und sehr selten gebrauchte Wort falsch übersetzt haben und eine
der beiden anderen Übersetzungen vorzuziehen wäre, was eine Interpretation

des Gesamtausdrucks als Nomen im Singular mit einer genetivischen
oder adjektivischen Bestimmung voraussetzen würde. Das wäre zwar rein
grammatikalisch möglich, wird aber durch den Kontext äusserst
unwahrscheinlich gemacht. Eine Stelle im "Babad Pakuan" macht zudem eindeutig
klar, dass wenigstens hier von einer Zahl die Rede ist: "mung pandhé sun dén

juputi; cacahé dhomas mangkin" (Danasasmita et al. 1977 : Vers 65), "nur
die Schmiede übernehme ich; 800 Mann an der Zahl". Cacahé oder cacah
bedeutet "Untertane", diente aber auch als Zählwort für Leute (KUBS
1976 : 75; Coolsma 1913 : 663). Entsprechend ist auch der Ausdruck Pandi
Chacha Domas bei Raffles (1917 II : 103) zu verstehen20. Es besteht also kein
Anlass, die übliche Übersetzung "achthundert Schmiede" zu korrigieren,
auch wenn die primäre Bedeutung vom domas zumindest bei den von mir
befragten Schmieden nicht mehr bekannt ist. Der Ausdruck panday domas
selbst hingegen ist, mit anderer Interpretation, wohl allen Schmieden in den
erwähnten Zentren geläufig21.

20 Holstein (o.J. : 189) bezieht sich offenbar auf eine andere Verwendung von cacah als Mass
für Landstücke in Java. Den Zusammenhang erklärt Crawfurd 1820 : 278f.

21 Panday Domas ist auch anderswo in Westjava bekannt, doch kann ich die genaue Verbrei¬
tung nicht angeben. Nicht bekannt ist er namentlich im Schmiededorf Kepandean (Kecama-
tan Ciruas, Kabupaten Serang), das mit dem Sultanshof von Banten in Beziehung gestanden
sein soll. Im ganzen javanischsprachigen Gebiet Bantens scheint eine vom Sunda-Gebiet
unabhängige Schmiedetradition zu existieren. In diesem Zusammenhang ist die Beobachtung

interessant, dass auch in den sundasprachigen Schmiededörfern des nördlichen Banten
(z.B. Seuat, Kecamatan Petir, Kabupaten Serang) die Terminologie der Schmiedeeinrichtungen

(Werkzeuge etc.) javanisch ist.
Auch in Mittel- und Ostjava ist Panday Domas zu einer Einzelgestalt geworden (Groneman
1910 : 154, Koesni 1979 : 52, Moebirman 1980 : 33); die Bedeutung von domas scheint hier
teilweise noch verstanden worden zu sein, da der betreffende Schmied "800 Arten von Kris"
oder "800 Krise" hergestellt haben soll (Moebirman, Groneman locc. cit.).

141



Wie bereits angedeutet, ist Panday Dornas, meistens verbunden mit den
Ehrentiteln éyang und/oder embah ("Grossvater", "Ahne") gebraucht, der
Name eines der sehr zahlreichen übernatürlichen Wesen (arwah, siluman,
"Geister"; karuhun, éyang "Ahnen", "Vorfahren", dewata "Gottheiten"
usw.), die im religiösen Leben der meisten ländlichen Orang Sunda eine
zentrale Rolle spielen22. Sie werden in Mythen erwähnt, in Gebeten angerufen,

miit Opfern zufriedengestellt, mit Musik, Tanz und anderen Künsten
geehrt, in individuellen, familiären, nachbarschaftlichen und öffentlichen
Ritualen kontaktiert, um Hilfe gebeten oder auch abgewehrt. Sie werden
gefürchtet, verehrt, geliebt und manipuliert. Sie bilden kein voll integriertes,
einheitlich von allen Leuten akzeptiertes System, sondern sind wie die
javanischen Geister, von denen Geertz (1960 : 17) schreibt, "rather a set of
concrete, specific, rather sharply defined discrete images - unconnected
visual metaphors giving form to vague and otherwise incomprehensible
experiences."

Einige Leute haben mehr als andere das Bedürfnis, etwas Ordnung in die
Scharen der übernatürlichen Wesen zu bringen. Es sind vor allem Personen,
die sozusagen von Amtes wegen mit ihnen zu tun haben: Zeremonienleiter
(puhun, sesepuh), Seher-Schamanen-Heiler (dukun etc.), Hüter von
Wallfahrtsplätzen (kuncén), Epensänger (tukang mantun oder juru pantun) u.a.
Die von Geertz (op. cit. : 17) beschriebenen idiosynkratischen Auffassungen
sind vor allem bei "Laien" zu finden; sie interessieren sich für die éyang, die
für ihren Dorfteil oder ihre Berufsgruppe zuständig sind, für die Geister, die

an diesem oder jenem konkreten Vorfall beteiligt gewesen sein sollen, für die
Wesen, mit denen sie selbst oder ein Familienmitglied Erlebnisse hatten. Die
genannten Spezialisten dagegen können sich nicht mit solchen Ausschnitten
begnügen; sie werden von anderen um Rat gefragt und hören von deren
Erlebnissen, sie kennen traditionelle Geschichten und Gebetsformeln, in
denen viele Namen auftreten, sie müssen über die unsichtbaren Bewohner
der verschiedenen Wallfahrtsplätze und ihre Eigenschaften Bescheid wissen
oder Erklärungen über die Verursacher von in bestimmten Situationen
ausgebrochenen Krankheiten anbieten können.

Als Ordnungsprinzipien für diese manchmal beträchtlich grossen Scharen

von bekannten éyang dienen einerseits die verschiedenen karamat-Plätze,
denen diese Wesen zugeordnet werden; in Pasirjambu spricht man etwa von
den "48 karamat", von der "grossmächtigen Stadt" (nagara agung) auf dem
Gunung Patuha bis zu der durch einen unterirdischen Tunnel erreichbaren
"Stadt Mekkah". Andererseits wird die Geisterwelt nach den auch die
soziale Welt bestimmenden Prinzipien der Verwandtschaft und der
Beziehungen von Macht und Abhängigkeit eingeteilt; in diesem Sinn ist die

22 Sukanda-Tessier 1977, Mustapa 1977, Suhamihardja 1980 (passim).

142



Geisterwelt "the social world symbolically transformed" (op. cit. : 28). In
dieser vage klassifizierten, aber nicht starr durchstrukturierten Welt hat der
Pajajaran-König Eyang Prabu Siliwangi neben dem vor 40 Jahren verstorbenen

deutschen Einsiedler Tuan Balakasap Platz, die Hüter der
Wasserscheide, Eyang Prabu Susuktunggal und Susukjati, neben dem Beschützer
der Musikinstrumente, Eyang Ranggagading; der Dorfgeist Eyang Haji
Mahmud neben dem Seh Kutub aus Bagdad, der fürchterliche Krieger Eyang
Jagasatru neben Embah Kompa, Kodok und Kancing, den "Grossvätern"
"Pumpe" "Frosch" und "Knopf".

In dieser Gesellschaft also ist Eyang Panday Dornas zu finden, und zwar
nach allgemeiner Auffassung der Schmiede von Pasirjambu in einer Gruppe
von meist sieben Schmiede-éyang, über deren Namen keine Einigkeit
herrscht. Sie sollen an den erwähnten karamaf-Plätzen zuhause sein; beim
Schmiedeplatz in Cibuni beispielsweise kennt man neben Eyang Panday
Dornas noch Eyang Panday Kawasa und Eyang Panday Subha23. Die
Tatsache, dass der Platz nach Panday Dornas benannt ist und dieser in allen
ähnlichen Kontexten genannt wird, während die anderen Namen wechseln,
zeigt schon die besondere Bedeutung der mit diesem Namen verbundenen
Gestalt.

Wenn auf dem Gunung Papandayan das Feuer sichtbar ist oder über dem
Meer bei Pelabuhanratu ein roter. Schimmer erscheint, heisst es "Panday
Dornas ist am Schmieden". Ihm werden besonders häufig die in den Familien
aufbewahrten pusaka-Waffen zugeschrieben. Man sagt, er habe sie aus Stein
(oder "Natureisen") oder auch aus dem Schmutz seiner eigenen Stirn mit
blossen Händen geformt; als Amboss habe ihm sein Knie gedient, Feuer sei

aus seinem Mund gekommen, und unter der Achsel habe er die Waffen
gehärtet, wie man an den feinen Linien erkenne, die von den Haaren
hinterlassen worden seien. Diese pamor-Linien werden manchmal auch wie
bei Djajadiningrat als Fingerabdrücke erklärt.

In Pasirjambu wird Panday Dornas angerufen, wenn durch den bösen
éyang Panday Raspati oder Panday Manggung bewirkte Schwierigkeiten
beim Schmieden auftreten. In Lebaklarang dagegen unterlässt man es,
seinen Namen in der Schmiede zu nennen; man glaubt, dass dadurch der
paron (hier verwendeter ausländischer Amboss) zerspringen oder gar
verschwinden würde24.

23 S. Anm. 40 und 41.
24 Wohl Ausdruck einer die Jahrzehnte überdauernden ambivalenten Haltung gegenüber

dieser damaligen Neuerung. In Pasirjambu wurde etwa die Einführung von durch den
Schmied selbst bedienbaren Windradgebläsen mit der Begründung abgelehnt, die éyang
seien dagegen und würden strafend eingreifen. Gegen die Ersetzung des herkömmlichen
Gebläse sprechen durchaus auch rational einsichtige Gründe (Erhaltung von Arbeitsplätzen,
wenn auch mit äusserst geringer Entlohnung). Vgl. a. Pleyte 1911a : II— IV, VIII.

143



Die auch aus diesen Beispielen ersichtliche Sonderstellung des Eyang
Panday Dornas wird weiter verdeutlicht durch den Glauben, dieser Eyang sei

überhaupt der erste Mensch gewesen, der Eisen schmiedete, und er habe die
ersten und wichtigsten Eisengeräte, darunter das Reismesser étém, erfunden.
Diese Auffasung kommt beispielsweise in der mythischen "Genealogie" zum
Ausdruck, die mir Pak Sukandar aus Sugihmukti diktierte, einer der wenigen
wirtschaftlich selbständigen Schmiede dieser Gegend, der auch als Beschnei-
der (paraji sunat) und Heiler bekannt war; ein Mann auch, der aktiver als die
meisten Schmiede am islamischen Glaubensleben teilnahm, ohne dass er
ausdrücklich als santrP5 bezeichnet wurde.

Er bezeichnete Nabi Daud, also den im Islam bekannten "Propheten"
David26, als Schöpfer des Eisens im Auftrag des "Schöpfers der Welt", den er
mit dem offiziellen inter-religiösen indonesischen Namen Tuhan Yang Maha
Esa identifizierte. Nabi Daud habe seinerseits dem Dewa Batara Wenang
(und damit einem der höchsten Götter im alten Sunda-hinuistischen
Pantheon)27 den Auftrag gegeben, das Bearbeiten des Eisens zu erfinden. Von
diesem Gott habe Panday Dornas als erster Mensch das Schmieden gelernt;
nach ihm werden sechs weitere sagenhafte Gestalten genannt, auf deren
Identität hier nicht eingegangen werden kann. Panday Dornas erscheint also
verbunden mit Elementen aus ursprünglich heterogenen lokalen, hinduisti-
schen, islamischen und national-indonesischen Überlieferungen, die in dieser
ziemlich abstrakten Ursprungsgeschichte unter einen Hut gebracht werden.

Ganz anders wird im selben desa der Ursprung des Schmiedens von Pak
Udin und Pak Udis erzählt, zwei älteren tukang mantun (Epenerzähler und
Musiker), Zeremonienleitern (sesepuh), Schamanen (dukun) und ehemaligen

Schmieden. Das Ereignis wird gegen Ende ihrer Version des lalakon
Sulanjana berichtet, einer u.a. bei Erntedankfesten aufgeführten pantun-
Fassung des bekannten landwirtschaftlichen Grundmythos von der Ent-

25 Eine besonders in Java verwendete Bezeichnung für bewusst und ausschliesslich den Islam
praktizierende Personen, meist aus der Berufsgruppe der grossen und mittleren Händler.
Die von Geertz (1960) für Mitteljava festgestellte Einteilung der Gesellschaft in drei
Gruppen mit deutlich verschiedenen religiösen Orientierungen (santri, abangan und prijaij)
ist nur sehr bedingt auf die Sunda-Gesellschaft übertragbar; die islamischen, "animistischen"
und "hinduistischen" Elemente sind stärker durchmischt.

26 Der "Prophet" David ist auch anderswo für Eisen und Schmiede zuständig (Jahn 1983 : 562,
Eliade o.J. : 97f.). Dass er "offensichtlich an die Stelle eines Himmelsgottes oder eines die
Kultur bringenden Heros" tritt, wie Eliade (loc. cit.) für die Burjäten und andere Völker
feststellt, gilt vielleicht auch hier. In ähnlichen Zusammenhängen wird von anderen
Informanten der Schmiedeahne Eyang Manggung genannt; manggung bedeutet u.a. "Himmel"
(Coolsma 1913 : 441). Allerdings wird diesem éyang neben seiner Beteiligung bei der
Begründung des Schmiedens auch eine störende Funktion zugeschrieben, die nicht ganz zum
Himmel zu passen scheint (weitere Bedeutungen von manggung sind "auf einer Bühne
auftreten" (KUBS 1976 : 355) und "bereitstehen" (Coolsma loc. cit.).

27 Sukanda-Tessier 1977:82, 78.

144



stehung des Reises und der anderen Nutzpflanzen aus dem Körper der
getöteten Göttin und vom Beginn ihres Anbaus auf der Erde. Im Unterschied

zu den mir schriftlich vorliegenden Fassungen dieser Geschichte28

erzählt das pantun-Epos hier, wie nach dem Fluch der Himmelsnymphe
Nawangwulan-Nawangsasih, der die Menschen zum mühsamen Anbau des
bisher immer wunderbar vermehrten Reises verurteilte, die éyang Panday
Kawasa, Panday Manggung und Panday Dornas die für Anbau und Ernte
nun notwendigen Geräte erfanden. Die drei gelten als Mitglieder einer
Familie; über die Verwandtschaftsverhältnisse ist man sich jedoch nicht im
Klaren; Panday Dornas ist jedenfalls nicht für alle Informanten der erste und
älteste dieser Urschmiede. Panday Manggung, den wir bereits als Störer
kennengelernt haben, erscheint als offenbar unvermeidliches schwarzes
Schaf der Familie schon im Ursprung; wo sein meisterlicher Bruder oder
Vater Panday Dornas wirkt, ist er erfahrungsgemäss auch nie weit weg. Auch
Panday Kawasa ist keine unbekannte Figur; einige Schmiede sehen in ihm
denjenigen, der von Gott "ermächtigt" wurde (anu dikawasakeun), also den
ersten Schmied und Ältesten der Sippe, nach anderen steht er in der
Hierarchie unterhalb von Panday Dornas; sein Name wird auch gedeutet als

anu ngawasakeun, der die Macht hat über alle Schmiede.
Solche Überlegungen über die Bedeutung der Namen, über die Aufgaben

der verschiedenen éyang und ihre Verhältnisse untereinander werden wohl
vor allem gemacht, wenn ein fremder Ethnologe kommt und unbedingt
wissen will, wie das alles denn nun genau sei, während man normalerweise
zufrieden ist, aus einem nur locker strukturierten Vorrat von Namen und
Vorstellungen je nach Situation und Bedürfnis einzelne Symbole auszuwählen

- "unconnected visual metaphors giving form to vague and otherwise
incomprehensible experiences." Auch ein Spezialist für die Geisterwelt wie
der erwähnte Pak Udis kann ihr nicht mit allzu konsequenter Systematik
beikommen, selbst wenn er das Bedürfnis dazu hätte. Wesentlich ist für ihn
zu wissen, bei welchem karamat man die Schmiede-éyang anrufen kann, und
einige ihrer ehrfurchtgebietenden Namen zu kennen, um zu ihnen und über
sie zu reden wenn es nötig ist. Wesentlich ist auch, dass diese éyang
untereinander verwandt sind wie die Schmiede in den Dörfern häufig auch,
dass es unter ihnen Meister und Schüler gibt, ältere und jüngere, den
Menschen wohlgesinnte und feindselige; nicht aber, wer genau nun wessen
Sohn oder Bruder sei und ähnliche Details. Darüber wird immer
Widersprüchliches zu erfahren sein.

"Panday Kawasa" beispielsweise ist in einer pantun-Version der Ciung
Wanara-Geschichte aus Ciwidey die Anrede an den Schmied, der den

28 Op. cit. : 71-85 und Anm. 3-5 (p. 75; die in Antn. 2 und 6 erwähnten Texte kenne ich
nicht).

145



Eisenkäfig bauen soll: "Mächtiger Schmied". Wie in den übrigen mündlichen

Überlieferungen kommen in dieser zeitgenössischen Version der
bekannten Sage keine 800 Schmiede vor, wohl aber die Gestalt des Panday
Dornas, mit vollständigem Namen Ki Gendu Mayak Panday Dornas. Es ist
derselbe, der auch "Panday Kawasa" genannt wird29!

Aus solchen verwirrenden Beispielen dürfte sichtbar werden, dass Panday
Dornas eine schillernde Gestalt ist, die zwar im Glauben der Schmiede einen

wichtigen Platz einzunehmen scheint, deren Identität aber nicht zu fassen ist.
Die weiter oben erwähnte Auffassung des Embah Entum aus Cisondari,
"Panday Dornas" sei nicht der Name einer Person, sondern ein verschiedenen

Meisterschmieden verliehener Titel, ist also durchaus verständlich;
viele Widersprüche wären damit problemlos aus der Welt geschafft, weil
jedesmal von einem anderen "doppelt berühmten" Schmied die Rede wäre.

Wir können Embah Entums Ansicht als weiteres Beispiel für die Vielfältigkeit

des zum Thema "panday domas" Gedachten notieren, doch ist es

keine allgemein akzeptierte Erklärung für diese Vielfältigkeit. Die meisten
Befragten hielten an der Auffassung fest, Panday Domas sei der Name eines

bestimmten éyang. Für sie verbindet sich mit dem Namen ein "konkretes,
spezifisches, ziemlich scharf definiertes Bild", um nochmals mit Geertz (loc.
cit.) zu sprechen. Diese Auffassung wurde mir sogar durch einen Schmiede-
éyang persönlich bestätigt, der anlässlich einer schamanistischen Séance

(ngambat, d.h. "um Rat fragen") durch den Mund des in tiefe Trance
gefallenen Embah Sukarya seine Familienverhältnisse enthüllte und unter
seinen jüngeren Brüdern auch Panday Domas erwähnte!

Eine belangreichere Bestätigung dieser Sicht finden wir sodann in den
Zusammenhängen, wo am meisten von den Schmiedeahnen und anderen
éyang die Rede ist, nämlich in den erst kurz erwähnten formalisierten
Anrufungen der Götter und Geister um Schutz und Segen, den "Verträgen"
zwischen Menschen und Göttern (ijab kabul)30, die pantun-Aufführungen,
Erntefeste, Reinigungs- und Heilszeremonien (ngaruat)31 und andere kollektive

religiöse Veranstaltungen eröffnen. Ein bedeutsamer Anlass für solche

Anrufungen im Leben der Schmiede ist die jährliche Feier des 14. Tages des

Monats mulud (opatwelas muludf2, eine nicht mehr überall abgehaltene
Erneuerungszeremonie für Menschen und Werkzeuge. Wichtige Elemente
dabei sind das "Gedenken" (peringetan) an die éyang mit Gebeten und

29 Subarma 1973 : 150. Ein "panday kawasa" mit Namen Ki Gendu Mayak tritt auch in der von
Pleyte aufgeschriebenen Ciung Wanara-Version auf (1910 : 132), doch fehlt hier die Ergänzung

"Panday Domas".
30 Vgl. Suhamihardja 1980 : 217. Sukanda-Tessier verwendet für solche Anrufungen den

Ausdruck rajah (1977 : 135).
31 Vgl. Sukanda-Tessier 1977 : 231 mit Anm. 9.

32 Vgl. Mustapa 1977 : 138ff., Ambri 1933 : 117f.

146



grosszügigen Opfern, manchmal auch mit schamanischem "Direktkontakt"
(kasurupan), nächtliche Rituale zum "Schärfen" (ngasah) oder "Stählen"
(nyepuh) magischer Kräfte (élmu) und - heute seltener - das rituelle Schmieden

von als besonders wirksam oder zauberkräftig angesehenen Waffen.
Als Beispiel für die bei solchen Veranstaltungen verwendeten Anrufungen

zitiere ich aus einem ijab kabul, das Pak Udin am 19. 11. 1982 in Sukajadi
(Sugihmukti) als Einleitung zu einer buku taun bagal taun-Zeremonie
(Wechsel des Landwirtschaftsjahres, Erntedankfest)33 rezitierte.

Abb. 2 Pantun-Aufführung bei einer Erntezeremonie in Pasirjambu. Pak
Udin (tukang mantun am kacapi), Pak Udis (tarawangsa)

Nach der musikalischen Eröffnung (bubuka) werden der Reihe nach
zahlreiche höhere Wesen aus islamischen, hinduistischen und eigenständig
sundaischen Traditionen angerufen. Zum Teil werden bloss lange Listen von

33 Die Anrufung leitete den von kacapi (Zither) und tarawangsa (Streichinstrument) gespielten
"Zyklus der Melodien der Göttin" ein (vgl. Sukanda-Tessier 1977 : 136-139, und Abb. 2),
dem das pantun "Sulanjana" (vgl. oben Anm. 28) folgte. Nach Abschluss des Manuskripts
erreichte uns die Nachricht, dass Pak Udin im April 1985 nach langer Krankheit diese Welt
verlassen hat. Das Verstummen dieses Kenners der mündlichen Sunda-Literatur und vielseitigen

Künstlers bedeutet einen unersetzlichen Verlust für die indonesische Kultur.

147



Namen rezitiert, etwa jene der islamischen Propheten und Religions-
verkünder, der nabi, olia, seh, sahabat, aber auch z.B. jene der häufig in der
Geschichte der alten Sunda-Reiche erwähnten éyang der Berge Patuha und
Padang und der übrigen "48 karamat". Bei gewissen Namen verweilt der
Beter ausführlicher, nennt ihre Attribute, bietet besondere Verehrung dar
und bittet um besonderen Segen. Dazu gehören die direkt für Erde und
Landwirtschaft zuständigen Gottheiten wie Sunan Ibu Pertiwi (die Mutter
Erde) oder die paarweise genannten "Grossmütter und Grossväter" Nini
und Aki Panita, die Schöpfer und Hüter der Pflanzen - und vor allem die
geliebte Reisgöttin Nyimas Pohaci Sangyang Sri. Die mythischen Schmiede
als Schöpfer und Beschützer der unentbehrlichen Landwirtschaftsgeräte
werden in einem besonderen Abschnitt im Zusammenhang mit dem Segen
über alle Elemente des landwirtschaftlichen Betriebs angerufen:

Nyelamatkeun parabot pertanianana
Sri wesina beraja manusana
beusina wajana parangna paculna
garuhna wulukuna cacaplak jeung lalandak.
Nu dianggo marang makaya
dihormat disalamatkeun.

Nyanggahkeun ieu bakti ka nu asal pusaka
ngadamel parabot pertanianana
ka panday anu tujuh papandayan:
Ka embah éyang Panday Kawasa
ka embah éyang Panday Subha
ka embah éyang Panday Supaha
ka embah éyang Panday Dornas
ka embah Béngkél
ka embah Maranggi
ka anu ngadamel parabot pertanianana.
Nyelamatkeun ieu baktina
anu ka nu kagungan batu asahanana

anu linggih di sirah Cihéa
ka embah éyang Perbu Guru Gantangan.

"(Ich) segne die Landwirtschaftswerkzeuge,
das verehrte Eisen34, den Stahl35, die Menschen,

34 sri: ehrenhafter Zusatz vor dem Titel eines Fürsten (Coolsma 1913 : 604); wesi: archaisie-
rend-poetische Verwendung des javischen Wortes für "Eisen" (KUBS 1976 : 563); auf der
folgenden Zeile wird das normale Sunda-Wort beusi verwendet. Möglich wäre auch die
Übersetzung "seine Majestät das Eisen".

35 berajœ. archaisches Wort; das normale Sunda-Wort für "Stahl", waja, erscheint auf der
folgenden Zeile.

148



das Eisen, den Stahl, die Sichel, die Hacke
die Egge36, den Pflug, das Karrierwerkzeug und die Jätwalze37.

Was verwendet wird beim Roden (und) beim Anbau
wird geehrt (und) gesegnet.
(Ich) bringe diesen Ehrendienst (oder: "dieses Opfer") jenen
dar, die im ehrwürdigen Ursprung
die Landwirtschaftsgeräte schufen,
den Schmieden der Sieben Schmiedewerkstätten (Schmiedeorte)38:
Dem hochverehrten Ahnen39 Panday Kawasa40

dem hochverehrten Ahnen Panday Subha41

dem hochverehrten Ahnen Panday Supaha42

dem hochverehrten Ahnen Panday Dornas
dem geehrten Ahnen Béngkél43

36 garuh: auch garu. Kann auch einen Karrierrechen oder ein Streichbrett bezeichnen, s. Suk-
anda-Tessier 1977 : "Glossaire" s.v. "garu".

37 Für die verschiedenen Werkzeuge s. op. cit. unter den betreffenden Termini des Glossa¬

riums, z.T. mit Verweis auf Abbildungen. Vgl. a. oben Anm. 13.

38 papandayan: ebenfalls Name eines als karamat-Ort von Schmiede-éyang geltenden Vulkans
(vgl. oben S. 21).

39 Doppelte Ehrenanrede embah éyang. Nach KUBS 1976 : 122 ist éyang ehrenhafter als

embah, nach Coolsma 1913 : 157 sind die beiden Ausdrücke Synonyme auf verschiedenen
Sprachebenen (kasar und lemes). Möglicherweise betrachtete der Beter embah allein als die
Anrede und éyang (das dann besser mit grossem Anfangsbuchstaben zu notieren wäre) als

festen Teil der Namen.
40 Nach Panday Dornas der am häufigsten erwähnte Schmiedeahne, mit P.D. verwandt,

manchmal auch identifiziert, wobei "panday kawasa" als Anredeformel für einen Schmied
mit anderem Namen erscheinen kann (s. oben Anm. 29). kawasa, vom Skr. waça, bedeutet
"mächtig, ermächtigt, befugt", auch "Macht, Kraft" etc. (Coolsma 1913 : 269). Vgl. oben
S. 28f.

41 Ein "pu subhä" (pu empu, also "Schmied") erscheint bereits in der zentraljavanischen
Inschrift "Taji Gunuy" aus dem Jahr 832 (Damais 1970)! Im Altjavanischen bedeutet subhä

"gut". Panday Subha wird auch mit P. Supa identifiziert. Schmiede dieses Namens erscheinen

sehr häufig in javanischen Manuskripten: s. u.a. Pigeaud II : 362, III : 399; Hazeu
1904 : 412, Groneman 1910 : 189-199 (199: zwei zeitgenössische Empu Supa), Raffles 1817

II : 112, Moebirman 1980 : 18, Koesni 1979 : 99ff., Knebel 1898 : 249 (als "Empoe Padjad-
jaran"!). Supa bedeutet in der Basa Sunda "Pilz". Ein weiterer Schmied mit einem
Pilznamen aus der javanischen Überliefemng ist Kyai Jamurdipa (Koesni 1979 : 59).

42 Der Name ist nicht erklärbar und ist mir in keinem Text begegnet. In Pasirjambu wird er
meist im Zusammenhang mit Supa/Subha genannt, weiter ist noch ein Eyang Panday
Supahaha bekannt. Erweiterungen des Namens Supa sind auch aus Java bekannt, etwa
Empu Supadriya (Koesni 1979 : 53).

43 Auch Eyang Béngkél genannt. Der Beschützer besonders der "modernen" Schmiede und
anderer Handwerker (pengrajin). Sein karamat-Ort ist auf dem Gunung Padang, wo ein
Meditationsplatz für jede Berufsgattung zu finden sein scheint. Béngkél, vom Holl, winkel,
bedeutet "Werkstatt", speziell "Mechanikerwerkstatt" (KUBS 1976 : 48, Coolsma
1913 : 71). Im "Gouvernements smidswinkel" in Cianjur (Priangan) wurden Mitte des
letzten Jahrhunderts junge Leute zu "modernen" Schmieden ausgebildet, die anschliessend
in den verschiedenen westjavanischen Regentschaften ihrer Herkunft den Beruf ausübten
(Van der Chijs 1861 : 135) - ein Hinweis auf den Ursprung dieses Ahnen in einer kolonialen
Diaspora?

149



dem geehrten Ahnen Maranggi44
ihnen, die die Landwirtschaftsgeräte schufen.
Ich segne diesen Ehrendienst (dieses Opfer)
für den, der den Schleifstein besitzt,
der in (oder: bei) der Quelle des Cihéa45 wohnt,
dem hochverehrten Ahnen Perbu Guru Gantangan.46

Ähnliche Belege für ritualisiertes Reden von Panday Dornas sind in
grosser Zahl vorhanden, doch bringen sie uns kaum weiter auf der Suche
nach den "800 Schmieden". So präsent die Schmiedeahnen in Pasirjambu
auch sind, so ist doch über ihre Herkunft und Geschichte nur wenig Genaueres

zu erfahren.
Neben den schon erwähnten Vorstellungen von Panday Dornas als erstem

menschlichem Schmied und (Mit-)Schöpfer der Eisengeräte wird auch

gesagt, er habe als Waffenschmied (empu) in der Zeit des Prabu Siliwangi
von Pajajaran gewirkt. Das ist nicht in erster Linie eine historische Aussage
im Sinn einer Datierung in eine bestimmte Zeit, sondern es bedeutet für die
Dorfbewohner einfach "in der Urzeit" oder "im Goldenen Zeitalter" - mit
Siliwangi wird ebenso der Beginn des Reisanbaus wie der Untergang von
Pajajaran bei der Ankunft der islamischen Armeen assoziiert.

Immerhin gibt es eine Sage, wonach der "Sangyang Buruan"" genannte
Platz am Gunung Patuha in der Nähe des Cibuni-Kraters nach nicht
bekehrungswilligen Flüchtlingen aus der gefallenen Hauptstadt von Pajajaran
benannt sei, die sich dort niedergelassen hätten. Unter ihnen hätten sich
auch Schmiede befunden, "Schüler" (murid) des Panday Dornas, die auf
dem damals bewohnten Berg ihre Werkstätte errichteten und zu den Vorfahren

der heutigen Schmiede geworden seien. Andere "Schüler" des Panday

44 Dass auch der Beschützer der Klingenschleifer, Griff- und Scheidenmacher (vgl. unten
S. OOf.) zu den Schmiedeahnen gezählt wird, zeigt die enge Verbindung der beiden
Handwerke, die in die früheste Zeit der sunda-javanischen Waffenschmiedekunst zurückgeht. Die
Berufsbezeichnung soll von warangan (jav. u. sund. "Arsenik") abgeleitet sein, dem Mittel,
mit dem Krisklingen eingerieben wurden, um die pamor-Zeichnung sichtbar zu machen
(Groneman 1910 : 204, Raffles 1817 I : 193).

45 Am Gunung Cihéa wird das Material für Schleifsteine gewonnen.
46 Ein in Sunda-Manuskripten häufig erwähnter Sohn des Pajajaran-Fürsten Siliwangi (Dana-

sasmita et al. 1977 : Gesang XVI-XXXVII, Raffles 1817 II : 105, 134, Sukanda-Tessier
1977 : 134 Anm. 7). Die Megalithen des Baduy-Kultplatzes area domas (vgl. oben S. 00)
gelten als sein versteinertes Gefolge (Raffles op. cit. 134); in der Säulenhalle sasaka domas
wird über ihn Gericht gehalten (Danasasmita et al. 1977 : V. 781). Ihm wird auch die
Erfindung der pantun-Kunst zugeschrieben (Sukanda-Tessier loc. cit.). Er hat einen weiteren

karamat-Plsitz (mit einem Stein, dem batu kenangan) auf dem Gunung Padang (Yogas-
wara et al. 1976 : 20).

47 Der Informant interpretierte den Namen des Platzes als "Die Göttlichen (sangyang) Flücht¬

linge" (buruan, von buru "sich beeilen", "hasten", transitiv: "jagen"), buruan ist aber auch
ein Grundstück mit einem Haus (Coolsma 1913 : 95, KUBS 1976 : 73).

150





Dornas hätten sich u.a. bei Pandeglang in Banten angesiedelt. Da gibt es also

Spuren einer Schmiede-Diaspora, die wie in der von Raffles berichteten Sage
durch den Untergang eines Reiches durch den Islam ausgelöst wird; dort ist
es Majapahit, hier Pajajaran.

Diese Spuren werden etwas deutlicher in Lebaklarang, wo alle Verhältnisse

urtümlicher und konservativer erscheinen und auch auf die
legendärhistorische Überlieferung mehr Gewicht gelegt wird als in Pasirjambu.
Allerdings sind viele Einzelheiten dieser Überlieferung einer rituellen
Geheimhaltung unterworfen oder werden nur bei bestimmten Gelegenheiten,

etwa anlässlich des 14. Mulud, geoffenbart (dibuka). Zudem kam ich
leider erst kurze Zeit vor meiner Abreise aus Indonesien und mit primär
anderen Forschungsinteressen nach Südbanten, sodass ich in Gesprächen
bloss einzelne Fragmente aus einer offenbar reichen Tradition kennenlernte.

Von Pajajaran ist auch hier die Rede, wenn man nach dem Ursprung des

lokalen Schmiedehandwerks fragt. Die Hauptstadt Pakuan wird in der
Gegend des heutigen Bogor lokalisiert. Dort soll Panday Dornas als
Waffenschmied tätig gewesen sein, und von dort aus sollen seine Nachkommen und
Schüler das Handwerk nach der Zerstreuung durch die Ankunft des Islam
nach dem südlichen Banten gebracht haben, wo namentlich entlang der alten
Bogor-Rangkasbitung-Strasse und südlich von Rangkasbitung Schmiededörfer

entstanden sind48. Dazu gehört auch Lebaklarang, das als Ausgangspunkt

der Besiedlung des Gebietes westlich von Pelabuhanratu gilt. Von da
soll das Handwerk in die übrigen Gebiete des südlichsten Banten gekommen
sein. Überlieferte Genealogien stellen die Verbindung zwischen der Gründung

durch die Pajajaran-Flüchtlinge und der Gegenwart her. Dabei ist
rituell immer von 7 Generationen (turunan) die Rede - auch wenn die
Gründerzeit ins Jahr "30 n. Chr." angesetzt wird49. Bis heute treffen sich die
Schmiede von mindestens neun dieser von Lebaklarang hergeleiteten Dörfer
zur Feier des 14. Mulud und entsenden gemeinsam einen Vertreter auf die
Wallfahrt nach Bogor zum karamat des Panday Dornas.

An dieser Feier nehmen ebenfalls jene Handwerker teil, die Scheiden und
Griffe für die Haumesser und anderen Waffen herstellen und die geschmiedeten

Klingen endbearbeiten, die maranggi oder tukang sarangka. Auch sie

48 Jasinga, Sajira, Gunung Kencana u.a. Nicht genannt wurden bekannte Schmiededörfer wie
Kepandean in Nordbanten (vgl. oben Anm. 21).

49 Besser zum Zeitpunkt des Untergangs des historischen Pajajaran passt die Zeit, in welcher
der legendäre Gründer der lokalen Schmiedetradition von Lio (Kecamatan Pasirjambu)
gelebt haben soll, ein manchmal ebenfalls mit Panday Dornas identifizierter Riese namens
Embah Jénggot ("Bart"), der nach Aten (1953 : 538) vor "mehr als 300 Jahren" gelebt
haben soll; nach Auskunft eines Sohnes des ebenfalls bei Aten erwähnten Aki Padma, der
sich auf ein Manuskript berief, das ich nie zu sehen bekam, im Jahr 1709. Der 1982 noch als
dukun tätige Aki Padma selbst steht bereits zu Lebzeiten im Nimbus der éyang: Er gilt als
Enkel des Embah Jénggot und soll 150 Jahre alt sein.

152



führen ihren Ursprung auf eine Zerstreuung nach dem Untergang Pajajarans
zurück. Der maranggi Pak Dulhali kannte 17 Zentren im südlichen Westjava,

wo Nachfahren des als Begründer und Schutzpatron verehrten Eudeum
Jaya tätig sind. Eudeum Jaya ist der Name des in Pasirjambu anonymen
"éyang Maranggier gilt in Lebaklarang als Bruder des Panday Dornas.
Die Diaspora seiner Nachkommen wird als bedauernswerte Trennung
interpretiert und endet mit einem messianischen Ausblick: Eines Tages würden
alle maranggi wieder vereinigt werden - unter der Herrschaft des gerechten
Sunda-Königs. Zu diesen erfreulichen Aussichten für die sonst in eine eher
trübe Zukunft blickenden Handwerker wird noch etwas zu sagen sein, doch
zuvor müssen wir fragen, was diese Geschichten über die Vergangenheit und
Gegenwart zum Ausdruck bringen.

4. Interpretationsversuche

Dass man sich ganz in die Tradition der legendären empu Pajajaran und der
von ihnen nicht losgelöst zu denkenden maranggi stellt, wird auch hier
deutlich. Durch solche Berufsüberlieferungen wird eine Vermittlung
zwischen den für Aussenstehende nicht miteinander verbundenen Konzepten
des empu und des Grobschmieds hergestellt. Die auch in den Raffles-Texten
erwähnte Diaspora gilt als Ursache der jetzigen Verbreitung und macht
gleichzeitig das offensichtliche Fehlen jeglicher höfischer Bezüge in der
Gegenwart verständlich. Panday Dornas als der wichtigste, oft sogar der
einzige erwähnte der sagenhaften empu, gilt als Begründer der eigenen
Schmiedetradition; die Urzeit, das "ille tempus" seines Wirkens ist durch
den Beginn des Reisanbaus und den Sieg des Islams abgegrenzt. Er wird also
der "hinduistischen" Periode der Geschichte Westjavas zugeordnet, die von
der Dorfbevölkerung als von interner geschichtlicher Dynamik freies goldenes

Zeitalter zwischen der archaischen, fast vormenschlichen, jedenfalls
vorzivilisierten Zeit vor dem Opfer der Göttin Sri und dem Zusammenbruch
der klassischen Zivilisation durch die fremde neue Ordnung verstanden wird.
Der Name Panday Dornas fungiert dadurch als Symbol, das heutige
Schmiede an eine fiktive oder tatsächliche Verwurzelung ihrer Tradition in
jener Zivilisation erinnert, über den grundlegenden Bruch zwischen
"damals" und "heute" hinweg, den das Ende Pajajarans markiert. Als
anrufbarer und erfahrbarer éyang macht Panday Dornas etwas von dieser
Zeit und damit von einer idealeren Identität und Situation der Schmiede
immer wieder gegenwärtig.

44 Siehe S. 150.

153



Was wir in diesen Überlieferungen nicht finden, sind Bezüge zu den von
Pajajaran nach Majapahit übergegangenen Schmiede eines Teils der Ciung
Wanara-Texte. Majapahit scheint die ländlichen Orang Sunda nicht zu
interessieren; wesentlich ist (wie in den javanischen Texten) die Beziehung
zu den empu Pajajaran, den die westjavanische mündliche Tradition ohne
Umweg über den Osten herstellt.

Über die Frage, wie aus den panday domas, den "800 Schmieden", ein
einzelner Panday Domas geworden ist, kann ich mit dem vorhandenen
Material bloss Spekulationen anstellen. Ausgehend von einer als tatsächliches

Ereignis angenommenen Zerstreuung von 800 (oder "any indefinite
great number") Schmieden wäre etwa denkbar, dass sich deren Nachfahren
an verschiedenen Orten jeweils der Bezeichnung panday domas erinnerten
oder in pantun oder anderen Überlieferungen davon hörten, aber mit der
Zeit aus irgendeinem Grund die Bezeichnung auf den lokalen Vertreter
dieser Gesamtheit als Gründer der lokalen Tradition übertrugen, wodurch
das ohnehin äusserst seltene und praktisch nur in archaisierenden
Zusammenhängen vorkommende Wort domas nicht mehr in der ursprünglichen
Bedeutung verstanden wurde.

Nach der vielleicht zu Unrecht vergessenen Auffassung von F. Boas50 sind
in allen Bereichen der menschlichen Kultur die Inhalte von Symbolen nicht
untrennbar oder wesenhaft mit ihren Trägern verbunden, sondern sind im
wesentlichen als "sekundäre Rationalisierungen" der tradierten Symbole

Bedeutungsträger) anzusehen. Im allgemeinen haben die Bedeutungsträger

eine ungleich viel grössere Konstanz über Zeit und Raum hinweg als

ihre Interpretationen (Inhalte), wie Boas an zahlreichen Beispielen nachweisen

konnte. Die ursprüngliche Bedeutung von "panday domas" hat sich in
der schriftlichen Überlieferung der (besonders javanischen) Adelsschicht
erhalten, allerdings auf Kosten der Aktualisierungsmöglichkeiten des

geschichtlich fixierten Begriffs, während in der mündlichen Überlieferung
der Sunda-Schmiede das weiterhin in der Kultur lebendige Symbol inhaltliche

Neuinterpretationen erfahren hat, wobei ich hier nicht zwischen "sprachlicher"

(semantischer) und "kultureller" (konzeptueller, pragmatischer)
Bedeutung unterscheide.

Es stellt sich weiter die Frage nach der Bedeutung eines solchen
Bedeutungswandels. Wiederum ganz spekulativ könnte man darin z.B. den symbolischen

Ausdruck der real erfahrenen sozialen und ökonomischen Entfremdung

und Vereinzelung sehen, die zumindest in der erwähnten maranggi-
Prophezeiung ausdrücklich angesprochen zu sein scheint.

Mit solchen Interpretationen eines relativ mageren und ohne den kuturel-
len Kontext präsentierten Materials verlasse ich allerdings die Beschreibung

50 Boas 1938 : Kap. 12.

154



von Tatsachen und begebe mich in die Gefahr, eigene Vorstellungen und
Wünsche unausgesprochen in das Material hineinzuprojizieren. Es wird dann
schwierig, noch zu erkennen, wo die Grenze zwischen Mythographie und
Mythomanie verläuft51.

Vermutlich bin ich nicht der einzige Ethnograph, der nach längerer Zeit
des Gesprächs und Nachdenkens über Mythen irgendwann nicht mehr nur
"aufnahm", sondern wie seine täglichen Gesprächspartner im "Feld"
(bekanntlich selbst immer ein mythischer und mythologischer Ort)
unversehens eigene Fäden in die Mythologie seiner Umgebung einzuweben
begann, sei es durch Überinterpretation, durch Ergänzung, wo störende
Löcher vorhanden waren, oder ganz einfach durch Teilnahme an abendlichen

Gesprächen über entsprechende Themen als nicht nur Fragender und
Beobachtender, sondern manchmal auch um seine Ansicht Befragter. Es

mag deshalb gestattet sein, der Wahrheit halber hier auch noch die
Geschichte zu erzählen, die ich mir als Klammer um die Panday Domas-
Fragmente zurechtgelegt hatte, zunächst meiner Meinung nach durchaus als
dem Material gerecht werdende Interpretation.

Nach nahezu einem Jahr der sowohl teilnehmenden wie teilnahmslosen
Beobachtung von Versuchen von Schmieden, sich zur Verbesserung ihrer
ökonomischen und sozialen Stellung genossenschaftlich zusammenzuschlies-

sen, konnte ich mich nicht enthalten, die im (vielleicht von mir idealisierten)
Lebaklarang vernommene Prophezeiung als willkommene, aus der einheimischen

kulturellen Tradition stammende Ermutigung zu solchen Schritten zu
interpretieren. Dass sich die Prophezeiung, so wie ich sie tatsächlich zu
Gehör bekam, nur auf maranggi bezieht, vergass ich bald und behielt sie als

Schmiedeprophezeiung in Erinnerung52. Dadurch ergab sich eine Metapher,
die gleichzeitig als den ganzen Überlieferungen zugrundeliegender "Sinn"
und als nun in die Zukunft projizierte Brücke zwischen dem verehrten éyang
und den 800 Schmieden dienen konnte: Der éyang, der Ursprung, Ideal und
nun also auch Zukunft der heutigen Schmiede symbolisierte, trüge seinen
Namen mit Grund; seine "wirkliche" und wirksame Bedeutung, die in der
Vereinzelung der Diaspora vergessen wurde, wäre eben "800 Schmiede"
bzw. "any indefinite great number"; das unbewusst verehrte Ideal wäre also
diese Gesamtheit der Schmiede, bei denen sogar ein König in die Lehre ging.
Der erneute Zusammenschluss der auch in anderem als geographischem Sinn
voneinander getrennten Schmiede würde dann die eigentliche Bedeutung des

51 Dass davor auch Meister wie C. Lévi-Strauss nicht gefeit sind, zeigt die Analyse von Harris
1979 : 214f.

52 Die enge Verbindung zwischen dem maranggi Eudeum Jaya und Panday Dornas lässt

allerdings vermuten, dass auch die Schmiede in diese Prophezeiung eingeschlossen sein

könnten, doch findet sich in meinem Material kein positiver Beleg dafür.

155



unverstandenen Namens ihres angebeteten éyang enthüllen (mit ein bisschen
Hilfe aus der Bibliothek). Schon stellte ich mir die "Koperasi Panday
Dornas" als Zusammenschluss der Schmiede von Pasirjambu vor, umso mehr
als die Anzahl der Werkstätten (200) multipliziert mit der durchschnittlichen
Belegschaft (4) just die richtige Zahl ergab...

Der holländische Islamist Martin van Bruinissen machte mich schliesslich
darauf aufmerksam, dass ich nicht nur ein Mythoman geworden war,
sondern erst noch kein origineller: Meine "Auslegung" dessen, was ich von
Panday Dornas gehört und von panday domas gelesen hatte, folgte ziemlich
exakt dem Muster einer persischen Sufi-Geschichte aus dem 12. Jahrhundert,

in der sich eine Schar Vögel auf die mystische Suche nach dem
königlichen Wundervogel Simorgh macht. Ans Ziel der Reise, in den Palast
des Simorgh, gelangen noch 30 (si) Vögel (morgh), um dem gesuchten König
zu begegnen, in dem sie das Spiegelbild ihrer selbst erkennen53.

Abgesehen davon, dass dadurch sicher keinerlei genossenschaftliche
Entwicklungen beschleunigt wurden54, war es nicht meine Aufgabe, mystische
Parabeln zu erdichten, sondern neben Informationen über Handwerk,
Ökonomie, soziale Verhältnisse und Geschichte der Schmiede auch etwas über
ihr Denken und ihre Traditionen in Erfahrung zu bringen. Es wäre
angenehm gewesen, eine schön runde Geschichte aus dem "Feld" heimzutragen,
für spätere Leser in Europa und für einige Leute in Pasirjambu, welche die
Erwartung hegten, ich könnte durch meine Fragerei und fleissige
Bibliotheksstudien "die" Geschichte der Sunda-Schmiede rekonstruieren und zum
Nutzen der Nachfahren aufschreiben - eine Erwartung, die sicher auch durch
voreilige Erklärungen meinerseits über die eventuelle Nützlichkeit meiner
ethnographischen Unternehmungen entstanden war. "Du suchst die verlorenen

Glieder einer auseinandergefallenen Kette zusammen", hatte mir einmal
jemand - ich glaube anerkennend - seine Vorstellungen von meiner Tätigkeit

erklärt. Das schmeichelt und spornt an, und lässt die Versuchung
entstehen, nicht gefundene Stücke selber nachzuschmieden. Leider muss ich
die verehrten sesepuh ebenso enttäuschen wie geduldige Leser, die sich
vorstellen, ich würde nach der langfädigen Materialpräsentation irgendwelche

interessanten Schlüsse ziehen: Es bleibt bei den Stücken; ich kann sie
nicht zu einer brauchbaren Kette zusammensetzen, schon gar nicht zur
ursprünglich verlorenen, wenn es so etwas überhaupt gegeben hat.

53 Attar 1984 : 15f., 219. Danke Martin!
54 Die panday domas existieren ebensowenig jenseits der Geschichte wie der Simorgh; es sind

feudalistische Schmiede und ein feudalistischer Vogel, königliche Handwerker und ein
mystischer König. Könnten solche Märchen überhaupt zu einer Solidarität aufrufen, so wäre
es sicher keine genossenschaftliche Arbeitersolidarität, sondern die Solidarität der alten
Zünfte, wie R. Fink kürzlich in einem Gespräch bemerkte.

156



Als kleinen Realersatz für sprachlich Interessierte biete ich eine zusätzliche

Textstelle an, die nochmals zu einer Spekulation über die Frage nach
dem einen Panday Dornas anregen kann. Sie stammt aus dem vermutlich um
1850 im Sundaland verfassten "Wawacan Sajarah Galuh" (Ekadjati 1981).
Der Kontext der Stelle ist einmal mehr die Ciung Wanara-Sage; es geht um
die Verteilung des königlichen Erbes. Im Vers 119 steht:

Hariang Banga jadi Prabu Anom.
Ciung Wanara jadi panday beusi,

ngaran Empu Anjali,
jumblah dlapan puluh55.

Die Übersetzung scheint mir vom Text her klar zu sein:

"Hariang Banga wurde Thronfolger.
Ciung Wanara wurde Eisenschmied,
mit Namen (oder: "hiess") Empu Anjali,
achtzig an der Zahl."

Selbst wenn wir aufgrund von ähnlichen Ciung Wanara-Versionen davon
ausgehen, dass der Held nicht selbst den Namen seines früheren Lehrers
Empu A(n)jal(i) übernahm, sondern diesen mitsamt den ihm unterstellten
Schmieden als Erbe erhielt (obwohl die Form jadi "werden" in beiden
unserem Text zugrundeliegenden Manuskripten belegt zu sein scheint),
bleibt die befremdliche Erscheinung der unmittelbaren Verbindung des

Namens des Schmiede-Oberhauptes mit der Anzahl achtzig, die ja als
Variante der üblichen 800 auch in einem der Berichte vom Übergang der
Schmiede nach Majapahit bei Raffles vorkommt (1817 II : 99). Bringt die
Stelle also eine in asiatisch-feudalistischen Vorstellungen über Identität und
"Wert" von Personen verwurzelte Identifikation des empu mit der Gesamtheit

seiner Untertanen zum Ausdruck? Man müsste der Frage in einem
weiteren Zusammenhang nachgehen, um über die blosse Spekulation hinaus-
zugelangen. Möglicherweise weist unsere Stelle auf soziokulturelle
Voraussetzungen hin, in deren Licht die "Verwandlung" der 800 Schmiede in den
einen éyang weniger befremden würde als auf den ersten Blick56.

Die Frage, die im Zentrum dieser Überlegungen steht, wird durch die mir
vorliegenden Überlieferungen nicht beantwortet: Wir wissen weiterhin nicht,
wie Eyang Panday Dornas zu seinem Namen gekommen ist. Aber unabhängig

davon bleibt dieser Name als heiliges Symbol bei vielen Sunda-Schmie-
den lebendig; als solches benennt er gegenwärtige Erfahrungen und erfüllt er

55 Textvarianten: pêrbu statt Prabu (synonym), jumlah statt jumblah (synonym), salapan puluh
("90") statt dlapan puluh.

56 Vgl. dazu die Verwandlung der "Sieben Geister" (Curiang Tujuh) in den "Einen Gott"
(Guriang Tunggal) im pantun "Mundinglaya Di Kusumah". Das eine wie das andere ist eine

Bezeichnung für Batara Guru, den Gott Siva (Coolsma 1913 : 208).

157



bestimmte Funktionen, obschon konkrete inhaltliche Vorstellungen über die
Bedeutung des Namens und die Identität des Trägers von Ort zu Ort,
manchmal sogar von Person zu Person variieren.

Diese Funktionen umfassen mehr als die Schaffung einer mythisch
überhöhten und idealisierten Berufsidentität, um erfahrene Entfremdung und
Entwürdigung zu relativieren, in einen grösseren Zusammenhang zu stellen
und anhand utopischer Alternativen hinterfragbar zu machen. Der éyang hat
auch eine wichtige Rolle als zentraler Teil einer Gruppe von Glaubensvorstellungen

und Praktiken, die es einem Schmied ermöglichen, sich intensiver,
wenn auch nicht allein auf rationale Weise, mit seinem Handwerker-Sein
auseinanderzusetzen, als das unter den gegebenen Verhältnissen lediglich
aufgrund der realen Erfahrungen des Arbeitsalltags möglich wäre. Die
Ratschläge und magischen Hilfen des éyang geben mehr Selbstsicherheit bei
der Arbeit, die von ihm geforderten Observanzen und Tabus erhöhen die
Konzentration. Befremdende Vorgänge und ungewöhnliche Schwierigkeiten
finden durch ihn ebenso eine Erklärung wie die Existenz alter
Schmiedeerzeugnisse, von denen niemand mehr weiss, wie man sie herstellt. Der
éyang überwacht sogar die Qualität heutiger Produkte: durch den Mund
eines tukang laésan (Besessenheitsschamanen) etwa kritisiert er einen sich
über schlechten Erfolg beklagenden Jungschmied wegen der Verwendung
schlechter Rohstoffe und der Missachtung der in der Schmiede gebotenen
Verhaltensregeln, welche die zu guter Arbeit notwendige Konzentration
ermöglichen.

Auf die Funktion des eyang-Glaubens als "Brücke" zum Goldenen Zeitalter

der empu Pajajaran wurde schon mehrfach hingewiesen. Eine einfache
Kontinuität zeigen die Überlieferungen allerdings nicht; zwar wissen sich die
heutigen Schmiede in der Tradition der sagenhaften empu Pajajaran, doch ist
von keinem allmählichen Übergang die Rede. Trotz vermittelnder Mythologie

bleibt etwas von dem Gegensatz erhalten, den wir am Anfang vor allem
bei den NichtSchmieden festgestellt haben; ein Bruch, der erkennbar ist,
sobald wir die Überlieferungen näher betrachten. Dieser Bruch geht durch
das ganze Geschichtsbild der Orang Sunda hindurch; er trennt die Zeiten vor
und nach dem als Untergang einer Welt empfundenen Zusammenbruch der
Zivilisation von Pajajaran in der Mitte des 16. Jahrhunderts.

Wie andere Handwerke, die in Pajajaran zur Blüte gekommen waren,
konnte die Schmiedekunst unter den Bedingungen einer erneuten
Brandrodungsbauern- und Wildbeuterexistenz der Orang Sunda höchstens in
rudimentärsten Resten überleben und scheint sich, wenn wir von den alten
Einflussgebieten der islamischen Reiche Banten und Mataram absehen, erst
in der frühen Kolonialzeit teilweise wieder zu einiger Bedeutung entwickelt
zu haben. Noch am Anfang des 18. Jahrhunderts stellte C. Chastelein fest,
die Orang Sunda kümmerten sich nicht um Handwerk (Pleyte 1911a : 27).
Die 1809 im Priangan-Gebiet, also dem Sunda-Kernland, anzutreffenden

158



Eisenschmiede waren wie die Zimmerleute, Silber- und Kupferschmiede
"meistens Menschen, die von Java kommen oder sogenannte Oosterlingen"
(Van Motman, zit. n. De Haan 1913 : 503). De Haan zitiert in seinem
detailreichen Geschichtswerk keine anderen Angaben über Schmiede in
Priangan bis zum frühen 19. Jahrhundert und kommt aufgrund weiterer
Indizien zur Vermutung, dass die Schmiederei keine grosse Bedeutung
gehabt haben könne (loc. cit.). Pleyte (1911a : 26) kommt sogar zum
Schluss, dass "alles westjavanische Handwerk, wie es heute vorliegt, relativ
rezenten Datums ist"; das sei "das einzige, was mit ziemlich grosser Sicherheit"

über Ursprung und Entwicklung dieses Handwerks gesagt werden
könne. Wie wir zu Beginn gesehen haben, nimmt Pleyte in derselben Arbeit
allerdings zumindest für das Schmiedehandwerk trotzdem eine Entwicklung
aus der alten Waffenschmiedekunst an; sicher dürfen wir auch dem Handwerk

der maranggi im Sundaland vorislamische Ursprünge zuschreiben.
Tatsächlich kann der radikale Bruch, den die Entwicklung dieser Handwerke
beim Untergang der hinduisierten Sundakultur erfahren haben muss, den
eingangs zitierten Eindruck erwecken, wir hätten es mit ziemlich rezenten
Erscheinungen zu tun.

Der Glaube an Panday Dornas und die damit verbundenen Praktiken
helfen den Schmieden, diesen Bruch symbolisch zu überbrücken. Dass dies
nicht bis zu einer wirklichen Kontinuität gelingen kann, ist u.a. auch daran
abzulesen, dass der Bruch offenbar durch das Symbol "Panday Dornas"
selbst hindurch geht, wie der nicht verstandene Bedeutungswechsel zeigt.

Dieses Symbol scheint in nächster Zeit nicht aus dem Leben und den
Köpfen der Sunda-Schmiede zu verschwinden, und noch immer kann es neue
Bedeutungen annehmen. Wer sich die "Entwicklung" des Schmiedehandwerks

zur Aufgabe gemacht hat - gegenwärtig sind in Westjava verschiedene
Organisationen mit verschiedenartigen Motiven und Interessen am Werk57 -
der sollte berücksichtigen, dass er es nicht einfach mit Leuten zu tun hat,
deren keiner näheren Betrachtung würdiges "primitives Denken" möglichst
rasch mit Hilfe moderner Managementtheorien ausgetrieben werden muss58,

sondern mit den Erben einer Handwerkstradition, deren Auffassung über
die Bedeutung ihrer Tätigkeit in ihrer Komplexität nicht leicht zu verstehen
sind. Eine gewisse Kenntnis der Vorstellungswelt der Menschen, mit denen
man zusammenzuarbeiten versucht, ist aber unabdingbare Voraussetzung für
eine Verständigung zwischen den Partnern, ohne die wiederum keine Aus-

57 U.a. die westjavanische Handels- und Industriekammer (KADIN Jabar), die Friedrich
Naumann-Stiftung, die Bank Indonesia, das Proyek Pusat Pengembangan Industri Penger-
jaan Logam (MIDC) sowie diverse Regierungsämter. Vgl. KADIN 1978, MIDC 1978,
Maulani 1982, Aten 1953.

58 So etwa Maulani 1982.

159



sichten auf positive Resultate der Zusammenarbeit bestehen59. Wie die letzte
Episode zeigt, ist auch in Entwicklungsprojekten mit dem alten éyang zu
rechnen:

Usep arbeitet im Service Center eines Entwicklungsprojekts bei Salaman-
jah an einer grossen Bestellung von Macheten für Transmigrantenkolonien
in Sumatra. Zusammen mit zwei Kollegen zertrennt er den stählernen
Mantel einer vom Krieg übriggebliebenen Bombe in handliche Werkstücke.
Es braucht jedesmal eine Stunde angestrengten Schlagens, bis mit Kalt-
schrotmeissel und Vorschlaghammer ein 3 kg-Stück abgetrennt ist. Der
Manager schimpft, "seine Arbeiter" (buruh) hätten zuwenig Disziplin. Er ist
nervös: ein Gewinn von über einer Million Rupiah steht auf dem Spiel, wenn
die Lieferfrist nicht eingehalten wird. "Die Arbeitskraft zählt hier überhaupt
nicht", klagt Usep, natürlich nicht in Hörweite des Managers, den er
ohnehin nur selten zu Gesicht bekommt. Usep soll hier technische Fähigkeiten

und Kenntnisse in administrasi, organisasi und koperasi erwerben,
später soll er sich mit anderen "Kleinunternehmern" zu einem selbstverwalteten

kelompok zusammenschliessen. Dank der Projektfinanzierung aus

Europa kann es sich der Manager leisten, die Stückpreise der anderen
Verleger und Händler knapp zu überbieten; das motiviert die Schmiede, sich

zum Trainingskurs einzuschreiben. Die massiven Gewinne, die dabei für den

Manager trotzdem herausschauen, motivieren auf der anderen Seite ihn, das

Zentrum "nach wirtschaftlichen Gesichtspunkten" zu führen. "Wir dürfen
sie nicht mit Samthandschuhen anfassen", erklärt er; "nachher müssen sie

auch im strengen Konkurrenzkampf bestehen können." Als Arbeiter,
Kleinunternehmer oder Genossenschaft? Das scheint nicht so klar zu sein.

Usep jedenfalls hat sich gewappnet. Sein T-Shirt ist mit Hammer, Machete
und Beil sowie den Wörtern "SANDEKALA" und "DOMAS" bemalt.
Sandékala ist die Zeit des Sonnenuntergangs, die "Zeit des Zusammentreffens"

zwischen Tag und Nacht, wenn die Dämonen unterwegs sind; "viel
sandékala" sagt man, wenn viele Gefahren zu erwarten sind (vgl. Coolsma
1913 : 546; Sukanda-Tessier 1977 : 187). "Sandékala", erklärt mir Usep auf
meine Frage später bei einer Zigarette, "das heisst, dass wir bei dieser Arbeit
erst nachts heimkommen und schon vor subuh ("Tagesanbruch", gegen
5 Uhr) wieder anfangen. Und Panday Dornas, das ist ein superstarker
Schmied." - "Was bedeutet denn domasl" - Dornas? Also: Daék, Olah,
Mandang, Awak, Séhat - D-O-M-A-S, verstehen Sie?50" - "Ach so? 'Bewegung

ist gesund' Und von wem wissen Sie das?" - "Von meinem Vater,
und den Ahnen (karuhun)!"

Und die müssen es ja schliesslich wissen.

59 Vgl. dazu schon Pleyte 1911a : II—IV!
60 Daék "wollen"; olah "bewegen", eigentlich "bearbeiten", "kochen" (vgl. olahraga

"Sport"); mandang "beabsichtigen", "streben nach"; awak "Körper"; séhat "gesund".

160



Zusammenfassung

In mündlichen Überlieferungen und riutellen Praktiken von Sunda-
Schmieden spielt ein mythischer Ahne (éyang) namens Panday Dornas
eine zentrale Rolle. Dieses bisher unveröffentlichte Material wird vorgestellt

und interpretiert als Darstellung einer gebrochenen Beziehung zu
den sagenhaften Schmieden des vorislamischen Pajajaran-Reiches, wobei
das Verhältnis zwischen Mythos und Gechichte unklar bleibt. Die in
Texten aus dem letzten Jahrhundert belegte Bedeutung des Namens
Panday Dornas, "800 Schmiede", wird nicht mehr verstanden. Der Aufsatz

berichtet von den Versuchen des Autors, mit ethnographischen und
philologischen Mitteln sowie Spekulation herauszufinden, wer Panday
Dornas ist. Eine schlüssige Antwort fehlt.

161



Bibliographie

Adiwilaga, Anwar
1972 Beberapa tjatatan tentang pembinaan dalam hal produksi

keradjinan rumah.
In: Seminar peranan keradjinan rakjat dalam usaha memper-
tinggi pendapatan per capita: 13-19
Tasikmalaja

Ambri, Moh.
1933 De Soendasche feestkalender.

Djawa (Weltevreden/Jogjakarta) 13 : 115-120

Aten,A.
1953 The pandai's (blacksmiths) in Western Java. (Some remarks

on rural industry in Indonesia V.)
Indonésie ('s-Gravenhage) 6 : 536-564

Attar, Farid ud-Din
1984 The conference of the birds.

Translated with an introduction by Afkham Darbandi and
Dick Davis.
Harmondsworth: Penguin

Boas, Franz
1938 The mind of primitive man.

New York, Macmillan

Brandes, J.L.A.
1897 Pararaton.

VBG (Batavia)
Van der Chijs, J.A.

1861 Overzigt van de nijverheid in Nederlandsch-Indie in het jaar
1858.

Tijdsch. Nijverh. en Landbouw in N.-I. (Batavia)
n.s. 7 : 125-167

Coolsma, S.

1913 Soendaneesch-Hollandsch Woordenboek (2de druk).
Leiden: A.W. Sijthoff

Crawfurd, John
1820 History of the Indian Archipelago, Vol. I.

Edinburgh: A. Constable

Damais, Louis-Charles
1970 Repertoire onomastique de l'épigraphie Javanaise.

Paris: Ecole Française d'Extrême-Orient

162



Danasasmita, Saleh et al. (Hg.)
1977 Babad Pakuan atau Babad Pajajaran I.

Jakarta: Proyek Pengembangan Media Kebudayaan

Djajadiningrat, P.A.A.
1936 Herinneringen van Pangeran Aria Achmad Djajadiningrat.

(Hg. Diet Kramer).
Amsterdam u. Batavia: G. Kolff

- 1904 Nota van den Regent van Serang
In: Rapport van den Directeur van Onderwijs, Eeredienst en
Nijverheid betreffende de maatregelen in het belang van de
inlandsche nijverheid op Java en Madoera II: Bijlage V.
Batavia: Landsdrukkerij

Ekadjati, Edi S. (Hg.)
1981 Wawacan Sajarah Galuh.

Jakarta u. Bandung: Lembaga Penelitian Perancis Untuk
Timur Juah-Ecole Française d'Extrême-Orient

Eliade, Mircea
o.J. Schmiede und Alchemisten.

Stuttgart: Klett (Orig. 1956)

Geertz, Clifford
1960 The religion of Java.

Chicago u. London: University of Chicago Press

Groneman, J.
1910 Der Kris der Javaner.

IAE (Leiden, Paris etc.) 19 : 91-109, 123-161, 179-211

De Haan, F.
1913 Priangan, Bd. 4.

Batavia: G. Kolff

Harris, Marvin
1979 Cultural materialism.

New York: Random House

Hazeu, G.A.J.
1904 lets over koedi en tjoendrik.

TBG (Batavia) 47 : 398-413

Holstein, P.
o.J. Contribution à l'étude des armes orientales, Inde et Archipel

Malais. Tome 1er.
Paris: A. Lévy

163



Jahn, Samia AI Azharia
1983 Abu Kan'än, ein Kulturheros in den Trockengebieten des

Westsudans.
Anthropos (Freiburg) 78 : 556-564

KADIN (Kamar Dagang & Industrie Jawa Barat)
1978 Laporan hasil penelitian pengrajin panday besi di Pasirjambu

Kabupaten Bandung.
Bandung: KADIN Jabar

Knebel, J.A.
1898 A propos d'armes et d'autres objets désignés par le javanais

sous les noms de Kjai, Njai, Poen et Si, Kaämpoehan et
Kasiat. Croyances populaires et traditions.
TBG (Batavia) 40 : 238-286

Koesni
1979 Pakem pengetahuan tentang keris.

Semarang: C.V. Aneka

KUBS
1976 (Siehe: Panitia Kamus Lembaga Basa & Sastra Sunda)

Marschall, Wolfgang
1965 Indonesische Gebläseformen.

In: Festschrift Alfred Bühler (Schmitz, C.A. und Wildhaber,
R. Hg.) : 289-302
Basel : Pharos

Maulani, Firman
1982 Usulan dasar perencanaan strategis pembinaan industri kecil

tempa besi di Desa Pasirjambu.
Thesis Tugas Sarjana ITB (unpubl.)
Bandung

MIDC (Metal Industries Development Centre)
1978 Studi pengembangan industri logam tempa (panday besi) Ci-

widey.
Bandung: MIDC

Moebirman
1980 Keris senjata pusaka.

Jakarta: Yayasan Sapta Karya

Mustapa, Haji Hasan
1977 Bab adat-adat Orang Sunda.

Jakarta: Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa

Oosting, H.J.
1879 Soendasch-Nederduitsch woordenboek.

Batavia

164



Panitia Kamus Lembaga Basa & Sastra Sunda
1976 Kamus umum Basa Sunda (KUBS).

Bandung: Tarate

Pigeaud, Th. G. Th.
1967-80 Literature of Java. 3 Bde. & Suppl.

The Hague: Nijhoff

De lotgevallen van Tjioeng Wanara.
VBG (Batavia) 58/2

De inlandsche nijverheid in West-Java als sociaalethnologisch
verschijnsel. Eerste stuk.
Batavia: Javasche Boekhandel & Drukkerji

Woordenlijst tot de pantoen's Njai Sumur Bandung, Tjiung
Wanara en Lutung Kasarung.
VBG (Batavia) 58/4

Raffles, Thomas Stamford
1817 The History of Java. 2 Bde.

London: Black, Parbury & Allen u. John Murray
Rigg, Jonathan

1862 A dictionary of the Sunda language of Java.
VBG (Batavia) 29

Rosidi, Ajip
1961 Tjiung Wanara. Bandung

- 1973 My experiences in recording "Pantun Sunda".
Indonesia (Ithaca) 16 : 105-111

Rouffaer, G.P.
1904 De voornaamste industrieen der inlandsche bevolking van

Java en Madoera.
Koloniaal-Economische Bijdragen la.
's-Gravenhage: Nijhoff

Satjadibrata, R.
1954 Kamoes Basa Soenda. Djakarta

Subarma, Ki
1973 Carita Ciung Wanara. (Hg. Ajip Rosidi)

Bandung: Proyek Penelitian Pantun & Folklore Sunda

Suhamihardja, A. Suhandi
1980 Agama, kepercayaan dan sistim pengetahuan.

In: Masyarakat dan kebudayaan Sunda (Hg. Edi S. Eka-
djati : 212-234
Bandung: Pusat Ilmiah dan Pembangunan Regional

Pleyte, C.M.
1910

1911a

1911b

165



Sukanda-Tessier, Viviane
1977 Le triomphe de Sri en Pays Soundanais. Etude ethnophilologi-

que des techniques et rites agraires et des structures
socioculturelles.

Publications de l'EFEO 101

Paris: Ecole Française d'Extrême-Orient

Tjandra Kusuma
o.J. Tjiung Wanara.

Semarang: Astanabuku Abede

Yogaswara, Y. et al.
1976 Naskah dan kitab lama Cisondari.

Laporan penelitian (unpubl.)
Bandung: Fakultas Sastra Universitas Padjadjaran

166


	PANDAY DOMAS : über einen mythischen Ahnen bei Sunda-Schmieden in Westjava und die Schwierigkeiten beim Versuch, ihm auf die Spur zu kommen

