Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (1985)

Artikel: Duale Opposition und einseitige Erganzung an Kultbauten der Sa'dan
Toraja

Autor: Domenig, Gaudenz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007659

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gaudenz Domenig

Duale Opposition und einseitige Erginzung
an Kultbauten der Sa’dan Toraja

1. Einleitung

Am Beispiel des traditionellen Hauses der Atoni von Timor hat Clark
E. Cunningham (1973) in eindriicklicher Weise aufgezeigt, wie der Begriff
“Ordnung’ im Bauen und Wohnen einer indonesischen Bevolkerungsgruppe
mit gewissen auch in andern Bereichen der Kultur wirksamen Prinzipien der
Gliederung und der Klassifikation verbunden ist. Cunninghams Ausfiihrun-
gen zum Atoni-Haus betreffen viele Aspekte: Form und Konstruktion des
Hauses und seiner Teile, Namen der Bauteile und Raumzonen, Anordnung
der Inneneinrichtung, Orientierung nach den Himmelsrichtungen, alltigliche
und besondere (rituelle) Beniitzung, kosmologische Analogien, Integration
des Hauses in den Makrokosmos, Entsprechungen im Verwandtschafts-
system, sakrale Raumordnung einer politischen Organisation (Fiirstentum),
Beziehungen zur Methode der Geliibdeleistung, zu Tétowierungsmustern,
und anderes mehr. Im Ergebnis zeigt sich, dass im Haus der Atoni mit seinen
konstituierenden Teilen, Gliederungen, Formen, Symbolen und Vorschrif-
ten betreffend Ordnung und menschliches Verhalten in mannigfaltiger Weise
ein Modell des Atoni-Kosmos greifbar wird.

The Atoni explicitly express ‘order’ in the house, and much in their social and
political order is related in form and naming to it. However, the references
extend beyond the social order: space and time, man and animals, man and
plants, and man and supernatural are conceived to be ordered by principles
related to those expressed in the house, and symbols involving all of these
occur in the house. (Cunningham 1973 : 234f.)

Cunningham geht es letzlich um die Frage der Ordnungsideen der Atoni
ganz generell, doch wenn er dabei seinen Blick gerade auf das Haus richtet,
so hat dies seinen guten Grund.

In using the house to consider ideas of order in Atoni society, I do not mean to
imply that the house need necessarily be a basic reference, even for Atoni. The
principles of categorization, not their expression, are important. However, ...,
the house is one of the best modes available to a preliterate society to
encapsulate ideas, given the absence of literature and the sporadic occurrence

39



and varying degree of participation in ritual. In addition, the house illustrates
more than particular principles of classification; it illustrates the value of
classification per se. (Cunningham 1973 : 235)

Das Haus muss also nicht notwendigerweise eine Grundreferenz sein,
doch stellt es immerhin eines der besten verfiigbaren Kulturgiiter dar, in
denen ein schriftloses Volk Ideen “verkapseln” und durch die Anwendung
von Klassifikationsprinzipien auch den Wert der Klassifikation an sich
demonstrieren kann. Diese Einsicht fiilhrt Cunningham am Schluss seines
Artikels dazu, auf die Mdoglichkeit einer vergleichenden Soziologie des
Hauses hinzuweisen. Eine solche, meint er, konnte damit beginnen, unter
spezieller Beachtung der Beziehung zwischen symbolischer und sozialer
Ordnung der Frage nachzugehen, wie Einheit und Unterschied (unity and
difference) in der architektonischen Form zum Ausdruck kommen. Mit
Bezug auf das Atoni-Beispiel hat er selbst dazu die folgenden Punkte
herausgearbeitet:

1. Zusammenspiel von differenzierenden Kreuzmustern und unifizierenden
Kreis- oder Viereckmustern im Raumraster, der die Anordnung der wich-
tigen Elemente reguliert. (S. 216f.)

2. Symbolisierung von “Unterschied” und “Einheit” in konkreten Elementen
(z.B. differenzierende Plattformen und unifizierende ‘“Zaunformen” wie
Wand und Dach). (S. 232)

3. Oppositon der Hilften einer dual gegliederten Ganzheit mit einer Einheit,
die auf hoherer Ordnungsebene ihrerseits “Hélfte” einer grosseren Ganz-
heit ist (z.B. innere und dussere Hilften des Unterbaus in Opposition zum
Dachraum als Hilfte des ganzen Hauses). (S. 216)

4. Verbindung oder Vermittlung zwischen zwei gegensitzlich klassifizierten
Einheiten. (S. 222)

5. Prinzip der komplementdren — im Gegensatz zur bloss separierenden -
Opposition. (S. 222, 232)

6. Assoziation unterschiedlicher Raum- und Bauteile mit dyadischen Katego-
rien wie links/rechts, ménnlich/weiblich, innen/aussen, Zentrum/Peripherie,
gross/klein, oben/unten, zahm/wild, usw. (S. 219, 222ff.)

Dass solche Prinzipen der Klassifikation und der Symbolisierung von
Einheit und Unterschied auch in der Architektur anderer Bevolkerungs-
gruppen Indonesiens (und natiirlich nicht nur Indonesiens) mannigfaltig zum
Ausdruck kommen, ist offensichtlich, und es erscheint deshalb wiinschens-
wert, dem Beispiel Cunninghams folgend weitere Architekturtraditionen im
Hinblick auf diese Thematik eingehend zu studieren.

Die Architektur der etwa 900 km nordwestlich von Timor im Bergland von
Sulawesi siedelnden Sa’dan Toraja wiére fiir eine umfassende Untersuchung
dieser Art zweifellos ganz besonders geeignet. Doch wenn sie im folgenden
mit einem Seitenblick auf die von Cunnningham aufgeworfene Frage nach
den architektonischen Formulierungen von ‘“Einheit und Unterschied”

40



betrachtet wird, so kann im begrenzten Rahmen dieses Artikels natiirlich nur
ein Teilaspekt zur Diskussion kommen: An einem ausgewéihlten Einzelob-
jekt aus dem traditionellen Bauinventar der Sa’dan Toraja soll aufgezeigt
werden, dass ‘“‘komplementédre’” Opposition in der Architektur oft nicht als
gegenseitige, sondern als einseitige Ergdnzung zu verstehen ist.

Beim Objekt, das Ausgangspunkt und zentraler Gegenstand der Betrach-
tung ist, handelt es sich um einen Opferaltar (oder Opferschrein'), den ich
anlisslich einer Feldforschung anderer Bestimmung im Juni 1976 nur neben-
bei aufgenommen habe’ (Abb. 1, 2). Ich werden den Altar zuerst als Kon-
struktion ohne Beriicksichtigung weiterer Zusammenhénge nur im Hinblick
auf die in seinem tektonischen Aufbau zum Ausdruck kommende Ordnungs-
idee betrachten. Anschliessend folgt in zwei Kapiteln der Versuch, ihn unter
Auswertung einiger weniger Beschreibungen von verwandten Altarformen
bei J. Kruyt (1921), A.C. Kruyt (1923/24), H. Van der Veen (1965) und
H. Nooy-Palm (1979) auch hinsichtlich der Funktion seiner zwei Bestand-
teile (s. Abb. 2) verstehen zu lernen. Das Schlusskapitel befasst sich dann
noch einmal mit der tektonischen Ordnungsidee, die in Bauten der betrach-
teten Art anschaulich verkorpert ist. Es wird insbesondere hervorgehoben,
was an dieser Idee ungewohnlich und fiir die von Cunningham aufgeworfene
Frage von Bedeutung ist.

1 Nooy-Palm (1979 : 269-273) behandelt die hier besprochenen Opferaltire als ‘‘sacrificial
shrines”. Im weitern konnte man wohl auch von temporéren *Gottersitzen” sprechen, da die
Gotter (oder Ahnen) herbeizitiert werden, um die Gaben zu kosten.

2 Diese Feldforschung habe ich gemeinsam mit Nold Egenter durchgefiihrt. Sie galt spezifisch
den Wohn- und Speicherbauten und ihrer Konstruktion. Den hier besprochenen Feldaltar
entdeckten wir zufillig auf dem Weg von Makale nach Batualu im Westteil des Distrikts
Sangalla. Uber den genauen rituellen Zusammenhang konnten wir uns nicht informieren,
doch geht es hier auch nur um das Bauobjekt als solches. Am Boden zwischen den beiden
Bambuspfosten waren zwei Ofergaben niedergelegt und davor ein konischer Stein errichtet
(Domenig 1980 : Abb. 311). Auf der geflochtenen ‘“‘Plattform” befand sich zur Zeit der
Aufnahme (26.6.76) nichts, doch war der Palmwedelhiille vorn unterhalb der Mitte ein
kurzes Stiick Bambus angehangt, das eine Fliissigkeit (angeblich Schweineblut) enthielt.

41



Abb. 1 Feldaltar mit bauméhnlicher Umhiillung aus Palmwedeln

(vergl. Abb. 2).

42



3 \\\.f\\\ N

3 AN \// d Do = ”
\/;.r,'\:\\\‘// =S
il -"@;’& 1&4/%\;3\ \
N .._r-‘,',h‘v :"Q = = . -\
NN V ‘

Abb. 2 Der in Abb. 1 gezeigte Feldaltar von rechts hinten gesehen
und in Kernbau und ‘““Hiille” getrennt dargestellt.
(Zeichnung: Mioko Domenig, nach Fotos).

Rechts: Opfergestell aus Bambus (Gesamthohe ca. 80 cm).
Links: Umbhiillung aus Blattwedeln der Zuckerpalme.

43



2. Einheit und Unterschied an einem Feldaltar

Der in Abb. 1 gezeigte Opferaltar, auf dem Feldrain in der Ecke eines
Reisfeldes im Westteil von Sangalla (Tana Toraja) vorgefunden, besteht aus
zwel ilibereinandergestellten Konstruktionen, von denen die eine als Kern-
bau, die andere als Umhiillung in Erscheinung tritt. Lassen wir die Frage der
Funktion beider Teile zunichst ausser acht, so konnen wir sie fiir die
vergleichende Betrachtung aus ihrer Verschachtelung befreien und als zwei
selbstandige Gebilde nebeneinanderstellen (Abb. 2).

Bei der Konstruktion links, einer Form aus Blattwedeln der Zuckerpalme
(arenga sacchifera), handelt es sich um eine Art Hiitte, die mit ihrer
buschigen Firstbekronung bauméhnlich in Erscheinung tritt. “Stamm” und
“Wipfel” (Hiitte und Firstkrone) stehen offensichtlich in dualer Opposition
und unterscheiden sich dabei in mehrfacher Hinsicht:

“Stamm” (Hiitte) “Wipfel” (Firstkrone)
unten oben

tragend getragen
selbstandig abhingig

stabil labil
konusférmig trichterformig
einheitlich vielheitlich
gebunden frei

stehend vorstehend
niitzlich dekorativ
erdbezogen himmelweisend

Da Stamm und Wipfel trotz aller gegensitzlichen Qualititen auch eine
Ganzheit bilden, was schon im durchgehenden Material zum Ausdruck
kommt, kann von einem Fall “komplementdrer” Opposition gesprochen
werden. Insofern es sich hier nun aber um ein bauliches Gebilde handelt, an
dem der eine Teil den andern trégt, ist es auf der tektonischen Betrachtungs-
ebene nicht angebracht, die Komplementaritit im sonst {iblichen Sinne als
“gegenseitige”’ Ergédnzung aufzufassen. Die Beziehung zwischen den zwei
Protagonisten ist offenbar nicht wirklich reziprok, denn der Stamm kann
auch an sich bestehen und niitzlich sein, was vom Wipfel nicht gesagt werden
kann; dieser kann die ihm zukommende hohe Raumlage nur einnehmen,
wenn er vom Stamm getragen wird. Der Wipfel, so ist festzustellen, ergénzt
den Stamm zum ‘“‘Baum”, doch der Stamm erginzt nicht umgekehrt auch
den Wipfel. Die Ergénzungsbeziehung ist nicht gegenseitig.

Vergleichen wir damit die Verhéltnisse bei der Konstruktion rechts in
Abb. 2. Hier handelt es sich um eine Art Gestell, bestehend aus einer aus

44



Bambussplissen lose geflochtenen Plattform und zwei Pfosten aus tallang-
Bambus. Die letzteren sind unten in den Boden eingegraben und oben an
den vorstehenden Enden mit eingravierten Ornamenten (sura’) versehen.
Auf diese Pfosten, ithr Material und ihre Verzierung, bezieht sich der Name
surasan tallang, der bei den Sa’dan Toraja fiir Opferaltire dieser Art
gebréuchlich ist.

Obschon dieses Gestell nun auf den ersten Blick ganz anders wirkt als die
baumaihliche Hiitte, zeigt sich bei ndherer Betrachtung, dass die meisten
Qualititen der letzteren — teils verstarkt, teils abgeschwiécht — auch an ihm
erkennbar sind. Auch bei diesem Gestell sind durch die in der Mitte
eingefiigte Plattform ein Unten und ein Oben unterschieden, auch bei ihm
sind die beiden Teile qualitativ gegensitzlich in ihrer Art und Wirkung. Das
Oben ist getragen, frei, vorstehend, dekorativ, himmelweisend, und da es
durch die zwei in der Verzierung optisch “aufgelésten’ Pfostenenden repra-
sentiert wird, kann man es auch als “vielheitlich” bezeichnen. Im Gegensatz
dazu sind die Pfostenfiisse im Unterteil der Konstruktion nicht nur jeder fiir
sich einheitlich (glatte, undifferenzierte Oberflichen), sondern durch den
Erdboden und die Plattform auch in die Einheit einer abgeschlossenen Form
(Rechteck) gebunden. Auch von den itbrigen genannten Qualititen des
Oberteils finden sich im Unterteil die Gegensitze: tragend, gebunden,
stehend, niitzlich, erdbezogen.

Vergleichen wir das “Gestell” mit dem “Baum” hinsichtlich der restlichen
oben tabellarisch aufgefiihrten Gegenséatze, so fehlen an ihm die Qualitaten
konusférmig/trichterformig ganz, wihrend hinsichtlich des Paars stabil/labil
zu erkennen ist, dass der Unterteil zwar stabiler ist als beim “Baum” (starke,
fest eingegrabene Pfosten), der Oberteil aber nicht mehr als ““labil” einge-
stuft werden kann. Es fehlt somit dem Gestell gegentliber dem ‘“Baum™, was
ja auch schon auf den ersten Blick erkennbar ist: die Labilitdt im Oberteil
und die “Taille’” in der Gesamterscheinung. Im tibrigen aber ist das Gestell
als eine rigidere, betont kiinstliche Darstellung der gleichen Komplementari-
tatsidee begreiflich, die am ‘“Baum’ mit natlirlicheren Mitteln nur stiarker
und eindriicklicher formuliert ist.

Wenn das Gestell und der “Baum” am betrachteten Beispiel in Wirklich-
keit so angeordnet sind, dass das erstere als Kernbau, der letzter als dessen
Umbhiillung (und Uberdachung) aufgefasst werden kann, so wirft dies natiir-
lich die Frage auf, ob die Umbhiillung, obgleich sie das herausgestellte Prinzip
ganz besonders anschaulich demonstriert, in Wirklichkeit nicht bloss dem
Zweck dient, das Opfergestell zu beschirmen oder seinen Ort aus der Ferne
sichtbar zu machen. Ich habe mich diesbeziiglich am Ort nicht erkundigt,
halte es aber nicht fiir unwahrscheinlich, dass die Sache allenfalls heute so
ausgelegt wird. Dennoch gibt es deutliche Anzeichen dafiir, dass diese
“Hiille” in einer Tradition steht, in der sie einst eine andere Bedeutung
gehabt hat.

45



3. Formen und Ausstattung des Surasan Tallang

Der Name surasan tallang bezieht sich, wie schon angemerkt, auf die
verzierten Bambuspfosten und kann daher generell auf alle Opfergestelle
angewandt werden, die mit Pfosten dieser Art gebaut werden. Abb. 3 zeigt
schematisch eine Gegeniiberstellung einiger Typen, die mir mit Ausnahme
von B, nur aus der ethnographischen Literatur bekannt sind®>. Die Buch-
staben beziehen sich bei der Typenbezeichung auf die unterschiedliche Zahl
der Pfosten, die beigefiigten Ziffern auf die Zahl der Plattformen. Die
doppelte bzw. dreifache Anbringung der letzteren in den Typen C, und C;
bringt eine Verschiebung der Proportionen zuungunsten des Oberteils der
Konstruktionen mit sich, sodass das herausgestellte Prinzip der dualen
Aufgliederung bei diesen Typen am nicht weiter ausgestatteten Gestell nur
zur Wirkung kommt, wenn man das Ideogramm der ‘“‘verzierten Enden” zu
lesen versteht, das auch an diesen Typen zu finden ist.

A1 B4 Cq Co Cj3

Abb. 3 Verschiedene Typen des surasan tallang in schematischer
Andeutung. Einen Eindruck von der wirklichen Ausfiihrung
der Einzelheiten vermittelt die genauere Darstellung
von Typ B, in Abb. 2.

3 Je ein Beispiel der Typen A, und C, ist bei Kruyt (1921 : 183f.) beschrieben (A, mit
Abbildung), ein weiteres Beispiel von C, bei Van der Veen (1965 : 8). Ein Beispiel von C,
gibt Nooy-Palm (1979 : 272), eines von C; wieder Kruyt (1921 : 166, mit Abbildung). Typ B,
kenne ich nur vom selbst aufgenommenen Beispiel der Abb. 1. Eine Bilddokumentation zu
dieser Altarbautradition scheint nicht zu existieren; auch Nooy-Palm (1979 : 272) verweist
fiir eine Illustration noch auf Kruyt (1921), wo aber die weitere Ausstattung solcher
Opfergestelle in den zwei Abbildungen nicht beriicksichtigt ist.

46



Die teils doppelte und dreifache Anbringung der Plattform ist anscheinend
auf ein nur in gewissen Lokaltraditionen empfundenes Bediirfnis zuriick-
zufithren, beim Darbringen der Opfergaben entweder fiir verschiedene
Opfertiere oder fiir verschiedene Gottheiten separate Stellflichen vorzuse-
hen. Wenn beim Hoéhepunkt des Merok-Festes Gefliigel, Schweine und
Biiffel geopfert werden, so kann am einen Ort ein Altar mit nur einer
Plattform (Typ C,) gebrduchlich sein (Van der Veen 1965 : 8), wiahrend an
einem andern Ort ein Typ C; vorgesehen wird, damit die Gabe vom Gefliigel
zuoberst, die vom Schwein in der Mitte und die vom Biiffel zuunterst
hingelegt werden kann (Kruyt 1921 : 166). In einem andern Kontext kann
die obere von nur zwei Plattformen die Opfergabe fiir Puang Matua (die
dominierende Gottheit des Toraja-Pantheons) aufnehmen, wihrend die
untere den restlichen Goéttern zugeordnet wird (Nooy-Palm 1979 : 272).

Was in Abb. 3 nicht zu sehen ist, sind die weiteren Zugaben, mit denen
solche Opfergestelle normalerweise ausgestattet werden. Kruyt (1921 : 183,
mit Abbildung) beschreibt ein Beispiel des Typs A; ohne Erwdhnung einer
solchen Ausstattung. Fiir den erwidhnten Fall des Typs C; dagegen gibt er an,
man befestige an den Réndern der Plattformen junge, eben entfaltete
Palmblitter (von der Zuckerpalme) und ein mawa-Tuch, sodass das ganze
Gestell umwickelt sei. Ausserdem berichtet er, dass die verzierten Rohr-
enden der Bambuspfosten, nachdem man etwas Palmwein (ebenfalls von der
Zuckerpalme) eingegossen habe, mit einem Blatt der dracaena terminalis
verstopft wiirden und dass man dann jedem dieser Propfen ein ‘“‘diinnes
Holzchen, so diinn und lang wie eine Stricknadel” beifiige. An den oberen
Enden dieser schlanken Fortsidtze befestige man schliesslich je ein Stiick
Baumwollflaum (Kruyt 1921 : 166).

Bedenkt man nun, dass mawa (auch maa’) eine Bezeichnung fiir alte,
gewobene Baumwollstoffe ist (Van der Veen 1965 : 20), so kann fiir diesen
Fall die Ausstattung des surasan tallang zusammenfassend so charakterisiert
werden: Am Unterbau, anscheinend von der obersten Plattform abwirts, ist
eine doppelte Umhiillung, zuerst aus jungen Bléttern der Zuckerpalme und
dann aus altem Baumwolltuch angebracht. Am Oberteil dagegen findet sich
einerseits Palmwein von der Zuckerpalme, im Innern der verzierten Bam-
busrohrenden, andererseits weiter oben je ein Stiick Baumwollflaum, getra-
gen von einem nadelartigen Fortsatz.

An dieser Situation féllt nun zweierlei auf. Erstens ist der Altar nicht nur
unten doppelt eingekleidet, sondern zugleich auch oben zweimal weiter
ausgestattet. Zweitens findet jedes Material der untern Umhiillung in ent-
sprechender Abfolge auch in den oberen Zugaben Verwendung, und zwar
das eine in fliissigem, das andere in flaumigen Zustand:

47



Materielle Herkunft der Zugaben | Untere Zugaben Obere Zugaben

Zuckerpalme junge, frisch ent- | Palmwein
faltete Palmblétter

Baumwollstrauch altes gewobenes Baumwollflaum
Baumwolltuch

Auf einen Vergleich dieser Ausstattung mit derjenigen bei dem durch Van
der Veen (1965 : 8) behandelten Parallelfall (andere Ortschaft, aber gleicher
ritueller Kontext) muss leider verzichtet werden, da der Beschrieb dort
hinsichtlich wichtiger Einzelheiten im Unklaren lasst. Dass die Materialien in
diesem Fall von unten nach oben nicht durchgehen, ist zwar erkenntlich,
doch scheinen Entsprechungen anderer Art die korrespondierende Zusam-
mengehorigkeit und Gegensitzlichkeit zwischen unterer und oberer Ausstat-
tung auszudriicken’. Fir unsere Zwecke reicht indessen auch schon das
frither aufgenommene Beispiel Kruyts, um zur Vermutung zu gelangen, dass
die Einkleidungen des surasan tallang im Prinzip aus unten angehingten
“Schiirzen” bestehen, denen oben je ein gegensitzlich wirkender “Kopf-
schmuck” entsprechen soll.

Von dieser Einsicht her will es nun scheinen, dass sich die bauméahnliche
‘““Hutte” unseres Beispiels der Abb. 1 durchaus in die Klasse der Ausstattun-
gen des surasan tallang einordnen lisst. Der Unterschied zur Einkleidung des
von Kruyt beschriebenen Vierpfostentyps besteht — abgesehen von der
verschiedenen Zahl der Hiillen und Aufsitze — nur darin, dass das, was an
unserem Beispiel noch materiell zusammenhéngt und statisch beinahe selb-
standig ist (in Wirklichkeit stabilisiert das innere Geriist die dussere Form,
wie aus Abb. 1 ersichtlich ist), am Beispiel Kruyts gewissermassen in zwei
Teile zerlegt und in verarbeitetem und sonstwie manipuliertem Zustand dem
Kernbau teils angehéngt, teils aufgebracht ist.

Die Richtigkeit dieser Deutung lésst sich auf die Probe stellen, indem man
ihre Konsequenzen verfolgt. Die erste derselben liegt darin, dass dort, wo
ein surasan tallang gar keine Umbhiillung des Unterteils bekommt, zu erwar-

4 Statt der an den Rindern der Plattform befestigten Palmblétter erwdhnt Van der Veen eine
passakke-Pflanze, die an die Pfosten gebunden wird, gibt aber leider nicht an, ob oberhalb
oder unterhalb der Plattform. Es handelt sich um eine Pflanze “with red flowers and small
conical fruits which have a cooling effect and confer blessing”” (Nooy-Palm 1979 : 229). Man
mochte von daher vermuten, dass sie am Altar mit ihren “kiihlenden’ konischen Friichten
zum Unterbau gehort und oben ihre Entsprechung im ““erhitzenden’ Palmwein findet. Auch
das Material der Tuchumhiillung ist bei Van der Veen (1965 : 8) nicht klargestellt (‘“an old
woven cloth”). Den oberen Fortsidtzen war bei seinem Beispiel an verschiedenen Stellen
Kapok (4hnlich Baumwollflaum) angebunden, der noch mit Blut bestrichen wurde. Was sie
mit dem untern Tuch verband, war offenbar das “durchgehende’ Element der pflanzlichen
Faser, unten gesponnen und verwoben, oben roh, ja unbearbeitbar.

48



ten ist, dass ihm auch die oberen Zugaben fehlen. Bei dem von Kruyt
(1921 : 183f.) beschriebenen Fall eines Einpfostenstyps A; aus Barupu trifft
dies tatsdchlich zu; von einem oberen Fortsatz am Pfostenende ist nichts
erwihnt, und dass es am betreffenden Ort zur Regel gehort, dass auch kein
Palmwein eingegossen wird, hebt Kruyt ausdriicklich hervor. Wenn er
gleichzeitig aber auch bemerkt, dass man in Angin-angin bei diesem Altartyp
Palmwein einfiille, so lisst sich dies immerhin verstehen. Gerade die Palm-
weinlibation ist in der ihr hier zugedachten Zugehdrigkeit zur Ausstattung
des Altars leicht zu verkennen. Obschon sie bei den Vierpfostentypen —
wenigstens beim oben untersuchten Beispiel Kruyts — vor dem Aufbringen
der oberen Fortsidtze und damit vor der Fertigstellung der “Einkleidung”
eingefiillt werden muss, kénnte es nicht erstaunen, wenn sie heute zu den
Opfergaben gerechnet und dann auch dort “dargebracht” wiirde, wo dem
durch sie in den Oberteil eingebrachten Moment der “Flussigkeit” am
Unterbau keine Zugabe gegensitzlicher Qualitidt oder Bedeutung entspricht.

Die zweite Erwartung, die sich von der versuchten Interpretation her
einstellt, betrifft unser Beispiel der Abb. 1. Da an ihm nur eine einzige
Umbhiillung des Unterbaus gegeben ist, sollte auch nur eine einzige obere
Zugabe zu finden sein. Wenn diese nun aber eindriicklich im “Wipfel”’ schon
gegeben ist, so wire daneben iiberhaupt kein oberer Zusatz mehr zu erwar-
ten: kein Palmwein in den Rohrenden und kein Flaum an nadeléhnlichen
Fortsidtzen. Vom letzteren war bei der Aufnahme tatséchlich keine Spur zu
sehen, doch hinsichtlich des Palmweins muss die Frage offen bleiben. Mei-
nen Feldnotizen ist zu diesem Punkt leider nichts zu entnehmen’.

Obige Beobachtungen und Analysen fiihren zur Einsicht, dass die Ausstat-
tung, Einkleidung, Schmiickung des surasan tallang offenbar mit symboli-
schen Mitteln verdeutlichen will, was diese Art von Bau “im Prinzip” sein
mochte: eine im vertikalen Bezug dual aufgegliederte Konstruktion, deren
Oben nicht nur sichtlich nach der Raumlage, sondern ideell iiberhaupt in
jeder Hinsicht das Gegenteil des Unten wére, ohne deshalb aber von diesem
so getrennt zu sein, dass es mit ihm nicht auch in allen Belangen kommuni-
zieren und eine Ganzheit bilden kénnte.

Fragt man sich, welche Art von Altar in der Bautradition der Sa’dan
Toraja dieses hohe Ordnungsideal am einfachsten und zugleich auch am
besten zum Ausdruck bringt, so findet man die Antwort bezeichnenderweise
bei einem Altartyp, den die Uberlieferung geradezu als die mythische
Urform eines baulichen Gebildes hinstellt: beim likaran biang.

5 Wir haben das Innere der Rohre nicht inspiziert, da wir nicht erwarteten, dass sie etwas
Wichtiges enthalten kénnten.

49



4. Likaran Biang: Mythische Urform des Opferaltars

In der in der Ortschaft Angin-angin aufgenommenen und durch Van der
Veen (1965) iibersetzten Passomba Tedong (‘‘Konsekrationshymne fiir den
Wasserbiissel””) wird berichtet, dass der erste Zimmermann To Tarangga das
Bauholz fiir die Pfeiler des ersten Hauses nur gewinnen konnte, indem er auf
Anweisung von Puang Matua ein Gefliigelopfer auf einem likaran biang
darbrachte. Uber die Form dieses Opfergestells wird im Text nichts ausge-
sagt, doch sein Name impliziert, dass ein Gebilde gemeint ist, das durch
Verdrehen oder Umwickeln (lika’, verdrehen) aus Miscanthusgras (biang,
miscanthus Japonicus Andersen) hergestellt wird.

Eine rezente Form eines solchen einfachen Opfergestells, die errichtet

wurde, wenn die Biiffel von einer Krankheit befallen waren, beschreibt
A.C. Kruyt (1923/24 : 161):

Four biang-reeds are inserted next to each other along the path which these
animals are accustomed to follow; the leaves are tied together and the food-
offering for the gods, the deata, is placed inside them. (Aus dem Hollédnischen
iibertragen bei Nooy-Palm 1979 : 270)

Ahnliche Beschreibungen gibt Van der Veen in seinem Warterbuch (1940:
unter biang und lika’) ohne Einschrankung auf einen besonderen rituellen
Kontext. Nooy-Palm charakterisiert das likaran biang unter Bezugnahme
darauf wie folgt:

Four biang reeds are planted in a square in the earth; the leaves of the reeds are
then wound about the four shoots and twisted into a kind of nest where the
sacrificial food is placed. (Nooy-Palm 1979 : 170)

Solche Umschreibungen geniigen leider leider nicht, damit man sich vom
Aussehen eines solchen Altars ein genaues und sicheres Bild machen konnte.
Dennoch mdéchte ich annehmen, dass das likaran biang alten Stils, wie auch
immer es heute lokal ausgefiihrt werden mége, in Umriss und Struktur dem
bauméihnlichen Gebilde unserer Abbildung 2 sehr nahe kam.

Dies ist einerseits ziemlich wahrscheinlich, weil die Umwindung von vier
im Quadrat eingesteckten labilen Riedgrdsern mit deren eigenen Blittern
technisch sicher am leichtesten dann zu einem “Nest” fiir die Opfergaben
fiihrt, wenn man die Halme dabei zusammenzieht, wobei sie sich von selbst
gegenseitig liberkreuzen und mit ihren dhrenbesetzten Enden einen ausla-
denden “Wipfel” bilden. Andererseits spricht dafiir aber auch der Umstand,
dass die aus der kreuzweisen Verbindung sich ergebende Struktur zugleich
auch die wohl beste Formulierung der intendierten Ordnungsidee mit rein
baulichen Mitteln ist.

Erst bei gegenseitiger Uberkreuzung der Halme erhilt das likaran biang
eine eindriickliche Gestalt, welche die Verschiedenheit von Oben und Unten

50



in der Einheit des Ganzen auf der Ebene der tektonischen Moglichkeiten
optimal zum Ausdruck bringt. Gegeniiber der denkbaren (heute iiblichen?)*
Form mit parallel aufragenden Halmen hat diese liberkreute Form zwei
wichtige zusitzliche Qualitdten: Die sie kennzeichnende Einschniirung der
Mitte macht auch die Umrisse des Oben und Unten gegensitzlich (Trichter/
Konus); und die Schriglage der Einzelhalme’ impliziert, dass das, was unten
rechts bzw. vorne ist, oben links bzw. hinten seine Fortsetzung und Entspre-
chung findet. Es sind somit bei der kreuzweisen Anordnung auch die
Beziechungen rechts/links und vorn/hinten im Oben und Unten vertauscht
und gegensitzlich. Solche Bereicherungen im Ausdruck der Verschiedenheit
von Oben und Unten fallen schwer ins Gewicht, wenn eine Bauform mit
allereinfachsten Mitteln und ohne verdeutlichende Zugaben symbolischer
Art das Prinzip des Unterschieds in der Einheit eines Ganzen verkodrpern
will.

Wenn der auskragende Wipfel der iiberkreuzten Palmwedel an unserer
Hiitte (Abb. 2) ausserdem auch noch die Seitenansicht der markanten
“Kraggiebeldicher” in Erinnerung ruft, die fiir die Architektur der Sa’dan
Toraja ja ganz besonders kennzeichnend sind (Abb. 4), so ist dies nur ein
Grund mehr, sich das mythische likaran biang des ersten Zimmermanns To
Tarangga als ein mit lberkreuzten Riedgrédsern erstelltes Gebilde vorzu-
stellen.®

6 Bei einem verdolmetschten Interview mit zwei Baumeistern aus Malakiri kam auch kurz das
likaran biang zur Sprache, wie es beim Opfer fiir das Fiéllen des Bauholzes errichtet wird. Es
wurde uns, wenn wir richtig verstanden haben, ein Gebilde mit parallel aufragenden
Miscanthushalmen beschrieben, deren dhrenbesetzte Enden iiber das Nivau der Opferfliche
frei vorstehen. Eine solche Form wiirde dem labilen Material schlecht entsprechen und wire
wohl nur als eine Angleichung an die Struktur des surasan tallang (Typ C,) begreiflich.
Ausserdem ist natiirlich nicht sicher, dass solche Altire bei den Sa’dan Toraja tiberall gleich
aussehen. Vereinzelte Angaben aus einigen wenigen Ortschaften geniigen nicht, um sich
iber den heutigen Stand der Tradition ein adidquates Bild machen zu kénnen. Wie man
solche Bautraditionen in allen Einzelheiten und Variationen aufnehmen und vergleichend
studieren sollte, demonstriert - fiir eine verwandte Art von Gebilden aus Japan — Egenter
(1980).

7 Die Schriglage ist fiir den tadoran typisch, einen geneigt aufgepflanzten Bambus, dem oben
die Blitter belassen sind und der unten von einem mit ihm verbundenen Pfosten in seiner
Lage gehalten wird. Die Opfergaben werden bei dieser Vorrichtung an einer Schnur
aufgehdngt, die aus halber Hohe vom Bambus herabhéngt. Nidheres zu dieser Anordnung bei
Kruyt (1921 : 162f. u. 173f.) und bei Nooy-Palm (1979 : 272f.), wo auch gesagt ist, dass dem
tadoran als Opfertier der Hahn, dem likaran biang das Huhn zugeordnet wird.

8 Ein Versuch, die Form und die Konstruktion des Kraggiebeldachs in einem grdsseren
Zusammenhang mit der auskragenden Firstbekronung primitiver Rundhiitten in Verbindung
zu bringen, liegt in meiner Studie “Tektonik im primitiven Dachbau” (1980) vor. Diese
enthélt auch die Ergebnisse meiner Feldforschungen zum Wohn- und Speicherbau der
Sa’dan Toraja (pp. 168-183) sowie der Karo Batak und Toba Batak (pp. 120-163).

51



5. Einseitige Ergéinzung durch vorstehende Enden

Die betrachteten Opferaltire der Sa’dan Toraja, ob sie nun mit vertikal
parallelen, mit schrig iiberkreuzten oder mit parallelen und tberkreuzten
Elementen gebaut werden, haben zwei Eigenschaften, die fiir die von
Cunningham aufgeworfene Frage nach den architektonischen Formulierun-
gen von “Einheit und Unterschied” von Bedeutung sind.

Als erstes demonstrieren sie den Gedanken, eine Einheit aus zwei gegen-
sitzlich qualifizierten Teilen zu bilden, von denen jeder auch etwas von der
Qualitdt des andern besitzt (z.B. gleiche Herkunft des Materials). Diese
Eigenschaft findet sich bekanntlich nicht nur an diesen und andern baulichen
Ordnungen, sie kennzeichnet vielmehr Komplementaritidtsbeziehungen ganz
allgemein. Ihr reprédsentatives Sinnbild hat sie im chinesischen Symbol des
durch eine S-férmige Linie unterteilten, in den Hélften gegensétzlich gefarb-
ten und je mit einem Punkt in der Gegenfarbe markierten Kreises gefunden.
Dieses bestbekannte philosophische Ideogramm der yin/yang-Komplementa-
ritdt ist indessen (anders als die Ideogramme der chinesischen Schrift)
insofern untektonisch, als es keinen “Aufbau” erkennen lasst. Zwar kénnen
die Kategorien “unten” und “oben” seinen Hilften interpretierend zugeord-
net werden, aber das Ideogramm wird dadurch nicht so betroffen, dass man
es deshalb in bestimmter Weise orientieren miisste. Man kann es vielmehr
auf dem Papier — oder auch im Raum - drehen und wenden wie man will, es
scheint immer richtig zu liegen.

Ganz anders verhélt es sich mit den baulichen Ideogrammen, die in den
betrachteten Altarformen gegeben sind. Auch sie driicken den Komplemen-
taritdtsgedanken aus, aber als Bauformen kann man sie nicht beliebig in den
Raum stellen. Auch wenn man von den rituellen Zusammenhéngen absieht,
die bei den Sa’dan Toraja fiir solche Altére sogar eine bestimmte, von Fall zu
Fall verschiedene Orientierung nach horizontal entlegenen kosmischen
Regionen fordern, so ist doch offensichtlich, dass sie nicht ohne Einbusse
ihres Sinns auf den Kopf gestellt werden kénnen. Daraus ergibt sich die
zweite, weiter oben schon einmal hervorgehobene Eigenschaft, welche Kon-
struktionen solcher Art hinsichtlich der Moglichkeiten des architektonischen
Ausdrucks von “Einheit und Unterschied” interessant macht: sie demon-
strieren, dass Komplementaritdt in der Architektur mitunter auch bloss
einseitige Ergidnzung sein kann.

Das Phdnomen der einseitigen Ergidnzung ist im Bereich des Bauens
allenthalben zu beobachten. Es zeigt sich einerseits ganz allgemein in der
Anbringung von Bauschmuck aller Art, anderseits aber auch in der Zufii-
gung und Zuordnung von Bauten, die als Vorbauten, Nebenbauten, Anbau-
ten, Aufbauten usw. gewertet werden. Ob das Hinzugebaute oder Hinzuge-
fligte vom Bau selbst im baustatischen Sinne getragen wird oder ob es

52



statisch auf eigenen Fiissen stehend nur logisch und funktionell von ihm
abhingig ist, macht keinen wesentlichen Unterschied. Damit die Beziehung
sinnvoll als einseitig bezeichnet werden kann, ist nur die Bedingung einzuhal-
ten, dass das eine auch ohne das andere, das andere aber nicht ohne das eine
sein kann. Betrachten wir deshalb nun auch noch einen Fall, bei dem ein
baustatisch selbstindiger Bau einen andern, dem er vorangestellt ist, einsei-
tig ergénzt.

Abb. 4 Wohnhaus (links) mit vorangestelltem Speicher (Seitenansicht).

Der Reisspeicher wird bei den Sa’dan Toraja in der Regel dem Wohnhaus
in einigem Abstand vorgelagert und ergénzt es zum Gehoft (Abb. 4). Das
typische Dorfbild ergibt sich aus der Reihung solcher Gehofte: Gegeniiber
einer Zeile von Wohnhéusern steht jeweils eine Zeile von Speichern, wih-
rend die Zwischenrdume einen Platz bilden. Wenn in diesem Fall nun
sinnvoll gesagt werden kann, der Speicher (es kénnen mitunter auch deren
zwei oder drei zugeordnet sein) ergdnze das Wohnhaus “einseitig”, so
deshalb, weil ein derweise vorangestellter Speicher, der keinem Haus zugh6-
ren wiirde, ein Unsinn wiére, wihrend umgekehrt ein Haus ohne vorgestell-
ten Speicher noch immer funktionieren konnte. Denn als Speicher kénnte
bei ihm ja allenfalls auch ein Raum in seinem Innern vorgesehen sein (z.B.
der Dachraum), wie dies heute meist bei den Toba Batak Nordsumatras zu
beobachten ist. Auch dort waren die Speicher frither den Wohnhéusern
voran- und gegeniibergestellt. Heute aber sind sie zum grossen Teil zu
Wohnzwecken ausgebaut, wihrend die Speicherfunktion von einem Platz im

53



Innern dieser neuen ‘“Wohnspeicher’’ und der Wohnhiuser alten Stils iiber-
nommen wird (Domenig 1980 : 144—-163). Dass die vorangestellten Speicher
als blosse Funktionstriger hier gewissermassen ins Haus hereingenommen
wurden, wihrend ihre bauliche Form jeweils aussen stehen blieb, um der
gleichen Funktion dienlich gemacht zu werden wie das Haus, von dem sie
zuvor abhéngig waren, ist ein interessantes Phinomen. Es zeigt nicht nur,
wie mitunter in einer Bautradition neue Haustypen entstehen koénnen,
sondern es reprasentiert auch einen Fall von “Emanzipation”, der erkennen
ldsst, wie aus einer einseitigen eine gegenseitige Ergédnzungsbeziehung wer-
den kann. In unserem Zusammenhang ist der Fall iiberdies auch darum
bemerkenswert, weil an ihm in einem gewissen Sinne das Gegenteil von dem
u sehen ist, was abschliessend an der Erscheinung unseres Feldaltars
(Abb. 1) auch noch hervorzuheben ist.

Der “Wipfel” als oben hervorstehender Teil der Hiitte kann mit einiger
Fantasie auch als eine “Verdusserung’’ vorgestellt werden, als eine Form, die
aus der Firstspitze hervorgewachsen ist und dabei Umrisse angenommen hat,
die von denen der Hiitte selbst nicht allzu verschieden sind. Man miisste den
hier als Beispiel genommenen Bau nur mit einem andern Material ausfiihren,
bei dem im Wipfel mehr die Langsrippen bzw. Halme als die Seitenblitter
zur Wirkung kdmen (z.B. Bambus), und die Umrisse von Hiitte und First-
schmuck wiirden — bei umgekehrter Lage — einander so dhnlich, dass man
den letzteren schliesslich auch als ein verschwommenes Spiegelbild der
ersteren sehen konnte.

Es ist nun diese ganz besondere Situation, die dann entsteht, wenn ein
vorstehender oder auch ein davorstehender Teil eines Baus derart angeord-
net, proportioniert und qualifiziert ist, dass er den Bau selbst widerspiegelt
und ihm gewissermassen als Alter ego gegeniibertritt, die den Sachverhalt
darstellt, in bezug auf den nicht nur von einseitiger Ergdnzung, sondern
zugleich auch von dualer Opposition gesprochen werden kann. Dass bei den
Sa’dan Toraja dieser Sachverhalt in der Anordnung und in der im Detail
unterschiedlichen und im Gesamteindruck doch auch wieder so dhnlichen
Gestaltung von Wohnhaus und Speicher gegeben ist, liegt auf der Hand.
Hier sollte indessen v.a. darauf hingewiesen werden, dass Analoges auch mit
primitivsten Mitteln verwirklicht werden kann und dass die Einseitigkeit der
Beziehung besonders deutlich dann zum Ausdruck kommt, wenn der abhén-
gige Teil anschaulich als vorstehender Teil dessen erscheint, von dem er auch
statisch getragen wird.

Dariiber nachzusinnen, ob und wie das in der Architektur der Sa’dan
Toraja eindriicklich formulierte Prinzip der *“‘einseitigen Ergéinzung in dualer
Opposition” auch in andern Bereichen der Kultur eine Rolle gespielt hat und
noch immer spielt — und dies natiirlich auch bei andern Vdélkern —, kann
nicht mehr Aufgabe dieser Darlegungen sein. Dass es fruchtbar sein kdnnte,
auch etwa bei der Diskussion von sozialen Paarbeziechungen vermehrt in

54



Betracht zu ziehen, dass deren traditionelle Deutung mitunter durch die
Paradoxie des ‘“vorstehenden Teils”” beeinflusst sein konnte, l4sst sich ver-
muten, doch seien diesbeziiglich hier abschliessend nur noch ein paar grund-
sitzliche Erwédgungen angestellt.

6. Schlussbemerkungen

Sollte es sich zeigen, dass ein Komplementarititsverstindnis, das dem hier
ins Licht gestellten analog ist, teils auch die Deutung sozialer Zuordnungen
wie Braut/Briautigam, Kind/Mutter, Adel/Volk, Priester/Konig® usw. charak-
terisierte, oder wiirden gezielte Nachforschungen ergeben, dass auch etwa
unter den lberlieferten kosmologischen Vorstellungen Fille zu finden sind,
in denen das Andere (der Himmel) gewissermassen als vorstehendes Ende
des Einen (der Welt) gesehen wurde — z.B. im Bild des “Weltbaums’’? —, so
miisste mit der Feststellung solcher Analogien auch die Frage aufkommen,
wie diese Analogien zu verstehen sind. Beruhen sie auf der in den verschie-
denen Fillen unabhingig vollzogenen Verwirklichung einer dem menschli-
chen Denken von Natur aus gegebenen Moglichkeit, zwei Sachen entspre-
chend in Beziehung zu setzen? Oder liegt vielleicht im einen oder andern Fall
doch eher eine Metapher, d.h. eine Ubertragung der Ordnungsidee vom
einen Bereich in den andern zugrunde?

Wollte man auch das letztere fiir wahrscheinlich halten, so wire daran zu
erinnern, dass die an Bauten zum Ausdruck kommenden Ordnungen, selbst
wo sie offensichtlich kosmologischen oder sozialen Beziehungen entspre-
chen, durchaus nicht immer nur als “Abbilder’” oder “Ausdruck” solcher
Beziehungen verstidndlich sind. Sicher gab und gibt es Architekturen, die
bereits von ihren Erbauern als Abbilder der Welt oder als Ausdruck der
Gesellschaftsordnung gedeutet worden sind. Aber es gab und gibt offenbar
auch solche, die eine derartige Deutung kaum ertragen. Die hier betrachte-
ten Opferaltire der Sa’dan Toraja zeigen jedenfalls eine Struktur, die dem
Gedanken der Komplementaritéit eine so grundtektonische Interpretation

9 Coomaraswamy (1942) gibt eine in unserem Kontext sehr bemerkenswerte Charakterisie-
rung der Beziehung zwischen Priester (purohita, “one put in front”’) und Konig im alten
Indien. Unter Bezugnahme auf Sanskrit-Texte schreibt er: ‘““Thus the Purohita is ‘half of the
self of the Ksatriya’ .... Hence the use of sardham, literally ‘plus a half’, in connection with
any complementary union... It is thus literally true that ‘the Purohita was in religion and civil
affairs the alter ego of the king’, (Keith, Rel. and Phil. of the Vedas, p. 292), or as we should
rather say, the king the alter ego of the Purohita. For this does not mean that the two ‘halves’
are reciprocally equal, on the contrary, the relation of one to the other is that of part to
whole” (p. 7).

55



zukommen lésst, dass es schwierig sein diirfte, diese auf Ubertragung zuriick-
zufiihren. Naher liegt in diesem Fall die Annahme, dass die Ordnungsidee
einst in der Praxis des primitiven Bauens selbst gefunden worden ist und dass
es die andern Kulturbereiche sind, in denen sie dann allenfalls als Metapher
wirksam wurde.

Wenn heute gelegentlich von “Architekturanthropologie”, von “Baueth-
nologie” oder auch von einer ‘“vergleichenden Soziologie des Hauses”
(Cunningham) gesprochen wird, so gehdrt es wohl zu den Aufgaben solcher
Forschungsrichtungen, unter anderem auch den Stellenwert des Bauens in
der frithen Menschheitsgeschichte besser einschédtzbar zu machen. Diese
Aufgabe wird aber nicht dadurch erfiillt, dass man immer wieder nur das
Gleiche betont. Das Bauwerk als Abbild oder Ausdruck nichtbaulicher
Ordnungen ist nachgerade zur Gentlige bekannt. Es wiére an der Zeit, auch
wieder einmal dariber nachzudenken, dass Bauten einst auch als Vorbilder
eine wichtige Rolle gespielt haben konnten: als konkrete Ordnungsmodelle
hochst anschaulicher Art, an denen der Mensch sich vielleicht auch bei der
Schaffung und Deutung von Ordnungen nichtbaulicher Natur nicht selten zu
orientieren pflegte.

Zusammenfassung

Clark E. Cunningham (1973) hat am Beispiel des Atoni-Hauses von Timor
aufgezeigt, wie die Ordnungsprinzipien des Hauses auch in andern Bereichen
der Kultur wirksam sein konnen. Er meint, eine vergleichende Soziologie des
Hauses kénnte mit der Frage beginnen, wie “Einheit und Unterschied in der
Architektur zum Ausdruck kommen”. Diese Frage wird hier aufgegriffen,
um im Hinblick auf sie ein Phinomen zu betrachten, welches die Natur der
Ergidnzungsbeziehung bei gewissen baulichen Formulierungen der dualen
Opposition betrifft. Die Analyse eines Opferaltars aus dem Bauinventar der
Sa’dan Toraja — er wird auch mit andern Altidren verwandter Art verglichen —
macht deutlich, dass es bauliche Ordnungen gibt, in denen ein einseitig
erginzender Teil derweise formuliert, qualifiziert und proportioniert ist, dass
er der Sache, die er erginzt, als eine Art Spiegelbild gegeniibersteht. Am
anschaulichsten und sinnfilligsten ist dies dort der Fall, wo der derweise
erginzende Teil ein konstruktiv “‘vorstehender” Teil der ergdnzten Sache ist.
Es wird deshalb am Ende die Frage aufgeworfen, ob es nicht fruchtbar sein
konnte, bei der Diskussion von Komplementaritidtsbeziehungen auch in
andern kulturellen Zusammenhéngen jeweils eine allfillige Mitwirkung der
Paradoxie des “vorstehenden Teils”’ in Betracht zu ziehen.

56



Bibliographie

Fir eine kommentierte Bibliographie zur Kultur der Sa’dan Toraja siehe
C.H.M. Nooy-Palm, ‘“Survey of Studies on the Anthropology of Tana
Toraja, Sulawesi.” Archipel (Paris) 15 (1978) : 163-192.

Coomaraswamy, Ananda
1942 Spiritual Authority and Temporal Power in the Indian
Theory of Government. New Haven: American Oriental
Society (Kraus Reprint, New York 1967).

Cunningham, Clark E.
1973 Order in the Atoni House, in: Right and Left, ed. Rodney
Needham, Chicago and London: The University of Chicago
Press: 204-238.

Domenig, Gaudenz
1980 Tektonik im primitiven Dachbau: Materialien und Rekon-
struktionen zum Phdnomen der auskragenden Giebel an
alten Dachformen Ostasiens, Stidostasiens und Ozeaniens.
Ziirich: Organisationsstelle fiir Architekturausstellungen an
der ETH.

Egenter, Nold
1980 Bauform als Zeichen und Symbol: Nichtdomestikales Bauen
im japanischen Volkskult. Ziirich: Organisationsstelle fiir
Architekturausstellungen an der ETH.

Kruyt, A.C.
1923/24 De Toradja’s van de Sa’dan, Masoepoe- en Mamasa-rivie-
ren.
Tijdschrift voor Indische Taal-, Land- en Volkenkunde
63 : 81-175.
Kruyt, J.
1921 De Boea’ en eenige andere feesten der Toradja’s van Rante-

pao en Makale.
Tijdschrift voor Indische Taal-, Land- en Volkenkunde
60 : 45-77; 161-186.

Nooy-Palm, Hetty
1979 The Sa’dan-Toraja: A Study of their Social Life and Reli-
gion. Vol. I: Organization, Symbols and Beliefs.
The Hague: Martinus Nijhoff.
Van der Veen, H.
1940 Tae’ (Zuid-Toradjasch)-Nederlandsch Woordenboek.
’S-Gravenhage: Martinus Nijhoff.

57



Van der Veen, H.
1965 The Merok Feast of the Sa’dan-Toradja.
’S-Gravenhage: Martinus Nijhoff.

58



	Duale Opposition und einseitige Ergänzung an Kultbauten der Sa'dan Toraja

