
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (1985)

Artikel: Duale Opposition und einseitige Ergänzung an Kultbauten der Sa'dan
Toraja

Autor: Domenig, Gaudenz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007659

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gaudenz Domenig

Duale Opposition und einseitige Ergänzung
an Kultbauten der Sa'dan Toraja

1. Einleitung

Am Beispiel des traditionellen Hauses der Atoni von Timor hat Clark
E. Cunningham (1973) in eindrücklicher Weise aufgezeigt, wie der Begriff
"Ordnung" im Bauen und Wohnen einer indonesischen Bevölkerungsgruppe
mit gewissen auch in andern Bereichen der Kultur wirksamen Prinzipien der
Gliederung und der Klassifikation verbunden ist. Cunninghams Ausführungen

zum Atoni-Haus betreffen viele Aspekte: Form und Konstruktion des
Hauses und seiner Teile, Namen der Bauteile und Raumzonen, Anordnung
der Inneneinrichtung, Orientierung nach den Himmelsrichtungen, alltägliche
und besondere (rituelle) Benützung, kosmologische Analogien, Integration
des Hauses in den Makrokosmos, Entsprechungen im Verwandtschaftssystem,

sakrale Raumordnung einer politischen Organisation (Fürstentum),
Beziehungen zur Methode der Gelübdeleistung, zu Tätowierungsmustern,
und anderes mehr. Im Ergebnis zeigt sich, dass im Haus der Atoni mit seinen
konstituierenden Teilen, Gliederungen, Formen, Symbolen und Vorschriften

betreffend Ordnung und menschliches Verhalten in mannigfaltiger Weise
ein Modell des Atoni-Kosmos greifbar wird.

The Atoni explicitly express 'order' in the house, and much in their social and

political order is related in form and naming to it. However, the references
extend beyond the social order: space and time, man and animals, man and
plants, and man and supernatural are conceived to be ordered by principles
related to those expressed in the house, and symbols involving all of these

occur in the house. (Cunningham 1973 : 234f.)

Cunningham geht es letzlich um die Frage der Ordnungsideen der Atoni
ganz generell, doch wenn er dabei seinen Blick gerade auf das Haus richtet,
so hat dies seinen guten Grund.

In using the house to consider ideas of order in Atoni society, I do not mean to
imply that the house need necessarily be a basic reference, even for Atoni. The
principles of categorization, not their expression, are important. However,
the house is one of the best modes available to a preliterate society to
encapsulate ideas, given the absence of literature and the sporadic occurrence

39



and varying degree of participation in ritual. In addition, the house illustrates
more than particular principles of classification; it illustrates the value of
classification per se. (Cunningham 1973 : 235)

Das Haus muss also nicht notwendigerweise eine Grundreferenz sein,
doch stellt es immerhin eines der besten verfügbaren Kulturgüter dar, in
denen ein schriftloses Volk Ideen "verkapseln" und durch die Anwendung
von Klassifikationsprinzipien auch den Wert der Klassifikation an sich
demonstrieren kann. Diese Einsicht führt Cunningham am Schluss seines
Artikels dazu, auf die Möglichkeit einer vergleichenden Soziologie des
Hauses hinzuweisen. Eine solche, meint er, könnte damit beginnen, unter
spezieller Beachtung der Beziehung zwischen symbolischer und sozialer
Ordnung der Frage nachzugehen, wie Einheit und Unterschied (unity and

difference) in der architektonischen Form zum Ausdruck kommen. Mit
Bezug auf das Atoni-Beispiel hat er selbst dazu die folgenden Punkte
herausgearbeitet:

1. Zusammenspiel von differenzierenden Kreuzmustern und unifizierenden
Kreis- oder Viereckmustern im Raumraster, der die Anordnung der wichtigen

Elemente reguliert. (S. 216f.)
2. Symbolisierung von "Unterschied" und "Einheit" in konkreten Elementen

(z.B. differenzierende Plattformen und unifizierende "Zaunformen" wie
Wand und Dach). (S. 232)

3. Oppositon der Hälften einer dual gegliederten Ganzheit mit einer Einheit,
die auf höherer Ordnungsebene ihrerseits "Hälfte" einer grösseren Ganzheit

ist (z.B. innere und äussere Hälften des Unterbaus in Opposition zum
Dachraum als Hälfte des ganzen Hauses). (S. 216)

4. Verbindung oder Vermittlung zwischen zwei gegensätzlich klassifizierten
Einheiten. (S. 222)

5. Prinzip der komplementären - im Gegensatz zur bloss separierenden -
Opposition. (S. 222, 232)

6. Assoziation unterschiedlicher Raum- und Bauteile mit dyadischen Kategorien

wie links/rechts, männlich/weiblich, innen/aussen, Zentrum/Peripherie,
gross/klein, oben/unten, zahm/wild, usw. (S. 219, 222ff.)

Dass solche Prinzipen der Klassifikation und der Symbolisierung von
Einheit und Unterschied auch in der Architektur anderer Bevölkerungsgruppen

Indonesiens (und natürlich nicht nur Indonesiens) mannigfaltig zum
Ausdruck kommen, ist offensichtlich, und es erscheint deshalb wünschenswert,

dem Beispiel Cunninghams folgend weitere Architekturtraditionen im
Hinblick auf diese Thematik eingehend zu studieren.

Die Architektur der etwa 900 km nordwestlich von Timor im Bergland von
Sulawesi siedelnden Sa'dan Toraja wäre für eine umfassende Untersuchung
dieser Art zweifellos ganz besonders geeignet. Doch wenn sie im folgenden
mit einem Seitenblick auf die von Cunnningham aufgeworfene Frage nach
den architektonischen Formulierungen von "Einheit und Unterschied"

40



betrachtet wird, so kann im begrenzten Rahmen dieses Artikels natürlich nur
ein Teilaspekt zur Diskussion kommen: An einem ausgewählten Einzelobjekt

aus dem traditionellen Bauinventar der Sa'dan Toraja soll aufgezeigt
werden, dass "komplementäre" Opposition in der Architektur oft nicht als

gegenseitige, sondern als einseitige Ergänzung zu verstehen ist.
Beim Objekt, das Ausgangspunkt und zentraler Gegenstand der Betrachtung

ist, handelt es sich um einen Opferaltar (oder Opferschrein1), den ich
anlässlich einer Feldforschung anderer Bestimmung im Juni 1976 nur nebenbei

aufgenommen habe2 (Abb. 1,2). Ich werden den Altar zuerst als
Konstruktion ohne Berücksichtigung weiterer Zusammenhänge nur im Hinblick
auf die in seinem tektonischen Aufbau zum Ausdruck kommende Ordnungsidee

betrachten. Anschliessend folgt in zwei Kapiteln der Versuch, ihn unter
Auswertung einiger weniger Beschreibungen von verwandten Altarformen
bei J. Kruyt (1921), A.C. Kruyt (1923/24), H. Van der Veen (1965) und
H. Nooy-Palm (1979) auch hinsichtlich der Funktion seiner zwei Bestandteile

(s. Abb. 2) verstehen zu lernen. Das Schlusskapitel befasst sich dann
noch einmal mit der tektonischen Ordnungsidee, die in Bauten der betrachteten

Art anschaulich verkörpert ist. Es wird insbesondere hervorgehoben,
was an dieser Idee ungewöhnlich und für die von Cunningham aufgeworfene
Frage von Bedeutung ist.

1 Nooy-Palm (1979 : 269-273) behandelt die hier besprochenen Opferaltäre als "sacrificial
shrines". Im weitern könnte man wohl auch von temporären "Göttersitzen" sprechen, da die
Götter (oder Ahnen) herbeizitiert werden, um die Gaben zu kosten.

2 Diese Feldforschung habe ich gemeinsam mit Nold Egenter durchgeführt. Sie galt spezifisch
den Wohn- und Speicherbauten und ihrer Konstruktion. Den hier besprochenen Feldaltar
entdeckten wir zufällig auf dem Weg von Makale nach Batualu im Westteil des Distrikts
Sangalla. Über den genauen rituellen Zusammenhang konnten wir uns nicht informieren,
doch geht es hier auch nur um das Bauobjekt als solches. Am Boden zwischen den beiden
Bambuspfosten waren zwei Ofergaben niedergelegt und davor ein konischer Stein errichtet
(Domenig 1980 : Abb. 311). Auf der geflochtenen "Plattform" befand sich zur Zeit der
Aufnahme (26.6.76) nichts, doch war der Palmwedelhülle vorn unterhalb der Mitte ein
kurzes Stück Bambus angehängt, das eine Flüssigkeit (angeblich Schweineblut) enthielt.

41



Abb. 1 Feldaltar mit baumähnlicher Umhüllung aus Palmwedeln
(vergl. Abb. 2).

42



Abb. 2 Der in Abb. 1 gezeigte Feldaltar von rechts hinten gesehen
und in Kernbau und "Hülle" getrennt dargestellt.
(Zeichnung: Mioko Domenig, nach Fotos).
Rechts: Opfergestell aus Bambus (Gesamthöhe ca. 80 cm).
Links: Umhüllung aus Blattwedeln der Zuckerpalme.

43



2. Einheit und Unterschied an einem Feldaltar

Der in Abb. 1 gezeigte Opferaltar, auf dem Feldrain in der Ecke eines
Reisfeldes im Westteil von Sangalla (Tana Toraja) vorgefunden, besteht aus
zwei übereinandergestellten Konstruktionen, von denen die eine als Kernbau,

die andere als Umhüllung in Erscheinung tritt. Lassen wir die Frage der
Funktion beider Teile zunächst ausser acht, so können wir sie für die
vergleichende Betrachtung aus ihrer Verschachtelung befreien und als zwei
selbständige Gebilde nebeneinanderstellen (Abb. 2).

Bei der Konstruktion links, einer Form aus Blattwedeln der Zuckerpalme
(arenga sacchifera), handelt es sich um eine Art Hütte, die mit ihrer
buschigen Firstbekrönung baumähnlich in Erscheinung tritt. "Stamm" und

"Wipfel" (Hütte und Firstkrone) stehen offensichtlich in dualer Opposition
und unterscheiden sich dabei in mehrfacher Hinsicht:

"Stamm" (Hütte) "Wipfel" (Firstkrone)

unten oben

tragend getragen
selbständig abhängig
stabil labil
konusförmig trichterförmig
einheitlich vielheitlich
gebunden frei
stehend vorstehend
nützlich dekorativ
erdbezogen himmelweisend

Da Stamm und Wipfel trotz aller gegensätzlichen Qualitäten auch eine
Ganzheit bilden, was schon im durchgehenden Material zum Ausdruck
kommt, kann von einem Fall "komplementärer" Opposition gesprochen
werden. Insofern es sich hier nun aber um ein bauliches Gebilde handelt, an
dem der eine Teil den andern trägt, ist es auf der tektonischen Betrachtungsebene

nicht angebracht, die Komplementarität im sonst üblichen Sinne als

"gegenseitige" Ergänzung aufzufassen. Die Beziehung zwischen den zwei
Protagonisten ist offenbar nicht wirklich reziprok, denn der Stamm kann
auch an sich bestehen und nützlich sein, was vom Wipfel nicht gesagt werden
kann; dieser kann die ihm zukommende hohe Raumlage nur einnehmen,
wenn er vom Stamm getragen wird. Der Wipfel, so ist festzustellen, ergänzt
den Stamm zum "Baum", doch der Stamm ergänzt nicht umgekehrt auch
den Wipfel. Die Ergänzungsbeziehung ist nicht gegenseitig.

Vergleichen wir damit die Verhältnisse bei der Konstruktion rechts in
Abb. 2. Hier handelt es sich um eine Art Gestell, bestehend aus einer aus

44



Bambussplissen lose geflochtenen Plattform und zwei Pfosten aus tallang-
Bambus. Die letzteren sind unten in den Boden eingegraben und oben an
den vorstehenden Enden mit eingravierten Ornamenten (sura') versehen.
Auf diese Pfosten, ihr Material und ihre Verzierung, bezieht sich der Name
surasan tallang, der bei den Sa'dan Toraja für Opferaltäre dieser Art
gebräuchlich ist.

Obschon dieses Gestell nun auf den ersten Blick ganz anders wirkt als die
baumähliche Hütte, zeigt sich bei näherer Betrachtung, dass die meisten
Qualitäten der letzteren - teils verstärkt, teils abgeschwächt - auch an ihm
erkennbar sind. Auch bei diesem Gestell sind durch die in der Mitte
eingefügte Plattform ein Unten und ein Oben unterschieden, auch bei ihm
sind die beiden Teile qualitativ gegensätzlich in ihrer Art und Wirkung. Das
Oben ist getragen, frei, vorstehend, dekorativ, himmelweisend, und da es
durch die zwei in der Verzierung optisch "aufgelösten" Pfostenenden
repräsentiert wird, kann man es auch als "vielheitlich" bezeichnen. Im Gegensatz
dazu sind die Pfostenfüsse im Unterteil der Konstruktion nicht nur jeder für
sich einheitlich (glatte, undifferenzierte Oberflächen), sondern durch den
Erdboden und die Plattform auch in die Einheit einer abgeschlossenen Form
(Rechteck) gebunden. Auch von den übrigen genannten Qualitäten des

Oberteils finden sich im Unterteil die Gegensätze: tragend, gebunden,
stehend, nützlich, erdbezogen.

Vergleichen wir das "Gestell" mit dem "Baum" hinsichtlich der restlichen
oben tabellarisch aufgeführten Gegensätze, so fehlen an ihm die Qualitäten
konusförmig/trichterförmig ganz, während hinsichtlich des Paars stabil/labil
zu erkennen ist, dass der Unterteil zwar stabiler ist als beim "Baum" (starke,
fest eingegrabene Pfosten), der Oberteil aber nicht mehr als "labil" eingestuft

werden kann. Es fehlt somit dem Gestell gegenüber dem "Baum", was
ja auch schon auf den ersten Blick erkennbar ist: die Labilität im Oberteil
und die "Taille" in der Gesamterscheinung. Im übrigen aber ist das Gestell
als eine rigidere, betont künstliche Darstellung der gleichen Komplementari-
tätsidee begreiflich, die am "Baum" mit natürlicheren Mitteln nur stärker
und eindrücklicher formuliert ist.

Wenn das Gestell und der "Baum" am betrachteten Beispiel in Wirklichkeit

so angeordnet sind, dass das erstere als Kernbau, der letzter als dessen

Umhüllung (und Überdachung) aufgefasst werden kann, so wirft dies natürlich

die Frage auf, ob die Umhüllung, obgleich sie das herausgestellte Prinzip
ganz besonders anschaulich demonstriert, in Wirklichkeit nicht bloss dem
Zweck dient, das Opfergestell zu beschirmen oder seinen Ort aus der Ferne
sichtbar zu machen. Ich habe mich diesbezüglich am Ort nicht erkundigt,
halte es aber nicht für unwahrscheinlich, dass die Sache allenfalls heute so
ausgelegt wird. Dennoch gibt es deutliche Anzeichen dafür, dass diese
"Hülle" in einer Tradition steht, in der sie einst eine andere Bedeutung
gehabt hat.

45



3. Formen und Ausstattung des Surasan Tallang

Der Name surasan tallang bezieht sich, wie schon angemerkt, auf die
verzierten Bambuspfosten und kann daher generell auf alle Opfergestelle
angewandt werden, die mit Pfosten dieser Art gebaut werden. Abb. 3 zeigt
schematisch eine Gegenüberstellung einiger Typen, die mir mit Ausnahme
von B: nur aus der ethnographischen Literatur bekannt sind3. Die
Buchstaben beziehen sich bei der Typenbezeichung auf die unterschiedliche Zahl
der Pfosten, die beigefügten Ziffern auf die Zahl der Plattformen. Die
doppelte bzw. dreifache Anbringung der letzteren in den Typen C2 und C3

bringt eine Verschiebung der Proportionen zuungunsten des Oberteils der
Konstruktionen mit sich, sodass das herausgestellte Prinzip der dualen
Aufgliederung bei diesen Typen am nicht weiter ausgestatteten Gestell nur
zur Wirkung kommt, wenn man das Ideogramm der "verzierten Enden" zu
lesen versteht, das auch an diesen Typen zu finden ist.

Abb. 3 Verschiedene Typen des surasan tallang in schematischer
Andeutung. Einen Eindruck von der wirklichen Ausführung
der Einzelheiten vermittelt die genauere Darstellung
von Typ Bj in Abb. 2.

3 Je ein Beispiel der Typen A, und C, ist bei Kruyt (1921 : 183f.) beschrieben (Aj mit
Abbildung), ein weiteres Beispiel von C, bei Van der Veen (1965 : 8). Ein Beispiel von C,
gibt Nooy-Palm (1979 : 272), eines von C, wieder Kruyt (1921 : 166, mit Abbildung). Typ B,
kenne ich nur vom selbst aufgenommenen Beispiel der Abb. 1. Eine Bilddokumentation zu
dieser Altarbautradition scheint nicht zu existieren; auch Nooy-Palm (1979 : 272) verweist
für eine Illustration noch auf Kruyt (1921), wo aber die weitere Ausstattung solcher
Opfergestelle in den zwei Abbildungen nicht berücksichtigt ist.

46



Die teils doppelte und dreifache Anbringung der Plattform ist anscheinend
auf ein nur in gewissen Lokaltraditionen empfundenes Bedürfnis
zurückzuführen, beim Darbringen der Opfergaben entweder für verschiedene
Opfertiere oder für verschiedene Gottheiten separate Stellflächen vorzusehen.

Wenn beim Höhepunkt des Merok-Festes Geflügel, Schweine und
Büffel geopfert werden, so kann am einen Ort ein Altar mit nur einer
Plattform (Typ Cj) gebräuchlich sein (Van der Veen 1965 : 8), während an
einem andern Ort ein Typ C3 vorgesehen wird, damit die Gabe vom Geflügel
zuoberst, die vom Schwein in der Mitte und die vom Büffel zuunterst
hingelegt werden kann (Kruyt 1921 : 166). In einem andern Kontext kann
die obere von nur zwei Plattformen die Opfergabe für Puang Matua (die
dominierende Gottheit des Toraja-Pantheons) aufnehmen, während die
untere den restlichen Göttern zugeordnet wird (Nooy-Palm 1979 : 272).

Was in Abb. 3 nicht zu sehen ist, sind die weiteren Zugaben, mit denen
solche Opfergestelle normalerweise ausgestattet werden. Kruyt (1921 : 183,
mit Abbildung) beschreibt ein Beispiel des Typs A, ohne Erwähnung einer
solchen Ausstattung. Für den erwähnten Fall des Typs C3 dagegen gibt er an,
man befestige an den Rändern der Plattformen junge, eben entfaltete
Palmblätter (von der Zuckerpalme) und ein mawa-Tuch, sodass das ganze
Gestell umwickelt sei. Ausserdem berichtet er, dass die verzierten
Rohrenden der Bambuspfosten, nachdem man etwas Palmwein (ebenfalls von der
Zuckerpalme) eingegossen habe, mit einem Blatt der dracaena terminalis
verstopft würden und dass man dann jedem dieser Propfen ein "dünnes
Hölzchen, so dünn und lang wie eine Stricknadel" beifüge. An den oberen
Enden dieser schlanken Fortsätze befestige man schliesslich je ein Stück
Baumwollflaum (Kruyt 1921 : 166).

Bedenkt man nun, dass mawa (auch maa') eine Bezeichnung für alte,
gewobene Baumwollstoffe ist (Van der Veen 1965 : 20), so kann für diesen
Fall die Ausstattung des surasan tallang zusammenfassend so charakterisiert
werden: Am Unterbau, anscheinend von der obersten Plattform abwärts, ist
eine doppelte Umhüllung, zuerst aus jungen Blättern der Zuckerpalme und
dann aus altem Baumwolltuch angebracht. Am Oberteil dagegen findet sich
einerseits Palmwein von der Zuckerpalme, im Innern der verzierten
Bambusrohrenden, andererseits weiteroben je ein Stück Baumwollflaum, getragen

von einem nadelartigen Fortsatz.
An dieser Situation fällt nun zweierlei auf. Erstens ist der Altar nicht nur

unten doppelt eingekleidet, sondern zugleich auch oben zweimal weiter
ausgestattet. Zweitens findet jedes Material der untern Umhüllung in
entsprechender Abfolge auch in den oberen Zugaben Verwendung, und zwar
das eine in flüssigem, das andere in flaumigen Zustand:

47



Materielle Herkunft der Zugaben Untere Zugaben Obere Zugaben

Zuckerpalme

Baumwollstrauch

junge, frisch
entfaltete Palmblätter

altes gewobenes
Baumwolltuch

Palmwein

Baumwollflaum

Auf einen Vergleich dieser Ausstattung mit derjenigen bei dem durch Van
der Veen (1965 : 8) behandelten Parallelfall (andere Ortschaft, aber gleicher
ritueller Kontext) muss leider verzichtet werden, da der Beschrieb dort
hinsichtlich wichtiger Einzelheiten im Unklaren lässt. Dass die Materialien in
diesem Fall von unten nach oben nicht durchgehen, ist zwar erkenntlich,
doch scheinen Entsprechungen anderer Art die korrespondierende
Zusammengehörigkeit und Gegensätzlichkeit zwischen unterer und oberer Ausstattung

auszudrücken4. Für unsere Zwecke reicht indessen auch schon das
früher aufgenommene Beispiel Kruyts, um zur Vermutung zu gelangen, dass
die Einkleidungen des surasan tallang im Prinzip aus unten angehängten
"Schürzen" bestehen, denen oben je ein gegensätzlich wirkender
"Kopfschmuck" entsprechen soll.

Von dieser Einsicht her will es nun scheinen, dass sich die baumähnliche
"Hütte" unseres Beispiels der Abb. 1 durchaus in die Klasse der Ausstattungen

des surasan tallang einordnen lässt. Der Unterschied zur Einkleidung des

von Kruyt beschriebenen Vierpfostentyps besteht - abgesehen von der
verschiedenen Zahl der Hüllen und Aufsätze - nur darin, dass das, was an
unserem Beispiel noch materiell zusammenhängt und statisch beinahe
selbständig ist (in Wirklichkeit stabilisiert das innere Gerüst die äussere Form,
wie aus Abb. 1 ersichtlich ist), am Beispiel Kruyts gewissermassen in zwei
Teile zerlegt und in verarbeitetem und sonstwie manipuliertem Zustand dem
Kernbau teils angehängt, teils aufgebracht ist.

Die Richtigkeit dieser Deutung lässt sich auf die Probe stellen, indem man
ihre Konsequenzen verfolgt. Die erste derselben liegt darin, dass dort, wo
ein surasan tallang gar keine Umhüllung des Unterteils bekommt, zu erwar-

4 Statt der an den Rändern der Plattform befestigten Palmblätter erwähnt Van der Veen eine

passakke-Pflanze, die an die Pfosten gebunden wird, gibt aber leider nicht an, ob oberhalb
oder unterhalb der Plattform. Es handelt sich um eine Pflanze "with red flowers and small
conical fruits which have a cooling effect and confer blessing" (Nooy-Palm 1979 : 229). Man
möchte von daher vermuten, dass sie am Altar mit ihren "kühlenden" konischen Früchten
zum Unterbau gehört und oben ihre Entsprechung im "erhitzenden" Palmwein findet. Auch
das Material der Tuchumhüllung ist bei Van der Veen (1965 : 8) nicht klargestellt ("an old
woven cloth"). Den oberen Fortsätzen war bei seinem Beispiel an verschiedenen Stellen

Kapok (ähnlich Baumwollflaum) angebunden, der noch mit Blut bestrichen wurde. Was sie

mit dem untern Tuch verband, war offenbar das "durchgehende" Element der pflanzlichen
Faser, unten gesponnen und verwoben, oben roh, ja unbearbeitbar.

48



ten ist, dass ihm auch die oberen Zugaben fehlen. Bei dem von Kruyt
(1921 : 183f.) beschriebenen Fall eines Einpfostenstyps Ax aus Barupu trifft
dies tatsächlich zu; von einem oberen Fortsatz am Pfostenende ist nichts
erwähnt, und dass es am betreffenden Ort zur Regel gehört, dass auch kein
Palmwein eingegossen wird, hebt Kruyt ausdrücklich hervor. Wenn er
gleichzeitig aber auch bemerkt, dass man in Angin-angin bei diesem Altartyp
Palmwein einfülle, so lässt sich dies immerhin verstehen. Gerade die Palm-
weinlibation ist in der ihr hier zugedachten Zugehörigkeit zur Ausstattung
des Altars leicht zu verkennen. Obschon sie bei den Vierpfostentypen -
wenigstens beim oben untersuchten Beispiel Kruyts - vor dem Aufbringen
der oberen Fortsätze und damit vor der Fertigstellung der "Einkleidung"
eingefüllt werden muss, könnte es nicht erstaunen, wenn sie heute zu den
Opfergaben gerechnet und dann auch dort "dargebracht" würde, wo dem
durch sie in den Oberteil eingebrachten Moment der "Flüssigkeit" am
Unterbau keine Zugabe gegensätzlicher Qualität oder Bedeutung entspricht.

Die zweite Erwartung, die sich von der versuchten Interpretation her
einstellt, betrifft unser Beispiel der Abb. 1. Da an ihm nur eine einzige
Umhüllung des Unterbaus gegeben ist, sollte auch nur eine einzige obere
Zugabe zu finden sein. Wenn diese nun aber eindrücklich im "Wipfel" schon

gegeben ist, so wäre daneben überhaupt kein oberer Zusatz mehr zu erwarten:

kein Palmwein in den Rohrenden und kein Flaum an nadelähnlichen
Fortsätzen. Vom letzteren war bei der Aufnahme tatsächlich keine Spur zu
sehen, doch hinsichtlich des Palmweins muss die Frage offen bleiben. Meinen

Feldnotizen ist zu diesem Punkt leider nichts zu entnehmen5.

Obige Beobachtungen und Analysen führen zur Einsicht, dass die Ausstattung,

Einkleidung, Schmückung des surasan tallang offenbar mit symbolischen

Mitteln verdeutlichen will, was diese Art von Bau "im Prinzip" sein
möchte: eine im vertikalen Bezug dual aufgegliederte Konstruktion, deren
Oben nicht nur sichtlich nach der Raumlage, sondern ideell überhaupt in
jeder Hinsicht das Gegenteil des Unten wäre, ohne deshalb aber von diesem
so getrennt zu sein, dass es mit ihm nicht auch in allen Belangen kommunizieren

und eine Ganzheit bilden könnte.
Fragt man sich, welche Art von Altar in der Bautradition der Sa'dan

Toraja dieses hohe Ordnungsideal am einfachsten und zugleich auch am
besten zum Ausdruck bringt, so findet man die Antwort bezeichnenderweise
bei einem Altartyp, den die Überlieferung geradezu als die mythische
Urform eines baulichen Gebildes hinstellt: beim likaran biang.

5 Wir haben das Innere der Rohre nicht inspiziert, da wir nicht erwarteten, dass sie etwas
Wichtiges enthalten könnten.

49



4. Likaran Biang: Mythische Urform des Opferaltars

In der in der Ortschaft Angin-angin aufgenommenen und durch Van der
Veen (1965) übersetzten Passomba Tedong ("Konsekrationshymne für den
Wasserbüssel") wird berichtet, dass der erste Zimmermann To Tarangga das
Bauholz für die Pfeiler des ersten Hauses nur gewinnen konnte, indem er auf
Anweisung von Puang Matua ein Geflügelopfer auf einem likaran biang
darbrachte. Über die Form dieses Opfergestells wird im Text nichts ausgesagt,

doch sein Name impliziert, dass ein Gebilde gemeint ist, das durch
Verdrehen oder Umwickeln (lika', verdrehen) aus Miscanthusgras (biang,
miscanthus Japonicus Andersen) hergestellt wird.

Eine rezente Form eines solchen einfachen Opfergestells, die errichtet
wurde, wenn die Büffel von einer Krankheit befallen waren, beschreibt
A.C. Kruyt (1923/24 : 161):

Four biang-reeds are inserted next to each other along the path which these
animals are accustomed to follow; the leaves are tied together and the food-
offering for the gods, the deata, is placed inside them. (Aus dem Hollänischen
übertragen bei Nooy-Palm 1979 : 270)

Ähnliche Beschreibungen gibt Van der Veen in seinem Wörterbuch (1940:
unter biang und lika') ohne Einschränkung auf einen besonderen rituellen
Kontext. Nooy-Palm charakterisiert das likaran biang unter Bezugnahme
darauf wie folgt:

Four biang reeds are planted in a square in the earth; the leaves of the reeds are
then wound about the four shoots and twisted into a kind of nest where the
sacrificial food is placed. (Nooy-Palm 1979 : 170)

Solche Umschreibungen genügen leider leider nicht, damit man sich vom
Aussehen eines solchen Altars ein genaues und sicheres Bild machen könnte.
Dennoch möchte ich annehmen, dass das likaran biang alten Stils, wie auch
immer es heute lokal ausgeführt werden möge, in Umriss und Struktur dem
baumähnlichen Gebilde unserer Abbildung 2 sehr nahe kam.

Dies ist einerseits ziemlich wahrscheinlich, weil die Umwindung von vier
im Quadrat eingesteckten labilen Riedgräsern mit deren eigenen Blättern
technisch sicher am leichtesten dann zu einem "Nest" für die Opfergaben
führt, wenn man die Halme dabei zusammenzieht, wobei sie sich von selbst
gegenseitig überkreuzen und mit ihren ährenbesetzten Enden einen
ausladenden "Wipfel" bilden. Andererseits spricht dafür aber auch der Umstand,
dass die aus der kreuzweisen Verbindung sich ergebende Struktur zugleich
auch die wohl beste Formulierung der intendierten Ordnungsidee mit rein
baulichen Mitteln ist.

Erst bei gegenseitiger Überkreuzung der Halme erhält das likaran biang
eine eindrückliche Gestalt, welche die Verschiedenheit von Oben und Unten

50



in der Einheit des Ganzen auf der Ebene der tektonischen Möglichkeiten
optimal zum Ausdruck bringt. Gegenüber der denkbaren (heute üblichen?)6
Form mit parallel aufragenden Halmen hat diese überkreute Form zwei
wichtige zusätzliche Qualitäten: Die sie kennzeichnende Einschnürung der
Mitte macht auch die Umrisse des Oben und Unten gegensätzlich (Trichter/
Konus); und die Schräglage der Einzelhalme7 impliziert, dass das, was unten
rechts bzw. vorne ist, oben links bzw. hinten seine Fortsetzung und Entsprechung

findet. Es sind somit bei der kreuzweisen Anordnung auch die
Beziehungen rechts/links und vorn/hinten im Oben und Unten vertauscht
und gegensätzlich. Solche Bereicherungen im Ausdruck der Verschiedenheit
von Oben und Unten fallen schwer ins Gewicht, wenn eine Bauform mit
allereinfachsten Mitteln und ohne verdeutlichende Zugaben symbolischer
Art das Prinzip des Unterschieds in der Einheit eines Ganzen verkörpern
will.

Wenn der auskragende Wipfel der überkreuzten Palmwedel an unserer
Hütte (Abb. 2) ausserdem auch noch die Seitenansicht der markanten
"Kraggiebeldächer" in Erinnerung ruft, die für die Architektur der Sa'dan
Toraja ja ganz besonders kennzeichnend sind (Abb. 4), so ist dies nur ein
Grund mehr, sich das mythische likaran biang des ersten Zimmermanns To
Tarangga als ein mit überkreuzten Riedgräsern erstelltes Gebilde
vorzustellen.8

6 Bei einem verdolmetschten Interview mit zwei Baumeistern aus Malakiri kam auch kurz das
likaran biang zur Sprache, wie es beim Opfer für das Fällen des Bauholzes errichtet wird. Es
wurde uns, wenn wir richtig verstanden haben, ein Gebilde mit parallel aufragenden
Miscanthushalmen beschrieben, deren ährenbesetzte Enden über das Nivau der Opferfläche
frei vorstehen. Eine solche Form würde dem labilen Material schlecht entsprechen und wäre
wohl nur als eine Angleichung an die Struktur des surasan tallang (Typ Cd begreiflich.
Ausserdem ist natürlich nicht sicher, dass solche Altäre bei den Sa'dan Toraja überall gleich
aussehen. Vereinzelte Angaben aus einigen wenigen Ortschaften genügen nicht, um sich
über den heutigen Stand der Tradition ein adäquates Bild machen zu können. Wie man
solche Bautraditionen in allen Einzelheiten und Variationen aufnehmen und vergleichend
studieren sollte, demonstriert - für eine verwandte Art von Gebilden aus Japan - Egenter
(1980).

7 Die Schräglage ist für den tadoran typisch, einen geneigt aufgepflanzten Bambus, dem oben
die Blätter belassen sind und der unten von einem mit ihm verbundenen Pfosten in seiner
Lage gehalten wird. Die Opfergaben werden bei dieser Vorrichtung an einer Schnur
aufgehängt, die aus halber Höhe vom Bambus herabhängt. Näheres zu dieser Anordnung bei

Kruyt (1921 : 162f. u. 173f.) und bei Nooy-Palm (1979 : 272f.), wo auch gesagt ist, dass dem
tadoran als Opfertier der Hahn, dem likaran biang das Huhn zugeordnet wird.

8 Ein Versuch, die Form und die Konstruktion des Kraggiebeldachs in einem grösseren
Zusammenhang mit der auskragenden Firstbekrönung primitiver Rundhütten in Verbindung
zu bringen, liegt in meiner Studie "Tektonik im primitiven Dachbau" (1980) vor. Diese
enthält auch die Ergebnisse meiner Feldforschungen zum Wohn- und Speicherbau der
Sa'dan Toraja (pp. 168-183) sowie der Karo Batak und Toba Batak (pp. 120-163).

51



5. Einseitige Ergänzung durch vorstehende Enden

Die betrachteten Opferaltäre der Sa'dan Toraja, ob sie nun mit vertikal
parallelen, mit schräg überkreuzten oder mit parallelen und überkreuzten
Elementen gebaut werden, haben zwei Eigenschaften, die für die von
Cunningham aufgeworfene Frage nach den architektonischen Formulierungen

von "Einheit und Unterschied" von Bedeutung sind.
Als erstes demonstrieren sie den Gedanken, eine Einheit aus zwei

gegensätzlich qualifizierten Teilen zu bilden, von denen jeder auch etwas von der
Qualität des andern besitzt (z.B. gleiche Herkunft des Materials). Diese
Eigenschaft findet sich bekanntlich nicht nur an diesen und andern baulichen
Ordnungen, sie kennzeichnet vielmehr Komplementaritätsbeziehungen ganz
allgemein. Ihr repräsentatives Sinnbild hat sie im chinesischen Symbol des

durch eine S-förmige Linie unterteilten, in den Hälften gegensätzlich gefärbten

und je mit einem Punkt in der Gegenfarbe markierten Kreises gefunden.
Dieses bestbekannte philosophische Ideogramm der yin/yang-Komplementa-
rität ist indessen (anders als die Ideogramme der chinesischen Schrift)
insofern untektonisch, als es keinen "Aufbau" erkennen lässt. Zwar können
die Kategorien "unten" und "oben" seinen Hälften interpretierend zugeordnet

werden, aber das Ideogramm wird dadurch nicht so betroffen, dass man
es deshalb in bestimmter Weise orientieren müsste. Man kann es vielmehr
auf dem Papier - oder auch im Raum - drehen und wenden wie man will, es
scheint immer richtig zu liegen.

Ganz anders verhält es sich mit den baulichen Ideogrammen, die in den
betrachteten Altarformen gegeben sind. Auch sie drücken den Komplemen-
taritätsgedanken aus, aber als Bauformen kann man sie nicht beliebig in den
Raum stellen. Auch wenn man von den rituellen Zusammenhängen absieht,
die bei den Sa'dan Toraja für solche Altäre sogar eine bestimmte, von Fall zu
Fall verschiedene Orientierung nach horizontal entlegenen kosmischen
Regionen fordern, so ist doch offensichtlich, dass sie nicht ohne Einbusse
ihres Sinns auf den Kopf gestellt werden können. Daraus ergibt sich die
zweite, weiter oben schon einmal hervorgehobene Eigenschaft, welche
Konstruktionen solcher Art hinsichtlich der Möglichkeiten des architektonischen
Ausdrucks von "Einheit und Unterschied" interessant macht: sie
demonstrieren, dass Komplementarität in der Architektur mitunter auch bloss
einseitige Ergänzung sein kann.

Das Phänomen der einseitigen Ergänzung ist im Bereich des Bauens
allenthalben zu beobachten. Es zeigt sich einerseits ganz allgemein in der
Anbringung von Bauschmuck aller Art, anderseits aber auch in der Zufü-
gung und Zuordnung von Bauten, die als Vorbauten, Nebenbauten, Anbauten,

Aufbauten usw. gewertet werden. Ob das Hinzugebaute oder Hinzugefügte

vom Bau selbst im baustatischen Sinne getragen wird oder ob es

52



statisch auf eigenen Füssen stehend nur logisch und funktionell von ihm
abhängig ist, macht keinen wesentlichen Unterschied. Damit die Beziehung
sinnvoll als einseitig bezeichnet werden kann, ist nur die Bedingung einzuhalten,

dass das eine auch ohne das andere, das andere aber nicht ohne das eine
sein kann. Betrachten wir deshalb nun auch noch einen Fall, bei dem ein
baustatisch selbständiger Bau einen andern, dem er vorangestellt ist, einseitig

ergänzt.

Abb. 4 Wohnhaus (links) mit vorangestelltem Speicher (Seitenansicht).

Der Reisspeicher wird bei den Sa'dart Toraja in der Regel dem Wohnhaus
in einigem Abstand vorgelagert und ergänzt es zum Gehöft (Abb. 4). Das
typische Dorfbild ergibt sich aus der Reihung solcher Gehöfte: Gegenüber
einer Zeile von Wohnhäusern steht jeweils eine Zeile von Speichern, während

die Zwischenräume einen Platz bilden. Wenn in diesem Fall nun
sinnvoll gesagt werden kann, der Speicher (es können mitunter auch deren
zwei oder drei zugeordnet sein) ergänze das Wohnhaus "einseitig", so
deshalb, weil ein derweise vorangestellter Speicher, der keinem Haus zughören

würde, ein Unsinn wäre, während umgekehrt ein Haus ohne vorgestellten

Speicher noch immer funktionieren könnte. Denn als Speicher könnte
bei ihm ja allenfalls auch ein Raum in seinem Innern vorgesehen sein (z.B.
der Dachraum), wie dies heute meist bei den Toba Batak Nordsumatras zu
beobachten ist. Auch dort waren die Speicher früher den Wohnhäusern
voran- und gegenübergestellt. Heute aber sind sie zum grossen Teil zu
Wohnzwecken ausgebaut, während die Speicherfunktion von einem Platz im

53



Innern dieser neuen "Wohnspeicher" und der Wohnhäuser alten Stils
übernommen wird (Domenig 1980 : 144-163). Dass die vorangestellten Speicher
als blosse Funktionsträger hier gewissermassen ins Haus hereingenommen
wurden, während ihre bauliche Form jeweils aussen stehen blieb, um der
gleichen Funktion dienlich gemacht zu werden wie das Haus, von dem sie

zuvor abhängig waren, ist ein interessantes Phänomen. Es zeigt nicht nur,
wie mitunter in einer Bautradition neue Haustypen entstehen können,
sondern es repräsentiert auch einen Fall von "Emanzipation", der erkennen
lässt, wie aus einer einseitigen eine gegenseitige Ergänzungsbeziehung werden

kann. In unserem Zusammenhang ist der Fall überdies auch darum
bemerkenswert, weil an ihm in einem gewissen Sinne das Gegenteil von dem
u sehen ist, was abschliessend an der Erscheinung unseres Feldaltars
(Abb. 1) auch noch hervorzuheben ist.

Der "Wipfel" als oben hervorstehender Teil der Hütte kann mit einiger
Fantasie auch als eine "Veräusserung" vorgestellt werden, als eine Form, die
aus der Firstspitze hervorgewachsen ist und dabei Umrisse angenommen hat,
die von denen der Hütte selbst nicht allzu verschieden sind. Man müsste den
hier als Beispiel genommenen Bau nur mit einem andern Material ausführen,
bei dem im Wipfel mehr die Längsrippen bzw. Halme als die Seitenblätter
zur Wirkung kämen (z.B. Bambus), und die Umrisse von Hütte und
Firstschmuck würden - bei umgekehrter Lage - einander so ähnlich, dass man
den letzteren schliesslich auch als ein verschwommenes Spiegelbild der
ersteren sehen könnte.

Es ist nun diese ganz besondere Situation, die dann entsteht, wenn ein
vorstehender oder auch ein davorstehender Teil eines Baus derart angeordnet,

proportioniert und qualifiziert ist, dass er den Bau selbst widerspiegelt
und ihm gewissermassen als Alter ego gegenübertritt, die den Sachverhalt
darstellt, in bezug auf den nicht nur von einseitiger Ergänzung, sondern
zugleich auch von dualer Opposition gesprochen werden kann. Dass bei den
Sa'dan Toraja dieser Sachverhalt in der Anordnung und in der im Detail
unterschiedlichen und im Gesamteindruck doch auch wieder so ähnlichen
Gestaltung von Wohnhaus und Speicher gegeben ist, liegt auf der Hand.
Hier sollte indessen v.a. darauf hingewiesen werden, dass Analoges auch mit
primitivsten Mitteln verwirklicht werden kann und dass die Einseitigkeit der
Beziehung besonders deutlich dann zum Ausdruck kommt, wenn der abhängige

Teil anschaulich als vorstehender Teil dessen erscheint, von dem er auch
statisch getragen wird.

Darüber nachzusinnen, ob und wie das in der Architektur der Sa'dan

Toraja eindrücklich formulierte Prinzip der "einseitigen Ergänzung in dualer
Opposition" auch in andern Bereichen der Kultur eine Rolle gespielt hat und
noch immer spielt - und dies natürlich auch bei andern Völkern -, kann
nicht mehr Aufgabe dieser Darlegungen sein. Dass es fruchtbar sein könnte,
auch etwa bei der Diskussion von sozialen Paarbeziehungen vermehrt in

54



Betracht zu ziehen, dass deren traditionelle Deutung mitunter durch die
Paradoxie des "vorstehenden Teils" beeinflusst sein könnte, lässt sich
vermuten, doch seien diesbezüglich hier abschliessend nur noch ein paar
grundsätzliche Erwägungen angestellt.

6. Schlussbemerkungen

Sollte es sich zeigen, dass ein Komplementaritätsverständnis, das dem hier
ins Licht gestellten analog ist, teils auch die Deutung sozialer Zuordnungen
wie Braut/Bräutigam, Kind/Mutter, Adel/Volk, Priester/König9 usw.
charakterisierte, oder würden gezielte Nachforschungen ergeben, dass auch etwa
unter den überlieferten kosmologischen Vorstellungen Fälle zu finden sind,
in denen das Andere (der Himmel) gewissermassen als vorstehendes Ende
des Einen (der Welt) gesehen wurde - z.B. im Bild des "Weltbaums"? -, so
müsste mit der Feststellung solcher Analogien auch die Frage aufkommen,
wie diese Analogien zu verstehen sind. Beruhen sie auf der in den verschiedenen

Fällen unabhängig vollzogenen Verwirklichung einer dem menschlichen

Denken von Natur aus gegebenen Möglichkeit, zwei Sachen entsprechend

in Beziehung zu setzen? Oder liegt vielleicht im einen oder andern Fall
doch eher eine Metapher, d.h. eine Übertragung der Ordnungsidee vom
einen Bereich in den andern zugrunde?

Wollte man auch das letztere für wahrscheinlich halten, so wäre daran zu
erinnern, dass die an Bauten zum Ausdruck kommenden Ordnungen, selbst
wo sie offensichtlich kosmologischen oder sozialen Beziehungen entsprechen,

durchaus nicht immer nur als "Abbilder" oder "Ausdruck" solcher
Beziehungen verständlich sind. Sicher gab und gibt es Architekturen, die
bereits von ihren Erbauern als Abbilder der Welt oder als Ausdruck der
Gesellschaftsordnung gedeutet worden sind. Aber es gab und gibt offenbar
auch solche, die eine derartige Deutung kaum ertragen. Die hier betrachteten

Opferaltäre der Sa'dan Toraja zeigen jedenfalls eine Struktur, die dem
Gedanken der Komplementarität eine so grundtektonische Interpretation

9 Coomaraswamy (1942) gibt eine in unserem Kontext sehr bemerkenswerte Charakterisierung

der Beziehung zwischen Priester (purohita, "one put in front") und König im alten
Indien. Unter Bezugnahme auf Sanskrit-Texte schreibt er: "Thus the Purohita is 'half of the
self of the Ksatriya' Hence the use of särdham, literally 'plus a half, in connection with
any complementary union... It is thus literally true that 'the Purohita was in religion and civil
affairs the alter ego of the king', (Keith, Rel. and Phil, of the Vedas, p. 292), or as we should
rather say, the king the alter ego of the Purohita. For this does not mean that the two 'halves'
are reciprocally equal, on the contrary, the relation of one to the other is that of part to
whole" (p. 7).

55



zukommen lässt, dass es schwierig sein dürfte, diese auf Übertragung
zurückzuführen. Näher liegt in diesem Fall die Annahme, dass die Ordnungsidee
einst in der Praxis des primitiven Bauens selbst gefunden worden ist und dass

es die andern Kulturbereiche sind, in denen sie dann allenfalls als Metapher
wirksam wurde.

Wenn heute gelegentlich von "Architekturanthropologie", von "Bauethnologie"

oder auch von einer "vergleichenden Soziologie des Hauses"
(Cunningham) gesprochen wird, so gehört es wohl zu den Aufgaben solcher
Forschungsrichtungen, unter anderem auch den Stellenwert des Bauens in
der frühen Menschheitsgeschichte besser einschätzbar zu machen. Diese
Aufgabe wird aber nicht dadurch erfüllt, dass man immer wieder nur das

Gleiche betont. Das Bauwerk als Abbild oder Ausdruck nichtbaulicher
Ordnungen ist nachgerade zur Genüge bekannt. Es wäre an der Zeit, auch
wieder einmal darüber nachzudenken, dass Bauten einst auch als Vorbilder
eine wichtige Rolle gespielt haben könnten: als konkrete Ordnungsmodelle
höchst anschaulicher Art, an denen der Mensch sich vielleicht auch bei der
Schaffung und Deutung von Ordnungen nichtbaulicher Natur nicht selten zu
orientieren pflegte.

Zusammenfassung

Clark E. Cunningham (1973) hat am Beispiel des Atoni-Hauses von Timor
aufgezeigt, wie die Ordnungsprinzipien des Hauses auch in andern Bereichen
der Kultur wirksam sein können. Er meint, eine vergleichende Soziologie des

Hauses könnte mit der Frage beginnen, wie "Einheit und Unterschied in der
Architektur zum Ausdruck kommen". Diese Frage wird hier aufgegriffen,
um im Hinblick auf sie ein Phänomen zu betrachten, welches die Natur der
Ergänzungsbeziehung bei gewissen baulichen Formulierungen der dualen
Opposition betrifft. Die Analyse eines Opferaltars aus dem Bauinventar der
Sa'dan Toraja - er wird auch mit andern Altären verwandter Art verglichen -
macht deutlich, dass es bauliche Ordnungen gibt, in denen ein einseitig
ergänzender Teil derweise formuliert, qualifiziert und proportioniert ist, dass

er der Sache, die er ergänzt, als eine Art Spiegelbild gegenübersteht. Am
anschaulichsten und sinnfälligsten ist dies dort der Fall, wo der derweise
ergänzende Teil ein konstruktiv "vorstehender" Teil der ergänzten Sache ist.
Es wird deshalb am Ende die Frage aufgeworfen, ob es nicht fruchtbar sein

könnte, bei der Diskussion von Komplementaritätsbeziehungen auch in
andern kulturellen Zusammenhängen jeweils eine allfällige Mitwirkung der
Paradoxie des "vorstehenden Teils" in Betracht zu ziehen.

56



Bibliographie

Für eine kommentierte Bibliographie zur Kultur der Sa'dan Toraja siehe
C.H.M. Nooy-Palm, "Survey of Studies on the Anthropology of Tana
Toraja, Sulawesi." Archipel (Paris) 15 (1978) : 163-192.

Coomaraswamy, Ananda
1942 Spiritual Authority and Temporal Power in the Indian

Theory of Government. New Haven: American Oriental
Society (Kraus Reprint, New York 1967).

Cunningham, Clark E.
1973 Order in the Atoni House, in: Right and Left, ed. Rodney

Needham, Chicago and London: The University of Chicago
Press: 204-238.

Domenig, Gaudenz
1980 Tektonik im primitiven Dachbau: Materialien und Rekon¬

struktionen zum Phänomen der auskragenden Giebel an
alten Dachformen Ostasiens, Südostasiens und Ozeaniens.
Zürich: Organisationsstelle für Architekturausstellungen an
der ETH.

Egenter, Nold
1980 Bauform als Zeichen und Symbol: Nichtdomestikales Bauen

im japanischen Volkskult. Zürich: Organisationsstelle für
Architekturausstellungen an der ETH.

Kruyt, A.C.
1923/24 De Toradja's van de Sa'dan, Masoepoe- en Mamasa-rivie-

ren.
Tijdschrift voor Indische Taal-, Land- en Volkenkunde
63 : 81-175.

Kruyt, J.

1921 De Boea' en eenige andere feesten der Toradja's van Rante-
pao en Makale.
Tijdschrift voor Indische Taal-, Land- en Volkenkunde
60 : 45-77; 161-186.

Nooy-Palm, Hetty
1979 The Sa'dan-Toraja: A Study of their Social Life and Reli¬

gion. Vol. I: Organization, Symbols and Beliefs.
The Hague: Martinus Nijhoff.

Van der Veen, H.
1940 Tae' (Zuid-Toradjasch)-Nederlandsch Woordenboek.

'S-Gravenhage: Martinus Nijhoff.

57



Van der Veen, H.
1965 The Merok Feast of the Sa'dan-Toradja.

'S-Gravenhage: Martinus Nijhoff.

58


	Duale Opposition und einseitige Ergänzung an Kultbauten der Sa'dan Toraja

