
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 8 (1984)

Artikel: Indianische Migrationen am Beispiel der Yagua Nordwest-Amazoniens

Autor: Seiler-Baldinger, Annemarie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007703

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Annemarie Seiler-Baldinger

Indianische Migrationen am Beispiel
der Yagua Nordwest-Amazoniens

Inhaltsverzeichnis

Einleitung 218
1. Zur Quellenlage 219

1.1. Die Quellen des 16. Jahrhunderts 220

1.2. Die Quellen des 17. Jahrhunderts 222

1.3. Die Quellen des 18. Jahrhunderts 223

1.4. Die Quellen des 19. Jahrhunderts 225

1.5. Die Quellen des 20. Jahrhunderts 227

1.5.1. Missionarische Quellen 227

1.5.2. Offizielle Dokumente 228

1.5.3. Reiseberichte 229

1.5.4. Ethnologische Arbeiten 230

1.6. Quellenübersicht 231

2. Siedlungsgebiet und Siedlungsweise der Yagua: einst und jetzt 232

2.1. Zum Siedlungsgebiet und zur Erfassung der Yagua 232

2.2. Zur Siedlungsweise 235

3. Yagua Migrationen 238

3.1. Zum Begriff der Migration 238
3.2. Zur Geschichte der Wanderungen 238

3.3. Wanderungsverlauf und Wanderungsmodus 240

3.4. Wanderungsursachen- und motive 243

3.4.1. Kulturinterne (endogene) Faktoren 244

3.4.1.1. Todesfälle 244

3.4.1.2. Kriege 245

3.4.1.3. Schamanistische Aktivitäten 245

3.4.1.4. Heirat und Partnerwahl 247

3.4.1.5. Ökologische Faktoren 247
3.4.2. Kulturexterne (exogene) Faktoren 248
3.4.2.1. Zwangswanderungen 248
3.4.2.2. Schuldsklaverei 250
3.4.2.3. Eingeschleppte Krankheiten 251

3.4.2.4. Integrationspolitik der Regierung 252
3.4.2.5. Messianische Bewegungen 252
4. Zusammenfassung 254

Literaturverzeichnis 257

217



Einleitung

Meine Beschäftigung mit Problemen indianischer Wanderungen geht auf ein
frustrierendes Erlebnis im Jahre 1973 zurück, das darin bestand, dass ich die
Indianer, denen meine Feldarbeit1 gelten sollte, nicht finden konnte. Die
Yagua, die noch wenige Monate vor meiner Ankunft am oberen Rio Cotuhé
(siehe Karte) gesiedelt hatten, waren in unbestimmte Richtung abgezogen.
Ohne es zu wissen, war ich in den Bannkreis einer messianisch-millenaristi-
schen Bewegung geraten, die damals den ganzen oberen Amazonas in
Aufruhr versetzte und die auch den wahren Hintergrund eines doppelbödigen

Romanes von Vargas Llosa bildet, mit dem ich seufzen konnte: "Hubo
gran albaroto con la llegada del Hermano Francisco. En la Amazonia es

mas famoso que Marlon Brando... va por todas partes a patita y donde llega
coloca una enorme cruz"2.

Auch bei meinem zweiten Feldaufenthalt 1976, diesmal im Quellgebiet des

Rio Atacuari (Peru), wurde ich mit einer Yagua-Wanderung konfrontiert. Es
handelte sich um eine Gruppe von 30 Personen, die vom Rio Yaguas her
nach Pebas am Amazonas unterwegs war. Wie ich von ihnen erfuhr, stellten
sie keineswegs einen Einzelfall dar, nannten sie mir doch zahlreiche
Beispiele von anderen Yagua, z.T. unter Angabe der geplanten Wanderrouten.

Für die Migrationen wurden die verschiedensten Gründe angeführt, so
dass sich die Frage aufdrängte, ob es sich bei dieser Erscheinung um ein
neues Phänomen handelte, oder ob dies einem traditionellen Verhaltensmuster

entsprach. Die Abklärung dieser Frage führte schliesslich zu einer am
"Haken" der Migration "aufgehängten" Untersuchung zur Ethnohistorie
der Yagua und zu einem intensiven Studium der Geschichte des oberen
Amazonas.3

Aus zeitlichen Gründen musste ich mich, von wenigen Ausnahmen
abgesehen, auf publiziertes Quellenmaterial stützen, wenn auch im schmerzlichen
Bewusstsein, dass die Archive in Sevilla, Rom, Quito und Lima noch manche
Dokumente bergen, die Neues zum Thema beitragen und Lücken füllen
würden.

Die Schwierigkeiten bei der Bearbeitung des Themas waren vielfältig. Ein
grosses Problem stellte das für das Untersuchungsgebiet und auch für die
verschiedenen Zeitabschnitte quantitativ wie qualitativ sehr ungleiche
Quellenmaterial dar. Daraus liessen sich zwar "äussere" Ereignisse, z.B. die

1 Es handelte sich um ein interdisziplinäres Projekt, das vom Schweizerischen Nationalfonds
unterstützt worden war. Cf. Centlivres et al. 1975.

2 Vargas Llosa, Mario: Pantaleön y las visitadoras, Barcelona 1977: Seix Barrai (7. ed.) : 74.

3 Die Arbeit soll unter dem Titel "Yagua-Migrationen: Ursachen und Folgen einer indianischen

Völkerbewegung am oberen Amazonas" publiziert werden. Dem Schweizerischen
Nationalfonds sei an dieser Stelle für seine Unterstützung bestens gedankt.

218



Chronologie der Wanderungen mehr oder weniger rekonstruieren, doch
schon die Verfolgung des Wanderungsverlaufes bereitete Mühe. Etwas über
Motive, über die "inneren" Vorgänge auszusagen, gestaltete sich, vor allem
bis zur Zeit, in der die mündliche Überlieferung der Yagua einsetzt, als ein
risikoreiches detektivisches Unterfangen. Es versteht sich von selbst, dass

eine Übertragung heutiger Interpretationen, ausgehend von der Kenntnis
der Yagua-Kultur, auf frühere Zustände mit der nötigen Sorgfalt und Vorsicht

zu erfolgen hat. Nebst diesen grundlegenden Problemen erwies sich die

Lösung zahlreicher Detailfragen als zeitaufwendig und mühsam, so z.B. die

Abklärung des ursprünglichen Siedlungsgebietes der Yagua, die Abgrenzung
derselben von anderen Ethnien, die Lesung alten Kartenmaterials, sowie die

Deutung der verschiedenen Toponyme, die oft mit Stammesnamen verwechselt

wurden.
Im folgenden möchte ich auf einige dieser Aspekte wie Quellenmaterial,

Abklärung des Siedlungsraums und der ethnischen Zugehörigkeit ebenso

eingehen wie auf die Migrationen selbst.

1. Zur Quellenlage

Von den drei grossen Quellengattungen, den archäologischen Daten, der
mündlichen Überlieferung und den schriftlichen Quellen, ist letztere die bei
weitem umfangsreichste.

Auf den archäologischen Befund, sowie die orale Tadition wird an
entsprechender Stelle eingetreten, so dass wir uns hier auf die schriftlichen
Quellen beschränken können.

Da die heutigen Yagua im peruanisch-kolumbianisch-brasilianischen
Grenzgebiet siedeln, müssen, aus Gründen einer vollständigen Erfassung,
die Quellen sämtlicher Amazonasanrainerstaaten konsultiert werden, also
nicht nur diejenigen Perus, Brasiliens und Kolumbiens, sondern, historisch
bedingt, auch diejenigen Ecuadors4.

Obwohl den primären Quellen sicher vorrangige Bedeutung zukommt,
sollte das sekundäre Material keineswegs vernachlässigt werden. Gerade so
hervorragende Historiker wie etwa Marco Jiménez de la Espada5, dem wir
die Herausgabe zahlreicher Primärquellen verdanken und der das
Amazonas-Gebiet aus eigener Anschauung kannte, oder José de Chantre y Herrera,

4 Der Grund liegt in der kolonialzeitlichen Zuteilung des oberen Amazonasgebietes bald zum
Vizekönigreich Peru, bald zu demjenigen von Neu Granada, wobei die Audiencia de Quito
entsprechend hin und her geschoben wurde, sowie im portugiesischen Rechtsanspruch auf
grosse Teile des Gebietes.

5 Jiménez de la Espada war eigentlich Zoologe, bzw. Naturwissenschaftler, und nahm in dieser
Funktion an der hydrographischen Expedition der Comisiön Cientffica del Pacffico (1862-65)
teil.

219



dem viele originale Unterlagen der Jesuiten zur Verfügung standen, liefern
zusätzliche Informationen, die oft wertvoller sind, als manche Augenzeugenberichte.

Da selbst die Nennung der wichtigsten Sekundärliteratur den
Rahmen dieser Arbeit sprengen würde, seien im folgenden hauptsächlich die

primären Quellen, nach Gattungen und chronologisch geordnet, erörtert.
Das Primärmaterial lässt sich grob gliedern in:

a) Berichte von Missionaren, d.h. Tagebücher, Briefwechsel zwischen
Ordensbrüdern und Oberen, Visitationsberichte, offizielle Chroniken
von Geistlichen, die militärische Expeditionen zu begleiten hatten.

b) Amts- und Regierungsberichte, d.h. Memoriales und Informes der Vize¬

könige an den spanischen Herrscher, Verordnungen der Provinzgouverneure,

Rechenschaftsberichte von Kolonialbeamten, königliche Erlasse

(Real Cedulas), Volkszählungen, Tributlisten, internationale Abkommen

über Handel und Schiffahrt, offizielle "geographische Beschreibungen"

(die sog. descripciones geogräficas), Berichte und Tagebücher der
Grenzdemarkationskommissionen.

c) Reisebeschreibungen von Laien einerseits, von Geographen und Natur¬
wissenschaftlern anderseits (nicht immer sauber von Amts- und
Regierungsberichten trennbar).

d) eigentliche ethnologische Arbeiten.

1.1. Die Quellen des 16. Jahrhunderts

Der wichtigste Bericht stammt aus der Feder des Dominikanerpaters Gaspar
de Carvajal, der Francisco de Orellana 1541/42 auf seiner Expedition Napo-
und Amazonas abwärts begleitete. Seine Beobachtungen auf dieser ersten
Amazonasfahrt durch Europäer fasst er zusammen in der "Relaciön del
Nuevo Descubrimiento del famoso Rio Grande que descubriö por muy gran
Ventura el Capitän Francisco de Orellana".6 Die Relaciön wird ergänzt durch
die Urkunde zur formellen Inbesitznahme der durchreisten Territorien für
die spanische Krone. Das Dokument wurde 1543 von Orellana und dem

königlichen Schreiber, Francisco de Isäsaga, dem Indienrat in Sevilla vorgelegt

(cf. Anm. 6). Daneben gibt es noch Aussagen von Expeditionsteilnehmern,
die in die offizielle Geschichtsschreibung eines Gonzalo Fernandez de

Oviedo7 und Antonio de Herrera8 oder, in poetischer Form, in die "Elegias
de Varones Ilustres de Indias"9 von Juan de Castellanos eingegangen sind.

6 ediert von Markham 1859, Medina 1934, Miliares 1955.

7 Historia General y Natural de las Indias, Buch 5, Kapitel 24 BAE CXXI, 1959 : 373-402.
8 Historia General de los Hechos de los Castellanos en las Isias y Tierrafirme del Mar Océano.

Década Sexta. Madrid 1955 : 233-260.
9 12. Elegie, 2. Gesang. BAE 4, 1950 : 156-158.

220



Die ersten Nachrichten, die zahlreiche Stammes- und Häuptlingsnamen
sowie Angaben zur Beschaffenheit des Landes enthalten, spielen für die
Abklärung der territorialen und ethnischen Verhältnisse am oberen Amazonas

eine entscheidende Rolle.
Für die nächsten Informationen zeichnen verschiedene Autoren. Sie beziehen

sich alle auf die Expedition Pedro de Ursuas und Lope de Aguirres von
1559, die durch das Eintreffen einer Gruppe Tupi-Indianer, von der brasilianischen

Küste her in Chachapoyas, ausgelöst worden war. Die meisten
Augenzeugen nehmen denn auch auf dieses Ereignis Bezug, zumal einige der
Tupi als Führer und Dolmetscher Ursua Amazonas abwärts begleiteten.
Offizieller Berichterstatter der Expedition war Francisco Vazquez, der
darüber eine "Relaciön verdadera de todo lo que sucediö en la Jornada de

Omagua y Dorado" verfasste10. Daneben gibt es auch noch Berichte seiner
Soldaten, z.B. die "Relaciön breve fecha por Pedro de Monguia, capitän de

Lope de Aguirre" (in Torres de Mendoza 1865, 4 : 191 ff.).
Zahlreiche zeitgenössische Chronisten, wie Toribio de Ortiguera11, Fray

Reginaldo de Lizärraga12, Gonzalo de Zuniga13, Magalhaes de Gandavo14
oder Diego de Aguilar y Cordoba15 beschäftigten sich mit dieser Expedition,
die ganz unter dem Eindruck der Meuterei Aguirres stand. Sie befragten
dazu Teilnehmer der Expedition, wie z.B. den Capitän Altamirano aus
Chachapoyas16. Trotz der Preokkupation mit Aguirre enthalten diese
Berichte viele Hinweise zur Siedlungslage Amazoniens in jener Zeit. Ergänzend

dazu können noch die Rechenschaftsberichte des Vizekönigs von Peru
an den spanischen König konsultiert werden17.

10 in NBAE, Historiadores de Indias 2, Madrid 1909 : 423-484, sowie in Simön 1942 und in
Markham 1861.

11 "Jornada del Rio Maranön", in BAE 216, Madrid 1968 : 217-355.
12 "Descripciön Breve de toda la tierra del Peru, Tucumân, Rio de la Plata y Chile" in BAE

216, Madrid 1968 : 1-216.
13 "Relaciön muy verdadera de todo lo sucedido en el rio Maranon, en la Provincia del Dorado,

hecho por el Gobernador de Orsüa" in Cuervo 2, 1892 : 506 ff.
14 "Historia da Provincia Sta. Cruz a que vulgaramente chamamos Brazil" 1576, New York

1922.
15 "Maranion", auszugsweise mit Magalhaes in Jiménez de la Espada 1965, 1 : 236ff.
16 in Vasques de Espinosa: Compendio y Descripciön de las Indias Occidentales, BAE 231,

Madrid 1969 : 284-292.
17 "Carta de Gobierno del Marques de Montesclaros, Virrey del Peru a S.M." in Jiménez de la

Espada 3, 1965 : 232ff.

221



1.2. Die Quellen des 17. Jahrhunderts

Die Quellen des 17. Jahrhunderts stehen ganz im Zeichen der Missionsorden
(hauptsächlich der Franziskaner und der Jesuiten), die mit der Erschliessung
des Gebietes beauftragt worden waren. Bis zum Eintreffen der Jesuiten
kümmerte sich der Orden de la Merced unter Pater Francisco Ponce de Leon
16 Jahre lang um die Missionierung der Indianer um Borja, der ersten
Stadtgründung (1619) in der Selva. Seine Beobachtungen finden sich zusam-
mengefasst in der "Relaciön sumaria de los oficios, cargos y servicios del
maestro Fr. Francisco Ponce de Leon, del Orden de Nuestra Senora de la
Merced"18. 1636 kommt es durch die Franziskaner Domingo Brieva und
Andrés de Toledo zur berühmten Wiederentdeckung des Amazonas. Über
diese Reise liegt ein 1653 verfasster Bericht von Laureano de la Cruz vor,
eines Mitbruders von Brieva und Toledo, der am Napo tätig gewesen war
und der den Amazonas selbst bis zur Mündung des Putumayo-Iça befahren
hatte19.

Die Ankunft der Franziskaner aus Quito in Para (Brasilien) löste den für
die spätere Grenzziehung folgenschweren Zug des portugiesischen Kapitäns
Pedro de Texeira aus, der den Fluss auf Befehl der in Personalunion
vereinigten iberischen Königshäuser (1580-1640) erforschen sollte. Brieva
begleitete Texeira auf dieser wohl grössten Amazonas-Expedition und erstattete

gleich nach seiner Ankunft 1638 der Audiencia in Quito einen Bericht,
der an den Vizekönig in Lima weitergeleitet wurde20. Texeira wurde gebeten,
unter offiziellem spanischen Geleit unverzüglich die Rückreise anzutreten.
Als Berichterstatter wurde ihm der Bruder des einflussreichen Corregidors
von Quito und gleichzeitig Rektor des Jesuitenkollegs in Cuenca, Cristobal
de Acuna, mitgegeben. Dieser verfasste über die vom 16.2.1639 -12.12.1639
dauernde Reise einen offiziellen Bericht, der 1641 in Madrid erschien
(Acuna 1891) und der auch die Erkundungen der Franziskaner kurz zusam-
menfasste, sowie Vorschläge zur Nutzung des Amazonasgebietes enthielt.
Im "Nuevo descubrimiento del Gran Rio de las Amazonas" gibt Acuna die
bislang detaillierteste Beschreibung des Flusses, wobei er auch für das

Hinterland Informationen einholte. Auch die Angaben für die folgenden
Jahrzehnte stammen aus jesuitischer Feder. Es handelt sich dabei um
Tagebücher und Briefe der Missionare an ihre Ordensbrüder, Berichte an den

Superior in Quito, sowie an den Vizekönig in Lima oder die spanische
Majestät21. Für die ersten 23 Jahre jesuitischer Missionstätigkeit (1638-1661)

18 in Jimenez de la Espada 1, 1965 : 253ff.
19 "Nuevo Descubrimiento del Rio Maranon Uamado de las Amazonas, hecho por la Religion

de San Francisco ano de 1651" in Compte 1885.

20 cf. Rechenschaftsberichte des Conde de Chinchön, sowie des Marqués de Moncera, beide in
Hanke 1978, 3 : 74, 193f.

21 cf. Stöcklein 1728, Vacas Galindo 1, 1902.

222



liegt auch ein Werk des aus Popayän (Kolumbien) stammenden Paters
Francisco de Figueroa vor, das viele Angaben zur Ethnographie des oberen
Amazonas enthält22.

Mit der Ankunft der beiden deutschen Patres Heinrich Richter und
Samuel Fritz in den achtziger Jahren beginnt die eigentliche Blütezeit der
Missionen in Maynas, über die eine Fülle von Material vorliegt (cf. Quellen
des 18. Jh.).

Im 17. Jahrhundert gibt es nur wenige Quellen, als deren Autoren nicht
Missionare, sondern Beamte zeichnen. Dazu gehört die 1619 von Diego
Vaca de Vega verfasste "Relaciön de la Entrada que hizo el Gobernador D.
Diego Vaca de Vega... de las Provincias de los Indios Maynas, Cocomas y
Gibaros... y la descripciön de la Tierra... y de los Indios que la habitan"23.
Solche Berichte, auf welchen sich die geographisch-ethnographische
Beschreibung der neuen Welt gründet, gehen auf die Verordnungen Juan de
Ovandos zurück, der 1568 Visitador des Indienrates wurde und für seine
Descripciones y Ordenanzas einen Fragebogen ausgearbeitet hatte, der den
Beamten als Muster dienen sollte.24

Beim anderen wichtigen Werk handelt es sich um die "Descriçam do
Estado do Maranham, Para, Corupa, Rio das Amazonas" von Mauricio de
Heriarte. Heriarte, damals Generalauditor von Maranhao, hatte um oder
vor 1660 den Amazonas bereist und im Auftrag des Generalgouverneurs Vaz
de Sequeira 1662 einen streng geheimen Bericht zu Händen von Gouverneur
Pedro de Mello abgefasst. Er enthält eine gründliche Schilderung der
Zustände in dem von den Portugiesen kontrollierten Amazonasgebiet, sowie
zahlreiche Einzelheiten zur Ethnographie der längs des Stromes lebenden
Indianergruppen. (Heriarte, Wien 1874.)

1.3. Die Quellen des 18. Jahrhunderts

Bis zu ihrer Vertreibung im Jahre 1766 beherrschten die Jesuiten den
Nachrichtenfluss aus dem Amazonasgebiet. Folgende wichtige Quellen sind
dabei zu nennen:
1. Die Tagebücher, Briefe und "Informes" von Samuel Fritz25, der von 1686

an mehrere Reduktionen am Amazonas gegründet hatte und diese auch
bis zu seinem Tode 1725 mitbetreute.

22 "Informe de las Missiones de el Maranon, Gran Para 6 Rio de las Amazonas" (Figueroa
1904).

23 in Jiménez de la Espada 3, 1965 : 242ff.
24 Zu den Geographischen Beschreibungen siehe Konetzke 1970.
25 zum Teil von Maroni (30, 1891 : 207 ff.) wiedergegeben, dann 1922 von Edmundson

(Reprint 1967) und 1943 von Gicklhorn ediert und kommentiert, ferner auszugsweise in
Vacas Galindo 1, 1902.

223



Ihm verdanken wir nicht nur die ersten Berichte über Yagua-Gruppen,
sondern auch die erste genaue Amazonaskarte, die er auf seiner Reise
nach Para und zurück (1689-1691) anlegte und die 1701 mit interessanten
Anmerkungen aus seiner Hand veröffentlicht wurde (cf. Anm. 25).

2. Die "Noticias auténticas del famoso Rio Maranön...", eine Sammlung
von Dokumenten, die von einem Mitbruder von Fritz, Pablo Maroni,
1738 zusammengestellt wurde und die wichtige Informationen zum
gegenseitigen Verhältnis der verschiedenen Ethnien enthält. Sie wurde von
Jiménez de la Espada 1889-1892 herausgegeben.

3. Den Bericht der Visitationsreise durch den Visitador und Vizeprovinzial
der Jesuiten, Andrés de Zärate, an den spanischen König26. Der Bericht
ist für uns besonders interessant, weil sich Zärate 1737 in der Yagua-
Reduktion San Ignacio de Pebas aufhielt und dort Gelegenheit hatte, die
Mentalität der Yagua kennen zu lernen (s. S. 245f.).

4. Die "Breve descripciön de la Provincia de Quito... y de sus Misiones..."
des Schweizer Paters Juan Magnin von 174027. Magnin arbeitete von
1738-1746 als Missionar in Maynas und vermittelt einen guten Überblick
über die von den Jesuiten betreuten Ethnien.

5. Die Tagebücher Manuel Uriartes28, der von 1750 an in Maynas tätig war,
unter anderem auch bei den Yagua. Da sein Manuskript bei der Rückkehr
aus Amerika vernichtet wurde, musste er (1772-1776) aus der Erinnerung

eine Neufassung schreiben. Dies ist der Grund für einige Unstimmigkeiten

in Bezug auf Namen, Daten oder Distanzangaben.
6. Die "Gründlichen Nachrichten über die Verfassung der Landschaft von

Maynas in Süd-Amerika bis zum Februar 1768". Der Verfasser, Pater
Xavier Veigl, hatte sich von 1753-1768 in Maynas aufgehalten. Sein
Werk fasst die damaligen geographischen, ethnographischen und
linguistischen Kenntnisse zusammen, mit wertvollen Kommentaren zur Sprache

und Kultur der Yagua und ihrer Nachbarn, sowie einer Karte des

gesamten Missionsgebietes (Veigl, Nürnberg 1785).
In Zusammenhang mit diesen wichtigsten primären Quellen aus jesuitischer

Hand verdient noch eine weitere Arbeit unsere Aufmerksamkeit,
nämlich die "Historia de las Misiones de la Compania de Jesüs en el
Maranon Espanol" des Jesuitenpaters José Chantre y Herrera. Dieser hat
zwar nie amerikanischen Boden betreten, doch als Zeitgenosse von Uriarte
und Veigl standen ihm zahlreiche Augenzeugenberichte seiner in Maynas
wirkenden Kollegen zur Verfügung, die er oft im Wortlaut zitiert. Abgesehen

von einer knappen Bestandsaufnahme der Missionsstationen durch die

26 "Informe que haze a su Magestad el Padre Andrés de Zärate de la Compania de Jhesus" in
Figueroa 1904.

27 in Revista de Indias I, 1, Madrid 1940.

28 "Diario de un misionero de Mainas", Vol. 1 und 2, Madrid 1952.

224



Franziskaner, die sich nach der Ausweisung der Jesuiten um die Reduktionen

kümmern sollten (cf. in Schuller 1911), sind die genannten Quellen die
umfangreichsten und zu unserem Thema ergiebigsten.

Ins 18. Jahrhundert fällt allerdings auch die erste wissenschaftliche
Erforschung des Amazonas durch Charles-Marie de la Condamine, der mit seinem
Stab, im Auftrag der Akademie der Wissenschaften Paris, den Strom 1743

bereiste und kartographierte. Leider veröffentlichte er nach seiner Rückkehr
nur eine Kurzfassung seiner Ergebnisse, deren Schwerpunkt naturwissenschaftliche

Themen sind.29

Für den Rest des Jahrhunderts liegen Berichte der gemischten Kommission

vor, die zur Bereinigung der spanisch-portugiesischen Grenzen nach
dem Vertrag von San Ildefonso (1777) am oberen Amazonas eingesetzt
worden war. Von 1781-1791 befand sich das Hauptquartier der Grenzkommission,

unter Leitung des spanischen Ingenieurs und Gouverneurs von
Mainas, Francisco de Requena y Herrera, in Ega, dem heutigen Tefé, am
oberen Amazonas (Brasil). Die minutiösen Aufzeichnungen Requenas
(Requena 1900) enthalten aufschlussreiche Angaben zur damaligen, durch
die anhaltenden Sklavenjagden der Portugiesen prekären Situation der
Indianer.

1.4. Die Quellen des 19. Jahrhunderts

Das primäre Quellenmaterial des 19. Jahrhunderts setzt sich aus den Berichten

von spanischen, bzw. nach der Loslösung der lateinamerikanischen
Staaten vom Mutterland, von peruanischen, respektive brasilianischen,
Beamten und Missionaren einerseits zusammen und andererseits aus einer
Reihe von Reisebeschreibungen durch Europäer und Nordamerikaner.

Aus der Zeit vor der Unabhängigkeit besitzen wir eine erste Volkszählung,
die der Bischof von Mainas, der Franziskaner Hipölito Rangel i Fayas, 1809
auf seiner Inspektionsreise durch seine Mission veranlasst hatte (in Vacas
Galindo 1, 1902 : 366). Nach seiner Ausweisung verfasste Rangel 1822 in
Lissabon einen Schlussbericht, der eine ausführliche Bestandsaufnahme der
Situation in der Diözese zur Zeit der Loslösung von Spanien enthält (in
Larraburre i Correa 8, 1908 : 333 f.).

Die offiziellen Dokumente nach den Wirren der Unabhängigkeitskriege
sind sehr heterogen. Da der obere Amazonas als Verbannungsort für unliebsame

Personen galt, finden sich in den Anweisungen zu deren Versorgung
interessante Hinweise zum immer noch sehr unbekannten Hinterland.30

29 Relation abrégée d'un voyage fait dans l'intérieur de l'Amérique méridionale, Paris 1745.

30 cf. die "Instrucciones" des Subpräfekten von Maynas, Carlos del Castillio Rengifo, in

Larraburre i Correa 6, 1905 : 241f.

225



1832 bereiste der damalige Subpräfekt von Mainas, Carlos del Castillo
Rengifo seine Provinz und verfasste darüber ein Informe (vom 6.1.1833 in
Larraburre i Correa 6, 1905 : 231 f.). Eine knappe Bestandsaufnahme legt
1842 der Sekretär des Bischofs von Mainas vor31, auf die 1843 und 1845

detaillierte und umfangreichere Berichte des Generalgouverneurs von Mainas

folgen.32 Aus diesen erfahren wir erstmals wieder Genaueres zur
Siedlungslage der verschiedenen, zwischen Amazonas und Putumayo lebenden
Ethnien, wobei allerdings in Bezug auf Toponyme und Stammesnamen ein

grosses Durcheinander herrscht. Ergänzende Beobachtungen dazu liefert
auch von 1854 an der brasilianische Konsul in Loreto, Joäo Wilkens de

Mattos (1855, 1874).
Von den genannten amtlichen Dokumenten können die folgenden

Reiseberichte nicht immer streng getrennt werden, da ihre Autoren oft im Auftrag
ausländischer Regierungen reisten, besonders, wenn es um Konzessionen für
die Amazonasschiffahrt, Kolonisierungs- und Einwanderungsprojekte oder
um die Festlegung der noch immer umstrittenen Grenzen ging.

1827/28 bereisten Henri Lister Maw und 1834/35 William Smyth und
Frederic Lowe den Amazonas in seiner ganzen Länge, alle drei Offiziere der
britischen Marine und zur Erkundung der Amazonasschiffahrt ausgesandt.
Im Gegensatz zu ihnen unternahm Leutnant Lewis Herndon von der
konkurrierenden US-Marine 1853 auch Exkursionen ins Amazonashinterland, so
z.B. von Pebas aus zu den Yagua, die er sehr genau beschreibt. Im gleichen
Jahr bereist der Deutsche Freiherr von Schütz zu Holzhausen den Amazonas
zwecks grossartiger Kolonisierungsprojekte im Auftrag der peruanischen
Regierung. Sein Bericht (1883) enthält allerdings viele Zitate aus Herndon,
ohne dass dieser aber genannt wird.

Von den mehr naturwissenschaftlich orientierten Reisenden und
Forschern, die zum Teil auch für Regierungskommissionen arbeiteten, sind für
uns folgende von Bedeutung:33

1831 war der Botaniker Poeppig amazonasabwärts unterwegs. Er interessierte

sich jedoch wenig für die dort lebenden Indianer und äusserte sich
deshalb nur sehr oberflächlich über sie (1836, II). Von 1843-47 bereiste der
Naturforscher Francis de Castelnau im Auftrag der französischen Regierung,
zusammen mit dem Arzt und Botaniker Wedeil, Südamerika. 1846 traf

31 Pedro Ruiz in op. cit. 11, 1908 : 105ff.
32 Vasquez Caicedo in op. cit. 6, 1905 : 263ff.
33 Leider waren so ausgezeichnete Forscher wie der Zoologe J.B. von Spix und der Botaniker

C.F.P. von Martius nur im brasilianischen Amazonasgebiet tätig, das sie 1812/20 bis zur
peruanischen Grenze erforschten. Die in der berühmten Publikation von Martius (1867)
enthaltenen Angaben zu den Yagua beruhen also nicht auf eigenen Beobachtungen, sondern
auf dem Studium der Quellen. Ähnliches gilt für die Naturforscher H. Bates, A. Wallace
und R. Spruce (1848-66 im Amazonastal tätig), sowie für den Schweizer Zoologen L. Agassiz
(1865).

226



Castelnau in Pebas ein (V, 1851 : 7ff.), von wo aus er eine Expedition zu den

Yagua des Hinterlandes unternahm, über die er wichtige Daten liefert.
Ein Jahr später besucht ein weiterer Naturforscher, Gaetano Osculati,

(1919, I) Pebas, allerdings nur kurz. Mehr über das Hinterland und seine
Bewohner erfahren wir vom reiselustigen und malfreudigen Baron de Saint
Cricq, der zwischen 1848 und 1869 in Südamerika weilte und seine Eindrücke
unter dem Pseudonym Paul Marcoy (1869) niederschrieb. Analog zu Castelnau

unternahm er eine Expedition an den oberen Rio Yaguas, von dem er
auch eine sehr unzuverlässige Karte anfertigte.

Zwischen 1859 und 1869 sammelte der italienische Geograph Antonio
Raimondi auf verschiedenen Reisen für die peruanische Regierung sein
Material zu einer Bestandsaufnahme der "Provincia Litoral de Loreto", die
uns über die demographischen Veränderungen in jener Zeit unterrichtet
(1942, ferner seine Rapporte in Larraburre i Correa 7, 1907).

Obwohl Naturforscher wie Orton (1867) und Ordinaire (1887) oder
Unternehmer wie die Kolumbianer Reyes und der Engländer Simson (1886) den
Amazonas bzw. den Putumayo bereisten und die Yagua erwähnten, berichten

sie nichts Wesentliches zum Thema.
Als Unikum sei noch ein bislang unbekanntes Werk eines anglikanischen

Missionars genannt, der sich vor 1872 am Amazons aufhielt und sich speziell
um die Yagua bemühte (Clough o.D.)34. Es enthält interessante Hinweise zur
Siedlungssituation der Yagua in einer Zeit, aus der wir von anderer Seite

praktisch keine Nachricht mehr besitzen.

1.5. Die Quellen des 20. Jahrhunderts

Da die Quellen dieses Jahrhunderts besonders umfangreich sind, seien hier
die verschiedenen Gattungen zur besseren Überschaubarkeit voneinander
abgehoben:

1.5.1. Missionarische Quellen

Die frühesten Berichte zur Situation der Yagua stammen wiederum aus der
Hand der Missionare, diesmal der Augustiner, die sich von 1901 an um die
Präfektur San Leon del Amazonas (den nordöstlichen Teil des ehemaligen
Maynas) zu kümmern hatten. Zwischen 1902 und 1912 bereisen die Patres
Paulinio Diaz, Placido Mallo, Pedro Prat und Laurentino Alvarez das

Amazonashinterland, um Missionsstationen unter den Yagua und Ticuna zu

34 Das Buch ist ohne Datum in London erschienen, ging jedoch 1873 in die Bibliothek des

American Museum of Natural History, New York, ein, wo ich zufällig darauf stiess.

227



errichten. Ihre Aufzeichnungen sind nur teilweise publiziert worden (Diaz
1903, Alvarez 1913, 1925), zum andern finden sie sich in den Arbeiten von
Mitbrüdern auszugsweise zitiert oder zusammengefasst (Gregorio y Alonso
1951, Villarejo 1943, 1979; Tejedor 1927).

Stark geographisch-ethnographisch ausgerichtet ist die Arbeit von Aven-
cio Villarejo (1943), der 1940 auch eine gute Karte des Missionsgebietes
anlegte und darin die Siedlungen der verschiedenen Ethnien eintrug. 1953
unternahm der Kapuziner Fidel de Barcelona von Leticia aus eine Rekognoszierung

quer durch Yagua- und Ticunagebiet, worüber er fortsetzungsweise
im "Mirador Amazonico" (1954-56) berichtete. 1959 besuchte der Bischof
von Leticia die Yagua des R. Atacuari, die ihn jedoch schnöde abwiesen
(Ripol 1959).

Leider sehr oberflächlich ist die Studie des Franziskaners Javier Montoya
Sanchez, der sich 1965 ebenfalls kurz am unteren Atacuari aufhielt (1967).

Nicht missionarischen Inhalts hingegen sind die meisten Arbeiten von Paul
und Esther Powlison, die als SIL-Missionare über 20 Jahre bei den Yagua
wirkten und deren Publikationen bei den ethnographischen Quellen
einzuordnen sind.

1.5.2. Offizielle Dokumente

Wegen des Kampfes um die Herrschaft über die reichen Hevea-Bestände am
oberen Amazonas und der daraus resultierenden Grenzkonflikte sind wir zu
Beginn des Jahrhunderts, auch von offizieller Seite, recht gut über die
Vorgänge im Gebiet zwischen Amazonas und Putumayo orientiert. Dieses
wurde damals in seiner ganzen Ausdehnung von der Casa Arana bzw. der
späteren Peruvian Amazon (Rubber) Company im Einverständnis mit der
peruanischen Regierung kontrolliert. Zur Erkundung des Hinterlandes wurden

Ingenieure, oft europäischer Herkunft, eingesetzt, welche an die
entsprechenden Amtsstellen berichteten.35 Diese Rapporte finden sich, zusammen

mit zahlreichen anderen Dokumenten, in Bänden 4 (1905), 7,10 (1907),
13 und 17 (1908) der 18 Volumenes umfassenden "Colecciön de Leyes,
Decretos, Resoluciones i otros Documentos oficiales referentes al Departa-
mento de Loreto", die von Carlos Larraburre i Correa, damals für Grenzfragen

im peruanischen Aussenministerium zuständig, herausgegeben wurde.
Weitere Daten sind dem von der "Junta de Vias fluviales" publizierten

Werk von 1907 zu entnehmen und erfassen die Ergebnisse ihrer Erhebungen
(Stiglich et al.). Detaillierte Angaben liefern auch die umfangreichen Protokolle

und Akten des im November 1912 abgehaltenen Londoner Prozesses

35 z.B. von Hassel 1902, 1905, Robuchon 1904-1906, Hoempler 1904, Stiglich 1904, Fonseca
1901-1902.

228



gegen die Peruvian Amazon Company (cf. Report and Special Report
1913).

Der peruanisch-kolumbianische Grenzkrieg von 1932-1935 überschattete
in der Folge die offizielle Berichterstattung dermassen, dass trotz einer Flut
von Informationen über das Hinterland36, das von den verfeindeten Truppen
durchquert wurde, wenig oder nur Zufälliges zur Situation der vom Krieg
betroffenen Indianer zu erfahren ist.

Abschliessend sei noch ein halb offizielles Dokument genannt, das in
Zusammenarbeit mit der Augustinermission in Iquitos entstanden ist und das

eine gute Übersicht über die heutigen demographischen und ökonomischen
Verhältnisse im Napo-Amazonasgebiet bietet (cf. San Roman und IPA 1978,

I und II).

1.5.3. Reiseberichte

Für dieses Jahrhundert liegen zwar eine Fülle von Reiseberichten vor, deren
Qualität jedoch oft zu wünschen übrig lässt. Hier seien bloss diejenigen
erwähnt, die etwas zum Thema beitragen.37

1939 besuchte der New Yorker Geschäftsmann Cotlow in Begleitung eines

peruanischen Offiziers von Pifayal (der Garnison von Pebas) die Yagua am
Ampiyacu und drehte dort auch einen ersten Film über sie, über dessen

Verbleib mir jedoch nichts bekannt ist (Cotlow 1954 : 53ff.). Dasselbe
Gebiet bereiste auch der Schweizer Geologe Arnold Heim 1947 unter
Führung des Patrons der Yagua von Pebas, Marcos Nicolini (1957 : 179ff.).
Vor allem den Yagua des Hinterlandes widmete sich der französische
Forschungsreisende Bertrand Flornoy, der 1950 und 1952 vom Amazonas an den
Rio Yaguas marschierte und im Gebiet dazwischen verschiedene Gruppen
kontaktierte (1955).

1953 machte der deutsche Globetrotter Alfred Boeldeke einen Ausflug zu
den Yagua in der Umgebung von Pebas, über den er knapp berichtete
(1958 : 73-76).

Ebenfalls nur kurze Hinweise gibt uns die Amerikanerin Nicole Maxwell,
die 1958, auf der Suche nach Medizinalpflanzen, quer durch das obere

Amazonasgebiet, zeitweise unter Führung eines Yagua, reiste
(1961 : llOff.).

Im selben Jahr weilte auch der Deutsche Emil Wustmann bei den Yagua
am Amazonas, über die er ein nicht allzu fundiertes Buch verfasste (1960).
Recht oberflächlich sind auch die Angaben eines aus Leticia stammenden

36 siehe dazu Seiler-Baldinger 1981.
37 Einige Reisende berichten zwar über die Yagua, aber derart falsche und konfuse Dinge, dass

sie hier nur als Kuriosa angeführt seien (Coriat 1934, Domville-Five o.D.).

229



und dort wirkenden Lehrers und Beamten zu den nach Leticia transferierten
Touristen-Yagua (Medina Tellez 1979 : 25-27).

1.5.4. Ethnologische Arbeiten

Die erste ethnographische Beschreibung der Yagua stammt von Günther
Tessmann (1930 : 459-475, 565-580), der sich 1928, wahrscheinlich in Pebas

von einigen Informanden seinen Fragebogen beantworten liess. Seine Aussagen

sind, wegen seiner negativen Voreingenommenheit den Indianern
gegenüber, nur mit Vorsicht zu gemessen.

Die einzige bis jetzt erschienene Stammesmonographie verdanken wir
Paul Fejos (1943), einem ungarischen "selfmade" Anthropologen und
Filmemacher. Er hielt sich 6 Monate bei den Yagua um Pebas auf und inszenierte
dort auch einen Film über eine "Yagua-Migration".38 Das Werk gibt einen

guten, wenn auch sehr summarischen Überblick über die Yagua-Kultur,
wobei allerdings die sozio-religiösen Aspekte kaum erfasst sind.

1959 machte das Institute Riva Aguero der Universidad Catölica von Lima
eine Expedition, auf der verschiedene Yagua-Dörfer besucht wurden. Aida
Vadillo de Romani schrieb darüber ihre (bisher unveröffentlichte) Dissertation

(1962) und einen unbedeutenden Artikel zur Rolle der Yagua-Frau, der
auf bereits veröffentlichten Daten ihres Mannes beruhte (1969 und Romani
Torres 1961). Mit von der Partie war auch Jean Vellard, der über Yagua
Curare arbeitete (1965 : 104-111). Im Januar 1968 führten Willy Rasmussen
und Hugo Nino vom Instituto Caro y Cuervo, Bogota, eine kurze Studie bei
den Yagua des mittleren Atacuari durch, deren interessanteste Beiträge aus

Angaben zur Demographie (Rasmussen 1968) und zur Mythologie (Nino
1977 : 145-173) bestehen.

Ebenfalls im Auftrag desselben Instituts untersuchten Manuel und Elena
Alvar 1977 die im kolumbianischen Amazonas-Trapez lebenden Indianer
und die Sprachgewohnheiten der Mischlingsbevölkerung. Das Werk enthält
Hinweise zur Herkunft der in der Nähe Leticias angesiedelten Yagua-
Gruppe (Alvar 1977 : 349-357).

Hervorragend sind die Arbeiten von Paul und Esther Powlison, die von
1952 bis 1974 beinahe im gesamten Yaguagebiet tätig gewesen waren und
sich vor allem mit der Sprache und der Mythologie auseinandersetzten.39

38 Der Film ist im Besitz der Wenner Gren Foundation in New York, wo sich auch nicht
veröffentlichtes Fotomaterial und die Feldnotizen des Autors befinden, die mir freundlicherweise

von L. Osmundsen zur Verfügung gestellt wurden.
39 Powlison 1958, 1959, 1962, 1965, 1969. Leider veröffentlichten sie die seit Jahren angekün¬

digte Yagua-Grammatik bis heute nicht. Dies ist umso bedauerlicher, als sie die einzigen
sind, die diese in Südamerika isolierte Sprache, bzw. einen der drei Yagua-Dialekte, perfekt
beherrschen.

230



Seit Ende 1971 befassen sich Jean-Pierre und Josette Chaumeil-Fraysse
intensiv mit den Yagua, bei denen sie sich mehrfach aufhielten und auch bis
Ende 1982, im Rahmen eines von der Swissaid unterstützten Projektes,
arbeiteten. Ihr Interesse konzentrierte sich auf die religiösen Aspekte der
Yagua-Kultur, doch beschäftigten sie sich auch mit historischen und
demographischen Fragen (Chaumeil 1974, 1976, 1978, 1979, 1981, Fraysse 1975).

Ende 1973 nahm ich meine Tätigkeit bei den Yagua auf, wobei anfänglich
die Untersuchung des Brandrodungssystems im Vordergrund stand. Nach
dem Verlust des gesamten 1976 erarbeiteten Materials bei einem Bootsunfall,

wandte ich mich der Ethnohistorie und dem Studium der Migrationen zu
(Seiler-Baldinger 1975, 1979, 1980, 1982).

1.6. Quellenübersicht

Wie wir gesehen haben, verteilen sich die Quellen sehr unterschiedlich über
die Jahrhunderte. Für das 16. Jahrhundert sind sie erwartungsgemäss spärlich

und beschränken sich auf den Zeitraum der beiden grossen Amazonas-
Expeditionen von Orellana und Ursua (1541-1559).

Im 17. und 18. Jahrhundert hingegen besteht, auch im Vergleich zum 19.

Jahrhundert, eine relativ kontinuierliche Informationsdichte (hauptsächlich
zwischen 1639-1661 und 1686-1768), die eng mit der missionarischen Tätigkeit

der Franziskaner und Jesuiten verknüpft ist und sich auch qualitativ von
den Quellen des 16. oder 19. Jahrhunderts positiv abhebt. Für letzteres
liegen zwar zahlreiche Einzelberichte heterogenen Inhaltes vor, die aber,
von wenigen Ausnahmen abgesehen (z.B. Herndon, Marcoy, Vazquez Cai-
cedo, cf. Anm. 32 und S. 225ff.), nur punktuell informieren. Erst von 1940

an kann dann von einer eigentlichen ethnographischen Literatur über die
Yagua gesprochen werden, die sich aber, verglichen mit anderen Ethnien
Amazoniens (z.B. Jivaro-Ashuar, Yanomamö, Shipibo) nur auf wenige
Autoren stützt (Fejos, Chaumeil, Powlison, Seiler-Baldinger).

Die z.T. beträchtlichen zeitlichen Lücken in der Dokumentation sind u.a.
auch historisch bedingt. Indianeraufstände, Bürgerkriege, aber auch die

Bedrohung der iberischen Kolonien von Aussen durch die Engländer und
Holländer, die Unabhängigkeitswirren, die beiden Weltkriege sowie die
zahlreichen Grenzkonflikte (nicht nur im Amazonasgebiet selbst) wirkten
sich hemmend auf die Berichterstattung aus. Dazu kommen
geographischtopographische Probleme wie die schwierige Zugänglichkeit des Amazonas-
Hinterlandes. Über den Amazonas selbst, der zu allen Zeiten (und auch
heute noch) die Hauptverkehrsader par excellence darstellt, sind wir denn
auch stets relativ gut unterrichtet, während das Hinterland, die terra firme,
zwischen den Amazonaszuflüssen oder gar deren Quellgebiete lange Zeit
unbekannt blieben. Die Informationen nehmen sozusagen proportional mit
der Distanz zum Hauptstrom ab.

231



Eine ganz andere Frage ist diejenige nach der Qualität der Quellen
einerseits und nach ihrem Aussagewert zu unserem Thema anderseits.
Qualität und Aussagewert lassen sich längst nicht immer zur Deckung
bringen. An sich gute, zuverlässige Quellen, wie z.B. Requenas Tagebücher
und Berichte, konzentrieren sich, seiner Tätigkeit gemäss, mehr auf die
politischen Aspekte, und umgekehrt kann man in der oft oberflächlichen
Reiseliteratur auf Hinweise zu Migrationen stossen.

Am ergiebigsten für die Zeit vor der ethnologischen Erforschung der
Yagua sind die missionarischen Quellen, da sie sich entsprechend mit den

potentiellen Christen befassen und deren Sesshaftmachung eines der
Hauptanliegen der Mission war. Doch selbst wenn, wie das bei den Jesuiten der
Fall ist, historische Abläufe detailliert geschildert werden, tappt man doch
über die zugrunde liegenden Ursachen oft im Dunkeln. Es ist jedenfalls bis

zu Beginn des 20. Jahrhunderts, wo dann die orale Tradition der Yagua
einsetzt, viel einfacher, etwas über den "äusseren" Anlass von Migrationen
auszusagen, denn über kulturinhärente Motive. Erst mit der mündlichen
Überlieferung anhand der Äusserungen von Yagua-Informanden lassen sich
solche "inneren" Vorgänge aufklären und vergangene Ereignisse mit der
nötigen Vorsicht erhellen.

2. Siedlungsgebiet und Siedlungsweise der Yagua: einst und jetzt

2.1. Zum Siedlungsgebiet und zur Erfassung der Yagua

Das heutige Siedlungsgebiet der auf 3300 Personen geschätzten Yagua
umfasst das Tiefland zwischen 70°-73° östlicher Länge und 2°, 5'-4°, 5'
südlicher Breite, d.h. eine Fläche von gut 70 000 km2. Denselben Raum
zwischen den Amazonas-Städten Iquitos (Peru) im Westen und Leticia
(Kolumbien) im Osten sowie den grossen Amazonaszuflüssen Putumayo im
Norden (Kolumbien/Peru) und Yavari im Süden (Peru/Brasilien) teilen sich

allerdings noch weitere indianische Gruppen (z.B. Bora, Witoto, Ticuna,
Mayoruna, Cocama, Cocamilla, Ocaina, Omagua) einerseits und die heterogene

Mischlingsbevölkerung anderseits.
Die Verteilung der genannten Ethnien und innerhalb derselben, der

Lokalgruppen, über das Gebiet ist keineswegs eine gleichmässige oder gar
ein konstant bleibende Grösse. Sie hat sich im Laufe der Jahrhunderte
immer wieder verschoben und verschiebt sich weiterhin.

Bei der Frage nach dem "ursprünglichen" Territorium gilt es einmal, die

Yagua, ausgehend von der heutigen Situation, zurückzuverfolgen bis zur
Zeit der Conquista, zum andern, unter Beizug archäologischer und linguisti-

232



scher Daten, zu versuchen, den vorkolumbischen Befund abzuklären. Dabei
stossen wir auf Probleme, die für die ethno-historische Forschung typisch
sind und auf die ich kurz eintreten möchte.

Der Name YAGUA40 taucht (in der Schreibweise Zavas, Yahuas, Yawas,
Llava, Yauas) erstmals in den 30er Jahren des 18. Jahrhunderts in jesuitischen

Quellen auf (Chantre i Herrera 1901 : 333, 336), in enger Verbindung
mit den Peba (Peua, Peva), Caumares (Caumari, Cahumari, Cammuri),
Cavaches (Cahuaches, Cauwachis) und Yameo, wobei letztere bereits im
ausgehenden 17. Jahrhundert erwähnt werden. Das Verhältnis dieser Gruppen

zueinander blieb lange umstritten, doch scheint es sich bei den genannten,

mit Ausnahme der Yameo, um Klane der heutigen Yagua zu handeln.
Cavachi beispielsweise ist nichts anderes als die Verballhornung des Que-

chua-Wortes huaihuashi, bzw. guayu-huashi Frucht-Räuber, womit eine
Art Eichhörnchen (Sciurus sp.) gemeint ist. Und dies wiederum ist die
Übersetzung dessen Yagua-Name mocati, stellvertretend für mocatyû-rirya,
d.h.Eichhörnchen-Leute, Eichhörnchen-Klan. Heute dient der Name Cavachi

auch als Geschlechtsname für die Angehörigen des Klanes im Umgang
mit den "colonos".

Das gleiche gilt auch für die Cahumari, Quechua für den gigantischen
Lupuna-Baum (Chorisia sp.), das dem Yagua matsa, bzw. matsa-rirya, dem
Lupuna-Klan entspricht41. Etwas anders gelagert ist der Fall der Peba, deren
Name heute im gleichnamigen peruanischen Ort am Ampiyacu weiterlebt.
Meiner Meinung nach handelt es sich um eine Verkürzung von Campeba,
dem Tupi-Wort für die Omagua, von acanga-peba Flachköpfe, das
gelegentlich auch auf im Hinterland der Omagua lebende Gruppen übertragen
wurde42. Die Austauschbarkeit einheimischer Bezeichnungen mit solchen aus
dem Quechua und/oder dem Tupi-Neengatu ist charakteristisch für den
oberen Amazonas und hängt mit der Verbreitung des Quechua als Umgangssprache

durch die Missionare einerseits und derjenigen des Tupi durch die
Omagua und Cocama anderseits zusammen. Erwartungsgemäss sind davon
nicht nur Stammes- und Klannamen betroffen, sondern auch zahlreiche
Toponyme, was die Klärung ethnischer und geographischer Verhältnisse
noch zusätzlich erschwert, manchmal gar verunmöglicht.

Linguistisch sind die Yagua (also auch die Peba, Caumares und Cavaches)
mit den inzwischen ausgestorbenen Yameo verwandt und bilden eine eigene,

40 Die Herleitung des Wortes ist noch umstritten. Die Yagua selbst nennen sich nihamwo,
Leute, Menschen.

41 Die Yagua gruppieren sich in 16 Klane, die Tier- und Pflanzennamen tragen.
42 so auch die Andoas und Pinches im Einzugsgebiet des R. Pastaza (cf. Jouanen 1943, II : 391,

Maroni 1890, 29 : 264f.). Myers kam (1982 : 12) zu ganz ähnlichen Schlüssen bezüglich der
Verwendung des Namens Omagua durch die Spanier für verschiedene andere, nicht
Omagua-Gruppen.

233



isolierte Sprachfamilie, die möglicherweise dem grossen Macrocaribischen
Stamm zugeordnet werden kann (Shell/Wise 1971 : 11).

Die von den Jesuiten Fritz und Maroni erstmals erwähnten Yagua-Grup-
pen lebten damals (ab 1693) zerstreut im Amazonas-Hinterland, an den
Flüssen Shiquita, Ampiyacu, Apayacu und deren Einzugsgebiet, das
teilweise auch heute noch von Yagua besiedelt ist. Es ist anzunehmen, dass dies,
grosso modo, auch 200 Jahre zuvor ihr Lebensraum war. Mit Sicherheit kann
jedenfalls ausgeschlossen werden, dass sie je am Amazonasufer siedelten, da
dieses zwischen Iquitos und Leticia zur Zeit der Expeditionen Orellanas,
Ursuas, Brievas und Texeiras erwiesenermassen von den Tupi sprechenden
Omagua bewohnt und kontrolliert war. Durch die wenigen Vorstösse der
Expeditionsteilnehmer ins Hinterland wissen wir lediglich, dass dieses von
Pfaden durchzogen war, die offensichtlich rege benutzt wurden und dem
Austausch von Handelsgütern dienten, ferner, dass sich die Bewohner des

Hinterlandes in Sprachen ausdrückten, die den Tupi-Dolmetschern
unverständlich waren. Selbst unter den vielen, von Acuna aufgezählten, im
Hinterland und an den grossen Amazonas-Nebenflüssen (Putumayo, Napo,
Jutay) lebenden Ethnien (1891 : 124 f.) finden sich keine Hinweise auf
Gruppen, die mit den Yagua in Verbindung gebracht werden könnten.

Was nun den archäologischen Befund anbelangt, so bestätigt er wiederum,
was auch in den frühesten Quellen zum Ausdruck kommt, nämlich dass die
Amazonas-varzea (Schwemmland) von Omagua bewohnt war, die sich dort
spätestens um 1100 n.Chr. fest etabliert hatten (Lathrap 1972 : 19), und dass
das angrenzende Hinterland, die terra firme, parallel dazu durch eine sich

von den Omagua eindeutig unterscheidende "backwater"-Bevölkerung
besiedelt war, die von Bolian, vielleicht etwas voreilig, mit den heutigen
Ticuna (Nachbarn der Yagua) in Verbindung gebracht wird (Bolian
1972 : 6 f., 11). Aber auch schon vor dem Eintreffen der Omagua waren
sowohl värzea als auch terra firme kontinuierlich besiedelt, die terra firme
(mittlerer Loreto-Yacu)43 von unserer Zeitrechnung an (Bolian 1972 : 3 ff.,
10 f.), das Schwemmland im Amazonasabschnitt zwischen Iquitos und Leticia,

von 300 v.Chr. - 1100 n.Chr., von Trägern des Barrancoiden-Horizon-
tes, der von Lathrap mit der Verbreitung des Maipura, einer Aruaksprache,
assoziiert wird (1970 : 127).

Wir dürfen also davon ausgehen, dass das Territorium der Yagua zur Zeit
der ersten Kontakte, und Jahrhunderte zuvor, sich mit dem westlichen und
zentralen Teil ihres heutigen Siedlungsgebietes deckt, und dass sie, bzw. ihre
Vorläufer, ursprünglich keine värzea, sondern Hinterlandbewohner waren,

43 Die schwierigen Grabungsbedingungen der terra firme habehlbis jetzt die Archäologen von
einer intensiveren Untersuchung des Gebietes abgeschreckt. Im Dezember 1982 führte
Myers am unteren Ampiyacu, also auf Yagua-Territorium, eine Probegrabung durch, deren
Ergebnisse noch ausstehen.

234



was auch die Yagua von sich selbst stets behauptet haben. Dieser Befund
trifft auch heute noch auf die traditionellen und wenig kontaktierten Yagua
im Innern zu.

2.2. Zur Siedlungsweise

Die Jesuiten, die ab 1696 versuchten, die Yagua zu missionieren, beklagten
sich oft darüber, dass sie die Indianer in ihren "Schlupfwinkeln" aufsuchen
mussten (Fritz 1697 in Gicklhorn 1943 : 223f.). Eine solche "viaje bien
penosa" (Chantre y Herrea 1901 : 223f.) unternahm 1733 auch Pater Schindler:

"subiendo 2 dfas por el rio Guerari hallo rastros de Camino, que seguidos
con cuidado, le condujeron â una casa en que vivi'an puntualmente los
Caumares".

Offensichtlich lebten diese in einzelnen Häusern verstreut und nicht am
Fluss, denn es gab "otras casas del contorno" (Chantre y Herrera
1901 : 334).

1734 besuchte Pater Schindler unter der Führung von Caumares auch die
Pebas in ihrem Siedlungsgebiet am R. Chiquita (Shichshita, Shiquita,
Siquita): "Conociendo que la travesfa por montes hasta sus tierras sobre ser
larga era tambien diffcil... determinö ir por agua a visitar a los Pevas...
Entrando por un rio o quebrada llamada Chiquita, llegaron después de 2 dfas
a un puerto bastantemente frecuentado. Dejaron aquf las canoas y entraron
por ef monte hasta las casas de los Pevas" (op. cit. 335).

Auch die Pebas lebten also in einzelnen Häusern, die Schindler z.T.
persönlich aufsuchte, während die weiter entfernten Haushalte Vertreter,
d.h. "principales" schickten.

Bei den Cabaches traf Pater Widmann 1737 auf ähnliche Verhältnisse,
"encontramos como cosa de 50 personas de solas dos casas, con su curaca, y
entre ellos también al curaca de otras zinco casas que distaban seis dîas
monte adentro." (Zârate et al. in Figueroa 1904 : 392).

Bei dieser Gelegenheit erfahren wir auch gleichzeitig etwas über die
Einwohnerzahl per Haus und über die relative Autonomität der einzelnen
Haushalte. Daran hatte sich auch 100 Jahre später noch nichts geändert, wie
Castelnau 1846 aus dem Hinterland des R. Chiquita zu berichten weiss:

"Ils n'avaient point de villages, mais vivaient dans des maisons isolées les

unes des autres dans les bois, et contenant chacune une quarantaine d'individus."

(1851, V : 26). Als erster beschreibt er auch ein typisches Yagua-Haus,
wie wir es auch bei Marcoy (1869, II: 271, 281) abgebildet finden: "Les
maisons... sont grandes et de forme un peu allongée, elles sont de feuilles de

palmier qui s'étendent jusqu'à terre, de manière à avoir l'apparance énorme
d'un toit." (Castelnau 1851, V: 19).

235





Herndon fand ihre Häuser 1851 "peculiar... like a gigantic bee-hive. On the
inside, small cabins of cane are built at intervals around the walls, each one of
which is the sleeping room of a family. Four or five families generally occupy
one house ..."(1853 : 225).

Die Häuser befanden sich eines vom andern mehrere Marschstunden
entfernt und durch Buschpfade miteinander verbunden (Clough vor
1873 : 192). Heute ist diese traditionelle Siedlungsart sehr selten geworden.
1973 gab es z.B. im Einzugsgebiet des R. Atacuari noch 7 dieser, in der
"lingua franca" "cocamera" oder "maloca" genannten Grossfamilienhäuser.
1981 sah ich im gleichen Gebiet noch ein einziges. Selbst in dieser abgeschiedenen

Gegend haben sich aus verschiedenen Gründen "Einfamilienhäuser"
im neo-amazonischen Stil, d.h. Pfahlbauten mit abgesetztem Palmrindenboden

und Giebeldach, durchgesetzt. Aber nach wie vor zählt ein typisches
Yagua-Dorf nicht mehr als 60-70 Einwohner, von der nächsten Siedlung oft
mehrere Stunden Marsch durch den Wald oder Flussfahrt mit dem Kanu
entfernt. Als idealen Siedlungsplatz betrachten die Yagua einen Hügel, in
nächster Nähe eines kleinen Flusslaufes, möglichst bei einem Aguajal, d.h.
einer sumpfigen, mit Aguaje-Palmen (Mauritia spp.) bewachsenen Niederung,

aus der begehrte Rohmaterialien und Palmfrüchte bezogen werden
können. Jede Kernfamilie legt jeweils mehrere Pflanzungen an
(durchschnittlich 0,5 ha), die vom Haus eine Viertel- bis zu mehreren Wegstunden
entfernt sind und Maniok- und Bananenarten in verschiedenen Anbaustadien

liefern. Ehemals beherbergte ein Grossfamilienhaus wohl die Mitglieder
einer Patrilinie, also den "Chef" des Hauses, seine Brüder und die Söhne
samt ihren Familien. Heute setzen sich die Dörfer oft aus Segmenten
mehrerer Linien zusammen.

Geheiratet wird klanexogam, vorzugsweise zwischen bilateralen Kreuzvettern

und -basen. Über die traditionelle Wohnfolge sind die Meinungen
widersprüchlich, wobei der Brauch der Dienstehe auch nicht zur Klärung
beiträgt.44 Heute sind sämtliche Wohnfolgen vertreten, inklusive Neoloka-
lität.

44 Sowohl Braut wie Bräutigam absolvieren bei ihren jeweiligen Schwiegereltern einen Dienst,
der mehrere Monate dauern kann. Powlison äussert sich über die definitive Wohnfolge nicht
präzis, meint aber, gleich nach der Heirat sei sie matrilokal (1969 : 19), während Chaumeil
(1974 : 221) und ich eher zur Patrilokalität neigen.

237



3. Yagua-Migrationen

3.1. Zum Begriff der Migration

Die in der Migrationsliteratur genannten Definitionen der Migration sind so
unterschiedlich wie die Standpunkte ihrer Autoren. Die Ansätze differieren
nicht nur zwischen den Geographen, Ökonomen, Soziologen, Historikern,
Anthropologen, Demographen, Biologen, Linguisten und Archäologen,
sondern auch nach dem zu untersuchenden Problem. Übereinstimmung
herrscht lediglich in Bezug auf das allgemeine Kriterium der räumlichen
Bewegung. Alle anderen Momente, wie etwa Beschaffenheit (Kategorie)
oder Zahl der Migranten, die zurückgelegte Distanz oder die Permanenz an
einem Ort erscheinen als Varianten, die von Fall zu Fall neu diskutiert
werden müssen.45

Infolgedessen verstehe ich unter Migration die Bewegungen von Personen,
die zu einem längerfristigen (> als 1 Monat) oder dauernden Wechsel des

ständigen Aufenthaltsortes der daran Beteiligten führen. Der Akzent liegt
also auf dem semipermanenten bis permanenten Wohnortwechsel als Resultat

einer Migration (eines Individuums oder mehrerer), und nicht so sehr auf
der zurückgelegten Distanz, der Anzahl und Kategorie der Migranten.

3.2. Zur Geschichte der Wanderungen

Die Geschichte der Wanderungen soll hier nur skizziert werden, da eine
detaillierte Darstellung der einzelnen Migrationen und ihres Verlaufes den
Rahmen dieser Arbeit sprengen würde.

Über mögliche Wanderungen der Yagua im 16. Jahrhundert wissen wir,
wegen der ungünstigen Quellenlage, praktisch nichts. Man darf aber wohl
annehmen, dass die Yagua von den die Omagua betreffenden Geschehnissen,

vor dem direkten Kontakt mit den Spaniern und Portugiesen, nicht
unberührt blieben. Mit grosser Wahrscheinlichkeit wussten sie von den
Fahrten Orellanas, Ursuas, der Franziskaner, Texeiras und Acunas. Die
Yagua standen durchaus mit den Omagua und anderen Nachbarn in Verbindung,

wenn diese auch nicht immer freundlicher Art war.
Gegen Ende des Jahrhunderts rückten sie teilweise in Amazonasnähe vor

und konnten es wagen, die durch verschiedene Epidemien und portugiesische

Sklavenjagden dezimierten Omagua zu bedrängen. Mit der Verlegung
der Omagua-Reduktion San Joaquin von einer Amazonasinsel aufs Festland

45 Zur Diskussion der verschiedenen Definitionen und Migrationstheorien siehe Jackson 1969,

Hoffmann-Nowotny 1970, 1981, Vajda 1973/74, Safa/Du Toit 1975, Todaro 1976, Spencer
1970, Gade 1970, Adams 1978, Pryor 1981, Richmond 1976, Wittmann 1975, Széll 1972.

238



durch Pater Fritz im Jahre 1693 gelang es den Jesuiten erstmals, einige Peba
dort anzusiedeln. Von da an, bis zur Vertreibung der Jesuiten 1768, stehen
die Wanderungen der verschiedenen Yagua-Gruppen ganz im Zeichen der
Reduktionen und der spanisch-portugiesischen Auseinandersetzung am oberen

Amazonas. Alle Angaben zu den Migrationen stammen aus der Feder
der Missionare, die, ihrem Hauptinteresse entsprechend, vor allem den
Zuwachs neuer Gruppen zum Missionsdorf, bzw. das Verschwinden derselben

aus jenem registrierten. Über den Verlauf solcher Wanderungen wissen
wir praktisch nichts, lediglich Ziel- und Ausgangsort werden genannt, und
auch da nur exakt, wenn es sich um Reduktionen handelte. Meist ist auch die
Zahl der Migranten unbekannt, von deren Zusammensetzung ganz zu
schweigen. Über mögliche Bewegungen und Vorgänge im Hinterland bzw.
den verschiedenen Lokalgruppen liegt absolut nichts vor.

Immerhin sind die Informationen der Jesuiten die einzigen, über die wir im
18. Jahrhundert überhaupt zu den Wanderungen verfügen. Sie sind zudem
besonders wertvoll, weil sie noch zwischen den einzelnen Klanen unterscheiden

und sich diese dadurch besser verfolgen lassen als in den folgenden
Jahrhunderten, wo nur noch von den Yagua und, synonym dazu, den Peba

gesamthaft die Rede ist.
Im 19. Jahrhundert sind direkte Angaben zu Yagua-Wanderungen äusserst

spärlich, es lässt sich nur anhand der sinkenden Bevölkerungszahlen in den
ehemaligen Reduktionen ablesen, dass sich in der ersten Jahrhunderthälfte
die Yagua ins unzugängliche Hinterland zurückgezogen hatten und, mit
Beginn der Gummi-Ausbeutung um 1880, sich der Versklavung durch die
Seringueiros zu entziehen versuchten. Zum ersten Mal hören wir um 1800
auch von Yagua an dem nach ihnen benannten Fluss (einem Nebenfluss des

Rio Putumayo), von dem ein Teil, unter dem Einfluss der Mission, nach
Süden zog, um sich 1846 nordöstlich von Pebas anzusiedeln (San José).

Wir können insgesamt 3 Wanderungstendenzen feststellen: a) ein Pendeln
zwischen Pebas und Rio Ampiyacu bzw. nach 1846 auch eventuell zwischen
Pebas und San José; b) eine Nord-Südbewegung vom Rio Yaguas in
Amazonasnähe (Sta. Maria - San José - Pebas und Oran) und c) möglicherweise
eine Süd-Nordwanderung, vom rechten auf das linke Amazonasufer.

Für das 20. Jahrhundert liegen, dem verfügbaren Quellenmaterial entsprechend,

die fundiertesten Angaben zu den Migrationen vor, hauptsächlich
über die letzten 60 Jahre. Zu Beginn dieses Jahrhunderts geriet das ganze
Gebiet zwischen Amazonas und Putumayo in Bewegung, weil die Casa
Arana zur Zeit des Gummibooms ganze Ethnien deportierte (Bora, Witoto,
Okaina) und zum Siedeln in ehemaligem Yagua-Territorium zwang (z.B. am
Rio Ampiyacu). Die Yagua zogen sich noch weiter ins Hinterland zurück,
doch konnten auch sie den "correrias" (Sklavenjagden) nicht ganz entgehen,
wie die Akten des Putumayoprozesses zeigen (cf. Report and Special Report
1913, Prat 1912 : 96).

239



Schliesslich verliessen sie die meisten grösseren Flussläufe und versteckten
sich im Quellgebiet kleiner Quebradas. Mit dem peruanisch-kolumbianischen

Grenzkonflikt von 1932 sahen sie sich von neuem bedroht, da die

peruanische Armee Verbindungspfade vom Amazonas her zum Rio Cotuhé
bzw. Rio Putumayo schlug und sie zum Militärdienst einzog. Inzwischen
wurde die Nachfrage nach Gummi von derjenigen nach Edelhölzern und
kostbaren Fellen abgelöst. Die Folge davon war ein Vordringen der extraktiven

Front in die letzten Zufluchtsgebiete und die Verdingung der als Jäger
geschätzten Yagua als Trapper und, für sie noch schlimmer, als Holzfäller
und Flösser. Die Aktivität der Patrones löste eine schier unüberschaubare
Folge an Wanderungen aus, da die Arbeitgeber die ihnen tief verschuldeten
Indianer verpflichteten, weit entfernt von ihren ehemaligen Wohnorten (z.B.
am Rio Yavari oder am Napo) zu arbeiten. Zudem wurden sie dazu angehalten,

zwecks besserer Kontrolle, wieder an den schiffbaren Flüssen zu siedeln.
Seit dieser Zeit hält die Abwanderung der meisten Yagua in Richtung
Amazonas unvermindert an. Die Mobilität ist derart gross, dass man innerhalb

weniger Monate dieselben Leute, die z.B. am Oberlauf eines Nebenflusses

siedelten, an dessen Unterlauf oder ganz woanders antrifft.
Selbst wenn sich die Yagua am Amazonas oder dem Unterlauf seiner

grösseren Zuflüsse niedergelassen haben, heisst das noch lange nicht, dass es
sie dort hält. Die einzige diesbezügliche Verpflichtung zu einer permanenten,

eine Generation dauernden Residenz, besteht in der Möglichkeit (d.h.
besser bestand früher, während des Velasco-Regimes aufgrund der Ley de
Comunidades Nativas), auf diese Weise vielleicht Rechtstitel auf ein Stück
Land zu erhalten, was angesichts der verschärften Konkurrenz um Siedlungsland

und der Frontera-Viva-Politik Belaündes zur Existenzfrage werden
kann.

3.3. Wanderungsverlauf und Wanderungsmodus

Den Wanderungsverlauf der Migranten verfolgen zu wollen, ist eine schier
unmögliche Angelegenheit. Ich versuchte dem Problem beizukommen,
indem ich mir vier Karteien anlegte. Die erste enthält sämtliche Flussläufe
des Yagua Gebietes, die zweite alle darin vorkommenden Orte (auch nicht
von Yagua bewohnten), die dritte eine Liste der mir persönlich und aus der
Literatur bekannten Yagua-Personen mit Lebenslauf - alle drei Karteien
vom Datum der ersten historisch gesicherten Kontakte an geführt, und die
vierte beinhaltet ein chronologisches Gerüst von 1492-1982 mit Daten zur
Geschichte des Amazonasgebietes, der Verwaltungspolitik, Grenzverträge
etc. etc.

Dennoch lässt sich, wegen der vielen Lücken in den zur Verfügung
stehenden Quellen, der Verlauf einer Wanderung, vor allem in den vergan-

240





genen Jahrhunderten, kaum rekonstruieren. Nur in Glücksfällen kann die
Route einer Gruppe verfolgt werden, so z.B. diejenige einer Yagua Gruppe,
die vom oberen Rio Yaguas nach Sta. Maria (um 1808) zog und von dort
zurück 1843 und 1846 nach San José. Erst in unserem Jahrhundert sind
anhand der Yagua-Lebensläufe genauere Aussagen zu den Wanderrouten
möglich. Als Beispiel seien hier die Migrationen eines ca. 25jährigen
zweisprachigen Mannes Jorge und diejenige seines, noch sehr traditionellen, ca.

60-70jährigen Schwiegervaters Sarajeta angeführt: Jorge wurde in Sta.
Clara am unteren Rio Putumayo geboren. Als junger Mann kam er mit
seiner Familie an den Rio Yaguas, bis nach Puerto Armandito an dessen
Oberlauf. Dort besuchte er 4 Jahre die Schule des Patrons (weshalb er
Spanisch konnte). Nach der Schule begab er sich an den Rio Shishita, wo er 6

Monate blieb, um dann wieder an den Rio Yaguas zurückzukehren. Nach
dem Tod des dortigen Patrons zog er mit der ganzen dort ansässigen Gruppe
via Quebrada Agua Bianca nach Süden in Richtung Rio Atacuari, wo wir
zufällig 1976 auf der Wasserscheide zwischen den beiden Flüssen auf die

ganze, ca. 30 Personen zählende Gruppe stiessen. Sie hatte im Sinn, sich dort
einige Zeit (nach eigener Angabe 1 Jahr) niederzulassen, um später nach
Pebas zu ziehen, wo Jorges Vater früher einmal gelebt hatte. Als ich dann
1981 wieder bei meiner ehemaligen Gastfamilie am oberen Atacuari weilte,
traf ich ihn noch dort, weil er sich inzwischen mit deren Tochter verheiratet
hatte, während der Rest seiner Gruppe weitergezogen war.

Über den Geburtsort seines Schwiegervaters Sarajeta konnte ich leider
nichts in Erfahrung bringen. Seine Kindheit und Jugend verbrachte er
jedenfalls an der Q. Yarina, einem kleinen Zufluss des oberen R. Cotuhé,
wo er zusammen mit seinem Grossvater, Vater, seinen beiden Brüdern und
Onkeln (Va Br.) lebte. Um 1940 spaltete sich die dortige, verhältnismässig
grosse Lokalgruppe. Während ein Teil nach Süden an den Loreto Yacu und
von dort ein Segment sogar zum Rio Javari zog, migrierte Sarajetas
Familienverband nach Westen auf die Wasserscheide zwischen Rio Atacuari und
Rio Cotuhé. Diese Wanderung muss einige Jahre gedauert haben, doch
bleiben die Zwischenstationen unbekannt, da sich die Yagua-Namen der
Quebradas und Hügel nicht mit irgendwelchen, in der Lokalgeographie der
Mestizos genannten (deren Kenntnis zudem sehr kümmerlich ist) identifizieren

lassen. 1972 befand sich Sarajeta im Quellgebiet der Qds. Tangarana und
Paraibän, den obersten Zuflüssen des R. Atacuari. 1975 verlegte er seinen
Wohnsitz flussab an die Mündung der Q. Paraiban, wobei zuvor offensichtlich

wieder eine Spaltung seiner Gruppe stattgefunden hatte. Dort blieb er
bis 1980, als er erwog, an den unteren Atacuari in ein grösseres Yagua-Dorf
überzusiedeln. Als der Versuch fehlschlug, kehrte er an den oberen Rio
Atacuari zurück, baute aber diesmal an der Mündung der Q. Tangarana ein
Haus mit der Absicht, in Bälde zu Verwandten weiter flussab an die Q.
Tangaranilla zu ziehen. Was nun den Wanderungsmodus anbelangt, so ist

242



dieser sehr schlecht dokumentiert. Ganz so simpel, wie der Jesuit Chantre
meinte, scheint sich die Angelegenheit doch nicht abzuspielen: "teniendo los
caminos abiertos por la corriente, ö rio abajo, una balsa que forman con
dos palos, les basta y sobra para hacer su viaje." (1901 : 557). Zwar hat er
insofern recht, als dass die Yagua, wenn sie schon die Wasserwege benutzen,
dies per Floss tun46. Da sie aber traditionell ausgesprochen keine Flussbewohner

sind, ziehen sie das Wandern auf der "trocha", dem "Buschpfad", bei
weitem vor. Die Yagua sind ausgezeichnete Waldläufer, denen es nichts
ausmacht, eine Woche unterwegs zu sein, wobei sie nur für die Nachtruhe in
ihrem Marsch innehalten. Soweit ich in Erfahrung bringen konnte, werden
Gruppen-Wanderungen sorgfältig vorbereitet. Das Fernziel wird festgelegt,
ebenso der ungefähre Zeitraum, innerhalb dessen man es zu erreichen
gedenkt. So bedeutete mir die Gruppe, der ich 1976 im Quellgebiet des R.
Atacuari begegnete, sie seien nach Pebas unterwegs und würden sich dazu
etwa 2-3 Jahre Zeit lassen.

Die Wege, ihr Zustand, topographische Besonderheiten, Jagd- und
Sammelmöglichkeiten werden rege diskutiert, Vorräte an süssem Maniok und
Bananen, aber auch an geräuchertem Fleisch bereitgestellt. Sicher spielen
bei der Planung und Durchführung auch schamanistische Aktivitäten eine
bedeutende Rolle47, doch fehlen mir dazu eigene Beobachtungen. Als Vorhut

werden 2-3 junge Männer und gute Jäger vorausgeschickt, um die
Gegend zu rekognoszieren. Das Transportgut ist nicht allzu umfangreich. Es
besteht aus den grossen Massato-Krügen, die von den Männern geschultert
werden, sowie den Waffen (Blasrohre, Flinten, Macheten) und dem allernot-
wendigsten Flausrat wie Hängematten, Siebe, Musikinstrumente u.ä., die in
den grossen Netztaschen der Frauen oder in improvisierten Palmblatt-
Kiepen befördert werden.

Unterwegs werden "tambos", provisorische Behausungen, errichtet, in
denen man sich mehr oder weniger lang aufhält, wobei es sich nur um eine
Nacht, aber je nachdem auch um Wochen und Monate handeln kann.

3.4. Wanderungsursachen und -motive

Die Verquickung kulturendogener und -exogener Wanderungsmotive steht
oft einer sauberen Trennung derselben im Wege. Zudem sind die externen
"push-pull" Faktoren bedeutend besser belegt, was beim durch die Quellenlage

bedingten Ungleichgewicht im folgenden stets im Auge behalten werden
sollte.

46 Zur Beschreibung einer solchen Flossreise siehe Fejos (1943 : 45ff.).
47 Hinweise dazu finden sich bei Fejos (1943 : 46, 93) und Chaumeil (1979 : 67)

243



3.4.1. Kulturinterne (endogene) Faktoren

"Dispersos los indios y vagäbundos por los montes, fijan por regular por
poco tiempo su residencia en el sitio que mejor les parece. Porque facilmente
hallan motivo ö causa para nueva mudanza, aunque hayan de hacer nueva
casa, y plantar nuevas sementeras. Basta que se avecine una familia aün da la
misma naciön â las cercanias, para abandonar el sitio y alejarse enteramente,
en especial si hay en ella algün soltero ö soltera que cause alguna inquietud y
dé ocasiön de celo entre marido y mujer. Basta también que en los contornos
se halle algün indio que se figuren les mira de mal ojo y que les pueda
hechizar. Basta que no lejos de sus campos descubran algunos rastros de

gente no conocida ö de que puedan temer; y aün sin esto, basta la muerte de

alguno de la familia para de jar la casa y escapar â otra parte â donde no les

siga la desgracia. Y como todos han de morir, fâcil cosa es el conjeturar cuân
estables serân sus habitaciones. Parece que aün en sus mismas mudanzas
quieren ejercitar su libertad y dominio viviendo ya en una parte ya en otra,
porque tienen por pais y tierra propia todos aquellos montes, y asf se lo
repetfan muchas veces â los misioneros, cuando entraban â ellos diciendo:
"estas tierras son nuestras, y nosotros podemos disponer de ellas sin que
ninguno nos lo pueda impedir".

In diesem Paragraphen hat Chantre y Herrera (1901 : 69)48 mit einer für
seine Zeit (18. Jh.) überraschenden Einsicht die wichtigsten Wanderungsmotive

aufgezählt, wie sie auch die Yagua von heute noch formulieren.

3.4.1.1. Todesfälle

An erster Stelle müssen als Auslösung von Migrationen Todesfälle, welcher
Ursache auch immer, genannt werden. Bei einem Todesfall verbrennen die
Yagua das Haus des Verstorbenen und verlassen den Ort, weil ihnen sonst

48 "Die Indianer, die im Walde verstreut und schweifend leben, siedeln in der Regel nur für
kurze Zeit dort, wo es ihnen gerade am besten zusagt. Denn leicht finden sie einen Grund
und Anlass, um wieder wegzuziehen, auch wenn sie deswegen ein neues Haus bauen und
neue Pflanzungen anlegen müssen. Es genügt, dass sich eine Familie, und sei sie vom selben

Stamm, in der Nähe niederlässt, um den Ort zu verlassen und gänzlich wegzuziehen, ganz
besonders, wenn irgendein Lediger oder eine Ledige etwas Unruhe stiftet und Anlass zu
Eifersucht zwischen Mann und Frau gibt.
Es genügt auch, dass sich in der Umgebung ein Indianer findet, von dem sie meinen, er
betrachte sie mit "bösem Blick" und er könne sie verhexen. Es genügt, dass sie nicht weit
von ihrem Land irgendwelche Spuren unbekannter Leute entdecken, vor denen sie sie1,

fürchten könnten. Und auch ohne dies genügt der Tod eines Familienangehörigen, um das

Haus zu verlassen und dorthin zu fliehen, wo sie das Unglück nicht erreiche. Und da alle
einmal sterben müssen, fällt es leicht sich vorzustellen, wie unstabil ihre Siedlungen sind. Es

scheint, dass sie bei ihren Wanderungen ganz frei und unabhängig sein wollen, einmal da und
einmal dort lebend, denn ihnen gehört alles Land und ihre Heimat sind ihre Wälder, und so

äussern sie sich auch gegenüber den Missionaren: diese Länder sind unser, und wir können
darüber verfügen, ohne dass uns jemand daran hindern könnte."
(Übersetzung: A. Seiler-Baldinger)

244



die Totenseelen, die bis zu ihrer Ankunft im Totenland (humunati aritshi
Ahnen-Welt) umher irren, Schaden zufügen würden.

Die Entfernung, die man bei der Verlegung des Wohnortes zurücklegt,
hängt vom Alter und von der Stellung des Verstorbenen in der Gemeinschaft
ab. Bei Kleinkindern beträgt die Distanz wenige Stunden Marsch oder
Kanufahrt, bei Schamanen, deren Seelen besonders gefährlich sind, jedoch
bis zu mehreren Tagreisen.

Als Todesursache anerkennen die Yagua nur Totschlag und "Zauberei",
beides wiederum in sich auslösende Faktoren für Wanderungen.

3.4.1.2. Kriege

Der Tod von Feindeshand kommt heute nicht mehr vor, hingegen erinnern
sich die älteren Männer noch lebhaft an die Kämpfe mit befeindeten Gruppen

(Bora, Witoto, Ticuna). Früher waren auch die einzelnen Yaguagruppen
(Lokalgruppen?) unter sich selbst zerstritten, wie es die jesuitischen Quellen
belegen. Die Peba waren traditionelle Feinde der Caumares, weshalb sie

z.B. 1693 nach San Joaquin zu ihren Omagua-Freunden zogen. (Fritz an
Visitador Altamirano in Gicklhorn 1943 : 213). Die Caumares wiederum
waren mit den Cavaches und Zavas gegen die Peba und zeitweise gegen die
Ticuna liiert, während es von den Yawas hiess: "tienen sus peleas en el

monte, en que se matan familias enteras". (Uriarte 1,1952 : 207.) Anlässe zu
Kriegeszügen bildeten Frauenraub, Vergeltungsschläge und bald auch der
Erwerb der von den Missionaren eingeführten und sehr begehrten
Eisenwerkzeuge (siehe S. 250).

So schreibt Fritz im Februar 1697 von den Peba: "In ihren Schlupfwinkeln
bringen sie sich jetzt gegenseitig wegen der Eisengeräte um, die sie von mir
erhalten oder den Omaguas gestohlen haben" (In Gicklhorn 1943 : 224.).
Um die Eisenwerkzeuge wurde nicht nur gekämpft, sondern sie dienten auch
als Waffen, wie bei einem Fest in Peba, an dem die Ticunas mit Messern auf
die Caumares losgingen (Uriarte 1756,1, 1952 : 206). Bewaffnete
Auseinandersetzungen zwischen verfeindeten Gruppen bildeten bis in die Anfänge
dieses Jahrhunderts Grund zur territorialen Mobilität.

3.4.1.3. Schamanistische Aktivitäten

Seit die Stammesfehden aufgehört haben, ist die "Zauberei" mit ihren
Folgen (Krankheit, Tod) ein umso ernster zu nehmender Anlass, den
Wohnort zu wechseln.

Einen ersten Eindruck von der Vorstellungswelt der Yagua und auch von
der Wechselwirkung exogener und endogener Faktoren vermittelt uns
Visitador Zärate, der sich 1737 in San Ignacio de Pebas aufhielt. Er fand die Peba
und Caumares "divididos entre si" vor und die Pevas "de muy mala fé".

Grund der explosiven Situation war eine Grippewelle, welche die Peba

dahinraffte. Diese waren überzeugt "que los Ticunas los havian echizado",

245



Sarajeta - und sein Freund Huascar

luden diese zu einem Trinkgelage (bebezön) ein und brachten alle Männer
um. Eine Ticuna-Frau, deren Peba-Mann an den Folgen der Grippe starb,
wurde von dessen Bruder ebenfalls getötet, weil "esta mujer le havia quitado
la vida con echizo." Die Caumares, die damals gerade freundschaftlich mit
den Ticuna verkehrten, wollten sich entsprechend an den Peba rächen, was
nur durch die Anwesenheit von Zärates bewaffneter Eskorte verhindert
werden konnte. (Zärate in Figueroa 1904 : 371 ff.). Die Angst vor der Macht
gruppenfremder Schamanen ist heute noch häufiger Anlass zum Wohnortwechsel,

und umgekehrt leben Schamanen und ihre Familien oft isoliert im
Wald, in einiger Entfernung von der Lokalgruppe.

Es kommt auch vor, dass der Versuch der "Hexerei" ein Gegenargument
zu einer geplanten Wanderung liefern kann. 1981 hatte z.B. Sarajeta, selbst
ein Schamane, erwogen, vom oberen Atacuari mit seinen Angehörigen an
den Unterlauf des Flusses zu Verwandten zu ziehen. Er weilte zu diesem
Zweck etwa einen Monat dort zu Besuch, worauf er plötzlich schwer
erkrankte und nur durch einen befreundeten Schamanen gerettet werden
konnte. Beide waren überzeugt, dass ein anderer, in der Nähe lebender
Schamane, Sarajeta mit hinsenu, einer Piripiri-Art (Cyperacee) vergiftet
hatte. Sarajeta verwarf deshalb seinen Plan und kehrte an die Q. Tangarana
zurück49.

49 Weitere Beispiele zu den Folgen schamanistischer Tätigkeiten finden sich bei Chaumeil
(1981 : 157).

246



3.4.1.4. Heirat und Partnerwahl

Ein anderer Anreiz zu Wanderungen, jedoch eher individueller Art, findet
sich in den Heiratsvorschriften und dem Brauch der Dienstehe einerseits und
den diesen Vorschriften manchmal zuwiderlaufenden Neigungen der Yagua
anderseits. Für die wenigen noch traditionellen Yagua des Hinterlandes ist es

wegen des Bevölkerungsrückganges heute schwierig, einen klanexogamen
Partner in der Nähe seines Wohnortes zu finden. Es müssen dazu grössere
Distanzen zurückgelegt werden, z.B. vom Putumayo zum Atacuari. Der
Brauch der Dienstehe auf Gegenseitigkeit führt ebenfalls zu einem längeren
Residenzwechsel, wenn auch nur von Paaren oder Kernfamilien und nicht
von grösseren Gruppen.

Früher scheint auch Frauenraub, als Folge eines elterlichen Vetos, mit
anschliessender Flucht des Paares recht häufig vorgekommen zu sein.
Akzeptierten die Eltern nach einiger Zeit den "fait accompli", konnte das

junge Paar zurückkehren, wenn nicht, sah es sich gezwungen, einen anderen
Wohnsitz zu suchen. Flornoy schildert eine derartige Flucht (1953 : 148 ff.),
die von R. Pacayacu über den oberen R. Cotuhé hinaus und wieder zurück
an den Amazonas führte.

3.4.1.5. Ökologische Faktoren

Ein Grund allerdings, der in der Fachliteratur zu Amazonien vielfach
erwähnt wird, nämlich Migration als Folge der Bodenerschöpfung durch
Brandrodungsfeldbau, scheint bei den Yagua im Vergleich zu anderen
Faktoren eher im Hintergrund zu stehen und jedenfalls keine grossräumigen
Wanderungen ausgelöst zu haben. Möglicherweise liegt es daran, dass die
Yagua, aus genannten und noch zu nennenden Gründen, vor der Erschöpfung

ihrer Pflanzungen den Wohnort wechseln. Ist dies nicht der Fall, so gibt
es Hinweise, dass sie ein Gebiet relativ lange Zeit (20-40 Jahre) permanent
besiedeln. Diesen Eindruck hatte ich jedenfalls vom Quellgebiet des R.
Cotuhé, dessen Sekundärwald und die vielen Purmas (überwachsene
Brachen) jeder Altersstufe von einer langjährigen intensiven Nutzung zeugten.so

Von grösserer Bedeutung ist, bei einem ökologisch bedingten Residenzwechsel,

hingegen das Abwandern des Jagdwildes. Das Leerjagen eines
Gebietes ist heute allerdings nicht so sehr eine Folge der jägerischen Aktivitäten

der Yagua, die dank ihrer Waffen (Blasrohr, Lanze) und ihrer Mentali-

50 Die Befragung von Yagua, Ticuna und Mestizen bestätigte jedenfalls meine Vermutung.
Zudem fand ich dort auf ehemaligen Wohnplätzen Keramik und andere Spuren von
typischen Yagua-Artefakten. Ich teile in diesem Falle Carneiros Ansicht (1960), dass der
Brandrodungsfeldbau, bei niedriger Bevölkerungsdichte, nicht zwingend zur Abwanderung
aus einem Gebiet führt.
Zur Diskussion der verschiedenen Theorien und Hypothesen cf. Roosevelt (1980 : Iff.).

247



tät (zu jagen, um zu überleben) sehr haushälterisch mit ihren Wildbeständen
umzugehen wissen, als der Jagdmethoden der extraktiven Front (Holzfäller,
Gummizapfer, Felljäger).

Ein weiterer naturgegebener Faktor, der allerdings erst in Erscheinung
trat, nachdem die Yagua am Amazonas oder am Unterlauf seiner grossen
Zuflüsse zu siedeln begannen, sind die durch die Veränderungen des
Flusslaufes (Abbrechen der Prellufer, die sog. terras caidas) und durch
Überschwemmungen bedingten Wohnortwechsel, von denen ein Grossteil der
Amazonasbevölkerung periodisch betroffen ist.

3.4.2. Kulturexterne (exogene) Faktoren

3.4.2.1. Zwangswanderungen

Von der Zeit der ersten Kontakte mit der Mission an spielten Zwangswanderungen

im Leben der Yagua eine hervorragende Rolle.
Dass die Yagua selten freiwillig in die erste Jesuitenreduktion nach San

Joaquin kamen (oder, wenn schon, als Angreifer), zeigen die vielen Klagen
der Patres, die keineswegs zimperlich mit den Indianern umgingen. Um
einen Eindruck von den Ansiedlungsmethoden der Jesuiten zu erhalten, sei

hier Pater Richter zitiert: "Ich darf nicht umgehen Euer Ehrwürden zu
berichten/auf was Weise die wilden Leute in Dorffschafften oder Völker-
schafften versammlet werden. Wir nehmen etliche Soldaten mit einigen
getaufften Indianischen Bogenschützen/und befleissigen uns auf den Gränt-
zen des vermeinten Landes etliche Wilde gefangen zu nehmen. Solche halten
wir stattlich: unterrichten sie sowohl in dem Christlichen Glauben als der
Yngianischen Sprach /und/nachdem sie so viel erlernt/dass sie dollmetschen
können/ziehet der Missionarius mit ihnen in ihr Vatterland; da sie dann ihren
Landes-Leuten rühmen/wie gütig der Pater mit ihnen umgehe". (Brief vom
1.1.1686 an Pater Boye in Gicklhorn 1943 : 351).

Die Patres nahmen als Druckmittel den Eltern auch die Kinder weg, in der
Hoffnung, diese würden ihnen dann mit anderen Angehörigen in die Reduktion

folgen (Chantre y Herrera 1901 : 609 ff.). Wenn dies auch nichts
fruchtete, so schickten sie eine Strafexpedition ins Hinterland, was, wie Fritz
in seinem Tagebuch notierte, "nicht ohne Nutzen war". Er schlug sogar vor,
solche militärische Expeditionen routinemässig "jedes 2. oder 3. Jahr oder je
nach Gutdünken des Missionars" durchführen zu lassen, "um die neubekehrten

Indianer in Respekt zu erhalten" (1697 in Gicklhorn 1943 : 223).
Dennoch versuchten die Yagua immer wieder, sich den missionarischen

Bemühungen zu entziehen, indem sie flohen oder sich untereinander und/

248



oder mit den Omagua verbündeten und zum Aufstand gegen die Patres
antraten.51 Die Folge davon war eine Eskalation der Gewalt.

Die Jesuiten konnten sich das Verhalten der Yagua nicht anders als mit
ihrer "schlechten Naturanlage" oder "einer plötzlichen Laune folgend"
erklären (Fritz 1697 in op. cit.: 223) oder als "orgullo, barbarie y falta de

sujeciön de aquellas gentes indömitas" (Chantre y Herrera 1901 : 654).
Erst als sich um 1700 die Lage wegen der portugiesischen Sklavenjagden,

z.T. unter der Mitwirkung der Karmeliter52, gefährlich zuspitzte, also ein
weiteres Element der Gewalt hinzukam, das sich sowohl gegen die Spanier
als auch gegen die Indianer richtete, suchten einige Yagua Schutz bei den
Jesuiten.

Diese hatten deshalb 1709 damit begonnen, San Joaquin zu evakuieren
und, vom Ampiyacu flussauf, an den Ucayali (gut 200 km Luftlinie) zu
verlegen, wohin 1733 auch neu missionierte Caumares aus dem Ampiyacu-
Hinterland gebracht wurden. Da diese am Ucayali allesamt erkrankten,
wurden sie bald wieder in ihre Heimat zurückgeleitet. Damit zeigt sich eine
Wende in der Taktik der Jesuiten, nämlich die Erkenntnis, dass "como
medio eficaz para el recobro de la salud el hacerlos volver a sus antiguas
tierras".53 Das führte zur ersten eigenen Yagua-Reduktion, nämlich San

Ignacio de Loyola de Pebas y Caumares, erst am Rio Chiquita 1734, dann
1737 an die Mündung des R. Ampiyacu verlegt, wo sich heute Pebas
befindet. Die Omagua spielten übrigens bei der "Befriedung" und Ansied-
lung der verschiedenen Yagua-Gruppen eine entscheidende Vermittlerrolle,
und ihre Allianzen mit den Caumares und Peba wurden von den Jesuiten
geschickt genutzt.

Ein Problem, das aber immer wieder zu Ausbruchsversuchen Anlass gab,
war das erzwungene Zusammenleben Angehöriger mehrerer Lokalgruppen
oder verschiedener Ethnien in einem einzigen Missionsdorf. "Reynando
entre varios tal tenacidad en no querer unirse juntos en un pueblo, aunq.
sean parientes, o poco distaren, por la antipatia natural q. entre si se tienen,
q. a vezes eso solo por fuerza se consigue, viviendo entonces en barrios
différentes..." (Magnin 1740, 1940 : 163). Chantre y Herrera, der aus der
europäischen Distanz die Gründe dafür etwas klarer sah, folgerte darauf
richtig: "pero no se pudo recabar de ellas que todas se juntasen en un sitio,

51 cf. der Aufstand des Omagua-Häuptlings Payoreva und des Caumar Fabian von 1702 (Fritz
in Gicklhorn 1943 : 236ff.), der Caumares gegen Pater Casado, der mit dessen Ermordung
1753 endete (Chantre y Herrera 1901 : 473, Jouanen 1943, II : 496), sowie der Caumares
und Cavaches gegen Pater Bahamonde 1759 (Uriarte I, 1952 : 232).

52 Die Karmeliter, die im Grenzgebiet bzw. in den von Fritz gegründeten Missionsdörfern
wirkten, zeigten sich als erbitterte Feinde der spanischen Jesuiten. Zur karmelitischen Praxis
cf. Sweet (1974 : 626ff.).

53 "comenzaron a enfermar por la novedad del sitio, agravändose de modo el mal, que iba ya
haciendo notable estrago en la gente nueva" (Chantre y Herrera 1901 : 334).

249



por las razones que tantas veces hemos apuntado, de oposiciones y temores
de ser hechizados. Viose precisado el misionero a contentarse con que
formasen varios pueblos..." (1901 : 337).

Zwangswanderungen fanden nicht nur, durch die Missionare veranlasst,
im 17. und 18. Jahrhundert statt, sie setzten sich auch im 19. und 20.

Jahrhundert fort, ausgelöst durch den chronischen Mangel an Arbeitskräften
in den portugiesischen Kolonien, später zur Gewinnung von Rohgummi, als

ganze Stammesverbände deportiert wurden.
Die letzte Zwangswanderung, allerdings besonderer Art, von der die

Yagua betroffen wurden, war ca. 1969 die Überführung von 7 Familien vom
mittleren und oberen Loreto Yacu in die Nähe von Leticia als touristische
Attraktion, wo sie heute noch vor sich hin vegetieren.

3.4.2.2. Schuldsklaverei

Das System der Schuldsklaverei ist in Amazonien ebenso verbreitet wie
etabliert. Es beruht darauf, Indianer für geleistete Dienste nicht in Geld,
sondern in Waren und Naturalien zu bezahlen, über die der Patron zu seinen
Gunsten Buch führt. Die Schulden können ohne weiteres vom Vater auf den
Sohn übertragen werden, und die einzige Methode, aus dem Teufelskreis
auszubrechen, besteht in der Flucht in ein anderes Gebiet oder, bei einiger
Erfahrung im Umgang mit unseren Wertsystemen, in der Gründung einer
selbsttragenden Comunidad.

Die Anfänge des Systems sind z.T. in der Pazifizierungsweise der Mission
zu suchen. Die Jesuiten hatten sehr früh festgestellt, dass die Indianer nur
mit Geschenken, insbesondere den nützlichen Eisenwerkzeugen, zu bewegen

waren, die Reduktionen aufzusuchen. Schon lange vor Rondon hatten
sie die Wirksamkeit dieser Lockmittel erkannt, die sie auch auf Indianerpfaden

zurückzulassen pflegten: "Nichts ist ihnen lieber als Messer, Beil und
Holzhacken", schrieb 1685 Pater Richter an seinen Provinzial (in Stöcklein
1728, I : 62) und weiter: "Verehre ich dem Casiki eine Hand oder Holzhakken,

so gehet die ganze Herd samt ihm mir in den Schaafstall Christi nach.
Ohne dergleichen Geschenk aber ist da nichts zu hoffen." Die Indianer
boten den darob schockierten Missionaren zum Tausch gar ihre eigenen
Kinder an, mit der Begründung: "Buben zeugen kann ich so viel als mich
gelüstet, aber keine Axt, welche mir nützlicher ist als ein Kind, weil ich
dieselbe mein Lebtag brauchen und dennoch nicht verbrauchen werde."
(Brief Richters vom 1.1.1686 in op. cit.: 70f.).

Da die Jesuiten aber, wie das für die Bewohner des Departementos Loreto
noch immer der Fall ist, an Versorgungsschwierigkeiten litten, mussten sie
sich die begehrten Werkzeuge, obwohl dies streng verboten war, von der
portugiesischen Konkurrenz beschaffen, die ja ihre Güter einfach von Para
amazonasaufwärts befördern konnte. Als Zahlungsmittel hatten die Spanier

250



nur Produkte des Waldes (Wachs, Medizinalpflanzen, Schokolade,
Farbstoffe) und der Indianer (Hängematten, Chambira-Garn, Curare u.ä.)
anzubieten, und diese mussten von den Indianern beschafft werden. Den Missionaren

machten nämlich nicht nur die Portugiesen Konkurrenz, sondern auch
die in den Missionsdörfern eingesetzten Zivilbeamten, welche die Indianer
ebenfalls für sich arbeiten liessen. So sagt Uriarte 1758, dass sich der
Gouverneur von Pebas wie ein "viracocha" (auf Quechua Herr) benähme (I,
1952 : 229) und die Indianer ausbeute. Dies galt dann fortan durch die
folgenden Jahrhunderte und gilt auch für den heutigen Tag. Die Schuldsklaverei

hat gerade in diesem Jahrhundert unter den Yagua Migrationen von
grosser Tragweite veranlasst, weil der Patron "seine" Arbeiter, je nachdem
wo er was ausbeutet, mitzunehmen pflegt. So mussten z.B. Yagua aus dem
Quellgebiet des Rio Cotuhé an den Yavari abwandern und von dort an den
Loreto Yacu; oder Yagua aus Pebas folgten ihrem Patron an den oberen Rio
Yaguas und von dort an den Rio Putumayo und nach Iquitos. Vor allem aber
sind die Patrones daran interessiert, zwecks besserer Kontrolle, die Yagua
zum Siedeln an den schiffbaren Flussläufen zu bewegen, und üben gerade
heute auf die wenigen noch im Hinterland lebenden Gruppen einen erheblichen

Druck aus.

3.4.2.3. Eingeschleppte Krankheiten

Die Erschliessung Amazoniens und das Zusammenleben auf engstem Raum
bzw. in den Missionsstationen, heute in den Siedlungen der Colonos, hatte
für die Indianer bekanntlich gesundheitlich verheerende Auswirkungen.

Allein zwischen 1758 und 1768 verzeichneten die Jesuiten drei grosse
Pockenepidemien und mehrere Grippewellen (Chantre y Herrera
1901 : 501, 525, Uriarte 1, 1952 : 165, 217). Wenn man bedenkt, wie die
Yagua auf Todesfälle und ihre Ursachen reagieren, kann man sich die Folgen
nicht schlimm genug vorstellen. Auch heute noch versetzen die von Holzfällern,

Gummizapfern, Nüssesuchern etc. ins Hinterland eingeschleppten
Krankheiten wie Grippe, Masern, Keuchhusten die Yagua in Panik und
schlagen sie in die Flucht. Als 1975 eine Keuchhustenepidemie im Quellgebiet

des R. Atacuari etliche Kinder und Erwachsene hinwegraffte, führte
dies zur Auflösung der damals aus 5 Grossfamilien bestehenden
Lokalgruppe, und zu einer Unstetheit, die sich erst langsam zu beruhigen scheint.

3.4.2.4. Integrationspolitik der Regierung

Die Tendenz der Yagua, an den Amazonas oder in seine nächste Nähe
abzuwandern, kommt auch der Integrationspolitik der Regierung entgegen.
Die ganze Infrastruktur, Handel und Verkehr sind flussorientiert. Viele
Yagua sind bereit sich anzupassen, weil sie sich dadurch bessere Chancen zu
überleben erhoffen. Der Standort einer Schule wird häufig als Grund

251



genannt, an einen bestimmten Ort zu ziehen. Die verschiedenen Missionsorden,

insbesondere auch das SIL, die in diesem marginalen Gebiet immer
noch auf dem Sektor Erziehung die Regierung vertreten, üben diesbezüglich
einen bedeutenden Einfluss aus.

Zur Zeit des Velasco-Regimes bot auch die Möglichkeit, von Sinamos
(Sistema Nacional de Apoyo a la Movilizaciön Social 1971-78) unterstützt, zu
Landtiteln zu gelangen, einen Anreiz, am Amazonas sesshaft zu werden
(z.B. in der Gegend von Caballo Cocha). Heute ist Ordeloreto (Organismo
de Desarrollo de Loreto, seit 1978) an dessen Stelle getreten und versucht
zusammen mit ausländischen Hilfsorganisationen (z.B. Swissaid), den Indianern

und der ländlichen Mischlingsbevölkerung beizustehen.

3.4.2.5. Messianische Bewegungen

Messianische, millenaristische Bewegungen sind am oberen Amazonas keine
neue Erscheinung. Schon Pater Fritz scheint solche unter den Omagua und
Yurimagua ausgelöst zu haben: "Ich glaube," schreibt er in seinem Brief an
Altamirano, "die Indianer haben eine solche Hochachtung vor mir, weil sie

mich für einen Menschen anderer Art als die übrigen halten und glauben,
dass ich unsterblich bin... Erdbeben und Sonnenfinsternisse in diesen Jahren
schreiben sie mir zu, und sagen unter Tränen: Was haben wir dem Pater

getan, dass er uns die Sonne umgebracht hat?" Man schickte ihm Geschenke
und "schärfte dem Überbringer genau ein, er möge den Pater bitten, ihnen
nicht mehr die Sonne zu verfinstern... Am 28. März (1696) reiste ich in
Begleitung vieler Yurimaguas stromaufwärts ab, sie ruderten 40 Tage lang
aus freiem Willen... ohne von meiner Seite weichen zu wollen." (in Gickl-
horn 1943 :220f.)54

Bei den Ticuna, den nächsten Nachbarn der Omagua und Yagua, weiss

man von mindestens 4 messianischen Bewegungen in den vergangenen 80

Jahren, die, ausser der letzten, allerdings alle von Angehörigen des eigenen
Stammes angeführt worden waren.55 Der jüngste Messias, der am ganzen
oberen Amazonas Migrationen hervorrief, stammte aus Brasilien und
bezeichnete sich selbst als "Bruder des Kreuzes".56 Er begann 1972 den

Untergang der Welt bzw. die Urkatastrophe für alle diejenigen, die ihr Heil
nicht bei ihm suchen würden, auf 1975 vorauszusagen. Seine Resonanz war

54 Siehe dazu die Parallele bei den Yagua "If the moon ever succeded in putting the sun out it
would be the end for humans... When the Yagua see an eclipse they pray: "Our father
(moon), save me... I don't want to die yet" (Powlison 1969 : 61).

55 cf. Nimuendaju 1952 : 138, Cardoso de Oliveira 1977 : 148f., 153f., dessen Schüler, Joäo
Pacheco, gerade seine Dissertation über millenaristische Bewegungen bei den Ticuna
abgeschlossen hat.

56 Wie ich eben aus Brasilien höre, ist der Hermano vor kurzem (am 23.6.1982) gestorben,
cf. die Mitteilung von Joäo Pacheco in "Povos indigenas no Brasil 3 (Set./Occt. 81 : 13f.).

252



Kirche des Hermano da Cruz am R. Javari 1976

ungeheuer, folgten ihm doch nicht nur die Indianer von überall her (vor
allem die Cocama und Ticuna), sondern auch die "riberenos" und "cabo-
clos" (die einfachen Amazonasbauern). Er sandte seine Botschafter, meist
bekehrte Indianer, in deren entlegenste Stammesgebiete (z.B. ins Quellgebiet

des R. Cotuhé), wo sie auch bei den Yagua des Hinterlandes Gehör
fanden. Viele verliessen daraufhin ihre Siedlungen und Pflanzungen und

zogen an den Amazonas, wo er als Wahrzeichen seiner Kongregation (Cruzada

Apostölica Evangélica) riesige Kreuze aufpflanzte (in Iquitos mit
bunten Glühlämpchen beleuchtet). 95 % seiner Anhänger glauben, er sei ein
Gesandter Gottes, seine Autorität sei "semejante al la de Dios" und sie

würden alles befolgen, was er ihnen befehle (Fresno, Vallinas Alvarez, Del
Pozo Liebana 1981 : 103ff.).

Die Yagua, die an den Amazonas gezogen waren, blieben dort entweder in
den Mestizo-Siedlungen hängen oder folgten dem Hermano da Cruz auf
seinen Hunderte von Kilometern umfassenden Kreuzzügen Amazonas,
Ucayali und Putumayo auf- und abwärts. Als die Welt 1975 nicht unterging,
machten sich nur wenige Enttäuschte auf den Rückweg. Die anderen
versuchten, sich als Tagelöhner und Bettler in den Amazonasstädten durchzuschlagen

oder bei den dort bereits ansässigen Yagua Unterschlupf zu finden.

253



Ähnlich wie bei den Tupi oder den Ticuna gehört die Vorstellung von
aufeinanderfolgenden, durch Naturereignisse jeweils zerstörten Welten zur
Eschatologie der Yagua, doch soweit mir bekannt ist, nicht in der ausgeprägten

Art wie bei ersteren, wo die Suche nach der "terre sans mal", einem
paradiesischen Land, Ursache grossräumiger Wanderungen (eben z.B.
derjenigen der Küstentupi nach Chacapoyas cf. S. 221) gewesen ist. Mehr als

durch die eigenen Glaubensvorstellungen verursacht vermute ich den Grund
für die grosse Wirkung dieser jüngsten messianischen Bewegung in der
ausweglosen Situation der Yagua, die sich, gelähmt vom Kulturkontaktschock

und im Hinterland dezimiert und verunsichert, den Patrones ausgeliefert

fanden und nun in dieser Bewegung eine Möglichkeit des Ausbruchs und
der Solidarität sahen.

Jedenfalls rief der Kreuzzug des Hermano, nebst der Schuldsklaverei, die
distanzmässig und quantitativ grösste Migration unter den Yagua hervor.

4. Zusammenfassung

Der archäologische Befund sowie die frühen Quellen legen nahe, dass die
Yagua zur Zeit der spanischen Conquista, und wohl auch Jahrhunderte

zuvor, sicher nicht am Amazonas, sondern im Hinterland desselben, im
Quellgebiet oder Oberlauf seiner linken Zu- und deren Nebenflüsse lebten,
also in einem Gebiet, das zum Teil heute noch von ihnen bewohnt wird. Die
ersten fassbaren Wanderungen wurden durch die spanisch-portugiesische
Präsenz (Mission einerseits, Sklavenjagden andererseits) am oberen Amazonas

ausgelöst und dauerten das ganze 18. Jahrhundert über an. Sie bestanden
hauptsächlich aus einem Pendeln zwischen Amazonas und Hinterland. Nebst
externen Faktoren wie der Ansiedlung der Yagua in Reduktionen, der
Zwangsrekrutierung als Sklaven und der Verlegung von Missionsdörfern
spielten interne Faktoren ebenfalls eine Rolle, insbesondere Zwistigkeiten
innerhalb der Yagua- oder zwischen Yagua und Nachbargruppen, ferner das

traditionelle Verhalten bei Todesfällen, das im Wegzug einer Dorfgemeinschaft

besteht. Gerade letzteres wurde durch die vermehrten Todesfälle
infolge eingeschleppter europäischer Krankheiten intensiviert.

Die Migrationen des 19. Jahrhunderts unterscheiden sich von denjenigen
des 18. Jahrhunderts nicht wesentlich. Sie sind nur schlechter dokumentiert.
Allerdings nimmt, unter dem Einfluss der Mission, die Tendenz zu, auch aus

entlegeneren Gebieten, wie dem Rio Yaguas, in Amazonasnähe, an den
Amazonas selbst oder gar auf dessen Südufer zu ziehen. An Stelle der
Deportation tritt als externer Faktor das Prinzip der Schuldsklaverei.

Die Migrationen des 20. Jahrhunderts schliesslich zeigen eine verstärkte
Mobilität der Yagua sowohl innerhalb der einzelnen Flussgebiete als auch
weit über dieselben hinaus, mit einem anhaltenden Trend einerseits flussab,

254



anderseits am Amazonas zu siedeln. Rückläufige Bewegungen gehören dabei
zu den Seltenheiten.

Als externe Faktoren sind der durch die extraktive Wirtschaftspolitik in-
und ausländischer Regierungen ausgelöste Bedarf an Arbeitskräften zu

nennen, die unter den Indianern rekrutiert werden (Gummi, medizinische
Rohstoffe, Felle, Holz), ferner der Zuwachs der missionarischen Aktivität
durch die protestantische Mission (Summer Institute of Linguistics), messia-
nische Bewegungen und der Tourismus. Zu den bereits erwähnten internen
Faktoren treten noch andere, kulturinhärente Migrationsursachen, die erst
durch die ethnologische Forschung aufgedeckt werden konnten; so z.B. die

Auswirkung schamanistischer Tätigkeiten, aber auch Heiratsvorschriften,
Wildfolge und Brandrodungsfeldbau.

Abschliessend kann festgehalten werden, dass zwar Migration in Form von
Semi-Nomadismus (auf beschränktem Raum, z.B. im Quellgebiet zweier
Flüsse o.ä.) zum kulturellen Verhalten der Yagua gehört, dass aber die heute
feststellbare hohe Mobilität, insbesondere über grosse Distanzen, und die
geringe Konstanz an einem Ort auf einer Potenzierung (nicht bloss Kumulierung)

interner mit externen Faktoren beruht, die den ethnischen Zusammenhalt

der Yagua zu sprengen droht.

255



Verbreitung der Yagua (1981)



Literaturverzeichnis

Acuna, Christoval de
1891 Nuevo descubrimiento del gran no de las Amazonas (Colecciön

de libros que tratan de América). Madrid.
Adams, William

1978 The retreat from Migration. Ann. Rev. Anthropol. 7 (Palo
Alto) : 483-532.

Alvar, Manuel
1977 Leticia. Instituto Caro y Cuervo 43 (Bogota).

Alvarez, Laurentino
1913 Misiones Agustinos de Iquitos: Costumbres de una tribu sal-

vaje. Espana y América (Madrid) 11 (1) : 336-353, 39 (11) :

61-75.
1925 Un viaje de 7 dfas al través de una tribu salvaje: mi expediciön a

una tribu salvaje. Archivo Histörico Hispano Agustiniano
(Madrid) 24 : 144-159, 289-303.

Alzate Angel, Beatriz
1982 Fuentes para una historia de la Amazonia, siglos XVI-XVIII.

Seminario sobre la Amazoma Colombiana (Bogota) Manus.

Barcelona, Fidel de
1955 Correria misional de Tarapacâ al rio Amazonas. Mirador Ama-

zönico (Bogota) 3 (3) : 23-29.
Boeldeke, Alfred

1958 With Graciela to the Headhunters. New York.
Bolian, Charles E.

1972 An Archeological Survey of the Trapecio of Amazonas, Colum¬
bia. Paper presented at the 1972 Northeastern Anthrop. Meetings

(Buffalo) Manus.

Cardoso de Oliveira, Roberto
1977 Posibilidad de una antropologfa de acciön entre los Tukuna.

América Indigena (Mexico) 37 (1) : 145-169.

Carneiro, Robert L.
1960 Slash-and-burn agriculture: a closer look at its implications for

settlement patterns. Men and Cultures, selected Papers of the
5th Int. Congr. of Anthropol. and Ethnol. Sciences 1956 Univ.
of Pennsylvania Press : 229-234.

Castelnau, Francis de
1851 Expédition dans les parties centrales de l'Amérique du Sud, de

Rio de Janeiro à Lima, et de Lima au Para; exécutée par ordre

257



du Gouvernement français pendant les années 1843 à 1847 sous
la direction de Paris: P. Bertrand Libraire-éditeur.

Centlivres, Pierre; Gasché, Jürg et A. Lourteig
1975 Culture sur brûlis et évolution du milieu forestier en Amazonie

du Nord-Ouest. Bull. Soc. Suisse d'Ethnologie, Numéro
spécial. Genève.

Chantre y Herrera, José
1901 Historia de las misiones de la compania de Jesus en el Maranön

Espanol, 1637-1767. Madrid.
Chaumeil, Jean-Pierre et Josette

1974 Contribution à l'étude ethnographique des Indiens yagua du
bassin de l'Amazone (Nord-Est péruvien). Paris. Manus.

1976 Los Yagua de la Amazonia peruana (elementos de demograffa).
Amazonia Peruana (Lima) 1 (1) : 73-94.

1978 Los Mellizos y la Lupuna (Mitologia Yagua). Amazonia Peru¬

ana (Lima) 2 (3) : 159-184.
1979 Chamanismo yagua. Amazonia Peruana (Lima) 2 (4) : 33-70.
1981 Historia y migraciores de los Yagua de finales del siglo XVII

hasta nuestros dias. Lima: CAAP.
Clogh, Stewart

o.D. The Amazons. Diary of a 12 month's journey. London.

Compte, Frandisco Maria
1885 Varones ilustres de la Orden Serâfica en el Ecuador, desde la

fundaciön de Quito hasta nuestros dias, tomo I. Quito, 2a ed.

Coriat, Juan
1943 El hombre del Amazonas: Ensayo monogrâfico de Loreto.

Lima. 2a ed.

Cotlow, Lewis
1954 Amazon Head-Hunters. London: Robert Hale Limited.

Cruz, Laureando de la
1885 Nuevo descubrimiento del Rio Maranön, llamado de las Ama¬

zonas, ano de 1651 (1653), en: Compte..., Quito.
Cuervo, Antonio B.

1892 Colecciön de documentos inéditos sobre la geografia y la histo¬
ria de Colombia. 2. Bogota.

Diaz, Paulino
1903 Prefectura de San Leon del Amazonas, Anales de la Propaga¬

tion de la Fé en el Oriente del Peru 3 (3a) (Lima) 128-130.

Domville-Five, Charles
o.D. Among wild tribes of the Amazons. London: Seeley, Service

and Co.

258



Edmundson, George
1922 Journal of the Travels and Labours of Father Samuel Fritz in the

River of the Amazons between 1686-1723. London: Hakluyt
Soc. (Reprint Nendeln: Kraus, 1967).

Espinosa Pérez, Lucas
1955 Contribuciones lingufsticas e etnogrâficas sobre algunos pueblos

indfgenas del Amazonas peruano, tomo I, Madrid

Fejos, Paul
1943 Ethnography of the Yagua. Viking Fund Publications in

Anthropology 1, New York.

Figueroa, Francisco de
1904 Relaciön de las Misiones de la Companfa de Jesus en el pais de

los Maynas (Colecciön de Libros y Documentos Referentes a la
Historia de América, I), Madrid.

Flornoy, Bertrand
1955 Yawa, le peupe libre. Paris: Amiot-Dumont.

Fraysse, Josette
1975 Etude de la grande fête traditionnelle des Indiens yagua du

bassin de l'Amazone (Nord-Est péruvien). Paris: Manus.

Fresno, Andres; Vallinas Alvarez, Laureano und Victoriano del Pozo Lie-
bana

1981 El Fenömeno Religioso de los Hermanos de la Cruz en Iquitos.
Lima: Manus.

Gade, Ole
1970 Geographical Research and Human Spatial Interaction: a

review of pertinent Studies in Migration. Migration and Anthropology

(Seattle) : 72-82.

Gicklhorn, Josef und Renée
1943 Im Kampf um den Amazonenstrom. Das Forscherschicksal des

P.S. Fritz. Prag-Leipzig-Berlin. Noebe & Cie.

Gil Munilla, Ladislao
1954 Descubrimiento del Maranön (Publicaciones de la Escuela de

Estudios Hispano-Americanos, No. 84), Sevilla.

Girard, Raphaël
1963 Les Indiens de l'Amazonie péruvienne. Paris: Payot.

Gregorio y Alonso, B.
1951 Acciön Misionera de los P.P. Agustinos en Loreto bajo su triple

aspecto religioso, cultural y cientffico. Misiones Agustinianas
1901-1951. Lima: Antonio Lulli.

259



Hanke, Lewis (ed.)
1978 Los Virreyes Espanoles en América durante el Gobierno de la

Casa de Austria. Peru 3, BAE. Madrid.

Heim, Arnold
1948 Wunderland Peru. Bern: Hans Huber.

Herndon, William L.
1854 Exploration of the Valley of the Amazon. Washington: Robert

Armstrong.
Hoffmann-Nowotny, Hans-Joachim

1970 Migration : ein Beitrag zur einer soziologischen Erklärung.
Stuttgart: Enke.

1981 A Sociological Approach toward a General Theory of Migra¬
tion. Kritz, M. et al. (eds.), Global Trends in Migration (New
York) : 64-83.

Jackson, J.
1969 Migration. Cambridge: Cambridge Univ. Press.

Jiménez de la Espada, Marcos
1880 y 1881. Viaje del capitân Pedro Texeira, aguas arriba del rfo

Amazonas (1.638-1.639). Boletfn de la Sociedad Geogrâfica de

Madrid, IX y XIII (Madrid).
1965 Relaciones Geogrâficas de Indias, 1-3, BAE 183-185, Madrid.

Jouanen, José
1943 Historia de la Companfa de Jesüs en la antigua Provincia de

Quito 1570-1773, (II), Quito.

Konetzke, Richard
1970 Die "Geographischen Beschreibungen" als Quellen zur hispa-

noamerikanischen Bevölkerungsgeschichte der Kolonialzeit.
Jahrbuch für Geschichte von Staat, Wirtschaft und Gesellschaft
Lateinamerikas. (Köln) : 2-65.

Kritz, Mary; Keely, Charles and Silvano Tomasi (ed.)
1981 Global Trends in Migration. Center of Migration Studies. New

York.
Larraburre i Correa, Carlos

1905- 1908 Colecciön de Leyes, decretos, resoluciones i otros docu¬

mentas oficiales referentes al Departamento de Loreto. Lima:
La Opinion Nacional.

Lathrap, Donald W.
1970 The Upper Amazon, London: Thames and Hudson.
1972 Alternative models of population movements in the tropical

lowlands of South America. XXXIX Congreso Internacional de
Americanistas Lima, Actas y Memorias Vol. 4 (Lima) : 13-23.

260



Magnin, Juan
1940 Breve description de la Provincia de Quito, en la América

meridional, y de sus Misiones. Revista de Indias 1 (1)
(Madrid) : 151-184.

Marcoy, Paul
1869 Voyage de l'Océan Pacifique à l'Océan Atlantique à travers

l'Amérique du Sud (1848-1860). Vol. II. Paris: Hachette.

Markham, Clements R.
1859 Expeditions into the Valley of the Amazons, 1539, 1540, 1639

(Works Issued by The Hakluyt Society, 24). London.
1861 The Expedition of Pedro de Ursua and Lope de Aguirre in

search of El Dorado and Omagua. New York: B. Franklin.

Maroni, Pablo
1889- 1892 "Noticias auténticas del famoso rfo Maranön y misiön

apostölica de la Companfa de Jesus de la Provincia de Quito en
los dilatados bosques de dicho rfo, escribialas por los anos de

1738 un misionero de la misma companfa. Boletfn de la Socie-
dad Geografica de Madrid 26-33 (Madrid), 26 (1889) : 194—

270 y 297-430; 27 (1889) : 47-101; 28 (1890) : 175-203 y 383-
454; 29 (1890) : 73-119 y 220-266; 30 (1891) 111-161, 193-
235 y 381-405; 31 (1891) : 22-77 y 235-282; 32 (1892) : 113-
143; 33 (1892) : 24-79.

Martius, Carl F. von
1867 Beiträge zur Ethnograpie und Sprachenkunde Amerikas, zumal

Brasiliens. Leipzig: F. Fleischer.

Maw, Henri L.
1829 Journal of a passage from the Pacific to the Atlantic, crossing

the Andes in the Northern provinces of Peru and descending the
river Maranön or Amazon. London: John Murray.

Maxwell, Nicole
1961 Witch Doctor's Apprentice. New York: Macmillan

Medina, José Toribio
1934 The Discovery of the Amazon. American Geogr. Soc. Special

Publ. 17, New York.

Medina Tellez, Gabriel
1979 Arara. New York: Exposition Press.

Meggers, Betty J.
1971 Amazonia: Man and Culture in a Counterfeit Paradise. Chi¬

cago: Aldine-Atherton.

261



Métraux, Alfred
1927 Migrations Historiques des Tupi-Guarani. Journal de la Société

des Américanistes, N.S. XIX, (Paris).

Miliares, Jorge H.
1955 Fray Gaspar de Carvajal: Relaciön del nuevo descubrimiento

del famoso rfo Grande de las Amazonas. Mexico.

Montoya Sanchez, Javier
1967 "Los Yaguas" (contribuciön al estudio sobre los hijos adoptivos

de Colombia). Boletfn del Instituto de Antropologfa de Medel-
lfn 3 (10) (Medellm) 99-134.

Myers, Thomas
1982 Culture Change among the Omagua. Paper presented at the

44th Internat. Congress of Americanists. Manchester. Manus.

Nimuendaju, Curt
1952 The Tukuna. Univ. of California Publ. in American Arch.

Ethnology 45, Berkeley.
Nino, Hugo

1977 Primitivos relatos contados otra vez. Inst. Col. de Cultura.
Bogota: Andes.

Ordinaire, Olivier
1892 Du Pacifique à l'Atlantique par les Andes péruviennes et

l'Amazone. Paris: Pion, Nourrit & Cie.

Orton, James
1876 The Andes and the Amazon or across the continent of South

America. New York: Harper & Brothers.

Osculati, Gaetano
1919 Esplorazione delle regioni equatoriali lungo il Napo ed il fiume

delle Amazzoni, Frammento di un viaggio fatto nelle due Ame-
riche 1846-1848, Milano. Tipografia Bernardoni.

Pitt, David C.
1972 Using Historical Sources in Anthropology and Sociology. New

York.

Poeppig, Eduard
1836 Reise in Chile, Peru und auf dem Amazonenstrome (1827-32).

Leipzig.

Powlison, Paul
1959 La cultura yagua reflejada en sus cuentos folklöricos. Folklore

Americano 6-7 : 5-27.
1962 Palatalization portmanteaus in Yagua (Peba-Yaguan). Word 18

(3) : 280-299.

262



1965 A paragraph analysis of a Yagua folktale. International Journal
of American Linguistics 31 : 109-118.

1969 Yagua mythology and its tendencies. Unpublished Ph. D. dis¬

sertation. Indiana University.
Powlison, Paul and Esther

1958 El sistema numérico del Yagua (Pebano). Tradiciön 8

(Cuzco) : 69-74.
1959 The Yagua (Peban) kinship system. Lingüfstica especial (Rio de

Janeiro) 1 : 238-261.

Prat, Pedro
1912 Carta... donde el R.P. Prefecto da cuenta de los trabajos de los

misioneros y de un nuevo atentado cometido por los caucheros
en las misiôn de Jerico. Anales de la Propagaciön de la Fé en el
Oriente del Peru 7 (2a), memoria del ano 1911-12. (Lima) : 69-
97.

1913 Memoria del estado de la prefectura apostölica de San Leon del
Amazonas correspondiente al ano 1912. Anales de la Propagaciön

de la Fé en el Oriente del Perü. 7 (Lima) : 137-38.

Pryor, Robin J.

1981 Integrating International and Internal Migration Theories. Kritz
et al. (ed.). Global Trends in Migration (New York) : 110-129.

Raimondi, Antonio
1942 Apuntes sobre la provincia litoral de Loreto. Iquitos: Imprenta

"el Oriente".
Rasmussen, Willy

1968 Los Yaguas: ensayo de interpretaciön estructuralista. Bogota:
Instituto Caro y Cuervo.

Report and Special Report from the Select Committee on Putumayo
1913 together with the Proceedings of the Committee, Minutes of

Evidence and Appendices. London: Wyman and Sons.

Requena, Francisco
1900 Lybro de Correspondencia de Oficio con el Exm. Senor Mini¬

stre de Indias por Medio del Virrey de Santa Fé; y directamente
sobre Expediciön de Limites en el Maranön... (1779-1882).
Revista Archivos Bibliotecas Nacionales 3 (4) (Rio de
Janeiro) : 163-382.

Richmond, Anthony
1976 Internal Migration. London: Sage.

Ripol, Andrés
1959 Tragedia en la Misiön Capuchina del Amazonas. Mirador 6 (5)

(Bogota).

263



Romani Torres, J. R.
1961 "Datos para la antropologfa femenina de los Yaguas de la

Amazonia Peruana". Boletin americanista 7, 8, 9 (3) (Barcelona)

: 15-32.

Roosevelt, Anna
1980 Parmana. New York: Academic Press.

Safa, Helen and Brian Du Toit
1975 Migration and Development. World Anthropology 11. The

Hague: Mouton Puhl.

San Roman, Jesus V. y IPA
1978 Estudio Socio-Econömico de los Rios Amazonas y Napo. Iqui-

tos: CETA.
Schuller, Rodolfo R.

1911 Documentos para la historia de las misiones de Maynas. Boletin
de la Real Academia de Historia, LIX (Madrid) : 337-38.

Schütz-Holzhauser, Damian
1883 Der Amazonas. Leipzig.

Seiler-Baldinger, Annemarie
1975 "Territoire et migrations des Indiens Yagua", Bulletin de la

Société Suisse d'Ethnologie, No. spécial. (Genève) : 143-154.
1979 Indianerschicksale am oberen Amazonas. Indianer Heute. Eth-

nologica Helvetica 1 (Bern) : 51-88.
1979 "Hängematten-Kunst": textile Ausdrucksform bei Yagua- und

Ticuna-Indianern Nordwest-Amazoniens. Verhandl. Naturforschenden

Gesell. Basel (Basel) 90 : 59-130.
1980 Indians and the Pioneer Front in the Northwest Amazon. Land,

People and Planning in contemporary Amazonia. Centre of
Latin American Studies, Occas. Publ. 3, Cambridge Univ.
(Cambridge) : 244-248.

1981 Boundaries, peoples and the cultural landscape on the upper
Amazon. Grenze und Kulturlandschaft. Regio Basiliensis
(Basel) 2/3 : 277-290.

1982 Die Yagua. Incomindios (Zürich) 20 : 57-64.
1982 Changes in traditional Yagua and Ticuna Handicrafts and their

consequences. Paper presented at the 44th Intern. Congress of
Americanists. Manchester. Manus.

Shell, O. and Mary Ruth Wise
1971 Grupos idiomâticos del Perü. Lima: ILV

Simon, Pedro
1942 Historial de la Expediciön de Pedro de Ursua al Maranön y las

aventuras de Lope de Aguirre. Lima.

264



Simson, Alfred
1886 Travels in the Wilds of Ecuador and Exploration of the

Putumayo River. London.

Smyth, William and Frederic Lowe
1836 Journey from Lima to Para, across the Andes and down the

Amazon. London.

Spencer, Robert and Leonard Kasdan
1970 Migration and Anthropology. Proceed, of the 1970 Ann. Spring

Meeting of the AES. Seattle.

Stiglich, German et al.
1907 Ultimas exploraciones ordenadas por la Junta de Vi'as Fluviales.

Lima.

Stöcklein, Joseph
1728 Allerhand so lehr- als geistreiche Brief, Schriften und Reisebe¬

schreibungen, der Welt-Bott, Bd. 1, Augsburg.

Sturtevant, William
1966 Anthropology, History and Ethnohistory. Ethnohistory 13/1-2

(Buffalo).

Sweet, David G.
1974 A rich realm of nature destroyed: the middle Amazon Valley.

Ph. D. Thesis Univ. Wisconsin.

Szell, György (ed.)
1972 Regionale Mobilität. München.

Tejedor, Senen
1927 Breve resena histörica de la misiön agustiniana de San Leön del

Amazonas-Peru. El Escorial: Imprenta del Real Monasterio de

El Escorial.

Tessmann, Günther
1930 Die Indianer Nordost-Perus, Hamburg: Friederichsen, De

Gruyter Cie.

Todaro, Michael
1976 Internal Migration in developing countries. Geneva: Intern.

Labour Office.

Torres de Mendoza, Luis (ed.)
1865 Colecciön de Documentos inéditos del Archivo de Indias. 4.

Madrid.

Uriarte, Manuel J.
1952 Diario de un misionero de Mainas, 2 tomos (Biblioteca "Missio-

nalia Hispanica", Vol. VIII y IX). Madrid.

265



Vacas Galindo, Enrique
1902 Colecciön de Documentos sobre limites ecuatoriano-peruanos,

tomo I, Quito
Vadillo Romani, Aida

1962 Aportes a la antropologia y etnograffa del grupo Yagua del alto-
Amazonas. Barcelona: tesis inédita.

1969 Papel e intervenciön de la mujer en la tecnologia de la cultura
yagua. Mesa redonda de Ciencias Pre-histöricas y Antropolögi-
cas. (Lima) Institute Riva Agüero 1 : 161-166.

Vajda, L.
1973/74 Zur Frage der Völkerwanderungen. Paideuma (Frankfurt) 19/

20 : 1-50.

Vâzques de Espinosa, Antonio
1969 Compendio y Descripciön de las Indias Occidentales. BAE 231.

Madrid.

Veigl, Franz Xavier
1785 Gründliche Nachrichten über die Verfassung der Landschaft

von Maynas in Süd-Amerika bis zum Februar 1768, Nürnberg.

Vellard, Jean
1965 Histoire du curare (Poisons de chasse en Amérique du Sud).

Paris: Gallimard.

Villarejo, Avencio
1943 Ast es la selva (Estudio geogrâfico y etnogrâfico de la provincia

de Bajo Amazonas). Lima: Comparna de impresiones y publi-
cidad.

1979 Ast es la selva (Estudio geogrâfico y etnogrâfico de la provincia
de Bajo Amazonas). Lima: Compania de impresiones y publici-
dad. Iquitos: CETA.

Wilgus, Curtis A.
1975 The Historiography of Latin America: a guide to historical

writing, 1500-1800: Metuchen, New York.

Wilkens de Mattos, Joäo
1855 Roteiro da Primeira Viagem do Vapôr Monarcha desde a

Cidade da Barra do Rio Negro até a Nauta, na Republica
do Peru. Manaos.

1874 Diccionario topogrâfico do Departemente de Loreto na Repu¬
blica do Perd. Para.

Wittmann, Heinz
1975 Migrationstheorien. Sozialökonomische Schriften zur Agrarent-

wicklung 9, Saarbrücken: SSIP.

266



Wustmann, Emil
1960 Yahua, die Blasrohrindianer. Radebeul: Neumann.

Zârate, Andrés de
1904 Informe que haze â Su Magestad el Padre Andrés de Zârate, de

la Companfa de Jhesus, Visitador y Vizeprovincial en:
Figueroa (Madrid) : 341-407.

Zârate, Andrés de; Maroni, Pablo; Detré Guillermo; Deubler, Leonardo;
Reen, Francisco.

1904 Relaciön de la Misiön apostölica que tiene â su cargo la provin-
cia de Quito, de la Companfa de Jesus, en el gran rfo Maranön

en: Figueroa, (Madrid) : 293-339.

Abkürzungen

BAE Biblioteca de Autores Espanoles.
NBAE Nueva Biblioteca de Autores Espanoles.

267




	Indianische Migrationen am Beispiel der Yagua Nordwest-Amazoniens

