Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 8 (1984)

Artikel: Indianische Migrationen am Beispiel der Yagua Nordwest-Amazoniens
Autor: Seiler-Baldinger, Annemarie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007703

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Annemarie Seiler-Baldinger

Indianische Migrationen am Beispiel
der Yagua Nordwest-Amazoniens

Inhaltsverzeichnis
Einleitung
1. Zur Quellenlage
1.1. Die Quellen des 16. Jahrhunderts
1.2 Die Quellen des 17. Jahrhunderts
1.3. Die Quellen des 18. Jahrhunderts
1.4. Die Quellen des 19. Jahrhunderts
13, Die Quellen des 20. Jahrhunderts
1.5.1. Missionarische Quellen
1.5.2. Offizielle Dokumente
1.5.3. Reiseberichte
1.5.4. Ethnologische Arbeiten
1.6. Quelleniibersicht
2. Siedlungsgebiet und Siedlungsweise der Yagua: einst und jetzt
2.1, Zum Siedlungsgebiet und zur Erfassung der Yagua
o Zur Siedlungsweise
3. Yagua Migrationen
3.1. Zum Begriff der Migration
3.2. Zur Geschichte der Wanderungen
3.3. Wanderungsverlauf und Wanderungsmodus
3.4. Wanderungsursachen- und motive
3.4.1. Kulturinterne (endogene) Faktoren
3.4.1.1. Todesfille
3.4.1.2. Kriege
3.4.1.3. Schamanistische Aktivitaten
3.4.1.4. Heirat und Partnerwahl
3.4.1.5. Okologische Faktoren
3.4.2. Kulturexterne (exogene) Faktoren
3.4.2.1. Zwangswanderungen
3.4.2.2. Schuldsklaverei
3.4.2.3. Eingeschleppte Krankheiten
3.4.2.4. Integrationspolitik der Regierung
3.4.2.5. Messianische Bewegungen
4. Zusammenfassung
Literaturverzeichnis

218
219
220
222
223
225
227
227
228
229
230
231
232
232
235
238
238
238
240
243
244
244
245
245
247
247
248
248
250
231
252
252
254
257

217



Einleitung

Meine Beschiftigung mit Problemen indianischer Wanderungen geht auf ein
frustrierendes Erlebnis im Jahre 1973 zuriick, das darin bestand, dass ich die
Indianer, denen meine Feldarbeit' gelten sollte, nicht finden konnte. Die
Yagua, die noch wenige Monate vor meiner Ankunft am oberen Rio Cotuhé
(siche Karte) gesiedelt hatten, waren in unbestimmte Richtung abgezogen.
Ohne es zu wissen, war ich in den Bannkreis einer messianisch-millenaristi-
schen Bewegung geraten, die damals den ganzen oberen Amazonas in
Aufruhr versetzte und die auch den wahren Hintergrund eines doppelbodi-
gen Romanes von Vargas Llosa bildet, mit dem ich seufzen konnte: ‘“‘Hubo
gran albaroto ... con la llegada del Hermano Francisco. En la Amazonia es
mas famoso que Marlon Brando... va por todas partes a patita y donde llega
coloca una enorme cruz’”.

Auch bei meinem zweiten Feldaufenthalt 1976, diesmal im Quellgebiet des
Rio Atacuari (Peru), wurde ich mit einer Yagua-Wanderung konfrontiert. Es
handelte sich um eine Gruppe von 30 Personen, die vom Rio Yaguas her
nach Pebas am Amazonas unterwegs war. Wie ich von ihnen erfuhr, stellten
sie keineswegs einen Einzelfall dar, nannten sie mir doch zahlreiche Bei-
spiele von anderen Yagua, z.T. unter Angabe der geplanten Wanderrouten.

Fiir die Migrationen wurden die verschiedensten Griinde angefiihrt, so
dass sich die Frage aufdringte, ob es sich bei dieser Erscheinung um ein
neues Phanomen handelte, oder ob dies einem traditionellen Verhaltensmu-
ster entsprach. Die Abkldrung dieser Frage fiihrte schliesslich zu einer am
“Haken” der Migration ‘“‘aufgehingten’ Untersuchung zur Ethnohistorie
der Yagua und zu einem intensiven Studium der Geschichte des oberen
Amazonas.’

Aus zeitlichen Griinden musste ich mich, von wenigen Ausnahmen abge-
sehen, auf publiziertes Quellenmaterial stiitzen, wenn auch im schmerzlichen
Bewusstsein, dass die Archive in Sevilla, Rom, Quito und Lima noch manche
Dokumente bergen, die Neues zum Thema beitragen und Liicken fiillen
wiirden.

Die Schwierigkeiten bei der Bearbeitung des Themas waren vielfiltig. Ein
grosses Problem stellte das fiir das Untersuchungsgebiet und auch fiir die
verschiedenen Zeitabschnitte quantitativ wie qualitativ sehr ungleiche Quel-
lenmaterial dar. Daraus liessen sich zwar “‘dussere” Ereignisse, z.B. die

1 Es handelte sich um ein interdisziplindres Projekt, das vom Schweizerischen Nationalfonds
unterstiitzt worden war. Cf. Centlivres et al. 1975.

2 Vargas Llosa, Mario: Pantale6n y las visitadoras, Barcelona 1977: Seix Barral (7. ed.) : 74.

3 Die Arbeit soll unter dem Titel “Yagua-Migrationen: Ursachen und Folgen einer indiani-
schen Volkerbewegung am oberen Amazonas” publiziert werden. Dem Schweizerischen
Nationalfonds sei an dieser Stelle fiir seine Unterstiitzung bestens gedankt.

218



Chronologie der Wanderungen mehr oder weniger rekonstruieren, doch
schon die Verfolgung des Wanderungsverlaufes bereitete Miihe. Etwas iiber
Motive, liber die “inneren” Vorgidnge auszusagen, gestaltete sich, vor allem
bis zur Zeit, in der die miindliche Uberlieferung der Yagua einsetzt, als ein
risikoreiches detektivisches Unterfangen. Es versteht sich von selbst, dass
eine Ubertragung heutiger Interpretationen, ausgehend von der Kenntnis
der Yagua-Kultur, auf frithere Zustdnde mit der nétigen Sorgfalt und Vor-
sicht zu erfolgen hat. Nebst diesen grundlegenden Problemen erwies sich die
Losung zahlreicher Detailfragen als zeitaufwendig und miithsam, so z.B. die
Abklarung des urspriinglichen Siedlungsgebietes der Yagua, die Abgrenzung
derselben von anderen Ethnien, die Lesung alten Kartenmaterials, sowie die
Deutung der verschiedenen Toponyme, die oft mit Stammesnamen verwech-
selt wurden.

Im folgenden mochte ich auf einige dieser Aspekte wie Quellenmaterial,
Abklirung des Siedlungsraums und der ethnischen Zugehorigkeit ebenso
eingehen wie auf die Migrationen selbst.

1. Zur Quellenlage

Von den drei grossen Quellengattungen, den archiologischen Daten, der
miindlichen Uberlieferung und den schriftlichen Quellen, ist letztere die bei
weitem umfangsreichste.

Auf den archiologischen Befund, sowie die orale Tadition wird an ent-
sprechender Stelle eingetreten, so dass wir uns hier auf die schriftlichen
Quellen beschrianken kdnnen.

Da die heutigen Yagua im peruanisch-kolumbianisch-brasilianischen
Grenzgebiet siedeln, miissen, aus Griinden einer vollstdndigen Erfassung,
die Quellen samtlicher Amazonasanrainerstaaten konsultiert werden, also
nicht nur diejenigen Perus, Brasiliens und Kolumbiens, sondern, historisch
bedingt, auch diejenigen Ecuadors®.

Obwohl den primédren Quellen sicher vorrangige Bedeutung zukommt,
sollte das sekundire Material keineswegs vernachldssigt werden. Gerade so
hervorragende Historiker wie etwa Marco Jiménez de la Espada®, dem wir
die Herausgabe zahlreicher Primédrquellen verdanken und der das Amazo-
nas-Gebiet aus eigener Anschauung kannte, oder José de Chantre y Herrera,

4 Der Grund liegt in der kolonialzeitlichen Zuteilung des oberen Amazonasgebietes bald zum
Vizekonigreich Peru, bald zu demjenigen von Neu Granada, wobei die Audiencia de Quito
entsprechend hin und her geschoben wurde, sowie im portugiesischen Rechtsanspruch auf
grosse Teile des Gebietes.

5 Jiménez de la Espada war eigentlich Zoologe, bzw. Naturwissenschaftler, und nahm in dieser
Funktion an der hydrographischen Expedition der Comisién Cientifica del Pacifico (1862-65)
teil.

219



dem viele originale Unterlagen der Jesuiten zur Verfiigung standen, liefern

zusétzliche Informationen, die oft wertvoller sind, als manche Augenzeugen-

berichte. Da selbst die Nennung der wichtigsten Sekundérliteratur den

Rahmen dieser Arbeit sprengen wiirde, seien im folgenden hauptséchlich die

primdren Quellen, nach Gattungen und chronologisch geordnet, erortert.

Das Primarmaterial lasst sich grob gliedern in:

a) Berichte von Missionaren, d.h. Tagebiicher, Briefwechsel zwischen
Ordensbriidern und Oberen, Visitationsberichte, offizielle Chroniken
von Geistlichen, die militarische Expeditionen zu begleiten hatten.

b) Amts- und Regierungsberichte, d.h. Memoriales und Informes der Vize-
konige an den spanischen Herrscher, Verordnungen der Provinzgouver-
neure, Rechenschaftsberichte von Kolonialbeamten, konigliche Erlasse
(Real Cedulas), Volkszdhlungen, Tributlisten, internationale Abkom-
men tiber Handel und Schiffahrt, offizielle “geographische Beschreibun-
gen” (die sog. descripciones geograficas), Berichte und Tagebiicher der
Grenzdemarkationskommissionen.

c) Reisebeschreibungen von Laien einerseits, von Geographen und Natur-
wissenschaftlern anderseits (nicht immer sauber von Amts- und Regie-
rungsberichten trennbar).

d) eigentliche ethnologische Arbeiten.

1.1. Die Quellen des 16. Jahrhunderts

Der wichtigste Bericht stammt aus der Feder des Dominikanerpaters Gaspar
de Carvajal, der Francisco de Orellana 1541/42 auf seiner Expedition Napo-
und Amazonas abwirts begleitete. Seine Beobachtungen auf dieser ersten
Amazonasfahrt durch Europider fasst er zusammen in der ‘“Relacion del
Nuevo Descubrimiento del famoso Rio Grande que descubrié por muy gran
ventura el Capitdn Francisco de Orellana”.® Die Relacion wird ergénzt durch
die Urkunde zur formellen Inbesitznahme der durchreisten Territorien fiir
die spanische Krone. Das Dokument wurde 1543 von Orellana und dem
koniglichen Schreiber, Francisco de Isasaga, dem Indienrat in Sevilla vorge-
legt (cf. Anm. 6). Daneben gibt es noch Aussagen von Expeditionsteilneh-
mern, die in die offizielle Geschichtsschreibung eines Gonzalo Fernandez de
Oviedo’ und Antonio de Herrera® oder, in poetischer Form, in die “Elegias
de Varones Ilustres de Indias’ von Juan de Castellanos eingegangen sind.

6 ediert von Markham 1859, Medina 1934, Millares 1955.

7 Historia General y Natural de las Indias, Buch 5, Kapitel 24 BAE CXXI, 1959 : 373-402.

8 Historia General de los Hechos de los Castellanos en las Islas y Tierrafirme del Mar Océano.
Década Sexta. Madrid 1955 : 233-260.

9 12. Elegie, 2. Gesang. BAE 4, 1950 : 156-158.

220



Die ersten Nachrichten, die zahlreiche Stammes- und Hauptlingsnamen
sowie Angaben zur Beschaffenheit des Landes enthalten, spielen fiir die
Abklédrung der territorialen und ethnischen Verhiltnisse am oberen Amazo-
nas eine entscheidende Rolle.

Fiir die ndchsten Informationen zeichnen verschiedene Autoren. Sie bezie-
hen sich alle auf die Expedition Pedro de Ursuas und Lope de Aguirres von
1559, die durch das Eintreffen einer Gruppe Tupi-Indianer, von der brasilia-
nischen Kiiste her in Chachapoyas, ausgel0st worden war. Die meisten
Augenzeugen nehmen denn auch auf dieses Ereignis Bezug, zumal einige der
Tupi als Fihrer und Dolmetscher Ursua Amazonas abwirts begleiteten.
Offizieller Berichterstatter der Expedition war Francisco Vdzquez, der dar-
tiber eine “Relacién verdadera de todo lo que sucedié en la Jornada de
Omagua y Dorado” verfasste”. Daneben gibt es auch noch Berichte seiner
Soldaten, z.B. die “Relacién breve fecha por Pedro de Monguia, capitdn de
Lope de Aguirre” (in Torres de Mendoza 1865, 4 : 191 ff.).

Zahlreiche zeitgendssische Chronisten, wie Toribio de Ortiguera", Fray
Reginaldo de Lizarraga”, Gonzalo de Zuniga”, Magalhaes de Gandavo™
oder Diego de Aguilar y Cordoba® beschaftigten sich mit dieser Expedition,
die ganz unter dem Eindruck der Meutereir Aguirres stand. Sie befragten
dazu Teilnehmer der Expedition, wie z.B. den Capitdn Altamirano aus
Chachapoyas®. Trotz der Preokkupation mit Aguirre enthalten diese
Berichte viele Hinweise zur Siedlungslage Amazoniens in jener Zeit. Ergin-
zend dazu konnen noch die Rechenschaftsberichte des Vizekonigs von Peru
an den spanischen Konig konsultiert werden".

10 in NBAE, Historiadores de Indias 2, Madrid 1909 : 423-484, sowie in Sim6n 1942 und in
Markham 1861.

11 “Jornada del Rio Maranén”, in BAE 216, Madrid 1968 : 217-355.

12 “Descripcién Breve de toda la tierra del Perd, Tucumdn, Rio de la Plata y Chile” in BAE
216, Madrid 1968 : 1-216.

13 ““Relacién muy verdadera de todo lo sucedido en el rio Maraiion, en la Provincia del Dorado,
hecho por el Gobernador de Orstia” in Cuervo 2, 1892 : 506 ff.

14 “Historia da Provincia Sta. Cruz a que vulgaramente chamamos Brazil”’ 1576, New York
1922.

15 ‘“Maranion”, auszugsweise mit Magalhaes in Jiménez de la Espada 1965, 1 : 236ff.

16 in Vasques de Espinosa: Compendio y Descripcion de las Indias Occidentales, BAE 231,
Madrid 1969 : 284-292.

17 “Carta de Gobierno del Marques de Montesclaros, Virrey del Peru a S.M.” in Jiménez de la
Espada 3, 1965 : 232ff.

221



1.2. Die Quellen des 17. Jahrhunderts

Die Quellen des 17. Jahrhunderts stehen ganz im Zeichen der Missionsorden
(hauptsichlich der Franziskaner und der Jesuiten), die mit der Erschliessung
des Gebietes beauftragt worden waren. Bis zum Eintreffen der Jesuiten
kiimmerte sich der Orden de la Merced unter Pater Francisco Ponce de Le6n
16 Jahre lang um die Missionierung der Indianer um Borja, der ersten
Stadtgriindung (1619) in der Selva. Seine Beobachtungen finden sich zusam-
mengefasst in der ‘“Relacion sumaria de los oficios, cargos y servicios del
maestro Fr. Francisco Ponce de Ledn, del Orden de Nuestra Senora de la
Merced’®. 1636 kommt es durch die Franziskaner Domingo Brieva und
Andrés de Toledo zur beriihmten Wiederentdeckung des Amazonas. Uber
diese Reise liegt ein 1653 verfasster Bericht von Laureano de la Cruz vor,
eines Mitbruders von Brieva und Toledo, der am Napo tétig gewesen war
und der den Amazonas selbst bis zur Miindung des Putumayo-Ica befahren
hatte”.

Die Ankunft der Franziskaner aus Quito in Para (Brasilien) 1oste den fiir
die spitere Grenzziehung folgenschweren Zug des portugiesischen Kapitins
Pedro de Texeira aus, der den Fluss auf Befehl der in Personalunion
vereinigten iberischen Konigshduser (1580-1640) erforschen sollte. Brieva
begleitete Texeira auf dieser wohl grossten Amazonas-Expedition und erstat-
tete gleich nach seiner Ankunft 1638 der Audiencia in Quito einen Bericht,
der an den Vizekonig in Lima weitergeleitet wurde®. Texeira wurde gebeten,
unter offiziellem spanischen Geleit unverziiglich die Riickreise anzutreten.
Als Berichterstatter wurde ithm der Bruder des einflussreichen Corregidors
von Quito und gleichzeitig Rektor des Jesuitenkollegs in Cuenca, Cristobal
de Acuna, mitgegeben. Dieser verfasste iiber die vom 16.2.1639 — 12.12.1639
dauernde Reise einen offiziellen Bericht, der 1641 in Madrid erschien
(Acuiia 1891) und der auch die Erkundungen der Franziskaner kurz zusam-
menfasste, sowie Vorschldge zur Nutzung des Amazonasgebietes enthielt.
Im “Nuevo descubrimiento del Gran Rio de las Amazonas” gibt Acuia die
bislang detaillierteste Beschreibung des Flusses, wobei er auch fiir das
Hinterland Informationen einholte. Auch die Angaben fiir die folgenden
Jahrzehnte stammen aus jesuitischer Feder. Es handelt sich dabei um Tage-
biicher und Briefe der Missionare an ihre Ordensbriider, Berichte an den
Superior in Quito, sowie an den Vizekonig in Lima oder die spanische
Majestit”. Fiir die ersten 23 Jahre jesuitischer Missionstétigkeit (1638—-1661)

18 in Jimenez de la Espada 1, 1965 : 253ff.

19 “Nuevo Descubrimiento del Rio Maranon llamado de las Amazonas, hecho por la Religion
de San Francisco ano de 1651" in Compte 1885.

20 cf. Rechenschaftsberichte des Conde de Chinchon, sowie des Marqués de Moncera, beide in
Hanke 1978, 3 : 74, 193f.

21 cf. Stocklein 1728, Vacas Galindo 1, 1902.

222



liegt auch ein Werk des aus Popayan (Kolumbien) stammenden Paters
Francisco de Figueroa vor, das viele Angaben zur Ethnographie des oberen
Amazonas enthalt®.

Mit der Ankunft der beiden deutschen Patres Heinrich Richter und
Samuel Fritz in den achtziger Jahren beginnt die eigentliche Bliitezeit der
Missionen in Maynas, iiber die eine Fiille von Material vorliegt (cf. Quellen
des 18. Jh.).

Im 17. Jahrhundert gibt es nur wenige Quellen, als deren Autoren nicht
Missionare, sondern Beamte zeichnen. Dazu gehort die 1619 von Diego
Vaca de Vega verfasste “‘Relacion de la Entrada que hizo el Gobernador D.
Diego Vaca de Vega... de las Provincias de los Indios Maynas, Cocomas y
Gibaros... y la descripcion de la Tierra... y de los Indios que la habitan™?.
Solche Berichte, auf welchen sich die geographisch-ethnographische
Beschreibung der neuen Welt griindet, gehen auf die Verordnungen Juan de
Ovandos zuriick, der 1568 Visitador des Indienrates wurde und fiir seine
Descripciones y Ordenanzas einen Fragebogen ausgearbeitet hatte, der den
Beamten als Muster dienen sollte.*

Beim anderen wichtigen Werk handelt es sich um die “Descricam do
Estado do Maranham, Para, Corupa, Rio das Amazonas” von Mauricio de
Heriarte. Heriarte, damals Generalauditor von Maranhao, hatte um oder
vor 1660 den Amazonas bereist und im Auftrag des Generalgouverneurs Vaz
de Sequeira 1662 einen streng geheimen Bericht zu Handen von Gouverneur
Pedro de Mello abgefasst. Er enthdlt eine grindliche Schilderung der
Zustande in dem von den Portugiesen kontrollierten Amazonasgebiet, sowie
zahlreiche Einzelheiten zur Ethnographie der lings des Stromes lebenden
Indianergruppen. (Heriarte, Wien 1874.)

1.3. Die Quellen des 18. Jahrhunderts

Bis zu ihrer Vertreibung im Jahre 1766 beherrschten die Jesuiten den

Nachrichtenfluss aus dem Amazonasgebiet. Folgende wichtige Quellen sind

dabei zu nennen:

1. Die Tagebiicher, Briefe und “Informes’ von Samuel Fritz*, der von 1686
an mehrere Reduktionen am Amazonas gegriindet hatte und diese auch
bis zu seinem Tode 1725 mitbetreute.

22 “Informe de las Missiones de el Maranon, Gran Para 6 Rio de las Amazonas™ (Figueroa
1904).

23 in Jiménez de la Espada 3, 1965 : 242ff.

24 Zu den Geographischen Beschreibungen siehe Konetzke 1970.

25 zum Teil von Maroni (30, 1891 : 207 ff.) wiedergegeben, dann 1922 von Edmundson
(Reprint 1967) und 1943 von Gicklhorn ediert und kommentiert, ferner auszugsweise in
Vacas Galindo 1, 1902.

223



Ihm verdanken wir nicht nur die ersten Berichte liber Yagua-Gruppen,

sondern auch die erste genaue Amazonaskarte, die er auf seiner Reise

nach Para und zuriick (1689-1691) anlegte und die 1701 mit interessanten

Anmerkungen aus seiner Hand verdffentlicht wurde (cf. Anm. 25).

2. Die “Noticias auténticas del famoso Rio Maranén...”, eine Sammlung
von Dokumenten, die von einem Mitbruder von Fritz, Pablo Maroni,
1738 zusammengestellt wurde und die wichtige Informationen zum gegen-
seitigen Verhiltnis der verschiedenen Ethnien enthélt. Sie wurde von
Jiménez de la Espada 1889-1892 herausgegeben.

3. Den Bericht der Visitationsreise durch den Visitador und Vizeprovinzial
der Jesuiten, Andrés de Zarate, an den spanischen Konig”. Der Bericht
ist flir uns besonders interessant, weil sich Zdrate 1737 in der Yagua-
Reduktion San Ignacio de Pebas aufhielt und dort Gelegenheit hatte, die
Mentalitdt der Yagua kennen zu lernen (s. S. 245f.).

4. Die “Breve descripcion de la Provincia de Quito... y de sus Misiones...”
des Schweizer Paters Juan Magnin von 1740”. Magnin arbeitete von
1738—1746 als Missionar in Maynas und vermittelt einen guten Uberblick
iiber die von den Jesuiten betreuten Ethnien.

5. Die Tagebiicher Manuel Uriartes®, der von 1750 an in Maynas titig war,
unter anderem auch bei den Yagua. Da sein Manuskript bei der Riickkehr
aus Amerika vernichtet wurde, musste er (1772-1776) aus der Erinne-
rung eine Neufassung schreiben. Dies ist der Grund fiir einige Unstimmig-
keiten in Bezug auf Namen, Daten oder Distanzangaben.

6. Die “Griindlichen Nachrichten tiber die Verfassung der Landschaft von
Maynas in Siid-Amerika bis zum Februar 1768”. Der Verfasser, Pater
Xavier Veigl, hatte sich von 1753-1768 in Maynas aufgehalten. Sein
Werk fasst die damaligen geographischen, ethnographischen und lingu-
istischen Kenntnisse zusammen, mit wertvollen Kommentaren zur Spra-
che und Kultur der Yagua und ihrer Nachbarn, sowie einer Karte des
gesamten Missionsgebietes (Veigl, Niirnberg 1785).

In Zusammenhang mit diesen wichtigsten primédren Quellen aus jesuiti-
scher Hand verdient noch eine weitere Arbeit unsere Aufmerksamkeit,
ndmlich die “Historia de las Misiones de la Compafiia de Jesuis en el
Marafion Espafol” des Jesuitenpaters José Chantre y Herrera. Dieser hat
zwar nie amerikanischen Boden betreten, doch als Zeitgenosse von Uriarte
und Veigl standen ihm zahlreiche Augenzeugenberichte seiner in Maynas
wirkenden Kollegen zur Verfiigung, die er oft im Wortlaut zitiert. Abgese-
hen von einer knappen Bestandsaufnahme der Missionsstationen durch die

26 “Informe que haze a su Magestad el Padre Andrés de Zérate de la Compania de Jhesus” in
Figueroa 1904.

27 in Revista de Indias I, 1, Madrid 1940.

28 “‘Diario de un misionero de Mainas”, Vol. 1 und 2, Madrid 1952.

224



Franziskaner, die sich nach der Ausweisung der Jesuiten um die Reduktio-
nen kiimmern sollten (cf. in Schuller 1911), sind die genannten Quellen die
umfangreichsten und zu unserem Thema ergiebigsten.

Ins 18. Jahrhundert féllt allerdings auch die erste wissenschaftliche Erfor-
schung des Amazonas durch Charles-Marie de la Condamine, der mit seinem
Stab, im Auftrag der Akademie der Wissenschaften Paris, den Strom 1743
bereiste und kartographierte. Leider verdffentlichte er nach seiner Riickkehr
nur eine Kurzfassung seiner Ergebnisse, deren Schwerpunkt naturwissen-
schaftliche Themen sind.”

Fiir den Rest des Jahrhunderts liegen Berichte der gemischten Kommis-
sion vor, die zur Bereinigung der spanisch-portugiesischen Grenzen nach
dem Vertrag von San Ildefonso (1777) am oberen Amazonas eingesetzt
worden war. Von 1781-1791 befand sich das Hauptquartier der Grenzkom-
mission, unter Leitung des spanischen Ingenieurs und Gouverneurs von
Mainas, Francisco de Requena y Herrera, in Ega, dem heutigen Tefé, am
oberen Amazonas (Brasil). Die minutiésen Aufzeichnungen Requenas
(Requena 1900) enthalten aufschlussreiche Angaben zur damaligen, durch
die anhaltenden Sklavenjagden der Portugiesen prekéiren Situation der In-
dianer.

1.4. Die Quellen des 19. Jahrhunderts

Das primére Quellenmaterial des 19. Jahrhunderts setzt sich aus den Berich-
ten von spanischen, bzw. nach der Loslésung der lateinamerikanischen
Staaten vom Mutterland, von peruanischen, respektive brasilianischen,
Beamten und Missionaren einerseits zusammen und andererseits aus einer
Reihe von Reisebeschreibungen durch Europder und Nordamerikaner.

Aus der Zeit vor der Unabhédngigkeit besitzen wir eine erste Volkszdhlung,
die der Bischof von Mainas, der Franziskaner Hipdélito Rangel i Fayas, 1809
auf seiner Inspektionsreise durch seine Mission veranlasst hatte (in Vacas
Galindo 1, 1902 : 366). Nach seiner Ausweisung verfasste Rangel 1822 in
Lissabon einen Schlussbericht, der eine ausfiihrliche Bestandsaufnahme der
Situation in der Didzese zur Zeit der Loslésung von Spanien enthélt (in
Larraburre i Correa 8, 1908 : 333 f.).

Die offiziellen Dokumente nach den Wirren der Unabhéngigkeitskriege
sind sehr heterogen. Da der obere Amazonas als Verbannungsort fiir unlieb-
same Personen galt, finden sich in den Anweisungen zu deren Versorgung
interessante Hinweise zum immer noch sehr unbekannten Hinterland.”

29 Relation abrégée d’un voyage fait dans l'intérieur de I'Amérique méridionale, Paris 1745.
30 cf. die “Instrucciones” des Subprifekten von Maynas, Carlos del Castillio Rengifo, in
Larraburre i Correa 6, 1905 : 241f.

225



1832 bereiste der damalige Subprifekt von Mainas, Carlos del Castillo
Rengifo seine Provinz und verfasste dariiber ein Informe (vom 6.1.1833 in
Larraburre i Correa 6, 1905 : 231 f.). Eine knappe Bestandsaufnahme legt
1842 der Sekretir des Bischofs von Mainas vor®, auf die 1843 und 1845
detaillierte und umfangreichere Berichte des Generalgouverneurs von Mai-
nas folgen.” Aus diesen erfahren wir erstmals wieder Genaueres zur Sied-
lungslage der verschiedenen, zwischen Amazonas und Putumayo lebenden
Ethnien, wobei allerdings in Bezug auf Toponyme und Stammesnamen ein
grosses Durcheinander herrscht. Ergdnzende Beobachtungen dazu liefert
auch von 1854 an der brasilianische Konsul in Loreto, Jodo Wilkens de
Mattos (1855, 1874).

Von den genannten amtlichen Dokumenten konnen die folgenden Reise-
berichte nicht immer streng getrennt werden, da ihre Autoren oft im Auftrag
auslandischer Regierungen reisten, besonders, wenn es um Konzessionen fiir
die Amazonasschiffahrt, Kolonisierungs- und Einwanderungsprojekte oder
um die Festlegung der noch immer umstrittenen Grenzen ging.

1827/28 bereisten Henri Lister Maw und 1834/35 William Smyth und
Frederic Lowe den Amazonas in seiner ganzen Linge, alle drei Offiziere der
britischen Marine und zur Erkundung der Amazonasschiffahrt ausgesandt.
Im Gegensatz zu ithnen unternahm Leutnant Lewis Herndon von der konkur-
rierenden US-Marine 1853 auch Exkursionen ins Amazonashinterland, so
z.B. von Pebas aus zu den Yagua, die er sehr genau beschreibt. Im gleichen
Jahr bereist der Deutsche Freiherr von Schiitz zu Holzhausen den Amazonas
zwecks grossartiger Kolonisierungsprojekte im Auftrag der peruanischen
Regierung. Sein Bericht (1883) enthélt allerdings viele Zitate aus Herndon,
ohne dass dieser aber genannt wird.

Von den mehr naturwissenschaftlich orientierten Reisenden und For-
schern, die zum Teil auch fiir Regierungskommissionen arbeiteten, sind fiir
uns folgende von Bedeutung:®

1831 war der Botaniker Poeppig amazonasabwirts unterwegs. Er interes-
sierte sich jedoch wenig fiir die dort lebenden Indianer und dusserte sich
deshalb nur sehr oberfliachlich iber sie (1836, II). Von 1843-47 bereiste der
Naturforscher Francis de Castelnau im Auftrag der franzdsischen Regierung,
zusammen mit dem Arzt und Botaniker Wedell, Stidamerika. 1846 traf

31 Pedro Ruiz in op. cit. 11, 1908 : 105ff.

32 Vasquez Caicedo in op. cit. 6, 1905 : 263ff.

33 Leider waren so ausgezeichnete Forscher wie der Zoologe J.B. von Spix und der Botaniker
C.F.P. von Martius nur im brasilianischen Amazonasgebiet titig, das sie 1812/20 bis zur
peruanischen Grenze erforschten. Die in der beriihmten Publikation von Martius (1867)
enthaltenen Angaben zu den Yagua beruhen also nicht auf eigenen Beobachtungen, sondern
auf dem Studium der Quellen. Ahnliches gilt fiir die Naturforscher H. Bates, A. Wallace

und R. Spruce (1848-66 im Amazonastal titig), sowie fiir den Schweizer Zoologen L. Agassiz
(1865).

226



Castelnau in Pebas ein (V, 1851 : 7ff.), von wo aus er eine Expedition zu den
Yagua des Hinterlandes unternahm, tiber die er wichtige Daten liefert.

Ein Jahr spiter besucht ein weiterer Naturforscher, Gaetano Osculati,
(1919, I) Pebas, allerdings nur kurz. Mehr iiber das Hinterland und seine
Bewohner erfahren wir vom reiselustigen und malfreudigen Baron de Saint
Cricq, der zwischen 1848 und 1869 in Siidamerika weilte und seine Eindriicke
unter dem Pseudonym Paul Marcoy (1869) niederschrieb. Analog zu Castel-
nau unternahm er eine Expedition an den oberen Rio Yaguas, von dem er
auch eine sehr unzuverlissige Karte anfertigte.

Zwischen 1859 und 1869 sammelte der italienische Geograph Antonio
Raimondi auf verschiedenen Reisen fiir die peruanische Regierung sein
Material zu einer Bestandsaufnahme der “Provincia Litoral de Loreto”, die
uns iiber die demographischen Verinderungen in jener Zeit unterrichtet
(1942, ferner seine Rapporte in Larraburre i Correa 7, 1907).

Obwohl Naturforscher wie Orton (1867) und Ordinaire (1887) oder Unter-
nehmer wie die Kolumbianer Reyes und der Engldnder Simson (1886) den
Amazonas bzw. den Putumayo bereisten und die Yagua erwihnten, berich-
ten sie nichts Wesentliches zum Thema.

Als Unikum sei noch ein bislang unbekanntes Werk eines anglikanischen
Missionars genannt, der sich vor 1872 am Amazons aufhielt und sich speziell
um die Yagua bemiihte (Clough 0.D.)*. Es enthilt interessante Hinweise zur
Siedlungssituation der Yagua in einer Zeit, aus der wir von anderer Seite
praktisch keine Nachricht mehr besitzen.

1.5. Die Quellen des 20. Jahrhunderts

Da die Quellen dieses Jahrhunderts besonders umfangreich sind, seien hier
die verschiedenen Gattungen zur besseren Uberschaubarkeit voneinander
abgehoben:

1.5.1. Missionarische Quellen

Die frithesten Berichte zur Situation der Yagua stammen wiederum aus der
Hand der Missionare, diesmal der Augustiner, die sich von 1901 an um die
Prifektur San Ledn del Amazonas (den norddstlichen Teil des ehemaligen
Maynas) zu kiimmern hatten. Zwischen 1902 und 1912 bereisen die Patres
Paulinio Diaz, Placido Mallo, Pedro Prat und Laurentino Alvarez das
Amazonashinterland, um Missionsstationen unter den Yagua und Ticuna zu

34 Das Buch ist ohne Datum in London erschienen, ging jedoch 1873 in die Bibliothek des
American Museum of Natural History, New York, ein, wo ich zufillig darauf stiess.

227



errichten. Thre Aufzeichnungen sind nur teilweise publiziert worden (Diaz
1903, Alvarez 1913, 1925), zum andern finden sie sich in den Arbeiten von
Mitbriidern auszugsweise zitiert oder zusammengefasst (Gregorio y Alonso
1951, Villarejo 1943, 1979; Tejedor 1927).

Stark geographisch-ethnographisch ausgerichtet ist die Arbeit von Aven-
cio Villarejo (1943), der 1940 auch eine gute Karte des Missionsgebietes
anlegte und darin die Siedlungen der verschiedenen Ethnien eintrug. 1953
unternahm der Kapuziner Fidel de Barcelona von Leticia aus eine Rekognos-
zierung quer durch Yagua- und Ticunagebiet, woriiber er fortsetzungsweise
im “Mirador Amazonico” (1954-56) berichtete. 1959 besuchte der Bischof
von Leticia die Yagua des R. Atacuari, die ihn jedoch schndde abwiesen
(Ripol 1959).

Leider sehr oberflachlich ist die Studie des Franziskaners Javier Montoya
Sanchez, der sich 1965 ebenfalls kurz am unteren Atacuari aufhielt (1967).

Nicht missionarischen Inhalts hingegen sind die meisten Arbeiten von Paul
und Esther Powlison, die als SIL-Missionare tiber 20 Jahre bei den Yagua
wirkten und deren Publikationen bei den ethnographischen Quellen einzu-
ordnen sind.

1.5.2. Offizielle Dokumente

Wegen des Kampfes um die Herrschaft {iber die reichen Hevea-Bestdnde am
oberen Amazonas und der daraus resultierenden Grenzkonflikte sind wir zu
Beginn des Jahrhunderts, auch von offizieller Seite, recht gut tiber die
Vorginge im Gebiet zwischen Amazonas und Putumayo orientiert. Dieses
wurde damals in seiner ganzen Ausdehnung von der Casa Arana bzw. der
spateren Peruvian Amazon (Rubber) Company im Einverstindnis mit der
peruanischen Regierung kontrolliert. Zur Erkundung des Hinterlandes wur-
den Ingenieure, oft europdischer Herkunft, eingesetzt, welche an die ent-
sprechenden Amtsstellen berichteten.” Diese Rapporte finden sich, zusam-
men mit zahlreichen anderen Dokumenten, in Banden 4 (1905), 7, 10 (1907),
13 und 17 (1908) der 18 Volumenes umfassenden ‘‘Coleccién de Leyes,
Decretos, Resoluciones i otros Documentos oficiales referentes al Departa-
mento de Loreto”, die von Carlos Larraburre i Correa, damals fiir Grenzfra-
gen im peruanischen Aussenministerium zustindig, herausgegeben wurde.
Weitere Daten sind dem von der “Junta de Vias fluviales” publizierten
Werk von 1907 zu entnehmen und erfassen die Ergebnisse ihrer Erhebungen
(Stiglich et al.). Detaillierte Angaben liefern auch die umfangreichen Proto-
kolle und Akten des im November 1912 abgehaltenen Londoner Prozesses

35 z.B. von Hassel 1902, 1905, Robuchon 1904-1906, Hoempler 1904, Stiglich 1904, Fonseca
1901-1902.

228



gegen die Peruvian Amazon Company (cf. Report and Special Report ...
1913).

Der peruanisch-kolumbianische Grenzkrieg von 1932-1935 iiberschattete
in der Folge die offizielle Berichterstattung dermassen, dass trotz einer Flut
von Informationen iiber das Hinterland*, das von den verfeindeten Truppen
durchquert wurde, wenig oder nur Zufélliges zur Situation der vom Krieg
betroffenen Indianer zu erfahren ist.

Abschliessend sei noch ein halb offizielles Dokument genannt, das in
Zusammenarbeit mit der Augustinermission in Iquitos entstanden ist und das
eine gute Ubersicht iiber die heutigen demographischen und 6konomischen
Verhiltnisse im Napo-Amazonasgebiet bietet (cf. San Roman und IPA 1978,
I und II).

1.5.3. Reiseberichte

Fiir dieses Jahrhundert liegen zwar eine Fiille von Reiseberichten vor, deren
Qualitdt jedoch oft zu wiinschen iibrig ldsst. Hier seien bloss diejenigen
erwihnt, die etwas zum Thema beitragen.”

1939 besuchte der New Yorker Geschidftsmann Cotlow in Begleitung eines
peruanischen Offiziers von Pifayal (der Garnison von Pebas) die Yagua am
Ampiyacu und drehte dort auch einen ersten Film iiber sie, iiber dessen
Verbleib mir jedoch nichts bekannt ist (Cotlow 1954 : 53ff.). Dasselbe
Gebiet bereiste auch der Schweizer Geologe Arnold Heim 1947 unter
Fiihrung des Patrons der Yagua von Pebas, Marcos Nicolini (1957 : 179ff.).
Vor allem den Yagua des Hinterlandes widmete sich der franzdsische For-
schungsreisende Bertrand Flornoy, der 1950 und 1952 vom Amazonas an den
Rio Yaguas marschierte und im Gebiet dazwischen verschiedene Gruppen
kontaktierte (1955).

1953 machte der deutsche Globetrotter Alfred Boeldeke einen Ausflug zu
den Yagua in der Umgebung von Pebas, iiber den er knapp berichtete
(1958 : 73-76).

Ebenfalls nur kurze Hinweise gibt uns die Amerikanerin Nicole Maxwell,
die 1958, auf der Suche nach Medizinalpflanzen, quer durch das obere
Amazonasgebiet, zeitweise unter Fihrung eines Yagua, reiste
(1961 : 110ff.).

Im selben Jahr weilte auch der Deutsche Emil Wustmann bei den Yagua
am Amazonas, iiber die er ein nicht allzu fundiertes Buch verfasste (1960).
Recht oberflachlich sind auch die Angaben eines aus Leticia stammenden

36 siehe dazu Seiler-Baldinger 1981.
37 Einige Reisende berichten zwar iiber die Yagua, aber derart falsche und konfuse Dinge, dass
sie hier nur als Kuriosa angefiihrt seien (Coriat 1934, Domville-Five 0.D.).

229



und dort wirkenden Lehrers und Beamten zu den nach Leticia transferierten
Touristen-Yagua (Medina Tellez 1979 : 25-27).

1.5.4. Ethnologische Arbeiten

Die erste ethnographische Beschreibung der Yagua stammt von Giinther
Tessmann (1930 : 459-475, 565-580), der sich 1928, wahrscheinlich in Pebas
von einigen Informanden seinen Fragebogen beantworten liess. Seine Aussa-
gen sind, wegen seiner negativen Voreingenommenheit den Indianern
gegeniiber, nur mit Vorsicht zu geniessen.

Die einzige bis jetzt erschienene Stammesmonographie verdanken wir
Paul Fejos (1943), einem ungarischen “‘selfmade’ Anthropologen und Filme-
macher. Er hielt sich 6 Monate bei den Yagua um Pebas auf und inszenierte
dort auch einen Film iiber eine “Yagua-Migration”.”* Das Werk gibt einen
guten, wenn auch sehr summarischen Uberblick iiber die Yagua-Kultur,
wobei allerdings die sozio-religiosen Aspekte kaum erfasst sind.

1959 machte das Instituto Riva Aguero der Universidad Catdlica von Lima
eine Expedition, auf der verschiedene Yagua-Dorfer besucht wurden. Aida
Vadillo de Romani schrieb dariiber ihre (bisher unveroffentlichte) Disserta-
tion (1962) und einen unbedeutenden Artikel zur Rolle der Yagua-Frau, der
auf bereits veroffentlichten Daten ihres Mannes beruhte (1969 und Romani
Torres 1961). Mit von der Partie war auch Jean Vellard, der iiber Yagua
Curare arbeitete (1965 : 104—111). Im Januar 1968 fiihrten Willy Rasmussen
und Hugo Nifo vom Instituto Caro y Cuervo, Bogotd, eine kurze Studie bei
den Yagua des mittleren Atacuari durch, deren interessanteste Beitrdge aus
Angaben zur Demographie (Rasmussen 1968) und zur Mythologie (Nino
1977 : 145-173) bestehen.

Ebenfalls im Auftrag desselben Instituts untersuchten Manuel und Elena
Alvar 1977 die im kolumbianischen Amazonas-Trapez lebenden Indianer
und die Sprachgewohnheiten der Mischlingsbevolkerung. Das Werk enthalt
Hinweise zur Herkunft der in der Nidhe Leticias angesiedelten Yagua-
Gruppe (Alvar 1977 : 349-357).

Hervorragend sind die Arbeiten von Paul und Esther Powlison, die von
1952 bis 1974 beinahe im gesamten Yaguagebiet tdtig gewesen waren und
sich vor allem mit der Sprache und der Mythologie auseinandersetzten.”

38 Der Film ist im Besitz der Wenner Gren Foundation in New York, wo sich auch nicht
veroffentlichtes Fotomaterial und die Feldnotizen des Autors befinden, die mir freundlicher-
weise von L. Osmundsen zur Verfiigung gestellt wurden.

39 Powlison 1958, 1959, 1962, 1965, 1969. Leider veroffentlichten sie die seit Jahren angekiin-
digte Yagua-Grammatik bis heute nicht. Dies ist umso bedauerlicher, als sie die einzigen
sind, die diese in Stidamerika isolierte Sprache, bzw. einen der drei Yagua-Dialekte, perfekt
beherrschen.

230



Seit Ende 1971 befassen sich Jean-Pierre und Josette Chaumeil-Fraysse
intensiv mit den Yagua, bei denen sie sich mehrfach aufhielten und auch bis
Ende 1982, im Rahmen eines von der Swissaid unterstiitzten Projektes,
arbeiteten. Ihr Interesse konzentrierte sich auf die religiosen Aspekte der
Yagua-Kultur, doch beschéftigten sie sich auch mit historischen und demo-
graphischen Fragen (Chaumeil 1974, 1976, 1978, 1979, 1981, Fraysse 1975).

Ende 1973 nahm ich meine Tétigkeit bei den Yagua auf, wobei anfanglich
die Untersuchung des Brandrodungssystems im Vordergrund stand. Nach
dem Verlust des gesamten 1976 erarbeiteten Materials bei einem Bootsun-
fall, wandte ich mich der Ethnohistorie und dem Studium der Migrationen zu
(Seiler-Baldinger 1975, 1979, 1980, 1982).

1.6. Quelleniibersicht

Wie wir gesehen haben, verteilen sich die Quellen sehr unterschiedlich iiber
die Jahrhunderte. Fiir das 16. Jahrhundert sind sie erwartungsgemaéss spér-
lich und beschrinken sich auf den Zeitraum der beiden grossen Amazonas-
Expeditionen von Orellana und Ursua (1541-1559).

Im 17. und 18. Jahrhundert hingegen besteht, auch im Vergleich zum 19.
Jahrhundert, eine relativ kontinuierliche Informationsdichte (hauptsachlich
zwischen 1639-1661 und 1686—1768), die eng mit der missionarischen Tatig-
keit der Franziskaner und Jesuiten verkniipft ist und sich auch qualitativ von
den Quellen des 16. oder 19. Jahrhunderts positiv abhebt. Fiir letzteres
liegenr zwar zahlreiche Einzelberichte heterogenen Inhaltes vor, die aber,
von wenigen Ausnahmen abgesehen (z.B. Herndon, Marcoy, Vazquez Cai-
cedo, cf. Anm. 32 und S. 225ff.), nur punktuell informieren. Erst von 1940
an kann dann von einer eigentlichen ethnographischen Literatur tber die
Yagua gesprochen werden, die sich aber, verglichen mit anderen Ethnien
Amazoniens (z.B. Jivaro-Ashuar, Yanomamo, Shipibo) nur auf wenige
Autoren stiitzt (Fejos, Chaumeil, Powlison, Seiler-Baldinger).

Die z.T. betrichtlichen zeitlichen Liicken in der Dokumentation sind u.a.
auch historisch bedingt. Indianeraufstinde, Biirgerkriege, aber auch die
Bedrohung der iberischen Kolonien von Aussen durch die Engldnder und
Hollander, die Unabhingigkeitswirren, die beiden Weltkriege sowie die
zahlreichen Grenzkonflikte (nicht nur im Amazonasgebiet selbst) wirkten
sich hemmend auf die Berichterstattung aus. Dazu kommen geographisch-
topographische Probleme wie die schwierige Zugéinglichkeit des Amazonas-
Hinterlandes. Uber den Amazonas selbst, der zu allen Zeiten (und auch
heute noch) die Hauptverkehrsader par excellence darstellt, sind wir denn
auch stets relativ gut unterrichtet, wiahrend das Hinterland, die terra firme,
zwischen den Amazonaszufliissen oder gar deren Quellgebiete lange Zeit
unbekannt blieben. Die Informationen nehmen sozusagen proportional mit
der Distanz zum Hauptstrom ab.

231



Eine ganz andere Frage ist diejenige nach der Qualitit der Quellen
einerseits und nach ihrem Aussagewert zu unserem Thema anderseits.
Qualitdt und Aussagewert lassen sich ldngst nicht immer zur Deckung
bringen. An sich gute, zuverladssige Quellen, wie z.B. Requenas Tagebiicher
und Berichte, konzentrieren sich, seiner Téatigkeit gemdéss, mehr auf die
politischen Aspekte, und umgekehrt kann man in der oft oberfldchlichen
Reiseliteratur auf Hinweise zu Migrationen stossen.

Am ergiebigsten fiir die Zeit vor der ethnologischen Erforschung der
Yagua sind die missionarischen Quellen, da sie sich entsprechend mit den
potentiellen Christen befassen und deren Sesshaftmachung eines der Haupt-
anliegen der Mission war. Doch selbst wenn, wie das bei den Jesuiten der
Fall ist, historische Abldufe detailliert geschildert werden, tappt man doch
tiber die zugrunde liegenden Ursachen oft im Dunkeln. Es ist jedenfalls bis
zu Beginn des 20. Jahrhunderts, wo dann die orale Tradition der Yagua
einsetzt, viel einfacher, etwas iliber den ““4usseren’” Anlass von Migrationen
auszusagen, denn iber kulturinhdrente Motive. Erst mit der miindlichen
Uberlieferung anhand der Ausserungen von Yagua-Informanden lassen sich
solche ““inneren” Vorgéange aufkliren und vergangene Ereignisse mit der
notigen Vorsicht erhellen.

2. Siedlungsgebiet und Siedlungsweise der Yagua: einst und jetzt

2.1. Zum Siedlungsgebiet und zur Erfassung der Yagua

Das heutige Siedlungsgebiet der auf 3300 Personen geschitzten Yagua
umfasst das Tiefland zwischen 70°-73° Ostlicher Lénge und 2°, 5'-4°, §'
siidlicher Breite, d.h. eine Fliche von gut 70 000 km*. Denselben Raum
zwischen den Amazonas-Stidten Iquitos (Peru) im Westen und Leticia
(Kolumbien) im Osten sowie den grossen Amazonaszufliissen Putumayo im
Norden (Kolumbien/Peru) und Yavari im Siiden (Peru/Brasilien) teilen sich
allerdings noch weitere indianische Gruppen (z.B. Bora, Witoto, Ticuna,
Mayoruna, Cocama, Cocamilla, Ocaina, Omagua) einerseits und die hetero-
gene Mischlingsbevolkerung anderseits.

Die Verteilung der genannten Ethnien und innerhalb derselben, der
Lokalgruppen, iiber das Gebiet ist keineswegs eine gleichméssige oder gar
ein konstant bleibende Grosse. Sie hat sich im Laufe der Jahrhunderte
immer wieder verschoben und verschiebt sich weiterhin.

Bei der Frage nach dem “‘urspriinglichen” Territorium gilt es einmal, die
Yagua, ausgehend von der heutigen Situation, zuriickzuverfolgen bis zur
Zeit der Conquista, zum andern, unter Beizug archdologischer und linguisti-

232



scher Daten, zu versuchen, den vorkolumbischen Befund abzuklidren. Dabei
stossen wir auf Probleme, die fiir die ethno-historische Forschung typisch
sind und auf die ich kurz eintreten mochte.

Der Name YAGUA® taucht (in der Schreibweise Zavas, Yahuas, Yawas,
Llava, Yauas) erstmals in den 30er Jahren des 18. Jahrhunderts in jesuiti-
schen Quellen auf (Chantre i Herrera 1901 : 333, 336), in enger Verbindung
mit den Peba (Peua, Peva), Caumares (Caumari, Cahumari, Cammuri),
Cavaches (Cahuaches, Cauwachis) und Yameo, wobei letztere bereits im
ausgehenden 17. Jahrhundert erwéhnt werden. Das Verhiltnis dieser Grup-
pen zueinander blieb lange umstritten, doch scheint es sich bei den genann-
ten, mit Ausnahme der Yameo, um Klane der heutigen Yagua zu handeln.

Cavachi beispielsweise ist nichts anderes als die Verballhornung des Que-
chua-Wortes huaihuashi, bzw. guayu-huashi = Frucht-Rduber, womit eine
Art Eichhdrnchen (Sciurus sp.) gemeint ist. Und dies wiederum ist die
Ubersetzung dessen Yagua-Name mocati, stellvertretend fiir mocatyii-rirya,
d.h.Eichhornchen-Leute, Eichhérnchen-Klan. Heute dient der Name Cava-
chi auch als Geschlechtsname fiir die Angehorigen des Klanes im Umgang
mit den “colonos”.

Das gleiche gilt auch fiir die Cahumari, Quechua fiir den gigantischen
Lupuna-Baum (Chorisia sp.), das dem Yagua matsa, bzw. matsa-rirya, dem
Lupuna-Klan entspricht*. Etwas anders gelagert ist der Fall der Peba, deren
Name heute im gleichnamigen peruanischen Ort am Ampiyacu weiterlebt.
Meiner Meinung nach handelt es sich um eine Verkiirzung von Campeba,
dem Tupi-Wort fiir die Omagua, von acanga-peba = Flachkopfe, das gele-
gentlich auch auf im Hinterland der Omagua lebende Gruppen tbertragen
wurde®. Die Austauschbarkeit einheimischer Bezeichnungen mit solchen aus
dem Quechua und/oder dem Tupi-Neengatu ist charakteristisch fiir den
oberen Amazonas und hidngt mit der Verbreitung des Quechua als Umgangs-
sprache durch die Missionare einerseits und derjenigen des Tupi durch die
Omagua und Cocama anderseits zusammen. Erwartungsgemadss sind davon
nicht nur Stammes- und Klannamen betroffen, sondern auch zahlreiche
Toponyme, was die Kldrung ethnischer und geographischer Verhéltnisse
noch zusétzlich erschwert, manchmal gar verunmoglicht.

Linguistisch sind die Yagua (also auch die Peba, Caumares und Cavaches)
mit den inzwischen ausgestorbenen Yameo verwandt und bilden eine eigene,

40 Die Herleitung des Wortes ist noch umstritten. Die Yagua selbst nennen sich nihamwo,
Leute, Menschen.

41 Die Yagua gruppieren sich in 16 Klane, die Tier- und Pflanzennamen tragen.

42 so auch die Andoas und Pinches im Einzugsgebiet des R. Pastaza (cf. Jouanen 1943, II : 391,
Maroni 1890, 29 : 264f.). Myers kam (1982 : 12) zu ganz dhnlichen Schlissen beziiglich der
Verwendung des Namens Omagua durch die Spanier fiir verschiedene andere, nicht
Omagua-Gruppen.

233



isolierte Sprachfamilie, die moéglicherweise dem grossen Macrocaribischen
Stamm zugeordnet werden kann (Shell/Wise 1971 : 11).

Die von den Jesuiten Fritz und Maroni erstmals erwéhnten Yagua-Grup-
pen lebten damals (ab 1693) zerstreut im Amazonas-Hinterland, an den
Flissen Shiquita, Ampiyacu, Apayacu und deren Einzugsgebiet, das teil-
weise auch heute noch von Yagua besiedelt ist. Es ist anzunehmen, dass dies,
grosso modo, auch 200 Jahre zuvor ihr Lebensraum war. Mit Sicherheit kann
jedenfalls ausgeschlossen werden, dass sie je am Amazonasufer siedelten, da
dieses zwischen Iquitos und Leticia zur Zeit der Expeditionen Orellanas,
Ursuas, Brievas und Texeiras erwiesenermassen von den Tupi sprechenden
Omagua bewohnt und kontrolliert war. Durch die wenigen Vorstosse der
Expeditionsteilnehmer ins Hinterland wissen wir lediglich, dass dieses von
Pfaden durchzogen war, die offensichtlich rege benutzt wurden und dem
Austausch von Handelsgiitern dienten, ferner, dass sich die Bewohner des
Hinterlandes in Sprachen ausdrickten, die den Tupi-Dolmetschern unver-
stindlich waren. Selbst unter den vielen, von Acuna aufgezdhlten, im
Hinterland und an den grossen Amazonas-Nebenfliissen (Putumayo, Napo,
Jutay) lebenden Ethnien (1891 : 124 f.) finden sich keine Hinweise auf
Gruppen, die mit den Yagua in Verbindung gebracht werden konnten.

Was nun den archédologischen Befund anbelangt, so bestétigt er wiederum,
was auch in den frithesten Quellen zum Ausdruck kommt, nidmlich dass die
Amazonas-varzea (Schwemmland) von Omagua bewohnt war, die sich dort
spatestens um 1100 n.Chr. fest etabliert hatten (Lathrap 1972 : 19), und dass
das angrenzende Hinterland, die terra firme, parallel dazu durch eine sich
von den Omagua eindeutig unterscheidende ‘‘backwater’-Bevolkerung
besiedelt war, die von Bolian, vielleicht etwas voreilig, mit den heutigen
Ticuna (Nachbarn der Yagua) in Verbindung gebracht wird (Bolian
1972 : 6 f., 11). Aber auch schon vor dem Eintreffen der Omagua waren
sowohl varzea als auch terra firme kontinuierlich besiedelt, die terra firme
(mittlerer Loreto-Yacu)® von unserer Zeitrechnung an (Bolian 1972 : 3 ff.,
10 £.), das Schwemmland im Amazonasabschnitt zwischen Iquitos und Leti-
cia, von 300 v.Chr. — 1100 n.Chr., von Tridgern des Barrancoiden-Horizon-
tes, der von Lathrap mit der Verbreitung des Maipura, einer Aruaksprache,
assoziiert wird (1970 : 127).

Wir diirfen also davon ausgehen, dass das Territorium der Yagua zur Zeit
der ersten Kontakte, und Jahrhunderte zuvor, sich mit dem westlichen und
zentralen Teil ihres heutigen Siedlungsgebietes deckt, und dass sie, bzw. ihre
Vorlaufer, urspriinglich keine varzea, sondern Hinterlandbewohner waren,

43 Die schwierigen Grabungsbedingungen der terra firme haben/bis jetzt die Archdologen von
einer intensiveren Untersuchung des Gebietes abgeschreckt. Im Dezember 1982 fiihrte
Myers am unteren Ampiyacu, also auf Yagua-Territorium, eine Probegrabung durch, deren
Ergebnisse noch ausstehen.

234



was auch die Yagua von sich selbst stets behauptet haben. Dieser Befund
trifft auch heute noch auf die traditionellen und wenig kontaktierten Yagua
im Innern zu.

2.2. Zur Siedlungsweise

Die Jesuiten, die ab 1696 versuchten, die Yagua zu missionieren, beklagten
sich oft dariiber, dass sie die Indianer in ihren ‘““Schlupfwinkeln’ aufsuchen
mussten (Fritz 1697 in Gicklhorn 1943 : 223f.). Eine solche ‘“‘viaje bien
penosa’’ (Chantre y Herrea 1901 : 223f.) unternahm 1733 auch Pater Schind-
ler: “subiendo 2 dias por el rio Guerari hall6 rastros de camino, que seguidos
con cuidado, le condujeron 4 una casa en que vivian puntualmente los
Caumares’.

Offensichtlich lebten diese in einzelnen Hausern verstreut und nicht am
Fluss, denn es gab ‘“otras casas del contorno” (Chantre y Herrera
1901 : 334).

1734 besuchte Pater Schindler unter der Fihrung von Caumares auch die
Pebas in ihrem Siedlungsgebiet am R. Chiquita (Shichshita, Shiquita,
Siquita): “Conociendo que la travesia por montes hasta sus tierras sobre ser
larga era tambien dificil... determiné ir por agua a visitar a los Pevas...
Entrando por un rio o quebrada llamada Chiquita, llegaron después de 2 dias
a un puerto bastantemente frecuentado. Dejaron aqui las canoas y entraron
por el monte hasta las casas de los Pevas” (op. cit. 335).

Auch die Pebas lebten also in einzelnen Héausern, die Schindler z.T.
personlich aufsuchte, wihrend die weiter entfernten Haushalte Vertreter,
d.h. “principales” schickten.

Bei den Cabaches traf Pater Widmann 1737 auf dhnliche Verhiltnisse,
“encontramos como cosa de 50 personas de solas dos casas, con su curaca, y
entre ellos también al curaca de otras zinco casas que distaban seis dias
monte adentro.” (Zarate et al. in Figueroa 1904 : 392).

Bei dieser Gelegenheit erfahren wir auch gleichzeitig etwas iber die
Einwohnerzahl per Haus und iiber die relative Autonomitit der einzelnen
Haushalte. Daran hatte sich auch 100 Jahre spater noch nichts gedndert, wie
Castelnau 1846 aus dem Hinterland des R. Chiquita zu berichten weiss:

“Ils n’avaient point de villages, mais vivaient dans des maisons isolées les
unes des autres dans les bois, et contenant chacune une quarantaine d’indivi-
dus.” (1851, V : 26). Als erster beschreibt er auch ein typisches Yagua-Haus,
wie wir es auch bei Marcoy (1869, II: 271, 281) abgebildet finden: “Les
maisons... sont grandes et de forme un peu allongée, elles sont de feuilles de
palmier qui s’étendent jusqu’a terre, de maniére a avoir I’apparance énorme
d’un toit.” (Castelnau 1851, V: 19).

235



Traditionelles Grossfamilienhaus, R. Atacuari 1981

236



Herndon fand ihre Hauser 1851 “peculiar... like a gigantic bee-hive. On the
inside, small cabins of cane are built at intervals around the walls, each one of
which is the sleeping room of a family. Four or five families generally occupy
one house ...”"(1853 : 225).

Die Hauser befanden sich eines vom andern mehrere Marschstunden
entfernt und durch Buschpfade miteinander verbunden (Clough vor
1873 : 192). Heute ist diese traditionelle Siedlungsart sehr selten geworden.
1973 gab es z.B. im Einzugsgebiet des R. Atacuari noch 7 dieser, in der
“lingua franca” *“‘cocamera” oder ‘“maloca’” genannten Grossfamilienhéuser.
1981 sah ich im gleichen Gebiet noch ein einziges. Selbst in dieser abgeschie-
denen Gegend haben sich aus verschiedenen Griinden ““Einfamilienhéduser”
im neo-amazonischen Stil, d.h. Pfahlbauten mit abgesetztem Palmrindenbo-
den und Giebeldach, durchgesetzt. Aber nach wie vor zédhlt ein typisches
Yagua-Dorf nicht mehr als 60—70 Einwohner, von der néchsten Siedlung oft
mehrere Stunden Marsch durch den Wald oder Flussfahrt mit dem Kanu
entfernt. Als idealen Siedlungsplatz betrachten die Yagua einen Hiigel, in
nidchster Nihe eines kleinen Flusslaufes, moglichst bei einem Aguajal, d.h.
einer sumpfigen, mit Aguaje-Palmen (Mauritia spp.) bewachsenen Niede-
rung, aus der begehrte Rohmaterialien und Palmfriichte bezogen werden
konnen. Jede Kernfamilie legt jeweils mehrere Pflanzungen an (durch-
schnittlich 0,5 ha), die vom Haus eine Viertel- bis zu mehreren Wegstunden
entfernt sind und Maniok- und Bananenarten in verschiedenen Anbausta-
dien liefern. Ehemals beherbergte ein Grossfamilienhaus wohl die Mitglieder
einer Patrilinie, also den “Chef” des Hauses, seine Briider und die Séhne
samt ihren Familien. Heute setzen sich die Doérfer oft aus Segmenten
mehrerer Linien zusammen.

Geheiratet wird klanexogam, vorzugsweise zwischen bilateralen Kreuzvet-
tern und -basen. Uber die traditionelle Wohnfolge sind die Meinungen
widerspriichlich, wobei der Brauch der Dienstehe auch nicht zur Kldrung
beitragt.” Heute sind sdmtliche Wohnfolgen vertreten, inklusive Neoloka-
litét.

44 Sowohl Braut wie Brautigam absolvieren bei ihren jeweiligen Schwiegereltern einen Dienst,
der mehrere Monate dauern kann. Powlison dussert sich tiber die definitive Wohnfolge nicht
prézis, meint aber, gleich nach der Heirat sei sie matrilokal (1969 : 19), wahrend Chaumeil
(1974 : 221) und ich eher zur Patrilokalitat neigen.

237



3. Yagua-Migrationen

3.1. Zum Begriff der Migration

Die in der Migrationsliteratur genannten Definitionen der Migration sind so
unterschiedlich wie die Standpunkte ihrer Autoren. Die Anséitze differieren
nicht nur zwischen den Geographen, Okonomen, Soziologen, Historikern,
Anthropologen, Demographen, Biologen, Linguisten und Archédologen,
sondern auch nach dem zu untersuchenden Problem. Ubereinstimmung
herrscht lediglich in Bezug auf das allgemeine Kriterium der rdumlichen
Bewegung. Alle anderen Momente, wie etwa Beschaffenheit (Kategorie)
oder Zahl der Migranten, die zuriickgelegte Distanz oder die Permanenz an
einem Ort erscheinen als Varianten, die von Fall zu Fall neu diskutiert
werden miussen.®

Infolgedessen verstehe ich unter Migration die Bewegungen von Personen,
die zu einem ldngerfristigen (> als 1 Monat) oder dauernden Wechsel des
stindigen Aufenthaltsortes der daran Beteiligten filhren. Der Akzent liegt
also auf dem semipermanenten bis permanenten Wohnortwechsel als Resul-
tat einer Migration (eines Individuums oder mehrerer), und nicht so sehr auf
der zuriickgelegten Distanz, der Anzahl und Kategorie der Migranten.

3.2. Zur Geschichte der Wanderungen

Die Geschichte der Wanderungen soll hier nur skizziert werden, da eine
detaillierte Darstellung der einzelnen Migrationen und ihres Verlaufes den
Rahmen dieser Arbeit sprengen wiirde.

Uber mogliche Wanderungen der Yagua im 16. Jahrhundert wissen wir,
wegen der ungiinstigen Quellenlage, praktisch nichts. Man darf aber wohl
annehmen, dass die Yagua von den die Omagua betreffenden Geschehnis-
sen, vor dem direkten Kontakt mit den Spaniern und Portugiesen, nicht
unberiihrt blieben. Mit grosser Wahrscheinlichkeit wussten sie von den
Fahrten Orellanas, Ursuas, der Franziskaner, Texeiras und Acunas. Die
Yagua standen durchaus mit den Omagua und anderen Nachbarn in Verbin-
dung, wenn diese auch nicht immer freundlicher Art war.

Gegen Ende des Jahrhunderts riickten sie teilweise in Amazonasnihe vor
und konnten es wagen, die durch verschiedene Epidemien und portugiesi-
sche Sklavenjagden dezimierten Omagua zu bedrdngen. Mit der Verlegung
der Omagua-Reduktion San Joaquin von einer Amazonasinsel aufs Festland

45 Zur Diskussion der verschiedenen Definitionen und Migrationstheorien siehe Jackson 1969,
Hoffmann-Nowotny 1970, 1981, Vajda 1973/74, Safa/Du Toit 1975, Todaro 1976, Spencer
1970, Gade 1970, Adams 1978, Pryor 1981, Richmond 1976, Wittmann 1975, Széll 1972.

238



durch Pater Fritz im Jahre 1693 gelang es den Jesuiten erstmals, einige Peba
dort anzusiedeln. Von da an, bis zur Vertreibung der Jesuiten 1768, stehen
die Wanderungen der verschiedenen Yagua-Gruppen ganz im Zeichen der
Reduktionen und der spanisch-portugiesischen Auseinandersetzung am obe-
ren Amazonas. Alle Angaben zu den Migrationen stammen aus der Feder
der Missionare, die, ihrem Hauptinteresse entsprechend, vor allem den
Zuwachs neuer Gruppen zum Missionsdorf, bzw. das Verschwinden dersel-
ben aus jenem registrierten. Uber den Verlauf solcher Wanderungen wissen
wir praktisch nichts, lediglich Ziel- und Ausgangsort werden genannt, und
auch da nur exakt, wenn es sich um Reduktionen handelte. Meist ist auch die
Zahl der Migranten unbekannt, von deren Zusammensetzung ganz zu
schweigen. Uber mogliche Bewegungen und Vorginge im Hinterland bzw.
den verschiedenen Lokalgruppen liegt absolut nichts vor.

Immerhin sind die Informationen der Jesuiten die einzigen, tiber die wir im
18. Jahrhundert iiberhaupt zu den Wanderungen verfiigen. Sie sind zudem
besonders wertvoll, weil sie noch zwischen den einzelnen Klanen unterschei-
den und sich diese dadurch besser verfolgen lassen als in den folgenden
Jahrhunderten, wo nur noch von den Yagua und, synonym dazu, den Peba
gesamthaft die Rede ist.

Im 19. Jahrhundert sind direkte Angaben zu Yagua-Wanderungen dusserst
spérlich, es lasst sich nur anhand der sinkenden Bevélkerungszahlen in den
ehemaligen Reduktionen ablesen, dass sich in der ersten Jahrhunderthilfte
die Yagua ins unzugingliche Hinterland zurilickgezogen hatten und, mit
Beginn der Gummi-Ausbeutung um 1880, sich der Versklavung durch die
Seringueiros zu entziehen versuchten. Zum ersten Mal héren wir um 1800
auch von Yagua an dem nach ihnen benannten Fluss (einem Nebenfluss des
Rio Putumayo), von dem ein Teil, unter dem Einfluss der Mission, nach
Stiden zog, um sich 1846 norddstlich von Pebas anzusiedeln (San José).

Wir kénnen insgesamt 3 Wanderungstendenzen feststellen: a) ein Pendeln
zwischen Pebas und Rio Ampiyacu bzw. nach 1846 auch eventuell zwischen
Pebas und San José; b) eine Nord-Siidbewegung vom Rio Yaguas in Amazo-
nasndhe (Sta. Maria — San José — Pebas und Oran) und c) moglicherweise
eine Siid-Nordwanderung, vom rechten auf das linke Amazonasufer.

Fir das 20. Jahrhundert liegen, dem verfiigbaren Quellenmaterial entspre-
chend, die fundiertesten Angaben zu den Migrationen vor, hauptsichlich
liber die letzten 60 Jahre. Zu Beginn dieses Jahrhunderts geriet das ganze
Gebiet zwischen Amazonas und Putumayo in Bewegung, weil die Casa
Arana zur Zeit des Gummibooms ganze Ethnien deportierte (Bora, Witoto,
Okaina) und zum Siedeln in ehemaligem Yagua-Territorium zwang (z.B. am
Rio Ampiyacu). Die Yagua zogen sich noch weiter ins Hinterland zuriick,
doch konnten auch sie den “correrias’ (Sklavenjagden) nicht ganz entgehen,
wie die Akten des Putumayoprozesses zeigen (cf. Report and Special Report
1913, Prat 1912 : 96).

239



Schliesslich verliessen sie die meisten grosseren Flussldufe und versteckten
sich im Quellgebiet kleiner Quebradas. Mit dem peruanisch-kolumbiani-
schen Grenzkonflikt von 1932 sahen sie sich von neuem bedroht, da die
peruanische Armee Verbindungspfade vom Amazonas her zum Rio Cotuhé
bzw. Rio Putumayo schlug und sie zum Militdrdienst einzog. Inzwischen
wurde die Nachfrage nach Gummi von derjenigen nach Edelhdlzern und
kostbaren Fellen abgeldst. Die Folge davon war ein Vordringen der extrakti-
ven Front in die letzten Zufluchtsgebiete und die Verdingung der als Jager
geschitzten Yagua als Trapper und, fiir sie noch schlimmer, als Holzfiller
und Flosser. Die Aktivitit der Patrones loste eine schier uniiberschaubare
Folge an Wanderungen aus, da die Arbeitgeber die ihnen tief verschuldeten
Indianer verpflichteten, weit entfernt von ihren ehemaligen Wohnorten (z.B.
am Rio Yavari oder am Napo) zu arbeiten. Zudem wurden sie dazu angehal-
ten, zwecks besserer Kontrolle, wieder an den schiffbaren Fliissen zu siedeln.
Seit dieser Zeit hidlt die Abwanderung der meisten Yagua in Richtung
Amazonas unvermindert an. Die Mobilitét ist derart gross, dass man inner-
halb weniger Monate dieselben Leute, die z.B. am Oberlauf eines Neben-
flusses siedelten, an dessen Unterlauf oder ganz woanders antrifft.

Selbst wenn sich die Yagua am Amazonas oder dem Unterlauf seiner
grosseren Zufliisse niedergelassen haben, heisst das noch lange nicht, dass es
sie dort hilt. Die einzige diesbeziigliche Verpflichtung zu einer permanen-
ten, eine Generation dauernden Residenz, besteht in der Moglichkeit (d.h.
besser bestand frither, wahrend des Velasco-Regimes aufgrund der Ley de
Comunidades Nativas), auf diese Weise vielleicht Rechtstitel auf ein Stiick
Land zu erhalten, was angesichts der verschirften Konkurrenz um Siedlungs-
land und der Frontera-Viva-Politik Belatindes zur Existenzfrage werden
kann.

3.3. Wanderungsverlauf und Wanderungsmodus

Den Wanderungsverlauf der Migranten verfolgen zu wollen, ist eine schier
unmogliche Angelegenheit. Ich versuchte dem Problem beizukommen,
indem ich mir vier Karteien anlegte. Die erste enthdlt simtliche Flussldufe
des Yagua Gebietes, die zweite alle darin vorkommenden Orte (auch nicht
von Yagua bewohnten), die dritte eine Liste der mir personlich und aus der
Literatur bekannten Yagua-Personen mit Lebenslauf — alle drei Karteien
vom Datum der ersten historisch gesicherten Kontakte an gefiihrt, und die
vierte beinhaltet ein chronologisches Geriist von 1492—-1982 mit Daten zur
Geschichte des Amazonasgebietes, der Verwaltungspolitik, Grenzvertriage
etc. etc.

Dennoch ldsst sich, wegen der vielen Liicken in den zur Verfligung
stehenden Quellen, der Verlauf einer Wanderung, vor allem in den vergan-

240



#

el
* e

& %%fﬁ“ﬁ? .

Transport von Hausrat und Verpflegung

241



genen Jahrhunderten, kaum rekonstruieren. Nur in Glicksfillen kann die
Route einer Gruppe verfolgt werden, so z.B. diejenige einer Yagua Gruppe,
die vom oberen Rio Yaguas nach Sta. Maria (um 1808) zog und von dort
zuriick 1843 und 1846 nach San José. Erst in unserem Jahrhundert sind
anhand der Yagua-Lebensldufe genauere Aussagen zu den Wanderrouten
mdoglich. Als Beispiel seien hier die Migrationen eines ca. 25jahrigen zwei-
sprachigen Mannes Jorge und diejenige seines, noch sehr traditionellen, ca.
60—70jahrigen Schwiegervaters Sarajeta angefiihrt: Jorge wurde in Sta.
Clara am unteren Rio Putumayo geboren. Als junger Mann kam er mit
seiner Familie an den Rio Yaguas, bis nach Puerto Armandito an dessen
Oberlauf. Dort besuchte er 4 Jahre die Schule des Patrons (weshalb er
Spanisch konnte). Nach der Schule begab er sich an den Rio Shishita, wo er 6
Monate blieb, um dann wieder an den Rio Yaguas zuriickzukehren. Nach
dem Tod des dortigen Patrons zog er mit der ganzen dort anséssigen Gruppe
via Quebrada Agua Blanca nach Siiden in Richtung Rio Atacuari, wo wir
zufidllig 1976 auf der Wasserscheide zwischen den beiden Flissen auf die
ganze, ca. 30 Personen zdhlende Gruppe stiessen. Sie hatte im Sinn, sich dort
einige Zeit (nach eigener Angabe 1 Jahr) niederzulassen, um spiter nach
Pebas zu ziehen, wo Jorges Vater frither einmal gelebt hatte. Als ich dann
1981 wieder bei meiner ehemaligen Gastfamilie am oberen Atacuari weilte,
traf ich ihn noch dort, weil er sich inzwischen mit deren Tochter verheiratet
hatte, wahrend der Rest seiner Gruppe weitergezogen war.

Uber den Geburtsort seines Schwiegervaters Sarajeta konnte ich leider
nichts in Erfahrung bringen. Seine Kindheit und Jugend verbrachte er
jedenfalls an der Q. Yarina, einem kleinen Zufluss des oberen R. Cotuhé,
wo er zusammen mit seinem Grossvater, Vater, seinen beiden Briidern und
Onkeln (Va Br.) lebte. Um 1940 spaltete sich die dortige, verhiltnismaissig
grosse Lokalgruppe. Wihrend ein Teil nach Siiden an den Loreto Yacu und
von dort ein Segment sogar zum Rio Javari zog, migrierte Sarajetas Fami-
lienverband nach Westen auf die Wasserscheide zwischen Rio Atacuari und
Rio Cotuhé. Diese Wanderung muss einige Jahre gedauert haben, doch
bleiben die Zwischenstationen unbekannt, da sich die Yagua-Namen der
Quebradas und Hiigel nicht mit irgendwelchen, in der Lokalgeographie der
Mestizos genannten (deren Kenntnis zudem sehr kiimmerlich ist) identifizie-
ren lassen. 1972 befand sich Sarajeta im Quellgebiet der Qds. Tangarana und
Paraibadn, den obersten Zufliissen des R. Atacuari. 1975 verlegte er seinen
Wohnsitz flussab an die Miindung der Q. Paraiban, wobei zuvor offensicht-
lich wieder eine Spaltung seiner Gruppe stattgefunden hatte. Dort blieb er
bis 1980, als er erwog, an den unteren Atacuari in ein grosseres Yagua-Dorf
iberzusiedeln. Als der Versuch fehlschlug, kehrte er an den oberen Rio
Atacuari zuriick, baute aber diesmal an der Miindung der Q. Tangarana ein
Haus mit der Absicht, in Bédlde zu Verwandten weiter flussab an die Q.
Tangaranilla zu ziehen. Was nun den Wanderungsmodus anbelangt, so ist

242



dieser sehr schlecht dokumentiert. Ganz so simpel, wie der Jesuit Chantre
meinte, scheint sich die Angelegenheit doch nicht abzuspielen: “teniendo los
caminos abiertos por la corriente, ¢ rio abajo, ... una balsa que forman con
dos palos, les basta y sobra para hacer su viaje.” (1901 : 557). Zwar hat er
insofern recht, als dass die Yagua, wenn sie schon die Wasserwege benutzen,
dies per Floss tun®. Da sie aber traditionell ausgesprochen keine Flussbewoh-
ner sind, ziehen sie das Wandern auf der “‘trocha”, dem “Buschpfad”, bei
weitem vor. Die Yagua sind ausgezeichnete Waldldufer, denen es nichts
ausmacht, eine Woche unterwegs zu sein, wobei sie nur fiir die Nachtruhe in
ihrem Marsch innehalten. Soweit ich in Erfahrung bringen konnte, werden
Gruppen-Wanderungen sorgféltig vorbereitet. Das Fernziel wird festgelegt,
ebenso der ungefihre Zeitraum, innerhalb dessen man es zu erreichen
gedenkt. So bedeutete mir die Gruppe, der ich 1976 im Quellgebiet des R.
Atacuari begegnete, sie seien nach Pebas unterwegs und wiirden sich dazu
etwa 2-3 Jahre Zeit lassen.

Die Wege, ihr Zustand, topographische Besonderheiten, Jagd- und Sam-
melmdglichkeiten werden rege diskutiert, Vorrdte an stissem Maniok und
Bananen, aber auch an gerduchertem Fleisch bereitgestellt. Sicher spielen
bei der Planung und Durchfilhrung auch schamanistische Aktivititen eine
bedeutende Rolle”, doch fehlen mir dazu eigene Beobachtungen. Als Vor-
hut werden 2-3 junge Maéanner und gute Jdger vorausgeschickt, um die
Gegend zu rekognoszieren. Das Transportgut ist nicht allzu umfangreich. Es
besteht aus den grossen Massato-Kriigen, die von den Minnern geschultert
werden, sowie den Waffen (Blasrohre, Flinten, Macheten) und dem allernot-
wendigsten Hausrat wie Hiangematten, Siebe, Musikinstrumente u.&., die in
den grossen Netztaschen der Frauen oder in improvisierten Palmblatt-
Kiepen beférdert werden.

Unterwegs werden ‘‘tambos’, provisorische Behausungen, errichtet, in
denen man sich mehr oder weniger lang aufhélt, wobei es sich nur um eine
Nacht, aber je nachdem auch um Wochen und Monate handeln kann.

3.4. Wanderungsursachen und -motive

Die Verquickung kulturendogener und -exogener Wanderungsmotive steht
oft einer sauberen Trennung derselben im Wege. Zudem sind die externen
“push-pull” Faktoren bedeutend besser belegt, was beim durch die Quellen-
lage bedingten Ungleichgewicht im folgenden stets im Auge behalten werden
sollte.

46 Zur Beschreibung einer solchen Flossreise siehe Fejos (1943 : 45ff.).
47 Hinweise dazu finden sich bei Fejos (1943 : 46, 93) und Chaumeil (1979 : 67).

243



3.4.1. Kulturinterne (endogene) Faktoren

“Dispersos los indios y vagabundos por los montes, fijan por regular por
poco tiempo su residencia en el sitio que mejor les parece. Porque facilmente
hallan motivo 6 causa para nueva mudanza, aunque hayan de hacer nueva
casa, y plantar nuevas sementeras. Basta que se avecine una familia ain da la
misma nacion 4 las cercanias, para abandonar el sitio y alejarse enteramente,
en especial si hay en ella algin soltero 6 soltera que cause alguna inquietud y
dé ocasidén de celo entre marido y mujer. Basta también que en los contornos
se halle algin indio que se figuren les mira de mal ojo y que les pueda
hechizar. Basta que no lejos de sus campos descubran algunos rastros de
gente no conocida 6 de que puedan temer; y aun sin esto, basta la muerte de
alguno de la familia para dejar la casa y escapar 4 otra parte 4 donde no les
siga la desgracia. Y como todos han de morir, facil cosa es el conjeturar cudn
estables serdn sus habitaciones. Parece que atn en sus mismas mudanzas
quieren ejercitar su libertad y dominio viviendo ya en una parte ya en otra,
porque tienen por pais y tierra propia todos aquellos montes, y asi se lo
repetian muchas veces 4 los misioneros, cuando entraban 4 ellos diciendo:
“‘estas tierras son nuestras, y nosotros podemos disponer de ellas sin que
ninguno nos lo pueda impedir”.

In diesem Paragraphen hat Chantre y Herrera (1901 : 69)*® mit einer fiir
seine Zeit (18. Jh.) tiberraschenden Einsicht die wichtigsten Wanderungsmo-
tive aufgezihlt, wie sie auch die Yagua von heute noch formulieren.

3.4.1.1. Todesfille

An erster Stelle miissen als Auslésung von Migrationen Todesfille, welcher
Ursache auch immer, genannt werden. Bei einem Todesfall verbrennen die
Yagua das Haus des Verstorbenen und verlassen den Ort, weil ihnen sonst

48 “Die Indianer, die im Walde verstreut und schweifend leben, siedeln in der Regel nur fiir
kurze Zeit dort, wo es ihnen gerade am besten zusagt. Denn leicht finden sie einen Grund
und Anlass, um wieder wegzuziehen, auch wenn sie deswegen ein neues Haus bauen und
neue Pflanzungen anlegen miissen. Es geniigt, dass sich eine Familie, und sei sie vom selben
Stamm, in der Nahe niederlédsst, um den Ort zu verlassen und génzlich wegzuziehen, ganz
besonders, wenn irgendein Lediger oder eine Ledige etwas Unruhe stiftet und Anlass zu
Eifersucht zwischen Mann und Frau gibt.

Es geniigt auch, dass sich in der Umgebung ein Indianer findet, von dem sie meinen, er
betrachte sie mit “‘bosem Blick™ und er konne sie verhexen. Es geniigt, dass sie nicht weit
von ihrem Land irgendwelche Spuren unbekannter Leute entdecken, vor denen sie sick
fiirchten konnten. Und auch ohne dies gentigt der Tod eines Familienangehdrigen, um das
Haus zu verlassen und dorthin zu fliehen, wo sie das Ungliick nicht erreiche. Und da alle
einmal sterben miissen, fillt es leicht sich vorzustellen, wie unstabil ihre Siedlungen sind. Es
scheint, dass sie bei ihren Wanderungen ganz frei und unabhéngig sein wollen, einmal da und
einmal dort lebend, denn ihnen gehort alles Land und ihre Heimat sind ihre Wilder, und so
dussern sie sich auch gegeniiber den Missionaren: diese Lander sind unser, und wir kénnen
dartber verfiigen, ohne dass uns jemand daran hindern konnte.”

(Ubersetzung: A. Seiler-Baldinger)

244



die Totenseelen, die bis zu ihrer Ankunft im Totenland (humunati aritshi =
Ahnen-Welt) umher irren, Schaden zufiigen wiirden.

Die Entfernung, die man bei der Verlegung des Wohnortes zuriicklegt,
héngt vom Alter und von der Stellung des Verstorbenen in der Gemeinschaft
ab. Bei Kleinkindern betridgt die Distanz wenige Stunden Marsch oder
Kanufahrt, bei Schamanen, deren Seelen besonders gefahrlich sind, jedoch
bis zu mehreren Tagreisen.

Als Todesursache anerkennen die Yagua nur Totschlag und “Zauberei”,
beides wiederum in sich ausldsende Faktoren fiir Wanderungen.

3.4.1.2. Kriege

Der Tod von Feindeshand kommt heute nicht mehr vor, hingegen erinnern
sich die élteren Ménner noch lebhaft an die Kdmpfe mit befeindeten Grup-
pen (Bora, Witoto, Ticuna). Frither waren auch die einzelnen Yaguagruppen
(Lokalgruppen?) unter sich selbst zerstritten, wie es die jesuitischen Quellen
belegen. Die Peba waren traditionelle Feinde der Caumares, weshalb sie
z.B. 1693 nach San Joaquin zu ihren Omagua-Freunden zogen. (Fritz an
Visitador Altamirano in Gicklhorn 1943 : 213). Die Caumares wiederum
waren mit den Cavaches und Zavas gegen die Peba und zeitweise gegen die
Ticuna liiert, wahrend es von den Yawas hiess: “tienen sus peleas en el
monte, en que se matan familias enteras”. (Uriarte I, 1952 : 207.) Anlésse zu
Kriegesziigen bildeten Frauenraub, Vergeltungsschldge und bald auch der
Erwerb der von den Missionaren eingefiihrten und sehr begehrten Eisen-
werkzeuge (siehe S. 250).

So schreibt Fritz im Februar 1697 von den Peba: “In ihren Schlupfwinkeln
bringen sie sich jetzt gegenseitig wegen der Eisengerdte um, die sie von mir
erhalten oder den Omaguas gestohlen haben” (In Gicklhorn 1943 : 224.).
Um die Eisenwerkzeuge wurde nicht nur gekdmpft, sondern sie dienten auch
als Waffen, wie bei einem Fest in Peba, an dem die Ticunas mit Messern auf
die Caumares losgingen (Uriarte 1756, I, 1952 : 206). Bewaffnete Auseinan-
dersetzungen zwischen verfeindeten Gruppen bildeten bis in die Anfinge
dieses Jahrhunderts Grund zur territorialen Mobilitit.

3.4.1.3. Schamanistische Aktivititen

Seit die Stammesfehden aufgehort haben, ist die ‘““Zauberei” mit ihren
Folgen (Krankheit, Tod) ein umso ernster zu nehmender Anlass, den
Wohnort zu wechseln.

Einen ersten Eindruck von der Vorstellungswelt der Yagua und auch von
der Wechselwirkung exogener und endogener Faktoren vermittelt uns Visi-
tador Zarate, der sich 1737 in San Ignacio de Pebas aufhielt. Er fand die Peba
und Caumares ‘‘divididos entre s”” vor und die Pevas ‘“‘de muy mala fé”.

Grund der explosiven Situation war eine Grippewelle, welche die Peba
dahinraffte. Diese waren liberzeugt “que los Ticunas los havian echizado”,

245



Sarajeta - und sein Freund Huascar

luden diese zu einem Trinkgelage (bebez6n) ein und brachten alle Méanner
um. Eine Ticuna-Frau, deren Peba-Mann an den Folgen der Grippe starb,
wurde von dessen Bruder ebenfalls getotet, weil “‘esta mujer le havia quitado
la vida con echizo.” Die Caumares, die damals gerade freundschaftlich mit
den Ticuna verkehrten, wollten sich entsprechend an den Peba richen, was
nur durch die Anwesenheit von Zdrates bewaffneter Eskorte verhindert
werden konnte. (Zarate in Figueroa 1904 : 371 ff.). Die Angst vor der Macht
gruppenfremder Schamanen ist heute noch hdufiger Anlass zum Wohnort-
wechsel, und umgekehrt leben Schamanen und ihre Familien oft isoliert im
Wald, in einiger Entfernung von der Lokalgruppe.

Es kommt auch vor, dass der Versuch der “Hexerei” ein Gegenargument
zu einer geplanten Wanderung liefern kann. 1981 hatte z.B. Sarajeta, selbst
ein Schamane, erwogen, vom oberen Atacuari mit seinen Angehdrigen an
den Unterlauf des Flusses zu Verwandten zu ziehen. Er weilte zu diesem
Zweck etwa einen Monat dort zu Besuch, worauf er plotzlich schwer
erkrankte und nur durch einen befreundeten Schamanen gerettet werden
konnte. Beide waren iliberzeugt, dass ein anderer, in der Nidhe lebender
Schamane, Sarajeta mit hinsenu, einer Piripiri-Art (Cyperacee) vergiftet
hatte. Sarajeta verwarf deshalb seinen Plan und kehrte an die Q. Tangarana
zurtick®.

49 Weitere Beispiele zu den Folgen schamanistischer Tatigkeiten finden sich bei Chaumeil
(1981 : 157).

246



3.4.1.4. Heirat und Partnerwahl

Ein anderer Anreiz zu Wanderungen, jedoch eher individueller Art, findet
sich in den Heiratsvorschriften und dem Brauch der Dienstehe einerseits und
den diesen Vorschriften manchmal zuwiderlaufenden Neigungen der Yagua
anderseits. Fiir die wenigen noch traditionellen Yagua des Hinterlandes ist es
wegen des Bevolkerungsriickganges heute schwierig, einen klanexogamen
Partner in der Nidhe seines Wohnortes zu finden. Es miissen dazu grossere
Distanzen zuriickgelegt werden, z.B. vom Putumayo zum Atacuari. Der
Brauch der Dienstehe auf Gegenseitigkeit fiihrt ebenfalls zu einem lingeren
Residenzwechsel, wenn auch nur von Paaren oder Kernfamilien und nicht
von grosseren Gruppen.

Friiher scheint auch Frauenraub, als Folge eines elterlichen Vetos, mit
anschliessender Flucht des Paares recht hiufig vorgekommen zu sein.
Akzeptierten die Eltern nach einiger Zeit den ‘‘fait accompli”’, konnte das
junge Paar zuriickkehren, wenn nicht, sah es sich gezwungen, einen anderen
Wohnsitz zu suchen. Flornoy schildert eine derartige Flucht (1953 : 148 ff.),
die von R. Pacayacu liber den oberen R. Cotuhé hinaus und wieder zuriick
an den Amazonas fiihrte.

3.4.1.5. Okologische Faktoren

Ein Grund allerdings, der in der Fachliteratur zu Amazonien vielfach
erwahnt wird, ndmlich Migration als Folge der Bodenerschopfung durch
Brandrodungsfeldbau, scheint bei den Yagua im Vergleich zu anderen
Faktoren eher im Hintergrund zu stehen und jedenfalls keine grossrdumigen
Wanderungen ausgeldst zu haben. Moglicherweise liegt es daran, dass die
Yagua, aus genannten und noch zu nennenden Griinden, vor der Erschop-
fung ihrer Pflanzungen den Wohnort wechseln. Ist dies nicht der Fall, so gibt
es Hinweise, dass sie ein Gebiet relativ lange Zeit (20—40 Jahre) permanent
besiedeln. Diesen Eindruck hatte ich jedenfalls vom Quellgebiet des R.
Cotuhé, dessen Sekundirwald und die vielen Purmas (iiberwachsene Bra-
chen) jeder Altersstufe von einer langjahrigen intensiven Nutzung zeugten.®

Von grosserer Bedeutung ist, bei einem 6kologisch bedingten Residenz-
wechsel, hingegen das Abwandern des Jagdwildes. Das Leerjagen eines
Gebietes ist heute allerdings nicht so sehr eine Folge der jagerischen Aktivi-
taten der Yagua, die dank ihrer Waffen (Blasrohr, Lanze) und ihrer Mentali-

50 Die Befragung von Yagua, Ticuna und Mestizen bestitigte jedenfalls meine Vermutung.
Zudem fand ich dort auf ehemaligen Wohnplitzen Keramik und andere Spuren von
typischen Yagua-Artefakten. Ich teile in diesem Falle Carneiros Ansicht (1960), dass der
Brandrodungsfeldbau, bei niedriger Bevolkerungsdichte, nicht zwingend zur Abwanderung
aus einem Gebiet fiihrt.

Zur Diskussion der verschiedenen Theorien und Hypothesen cf. Roosevelt (1980 : 1ff.).

247



tat (zu jagen, um zu liberleben) sehr haushilterisch mit ihren Wildbestdnden
umzugehen wissen, als der Jagdmethoden der extraktiven Front (Holzfiller,
Gummizapfer, Felljiger).

Ein weiterer naturgegebener Faktor, der allerdings erst in Erscheinung
trat, nachdem die Yagua am Amazonas oder am Unterlauf seiner grossen
Zuflisse zu siedeln begannen, sind die durch die Verdnderungen des Fluss-
laufes (Abbrechen der Prellufer, die sog. terras caidas) und durch Uber-
schwemmungen bedingten Wohnortwechsel, von denen ein Grossteil der
AmazonasbevoOlkerung periodisch betroffen ist.

3.4.2. Kulturexterne (exogene) Faktoren

3.4.2.1. Zwangswanderungen

Von der Zeit der ersten Kontakte mit der Mission an spielten Zwangswande-
rungen im Leben der Yagua eine hervorragende Rolle.

Dass die Yagua selten freiwillig in die erste Jesuitenreduktion nach San
Joaquin kamen (oder, wenn schon, als Angreifer), zeigen die vielen Klagen
der Patres, die keineswegs zimperlich mit den Indianern umgingen. Um
einen Eindruck von den Ansiedlungsmethoden der Jesuiten zu erhalten, sei
hier Pater Richter zitiert: ‘“‘Ich darf nicht umgehen Euer Ehrwiirden zu
berichten/auf was Weise die wilden Leute in Dorffschafften oder Vélker-
schafften versammlet werden. Wir nehmen etliche Soldaten mit einigen
getaufften Indianischen Bogenschiitzen/und befleissigen uns auf den Gréant-
zen des vermeinten Landes etliche Wilde gefangen zu nehmen. Solche halten
wir stattlich: unterrichten sie sowohl in dem Christlichen Glauben als der
Yngianischen Sprach /und/nachdem sie so viel erlernt/dass sie dollmetschen
konnen/ziehet der Missionarius mit ihnen in ihr Vatterland; da sie dann ihren
Landes-Leuten rithmen/wie giitig der Pater mit ihnen umgehe”. (Brief vom
1.1.1686 an Pater Boye in Gicklhorn 1943 : 351).

Die Patres nahmen als Druckmittel den Eltern auch die Kinder weg, in der
Hoffnung, diese wiirden ihnen dann mit anderen Angehorigen in die Reduk-
tion folgen (Chantre y Herrera 1901 : 609 ff.). Wenn dies auch nichts
fruchtete, so schickten sie eine Strafexpedition ins Hinterland, was, wie Fritz
in seinem Tagebuch notierte, ‘“‘nicht ohne Nutzen war”. Er schlug sogar vor,
solche militdrische Expeditionen routinemassig “‘jedes 2. oder 3. Jahr oder je
nach Gutdiinken des Missionars’’ durchfiihren zu lassen, ‘““um die neubekehr-
ten Indianer in Respekt zu erhalten’ (1697 in Gicklhorn 1943 : 223).

Dennoch versuchten die Yagua immer wieder, sich den missionarischen
Bemiihungen zu entzichen, indem sie flohen oder sich untereinander und/

248



oder mit den Omagua verbilindeten und zum Aufstand gegen die Patres
antraten.” Die Folge davon war eine Eskalation der Gewalt.

Die Jesuiten konnten sich das Verhalten der Yagua nicht anders als mit
ihrer “schlechten Naturanlage” oder “einer plotzlichen Laune folgend”
erklaren (Fritz 1697 in op. cit.: 223) oder als ‘“‘orgullo, barbarie y falta de
sujecion de aquellas gentes indomitas™ (Chantre y Herrera 1901 : 654).

Erst als sich um 1700 die Lage wegen der portugiesischen Sklavenjagden,
z.T. unter der Mitwirkung der Karmeliter®, gefihrlich zuspitzte, also ein
weiteres Element der Gewalt hinzukam, das sich sowohl gegen die Spanier
als auch gegen die Indianer richtete, suchten einige Yagua Schutz bei den
Jesuiten.

Diese hatten deshalb 1709 damit begonnen, San Joaquin zu evakuieren
und, vom Ampiyacu flussauf, an den Ucayali (gut 200 km Luftlinie) zu
verlegen, wohin 1733 auch neu missionierte Caumares aus dem Ampiyacu-
Hinterland gebracht wurden. Da diese am Ucayali allesamt erkrankten,
wurden sie bald wieder in ihre Heimat zuriickgeleitet. Damit zeigt sich eine
Wende in der Taktik der Jesuiten, namlich die Erkenntnis, dass ‘“‘como
medio eficaz para el recobro de la salud el hacerlos volver a sus antiguas
tierras”.® Das fiihrte zur ersten eigenen Yagua-Reduktion, ndmlich San
Ignacio de Loyola de Pebas y Caumares, erst am Rio Chiquita 1734, dann
1737 an die Mindung des R. Ampiyacu verlegt, wo sich heute Pebas
befindet. Die Omagua spielten tibrigens bei der “Befriedung’ und Ansied-
lung der verschiedenen Yagua-Gruppen eine entscheidende Vermittlerrolle,
und ihre Allianzen mit den Caumares und Peba wurden von den Jesuiten
geschickt genutzt.

Ein Problem, das aber immer wieder zu Ausbruchsversuchen Anlass gab,
war das erzwungene Zusammenleben Angehdriger mehrerer Lokalgruppen
oder verschiedener Ethnien in einem einzigen Missionsdorf. “Reynando
entre varios tal tenacidad en no querer unirse juntos en un pueblo, aungq.
sean parientes, o poco distaren, por la antipatia natural q. entre si se tienen,
q. a vezes eso solo por fuerza se consigue, viviendo entonces en barrios
differentes...” (Magnin 1740, 1940 : 163). Chantre y Herrera, der aus der
européischen Distanz die Griinde dafiir etwas klarer sah, folgerte darauf
richtig: “pero no se pudo recabar de ellas que todas se juntasen en un sitio,

51 cf. der Aufstand des Omagua-Hauptlings Payoreva und des Caumar Fabian von 1702 (Fritz
in Gicklhorn 1943 : 236ff.), der Caumares gegen Pater Casado, der mit dessen Ermordung
1753 endete (Chantre y Herrera 1901 : 473, Jouanen 1943, II : 496), sowie der Caumares
und Cavaches gegen Pater Bahamonde 1759 (Uriarte I, 1952 : 232).

52 Die Karmeliter, die im Grenzgebiet bzw. in den von Fritz gegriindeten Missionsdorfern
wirkten, zeigten sich als erbitterte Feinde der spanischen Jesuiten. Zur karmelitischen Praxis
cf. Sweet (1974 : 626ff.).

53 “comenzaron a enfermar por la novedad del sitio, agravdndose de modo el mal, que iba ya
haciendo notable estrago en la gente nueva” (Chantre y Herrera 1901 : 334).

249



por las razones que tantas veces hemos apuntado, de oposiciones y temores
de ser hechizados. Viose precisado el misionero a contentarse con que
formasen varios pueblos...” (1901 : 337).

Zwangswanderungen fanden nicht nur, durch die Missionare veranlasst,
im 17. und 18. Jahrhundert statt, sie setzten sich auch im 19. und 20.
Jahrhundert fort, ausgeldst durch den chronischen Mangel an Arbeitskriften
in den portugiesischen Kolonien, spéter zur Gewinnung von Rohgummi, als
ganze Stammesverbédnde deportiert wurden.

Die letzte Zwangswanderung, allerdings besonderer Art, von der die
Yagua betroffen wurden, war ca. 1969 die Uberfiihrung von 7 Familien vom
mittleren und oberen Loreto Yacu in die Ndhe von Leticia als touristische
Attraktion, wo sie heute noch vor sich hin vegetieren.

3.4.2.2. Schuldsklaverei

Das System der Schuldsklaverei ist in Amazonien ebenso verbreitet wie
etabliert. Es beruht darauf, Indianer fiir geleistete Dienste nicht in Geld,
sondern in Waren und Naturalien zu bezahlen, liber die der Patron zu seinen
Gunsten Buch fiihrt. Die Schulden kénnen ohne weiteres vom Vater auf den
Sohn tibertragen werden, und die einzige Methode, aus dem Teufelskreis
auszubrechen, besteht in der Flucht in ein anderes Gebiet oder, bei einiger
Erfahrung im Umgang mit unseren Wertsystemen, in der Griindung einer
selbsttragenden Comunidad.

Die Anfiange des Systems sind z. T. in der Pazifizierungsweise der Mission
zu suchen. Die Jesuiten hatten sehr friih festgestellt, dass die Indianer nur
mit Geschenken, insbesondere den niitzlichen Eisenwerkzeugen, zu bewe-
gen waren, die Reduktionen aufzusuchen. Schon lange vor Rondon hatten
sie die Wirksamkeit dieser Lockmittel erkannt, die sie auch auf Indianerpfa-
den zuriickzulassen pflegten: ““Nichts ist ihnen lieber als Messer, Beil und
Holzhacken”, schrieb 1685 Pater Richter an seinen Provinzial (in Stécklein
1728, 1 : 62) und weiter: “Verehre ich dem Casiki eine Hand oder Holzhak-
ken, so gehet die ganze Herd samt ihm mir in den Schaafstall Christi nach.
Ohne dergleichen Geschenk aber ist da nichts zu hoffen.” Die Indianer
boten den darob schockierten Missionaren zum Tausch gar ihre eigenen
Kinder an, mit der Begriindung: ‘“‘Buben zeugen kann ich so viel als mich
geliistet, aber keine Axt, welche mir niitzlicher ist als ein Kind, weil ich
dieselbe mein Lebtag brauchen und dennoch nicht verbrauchen werde.”
(Brief Richters vom 1.1.1686 in op. cit.: 70f.).

Da die Jesuiten aber, wie das fiir die Bewohner des Departementos Loreto
noch immer der Fall ist, an Versorgungsschwierigkeiten litten, mussten sie
sich die begehrten Werkzeuge, obwohl dies streng verboten war, von der
portugiesischen Konkurrenz beschaffen, die ja ihre Giiter einfach von Para
amazonasaufwarts beférdern konnte. Als Zahlungsmittel hatten die Spanier

250



nur Produkte des Waldes (Wachs, Medizinalpflanzen, Schokolade, Farb-
stoffe) und der Indianer (Hangematten, Chambira-Garn, Curare u.4.) anzu-
bieten, und diese mussten von den Indianern beschafft werden. Den Missio-
naren machten ndamlich nicht nur die Portugiesen Konkurrenz, sondern auch
die in den MissionsdoOrfern eingesetzten Zivilbeamten, welche die Indianer
ebenfalls fiir sich arbeiten liessen. So sagt Uriarte 1758, dass sich der
Gouverneur von Pebas wie ein ‘‘viracocha” (auf Quechua Herr) benidhme (I,
1952 : 229) und die Indianer ausbeute. Dies galt dann fortan durch die
folgenden Jahrhunderte und gilt auch fiir den heutigen Tag. Die Schuldskla-
verei hat gerade in diesem Jahrhundert unter den Yagua Migrationen von
grosser Tragweite veranlasst, weil der Patron “seine” Arbeiter, je nachdem
wo er was ausbeutet, mitzunehmen pflegt. So mussten z.B. Yagua aus dem
Quellgebiet des Rio Cotuhé an den Yavari abwandern und von dort an den
Loreto Yacu; oder Yagua aus Pebas folgten ihrem Patron an den oberen Rio
Yaguas und von dort an den Rio Putumayo und nach Iquitos. Vor allem aber
sind die Patrones daran interessiert, zwecks besserer Kontrolle, die Yagua
zum Siedeln an den schiffbaren Flussldufen zu bewegen, und iiben gerade
heute auf die wenigen noch im Hinterland lebenden Gruppen einen erhebli-
chen Druck aus.

3.4.2.3. Eingeschleppte Krankheiten

Die Erschliessung Amazoniens und das Zusammenleben auf engstem Raum
bzw. in den Missionsstationen, heute in den Siedlungen der Colonos, hatte
fiir die Indianer bekanntlich gesundheitlich verheerende Auswirkungen.
Allein zwischen 1758 und 1768 verzeichneten die Jesuiten drei grosse
Pockenepidemien und mehrere Grippewellen (Chantre y Herrera
1901 : 501, 525, Uriarte 1, 1952 : 165, 217). Wenn man bedenkt, wie die
Yagua auf Todesfille und ihre Ursachen reagieren, kann man sich die Folgen
nicht schlimm genug vorstellen. Auch heute noch versetzen die von Holzfil-
lern, Gummizapfern, Niissesuchern etc. ins Hinterland eingeschleppten
Krankheiten wie Grippe, Masern, Keuchhusten die Yagua in Panik und
schlagen sie in die Flucht. Als 1975 eine Keuchhustenepidemie im Quellge-
biet des R. Atacuari etliche Kinder und Erwachsene hinwegraffte, fiihrte
dies zur Auflosung der damals aus 5 Grossfamilien bestehenden Lokal-
gruppe, und zu einer Unstetheit, die sich erst langsam zu beruhigen scheint.

3.4.2.4. Integrationspolitik der Regierung

Die Tendenz der Yagua, an den Amazonas oder in seine nachste Nihe
abzuwandern, kommt auch der Integrationspolitik der Regierung entgegen.
Die ganze Infrastruktur, Handel und Verkehr sind flussorientiert. Viele
Yagua sind bereit sich anzupassen, weil sie sich dadurch bessere Chancen zu
iiberleben erhoffen. Der Standort einer Schule wird héufig als Grund

251



genannt, an einen bestimmten Ort zu ziehen. Die verschiedenen Missionsor-
den, insbesondere auch das SIL, die in diesem marginalen Gebiet immer
noch auf dem Sektor Erziehung die Regierung vertreten, iiben diesbeziiglich
einen bedeutenden Einfluss aus.

Zur Zeit des Velasco-Regimes bot auch die Moglichkeit, von Sinamos
(Sistema Nacional de Apoyo a la Movilizacién Social 1971-78) unterstiitzt, zu
Landtiteln zu gelangen, einen Anreiz, am Amazonas sesshaft zu werden
(z.B. in der Gegend von Caballo Cocha). Heute ist Ordeloreto (Organismo
de Desarrollo de Loreto, seit 1978) an dessen Stelle getreten und versucht
zusammen mit ausldndischen Hilfsorganisationen (z.B. Swissaid), den India-
nern und der ldndlichen Mischlingsbevolkerung beizustehen.

3.4.2.5. Messianische Bewegungen

Messianische, millenaristische Bewegungen sind am oberen Amazonas keine
neue Erscheinung. Schon Pater Fritz scheint solche unter den Omagua und
Yurimagua ausgelost zu haben: “Ich glaube,” schreibt er in seinem Brief an
Altamirano, ‘“‘die Indianer haben eine solche Hochachtung vor mir, weil sie
mich fiir einen Menschen anderer Art als die tbrigen halten und glauben,
dass ich unsterblich bin... Erdbeben und Sonnenfinsternisse in diesen Jahren
schreiben sie mir zu, und sagen unter Trinen: Was haben wir dem Pater
getan, dass er uns die Sonne umgebracht hat?”’ Man schickte ihm Geschenke
und “schirfte dem Uberbringer genau ein, er moge den Pater bitten, ihnen
nicht mehr die Sonne zu verfinstern... Am 28. Mirz (1696) reiste ich in
Begleitung vieler Yurimaguas stromaufwirts ab, sie ruderten 40 Tage lang
aus freiem Willen... ohne von meiner Seite weichen zu wollen.” (in Gickl-
horn 1943 :220f.)*

Bei den Ticuna, den ndchsten Nachbarn der Omagua und Yagua, weiss
man von mindestens 4 messianischen Bewegungen in den vergangenen 80
Jahren, die, ausser der letzten, allerdings alle von Angehdrigen des eigenen
Stammes angefiihrt worden waren.” Der jungste Messias, der am ganzen
oberen Amazonas Migrationen hervorrief, stammte aus Brasilien und
bezeichnete sich selbst als “Bruder des Kreuzes”.* Er begann 1972 den
Untergang der Welt bzw. die Urkatastrophe fiir alle diejenigen, die ihr Heil
nicht bei ihm suchen wiirden, auf 1975 vorauszusagen. Seine Resonanz war

54 Siehe dazu die Parallele bei den Yagua “‘If the moon ever succeded in putting the sun out it
would be the end for humans... When the Yagua see an eclipse they pray: “Our father
(moon), save me... I don’t want to die yet” (Powlison 1969 : 61).

55 cf. Nimuendaju 1952 : 138, Cardoso de Oliveira 1977 : 148f., 153f., dessen Schiiler, Jodo
Pacheco, gerade seine Dissertation iber millenaristische Bewegungen bei den Ticuna
abgeschlossen hat.

56 Wie ich eben aus Brasilien hore, ist der Hermano vor kurzem (am 23.6.1982) gestorben.
cf. die Mitteilung von Joao Pacheco in “Povos indigenas no Brasil 3 (Set./Occt. 81 : 13f.).

252



Kirche des Hermano da Cruz am R. Javari 1976

ungeheuer, folgten ihm doch nicht nur die Indianer von iiberall her (vor
allem die Cocama und Ticuna), sondern auch die “riberefios” und ‘‘cabo-
clos” (die einfachen Amazonasbauern). Er sandte seine Botschafter, meist
bekehrte Indianer, in deren entlegenste Stammesgebiete (z.B. ins Quellge-
biet des R. Cotuhé), wo sie auch bei den Yagua des Hinterlandes Gehor
fanden. Viele verliessen daraufhin ihre Siedlungen und Pflanzungen und
zogen an den Amazonas, wo er als Wahrzeichen seiner Kongregation (Cru-
zada Apostélica Evangélica) riesige Kreuze aufpflanzte (in Iquitos mit
bunten Gliihlampchen beleuchtet). 95 % seiner Anhénger glauben, er sei ein
Gesandter Gottes, seine Autoritit sei “semejante al la de Dios” und sie
wiirden alles befolgen, was er ihnen befehle (Fresno, Vallinas Alvarez, Del
Pozo Liebana 1981 : 103ff.).

Die Yagua, die an den Amazonas gezogen waren, blieben dort entweder in
den Mestizo-Siedlungen hingen oder folgten dem Hermano da Cruz auf
seinen Hunderte von Kilometern umfassenden Kreuzziigen Amazonas,
Ucayali und Putumayo auf- und abwiérts. Als die Welt 1975 nicht unterging,
machten sich nur wenige Enttduschte auf den Riickweg. Die anderen ver-
suchten, sich als Tagelohner und Bettler in den Amazonasstddten durchzu-
schlagen oder bei den dort bereits ansdssigen Yagua Unterschlupf zu finden.

253



Ahnlich wie bei den Tupi oder den Ticuna gehért die Vorstellung von
aufeinanderfolgenden, durch Naturereignisse jeweils zerstorten Welten zur
Eschatologie der Yagua, doch soweit mir bekannt ist, nicht in der ausgeprag-
ten Art wie bei ersteren, wo die Suche nach der ‘“‘terre sans mal”’, einem
paradiesischen Land, Ursache grossrdumiger Wanderungen (eben z.B. der-
jenigen der Kiistentupi nach Chacapoyas cf. S. 221) gewesen ist. Mehr als
durch die eigenen Glaubensvorstellungen verursacht vermute ich den Grund
fiir die grosse Wirkung dieser jiingsten messianischen Bewegung in der
ausweglosen Situation der Yagua, die sich, gelihmt vom Kulturkontakt-
schock und im Hinterland dezimiert und verunsichert, den Patrones ausgelie-
fert fanden und nun in dieser Bewegung eine Mdoglichkeit des Ausbruchs und
der Solidaritat sahen.

Jedenfalls rief der Kreuzzug des Hermano, nebst der Schuldsklaverei, die
distanzmdssig und quantitativ grosste Migration unter den Yagua hervor.

4. Zusammenfassung

Der archiologische Befund sowie die friihen Quellen legen nahe, dass die
Yagua zur Zeit der spanischen Conquista, und wohl auch Jahrhunderte
zuvor, sicher nicht am Amazonas, sondern im Hinterland desselben, im
Quellgebiet oder Oberlauf seiner linken Zu- und deren Nebenfliisse lebten,
also in einem Gebiet, das zum Teil heute noch von ihnen bewohnt wird. Die
ersten fassbaren Wanderungen wurden durch die spanisch-portugiesische
Prasenz (Mission einerseits, Sklavenjagden andererseits) am oberen Amazo-
nas ausgelost und dauerten das ganze 18. Jahrhundert iiber an. Sie bestanden
hauptsachlich aus einem Pendeln zwischen Amazonas und Hinterland. Nebst
externen Faktoren wie der Ansiedlung der Yagua in Reduktionen, der
Zwangsrekrutierung als Sklaven und der Verlegung von Missionsdorfern
spielten interne Faktoren ebenfalls eine Rolle, insbesondere Zwistigkeiten
innerhalb der Yagua- oder zwischen Yagua und Nachbargruppen, ferner das
traditionelle Verhalten bei Todesfédllen, das im Wegzug einer Dorfgemein-
schaft besteht. Gerade letzteres wurde durch die vermehrten Todesfille
infolge eingeschleppter europiischer Krankheiten intensiviert.

Die Migrationen des 19. Jahrhunderts unterscheiden sich von denjenigen
des 18. Jahrhunderts nicht wesentlich. Sie sind nur schlechter dokumentiert.
Allerdings nimmt, unter dem Einfluss der Mission, die Tendenz zu, auch aus
entlegeneren Gebieten, wie dem Rio Yaguas, in Amazonasnidhe, an den
Amazonas selbst oder gar auf dessen Sidufer zu ziehen. An Stelle der
Deportation tritt als externer Faktor das Prinzip der Schuldsklaverei.

Die Migrationen des 20. Jahrhunderts schliesslich zeigen eine verstirkte
Mobilitdt der Yagua sowohl innerhalb der einzelnen Flussgebiete als auch
weit iiber dieselben hinaus, mit einem anhaltenden Trend einerseits flussab,

254



anderseits am Amazonas zu siedeln. Riickladufige Bewegungen gehdren dabei
zu den Seltenheiten. _

Als externe Faktoren sind der durch die extraktive Wirtschaftspolitik in-
und ausldndischer Regierungen ausgeldste Bedarf an Arbeitskriaften zu
nennen, die unter den Indianern rekrutiert werden (Gummi, medizinische
Rohstoffe, Felle, Holz), ferner der Zuwachs der missionarischen Aktivitit
durch die protestantische Mission (Summer Institute of Linguistics), messia-
nische Bewegungen und der Tourismus. Zu den bereits erwdhnten internen
Faktoren treten noch andere, kulturinhdrente Migrationsursachen, die erst
durch die ethnologische Forschung aufgedeckt werden konnten; so z.B. die
Auswirkung schamanistischer Tétigkeiten, aber auch Heiratsvorschriften,
Wildfolge und Brandrodungsfeldbau.

Abschliessend kann festgehalten werden, dass zwar Migration in Form von
Semi-Nomadismus (auf beschranktem Raum, z.B. im Quellgebiet zweier
Fliisse 0.4.) zum kulturellen Verhalten der Yagua gehort, dass aber die heute
feststellbare hohe Mobilitdt, insbesondere iliber grosse Distanzen, und die
geringe Konstanz an einem Ort auf einer Potenzierung (nicht bloss Kumulie-
rung) interner mit externen Faktoren beruht, die den ethnischen Zusammen-
halt der Yagua zu sprengen droht.

255



Jisvug
g\ B

.

s201 1903 My
peisioqe 3

ny3ad

n sisaren

\o\)/;?&#.?\ll
N\ °ly

"20400mp 04

..::_...,@M

7

\"

Verbreitung der Yagua (1981)

256



Literaturverzeichnis

Acuna, Christoval de
1891 Nuevo descubrimiento del gran rio de las Amazonas (Coleccidn
de libros que tratan de América). Madrid.

Adams, William
1978 The retreat from Migration. Ann. Rev. Anthropol. 7 (Palo
Alto) : 483-532.

Alvar, Manuel
1977 Leticia. Instituto Caro y Cuervo 43 (Bogotd).

Alvarez, Laurentino
1913 Misiones Agustinos de Iquitos: Costumbres de una tribu sal-
vaje. Espafia y América (Madrid) 11 (1) : 336-353, 39 (11) :
61-75.
1925 Un viaje de 7 dias al través de una tribu salvaje: mi expedicién a
una tribu salvaje. Archivo Histérico Hispano Agustiniano
(Madrid) 24 : 144-159, 289-303.

Alzate Angel, Beatriz
1982 Fuentes para una historia de la Amazonia, siglos XVI-XVIII.
Seminario sobre la Amazonia Colombiana (Bogotd) Manus.

Barcelona, Fidel de
1955 Correria misional de Tarapaca al rio Amazonas. Mirador Ama-
zénico (Bogotd) 3 (3) : 23-29.
Boeldeke, Alfred
1958 With Graciela to the Headhunters. New York.

Bolian, Charles E.
1972 An Archeological Survey of the Trapecio of Amazonas, Colum-
bia. Paper presented at the 1972 Northeastern Anthrop. Mee-
tings (Buffalo) Manus.

Cardoso de Oliveira, Roberto

1977 Posibilidad de una antropologia de accién entre los Tukuna.

América Indigena (Mexico) 37 (1) : 145-169.
Carneiro, Robert L.

1960 Slash-and-burn agriculture: a closer look at its implications for
settlement patterns. Men and Cultures, selected Papers of the
5th Int. Congr. of Anthropol. and Ethnol. Sciences 1956 Univ.
of Pennsylvania Press : 229-234.

Castelnau, Francis de
1851 Expédition dans les parties centrales de I’Amérique du Sud, de
Rio de Janeiro a Lima, et de Lima au Para; exécutée par ordre

257



du Gouvernement francais pendant les années 1843 4 1847 sous
la direction de ... Paris: P. Bertrand Libraire-éditeur.
Centlivres, Pierre; Gasché, Jirg et A. Lourteig
1975 Culture sur brilis et évolution du milieu forestier en Amazonie
du Nord-Ouest. Bull. Soc. Suisse d’Ethnologie, Numéro spé-
cial. Geneve.
Chantre y Herrera, José
1901 Historia de las misiones de la compania de Jesuds en el Maranén
Espanol, 1637-1767. Madrid.
Chaumeil, Jean-Pierre et Josette
1974 Contribution a I’étude ethnographique des Indiens yagua du
bassin de I’Amazone (Nord-Est péruvien). Paris. Manus.
1976 Los Yagua de la Amazonia peruana (elementos de demografia).
Amazonia Peruana (Lima) 1 (1) : 73-94.
1978 Los Mellizos y la Lupuna (Mitologia Yagua). Amazonia Peru-
ana (Lima) 2 (3) : 159-184.
1979 Chamanismo yagua. Amazonia Peruana (Lima) 2 (4) : 33-70.
1981 Historia y migraciones de los Yagua de finales del siglo XVII
hasta nuestros dias. Lima: CAAP.
Clogh, Stewart
0.D. The Amazons. Diary of a 12 month’s journey. London.
Compte, Frandisco Maria
1885 Varones ilustres de la Orden Serafica en el Ecuador, desde la
fundaciéon de Quito hasta nuestros dias, tomo I. Quito, 2a ed.
Coriat, Juan
1943 El hombre del Amazonas: Ensayo monogrifico de Loreto.
Lima. 2a ed.
Cotlow, Lewis
1954 Amazon Head-Hunters. London: Robert Hale Limited.
Cruz, Laureando de la
1885 Nuevo descubrimiento del Rio Maranén, llamado de las Ama-
zonas, afo de 1651 (1653), en: Compte..., Quito.
Cuervo, Antonio B.
1892 Coleccién de documentos inéditos sobre la geografia y la histo-
ria de Colombia. 2. Bogota.
Diaz, Paulino
1903 Prefectura de San Le6n del Amazonas, Anales de la Propaga-
cién de la Fé en el Oriente del Pert 3 (3a) (Lima) 128-130.
Domville-Five, Charles

0.D. Among wild tribes of the Amazons. London: Seeley, Service
and Co.

258



Edmundson, George
1922 Journal of the Travels and Labours of Father Samuel Fritz in the
River of the Amazons between 1686—1723. London: Hakluyt
Soc. (Reprint Nendeln: Kraus, 1967).

Espinosa Pérez, Lucas
1955 Contribuciones linguisticas e etnograficas sobre algunos pueblos
indigenas del Amazonas peruano, tomo I, Madrid

Fejos, Paul
1943 Ethnography of the Yagua. Viking Fund Publications in
Anthropology 1, New York.

Figueroa, Francisco de
1904 Relacion de las Misiones de la Compafia de Jesus en el pais de
los Maynas (Coleccién de Libros y Documentos Referentes a la
Historia de América, I), Madrid.

Flornoy, Bertrand
1955 Yawa, le peupe libre. Paris: Amiot-Dumont.

Fraysse, Josette
1975 Etude de la grande féte traditionnelle des Indiens yagua du
bassin de I’Amazone (Nord-Est péruvien). Paris: Manus.

Fresno, Andres; Vallinas Alvarez, Laureano und Victoriano del Pozo Lie-
bana
1981 EIl Fenémeno Religioso de los Hermanos de la Cruz en Iquitos.
Lima: Manus.

Gade, Ole
1970 Geographical Research and Human Spatial Interaction: a
review of pertinent Studies in Migration. Migration and Anthro-
pology (Seattle) : 72-82.

Gicklhorn, Josef und Renée
1943 Im Kampf um den Amazonenstrom. Das Forscherschicksal des
P.S. Fritz. Prag-Leipzig-Berlin. Noebe & Cie.

Gil Munilla, Ladislao
1954 Descubrimiento del Maraiién (Publicaciones de la Escuela de
Estudios Hispano-Americanos, No. 84), Sevilla.

Girard, Raphaél
1963 Les Indiens de I’Amazonie péruvienne. Paris: Payot.

Gregorio y Alonso, B.
1951 Accién Misionera de los P.P. Agustinos en Loreto bajo su triple
aspecto religioso, cultural y cientifico. Misiones Agustinianas
1901-1951. Lima: Antonio Lulli.

259



Hanke, Lewis (ed.)
1978 Los Virreyes Espafioles en América durante el Gobierno de la
Casa de Austria. Peru 3, BAE. Madrid.

Heim, Arnold
1948 Wunderland Peru. Bern: Hans Huber.

Herndon, William L.
1854 Exploration of the Valley of the Amazon. Washington: Robert
Armstrong.

Hoffmann-Nowotny, Hans-Joachim
1970 Migration : ein Beitrag zur einer soziologischen Erkldrung.
Stuttgart: Enke.
1981 A Sociological Approach toward a General Theory of Migra-
tion. Kritz, M. et al. (eds.), Global Trends in Migration (New
York) : 64-83.
Jackson, J.
1969 Migration. Cambridge: Cambridge Univ. Press.

Jiménez de la Espada, Marcos
1880 y 1881. Viaje del capitin Pedro Texeira, aguas arriba del rio
Amazonas (1.638-1.639). Boletin de la Sociedad Geografica de
Madrid, IX y XIIT (Madrid).
1965 Relaciones Geogréficas de Indias, 1-3, BAE 183-185, Madrid.

Jouanen, José

1943 Historia de la Compania de Jesus en la antigua Provincia de
Quito 1570-1773, (1I), Quito.

Konetzke, Richard
1970 Die “Geographischen Beschreibungen™ als Quellen zur hispa-
noamerikanischen BevoOlkerungsgeschichte der Kolonialzeit.
Jahrbuch fiir Geschichte von Staat, Wirtschaft und Gesellschaft
Lateinamerikas. (Koln) : 2—-65.
Kritz, Mary; Keely, Charles and Silvano Tomasi (ed.)
1981 Global Trends in Migration. Center of Migration Studies. New
York.
Larraburre i Correa, Carlos
1905- 1908 Coleccién de Leyes, decretos, resoluciones i otros docu-
mentos oficiales referentes al Departamento de Loreto. Lima:
La Opinion Nacional.
Lathrap, Donald W.
1970 The Upper Amazon, London: Thames and Hudson.
1972 Alternative models of population movements in the tropical
lowlands of South America. XXXIX Congreso Internacional de
Americanistas Lima, Actas y Memorias Vol. 4 (Lima) : 13-23.

260



Magnin, Juan
1940 Breve descripciéon de la Provincia de Quito, en la América

meridional, y de sus Misiones. Revista de Indias 1 (1) (Ma-
drid) : 151-184,

Marcoy, Paul
1869 Voyage de I’Océan Pacifique a ’Océan Atlantique a travers
I’Amérique du Sud (1848-1860). Vol. II. Paris: Hachette.

Markham, Clements R.
1859 Expeditions into the Valley of the Amazons, 1539, 1540, 1639
(Works Issued by The Hakluyt Society, 24). London.

1861 The Expedition of Pedro de Ursua and Lope de Aguirre in
search of El Dorado and Omagua. New York: B. Franklin.

Maroni, Pablo

1889— 1892 “Noticias auténticas del famoso rio Marafién y mision
apostdlica de la Compaiiia de Jesus de la Provincia de Quito en
los dilatados bosques de dicho rio, escribialas por los afos de
1738 un misionero de la misma compafia. Boletin de la Socie-
dad Geogrifica de Madrid 26-33 (Madrid), 26 (1889) : 194-
270 y 297-430; 27 (1889) : 47-101; 28 (1890) : 175-203 y 383-
454; 29 (1890) : 73-119 y 220-266; 30 (1891) 111-161, 193—
235 y 381-405; 31 (1891) : 22-77 y 235-282; 32 (1892) : 113-
143; 33 (1892) : 24-79.

Martius, Carl F. von
1867 Beitridge zur Ethnograpie und Sprachenkunde Amerikas, zumal
Brasiliens. Leipzig: F. Fleischer.

Maw, Henri L.
1829 Journal of a passage from the Pacific to the Atlantic, crossing
the Andes in the Northern provinces of Peru and descending the
river Maraién or Amazon. London: John Murray.

Mazxwell, Nicole
1961 Witch Doctor’s Apprentice. New York: Macmillan

Medina, José Toribio
1934 The Discovery of the Amazon. American Geogr. Soc. Special
Publ. 17, New York.

Medina Tellez, Gabriel
1979 Arara. New York: Exposition Press.

Meggers, Betty J.
1971 Amazonia: Man and Culture in a Counterfeit Paradise. Chi-
cago: Aldine-Atherton.

261



Métraux, Alfred
1927 Migrations Historiques des Tupi-Guarani. Journal de la Société
des Américanistes, N.S. XIX, (Paris).

Millares, Jorge H.
1955 Fray Gaspar de Carvajal: Relacion del nuevo descubrimiento
del famoso rio Grande de las Amazonas. Mexico.
Montoya Sanchez, Javier
1967 “Los Yaguas™ (contribucion al estudio sobre los hijos adoptivos
de Colombia). Boletin del Instituto de Antropologia de Medel-
lin 3 (10) (Medellin) 99-134.

Myers, Thomas
1982 Culture Change among the Omagua. Paper presented at the
44th Internat. Congress of Americanists. Manchester. Manus.

Nimuendaju, Curt
1952 The Tukuna. Univ. of California Publ. in American Arch.
Ethnology 45, Berkeley.
Nino, Hugo
1977 Primitivos relatos contados otra vez. Inst. Col. de Cultura.
Bogota: Andes.

Ordinaire, Olivier
1892 Du Pacifique a I'’Atlantique par les Andes péruviennes et
I’Amazone. Paris: Pion, Nourrit & Cie.

Orton, James
1876 The Andes and the Amazon or across the continent of South
America. New York: Harper & Brothers.

Osculati, Gaetano
1919 Esplorazione delle regioni equatoriali lungo 1l Napo ed il fiume
delle Amazzoni, Frammento di un viaggio fatto nelle due Ame-
riche 18461848, Milano. Tipografia Bernardoni.

Pitt, David C.
1972 Using Historical Sources in Anthropology and Sociology. New
York.

Poeppig, Eduard
1836 Reise in Chile, Peru und auf dem Amazonenstrome (1827-32).
Leipzig.

Powlison, Paul

1959 La cultura yagua reflejada en sus cuentos folkléricos. Folklore
Americano 6-7 : 5-27.

1962 Palatalization portmanteaus in Yagua (Peba-Yaguan). Word 18
(3) : 280-299.

262



1965 A paragraph analysis of a Yagua folktale. International Journal
of American Linguistics 31 : 109-118.

1969 Yagua mythology and its tendencies. Unpublished Ph. D. dis-
sertation. Indiana University.

Powlison, Paul and Esther
1958 El sistema numérico del Yagua (Pebano). Tradicién 8
(Cuzco) : 69-74.
1959 The Yagua (Peban) kinship system. Lingiiistica especial (Rio de
Janeiro) 1 : 238-261.

Prat, Pedro
1912 Carta... donde el R.P. Prefecto da cuenta de los trabajos de los
misioneros y de un nuevo atentado cometido por los caucheros
en las misién de Jerico. Anales de la Propagacion de la Fé en el
Oriente del Perid 7 (2a), memoria del afio 1911-12. (Lima) : 69—
97,

1913 Memoria del estado de la prefectura apostélica de San Ledn del
Amazonas correspondiente al afio 1912. Anales de la Propaga-
cién de la Fé en el Oriente del Peri. 7 (Lima) : 137-38.

Pryor, Robin J.
1981 Integrating International and Internal Migration Theories. Kritz
et al. (ed.). Global Trends in Migration (New York) : 110-129.

Raimondi, Antonio
1942 Apuntes sobre la provincia litoral de Loreto. Iquitos: Imprenta
“el Oriente”.

Rasmussen, Willy
1968 Los Yaguas: ensayo de interpretacion estructuralista. Bogota:
Instituto Caro y Cuervo.

Report and Special Report from the Select Committee on Putumayo
1913 together with the Proceedings of the Committee, Minutes of
Evidence and Appendices. London: Wyman and Sons.

Requena, Francisco
1900 Lybro de Correspondencia de Oficio con el Exm. Sefior Mini-
stro de Indias por Medio del Virrey de Santa F¢; y directamente
sobre Expedicion de Limites en el Marandn... (1779-1882).
Revista Archivos Bibliotecas Nacionales 3 (4) (Rio de Ja-
neiro) : 163-382.
Richmond, Anthony
1976 Internal Migration. London: Sage.
Ripol, Andrés
1959 Tragedia en la Misién Capuchina del Amazonas. Mirador 6 (5)
(Bogotad).

263



Romani Torres, J. R.
1961 “Datos para la antropologia femenina de los Yaguas de la
Amazonia Peruana”. Boletin americanista 7, 8, 9 (3) (Barce-
lona) : 15-32.
Roosevelt, Anna
1980 Parmana. New York: Academic Press.

Safa, Helen and Brian Du Toit
1975 Migration and Development. World Anthropology 11. The
Hague: Mouton Publ.

San Roman, Jesus V. y IPA
1978 Estudio Socio-Econémico de los Rios Amazonas y Napo. Iqui-
tos: CETA.

Schuller, Rodolfo R.
1911 Documentos para la historia de las misiones de Maynas. Boletin
de la Real Academia de Historia, LIX (Madrid) : 337-38.

Schiitz-Holzhauser, Damian
1883 Der Amazonas. Leipzig.

Seiler-Baldinger, Annemarie
1975 “Territoire et migrations des Indiens Yagua”, Bulletin de la
Société Suisse d’Ethnologie, No. spécial. (Genéve) : 143-154.
1979 Indianerschicksale am oberen Amazonas. Indianer Heute. Eth-
nologica Helvetica 1 (Bern) : 51-88.

1979 “‘Héngematten-Kunst”: textile Ausdrucksform bei Yagua- und
Ticuna-Indianern Nordwest-Amazoniens. Verhandl. Naturfor-
schenden Gesell. Basel (Basel) 90 : 59-130.

1980 Indians and the Pioneer Front in the Northwest Amazon. Land,
People and Planning in contemporary Amazonia. Centre of
Latin American Studies, Occas. Publ. 3, Cambridge Univ.
(Cambridge) : 244-248.

1981 Boundaries, peoples and the cultural landscape on the upper
Amazon. Grenze und Kulturlandschaft. Regio Basiliensis
(Basel) 2/3 : 277-290.

1982 Die Yagua. Incomindios (Ziirich) 20 : 57-64.

1982 Changes in traditional Yagua and Ticuna Handicrafts and their
consequences. Paper presented at the 44th Intern. Congress of
Americanists. Manchester. Manus.

Shell, O. and Mary Ruth Wise
1971 Grupos idiomadticos del Pertd. Lima: ILV

Simén, Pedro
1942 Historial de la Expedicion de Pedro de Ursua al Maraiién y las
aventuras de Lope de Aguirre. Lima.

264



Simson, Alfred
1886 Travels in the Wilds of Ecuador and Exploration of the
Putumayo River. London.

Smyth, William and Frederic Lowe
1836 Journey from Lima to Para, across the Andes and down the
Amazon. London.

Spencer, Robert and Leonard Kasdan
1970 Migration and Anthropology. Proceed. of the 1970 Ann. Spring
Meeting of the AES. Seattle.

Stiglich, German et al.
1907 Ultimas exploraciones ordenadas por la Junta de Vias Fluviales.
Lima.

Stocklein, Joseph
1728 Allerhand so lehr- als geistreiche Brief, Schriften und Reisebe-
schreibungen, der Welt-Bott, Bd. 1, Augsburg.

Sturtevant, William
1966 Anthropology, History and Ethnohistory. Ethnohistory 13/1-2
(Buffalo).

Sweet, David G.
1974 A rich realm of nature destroyed: the middle Amazon Valley.
Ph. D. Thesis Univ. Wisconsin.

Szell, Gyorgy (ed.)
1972 Regionale Mobilitdt. Miinchen.

Tejedor, Senen
1927 Breve resefa historica de la mision agustiniana de San Le6n del
Amazonas-Perud. El Escorial: Imprenta del Real Monasterio de
El Escorial.

Tessmann, Gilinther
1930 Die Indianer Nordost-Perus, Hamburg: Friederichsen, De
Gruyter Cie.

Todaro, Michael
1976 Internal Migration in developing countries. Geneva: Intern.
Labour Office.

Torres de Mendoza, Luis (ed.)
1865 Coleccidon de Documentos inéditos del Archivo de Indias. 4.
Madrid.

Uriarte, Manuel J.
1952 Diario de un misionero de Mainas, 2 tomos (Biblioteca ‘‘Missio-
nalia Hispdnica”, Vol. VIII y IX). Madrid.

265



Vacas Galindo, Enrique
1902 Coleccién de Documentos sobre limites ecuatoriano-peruanos,
tomo I, Quito

Vadillo Romani, Aida
1962 Aportes a la antropologia y etnografia del grupo Yagua del alto-
Amazonas. Barcelona: tesis inédita.

1969 Papel e intervencién de la mujer en la tecnologia de la cultura
yagua. Mesa redonda de Ciencias Pre-histdricas y Antropoldgi-
cas. (Lima) Instituto Riva Agiiero 1 : 161-166.

Vajda, L.
1973/74 Zur Frage der Volkerwanderungen. Paideuma (Frankfurt) 19/
20 : 1-50.

Viézques de Espinosa, Antonio
1969 Compendio y Descripcion de las Indias Occidentales. BAE 231,
Madrid.

Veigl, Franz Xavier
1785 Grundliche Nachrichten tuber die Verfassung der Landschaft
von Maynas in Stid-Amerika bis zum Februar 1768, Niirnberg.

Vellard, Jean
1965 Histoire du curare (Poisons de chasse en Amérique du Sud).
Paris: Gallimard.

Villarejo, Avencio
1943 Asi es la selva (Estudio geografico y etnografico de la provincia
de Bajo Amazonas). Lima: Compania de impresiones y publi-

cidad.

1979 Asi es la selva (Estudio geogréfico y etnografico de la provincia
de Bajo Amazonas). Lima: Compaiia de impresiones y publici-
dad. Iquitos: CETA.

Wilgus, Curtis A.
1975 The Historiography of Latin America: a guide to historical
writing, 1500-1800: Metuchen, New York.

Wilkens de Mattos, Jodo
1855 Roteiro da Primeira Viagem do Vapdr Monarcha desde a
Cidade da Barra do Rio Negro ... até a ... Nauta, na Republica
do Peru. Manaos.

1874 Diccionario topografico do Departemento de Loreto na Repu-
blica do Peru. Para.

Wittmann, Heinz
1975 Migrationstheorien. Sozialokonomische Schriften zur Agrarent-
wicklung 9, Saarbricken: SSIP.

266



Wustmann, Emil
1960 Yahua, die Blasrohrindianer. Radebeul: Neumann.
Zarate, Andrés de
1904 Informe que haze 4 Su Magestad el Padre Andrés de Zarate, de
la Compania de Jhests, Visitador y Vizeprovincial ..., en:
Figueroa ... (Madrid) : 341-407.
Zarate, Andrés de; Maroni, Pablo; Detré Guillermo; Deubler, Leonardo;
Reen, Francisco.

1904 Relacion de la Mision apostdlica que tiene 4 su cargo la provin-
cia de Quito, de la Compaiiia de Jesis, en el gran rio Maranén
..., en: Figueroa, ... (Madrid) : 293-339.

Abkiirzungen

BAE Biblioteca de Autores Espanoles.
NBAE Nueva Biblioteca de Autores Espanoles.

267






	Indianische Migrationen am Beispiel der Yagua Nordwest-Amazoniens

