Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 8 (1984)

Artikel: Recht als Zerrspiegel sozialen Wandels
Autor: Benda-Beckmann, Franz von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007702

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Franz von Benda-Beckmann

Recht als Zerrspiegel sozialen Wandels

Einleitung

In meinem Beitrag mdchte ich an Hand eines konkreten Beispieles deutlich
machen, wie gesellschaftliche Veranderungsprozesse durch das Denken iiber
Recht fehlinterpretiert werden. Der Titel “Recht als Zerrspiegel sozialen
Wandels” soll dabei zwei durch Recht gefirbte Interpretationsweisen sozia-
ler Phdnomene andeuten. Die eine liegt darin, dass man das Recht einer
Gesellschaft sozusagen als einen Spiegel verwendet, der die gesellschaftliche
— die soziale, wirtschaftliche, kulturelle und politische — Organisation einer
Gesellschaft reflektiert. Die andere liegt darin, dass man die Zustdnde in
anderen Gesellschaften weitgehend durch die Begriffe und Kategorien des
eigenen Rechts wahrnimmt; besser gesagt, mit deren Hilfe man sich ein Bild
von dem Recht der eigenen Gesellschaft macht. Das konkrete Beispiel, mit
welchem ich diese Interpretationsweisen illustrieren will, sind die gesell-
schaftlichen Verdnderungen, die sich nach Ansicht vieler Beobachter und
Interpreten in den ersten Jahrzehnten dieses Jahrhunderts in West Sumatra
abgespielt haben. Kurz gesagt, geht es hier um den vermeintlichen Zusam-
menbruch der auf kommunalem Grundeigentum beruhenden matrilinearen
sozialen und wirtschaftlichen Organisation der Minangkabau; einmal bedingt
durch die zunehmende Geldwirtschaft, welche zur Individualisierung der
Rechte an Grund und Boden fiihrte, zum anderen durch die, ebenfalls durch
diesen Individualisierungsprozess begiinstigte Herausbildung eines Erbrechts
in der ménnlichen Linie.

Das Minangkabausche Beispiel ldsst die Mechanismen, welche die ver-
zerrte Interpretation bewirkten, deutlich sehen. Bevor ich jedoch auf das
Beispiel selbst eingehe, will ich zunichst die mit Recht zusammenhédngenden
Interpretationsmechanismen kurz in allgemeiner Form behandeln.

Die (Zerr-)Spiegel-Funktion des Rechts

Zunichst zum ersten Punkt: Recht als Spiegel gesellschaftlicher Verhilt-
nisse. Diese Denkweise ist aus der dlteren Ethnologie bekannt, etwa aus den
evolutionistischen Theorien, die vom Vaterrecht und vom Mutterrecht spra-
chen, und damit ganz sicherlich nicht nur das “Recht” der betreffenden
Gesellschaften meinten, sondern die gesamten gesellschaftlichen Verhilt-

195



nisse.! Wir kennen sie aus den Arbeiten Maines (1861), der die Entwicklung
von primitiven zu zivilisierten Gesellschaften im Ubergang vom Statusrecht
zum Kontraktrecht ausgedriickt sah. Schliesslich kennen wir sie aus dem
Werk Durkheims (1893), dem Recht ein verldsslicher Index bestimmter
Formen gesellschaftlicher Solidaritit und Kohision war, und der den Uber-
gang von mechanischen zu organischen Formen der Solidaritit in sich
dndernden Rechts- und Sanktionsformen widerspiegelt sah. Recht wurde
hier immer im weitesten Sinne gebraucht, die gesellschaftlichen Verhéltnisse
gemeint. Verwunderlich ist das nicht, wenn man bedenkt, dass die meisten
Griindungsviter der modernen Ethnologie und Soziologie studierte Juristen
waren, z.B. Morgan, Mac Lennan, Maine, Bachhofen, Steinmetz, Weber,
Durkheim und Thurnwald.

Was impliziert nun diese Denkweise? Das Recht einer Gesellschaft besteht
aus kognitiven und normativen Schemata, aus weitgehend institutionalisier-
ten Vorstellungen — Vorstellungen steht hier als Sammelbegriff fiir Kon-
zepte, Regeln, Prinzipien, Standarde, Normen —, welche Aussagen dariiber,
wie die Dinge sind und weshalb sie so sind, und dariiber, wie sie sein sollen,
missen oder konnen, machen.? Diese Schemata sind weiterhin dadurch
gekennzeichnet, dass sie fiir Mitglieder der Gesellschaft verbindlich erachtet
werden: d.h. die Zustdnde sollen in ihren kognitiven Schemata erfasst
werden, Verhalten soll sich in ihrem Rahmen halten, mit bestimmten Ereig-
nissen sollen bestimmte Konsequenzen verbunden werden. Diese Schemata
strukturieren so weitgehend das Verhalten der Gesellschaftsmitglieder im
sozialen, politischen und wirtschaftlichen Lebensbereich. Betrachtet man
nun Recht als Spiegel gesellschaftlicher Verhiltnisse, so beinhaltet dies mehr
oder weniger, dass man das durch das Recht vorgeschriebene Verhalten mit
tatsdchlichem Verhalten gleichsetzt.

Diese Zuordnung von Verhalten zu Recht und das Zuordnungsdenken,
auf welchem es beruht, sind problematisch. Jeder denkt hier wahrscheinlich
sofort an den Gegensatz zwischen “Sein” und “Sollen”, “Ideal’”” und ‘“Wirk-
lichkeit”. Rechtsideal und Rechtswirklichkeit fallen bekanntlich meist aus-
einander und sollten darum nicht gleichgestellt werden.

1 Z.B. Bachofen (1948, urspriinglich 1861), Morgan (1877), Maine (1861), Engels (1884).
Dasselbe gilt weitgehend fiir die Vertreter der Ethnologischen Jurisprudenz Post (1894) und
Kohler (1897). Die sogenannte Fragebogenaktion, mit deren Hilfe man die Rechtsverhiilt-
nisse in den Kolonialgebieten erforschen wollte, waren nicht auf spezifisch “rechtliche”
Phianomene ausgerichtet, sondern versuchten, die gesamte soziale, wirtschaftliche und
politische Organisation der betreffenden Gesellschaften zu erfassen, siehe Kohler (1897) und
Post in Steinmetz (Hrsg., 1903).

2 An anderer Stelle habe ich versucht, einen fiir interkulturelle Vergleiche tauglichen Begriff
des Rechts zu entwickeln, F. von Benda-Beckmann (1979 a : 25 ff., 1981).

196



Dies ist ein, bei weitem jedoch nicht der problematischste Aspekt der
Zuordnung von tatsichlichem Verhalten zum Recht.? Viel problematischer
ist es, dass das Zuordnungsdenken von einer ganz bestimmten Sichtweise auf
das Recht geprigt ist, welche ihre Basis in der Juristenideologie hat, jedoch
auch das allgemeine gesellschaftliche Denken tiber Recht dominiert. Man
geht hier aus von Recht als der Summe préskriptiver, ein bestimmtes
Verhalten zwangsweise vorschreibender Normen. Die Gegeniiberstellung
von Sein und Sollen, Ideal und Wirklichkeit beruht auf dieser Sichtweise. Sie
zwingt die Frage nach dem Verhiltnis zwischen Recht und Verhaltensprozes-
sen in ein enges Schema: die Frage richtet sich beinahe ausschliesslich
darauf, ob das betreffende Verhalten normgemaiss oder normabweichend ist.
Die Idee der Norm, ein zentraler Begriff in der Gesellschaftswissenschaft,
entspricht diesem Schema. Normen werden im allgemeinen als Regeln
definiert, die in einer bestimmten Situation ein bestimmtes Verhalten vor-
schreiben, und die im Fall abweichenden Verhaltens eine gesellschaftliche
Reaktion in der Form einer Sanktion androhen.* Die Art der Sanktion, der
Grad ihrer Institutionalisierung, markiert die Unterschiede zwischen Typen
von Normen, z.B. zwischen sozialen und Rechtsnormen.

Durch das Denken in Normen wird dem Recht schematisch Verhalten
zugeordnet, wodurch wir dann zwei Brocken Verhalten bekommen: das
normkonforme, normale Verhalten und das normabweichende, anormale
Verhalten. In der Sicht der beschriebenen Denkweise wird nur das tatsidch-
lich oder vermeintlich normabweichende Verhalten als Problem empfunden,
denn es ist das Verhalten, welches Gegenstand der prototypischen Rechtsan-
wendung, des gerichtlichen Prozesses, ist. In diesen Prozessen werden
Zustidnde, Ereignisse, Verhalten mit den juridischen Schemata korreliert,
um problematische Situationen, meistens Konflikte, in den Termini des
Rechts zu l6sen.

Dieses Denken tiber Recht und Prozesse, in denen Recht angewendet
wird, geht aus von Grenzsituationen.® Die entscheidende Frage ist, ob ein
bestimmtes Verhalten noch innerhalb oder schon ausserhalb der Norm liegt,
ob eine Sanktion erfolgen muss oder nicht. Das innerhalb der Grenzen

3 Vor allem Abel (1973, 1980) hat mit Nachdruck auf die Beschrinkungen hingewiesen,
welche die einseitige Ausrichtung auf die Diskrepanz zwischen Sein und Sollen mit sich
bringt.

4 Dieses normtypologische Modell liegt auch heute noch den meisten ethnologischen und
soziologischen Rechtsdefinitionen zu Grunde. Vgl. u.a. Weber 1956 : 17, Geiger
1964 : 126 ff., Konig 1976 : 46; Hoebel 1954 : 25 ff., Epstein 1967 : 206.

Zu den wenigen Ausnahmen gehdren:
Barkun 1968, F. von Benda-Beckmann 1981, Griffiths 1983.

5 Fir eine vergleichende Analyse dieser juristischen Denkweise mit den minangkabauschen
Norminterpretationen im Bereich des Beweisdenkens, K. von Benda-Beckmann (1983).

197



liegende normale, gleich normgemaésse Verhalten ist aus dieser Sichtweise

mit Bezug auf das Recht unproblematisch.

Gerade die Zuordnung von “normalem’ Verhalten zur Rechtsnorm — die
Idee, dass man sich unter nicht-abweichendem Verhalten ein ganz bestimm-
tes Verhalten vorstellt — muss jedoch fiir den Sozialwissenschaftler zum
Problem werden. In diesem gedanklichen Schema wird der Normativitit des
Rechts eine Normalitit sozialen, wirtschaftlichen und politischen Verhaltens
zugeordnet, indem man der Rechtsnorm eine ihrer Aussage entsprechende
statistische Norm, Verhaltensregelméassigkeiten, entsprechen lasst.°

Dieses Gedankenschema fiihrt zu zwei unterschiedlichen Zuordnungs-
weisen:

1. Ist man in der Lage, empirische Verhaltensregelméssigkeiten festzustel-
len, die rechtmassig sind, so werden diese durch das Denken in Normen
und Grenzsituationen mit dem rechtmissigen Verhalten schlechthin
gleichgesetzt. Abweichungen von dieser statistischen Norm erscheinen
dann unwillkiirlich auch als Abweichungen von der Rechtsnorm.

2. Ist man nicht in der Lage, empirische Verhaltensregelméssigkeiten wahr-
zunehmen, wird man sich von der Struktur des Regelsystems leiten lassen.
Die allgemeine Regel wird zum allgemeinen Verhalten, die Ausnahmere-
gel oder die Regelung eines besonderen Falles wird zur statistischen
Ausnahme oder zur statistischen Besonderheit. Ich will das kurz in
Vorgriff auf das Minangkabausche Beispiel illustrieren. Dort war es nach
den Beschreibungen die allgemeine Regel, dass Land nicht verpfindet
werden durfte. Verpfindungen waren nur in bestimmten Ausnahmesitua-
tionen zuldssig (ndmlich wenn ein weibliches lineage-Mitglied heiratete,
ein /ineage-Oberhaupt eingesetzt werden sollte, ein Begribnis stattfinden
oder das Familienlanghaus repariert werden sollte). Und auch in diesen
Fillen war es nur dann zuldssig, wenn alle lineage-Mitglieder mit der
Verpfiandung einverstanden waren.

Diesen Regeln wird in der Literatur quasi automatisch zugeordnet, dass
Verpfindungen statistisch nur sehr selten stattfinden, also nicht nur in der
normativen, sondern auch in der statistischen Regel die Ausnahme bil-
den.” So werden wirtschaftliche Verhaltensregelméssigkeiten normativ
konstruiert, obgleich die Regeln sowohl seltene wie auch hidufige Ver-

6 Die meisten Normbegriffe beruhen auf dieser Zuordnung. Hoebel z.B. beginnt seine
Begriffskonstruktion mit behavior patterns und habits, Normen im statistischen Sinne. Diese
neutralen statistischen Normen erhalten dann Soll-Charakter und werden zu sozialen Nor-
men (1954 : 11, 14 f.). Diese sozialen Normen schliesslich haben rechtlichen Charakter,
wenn sie in einer bestimmten Form sanktioniert werden (1954 : 28). Ahnlich, allerdings viel
durchdachter, entwickelt auch Geiger (1964 : 49, 62 ff.) den Begriff der Rechtsnorm. Uber
die hierbei auftretenden Wahrnehmungsstérungen vgl. auch Gabel (1980).

7 Kahn (1976, 1980 b); Schrieke (1955).

198



pfindungen zulassen, und sich somit eine grosse Variationsbreite in
wirtschaftlichen Verhaltensformen im Recht spiegeln konnte.

Diese Art des Zuordnungsdenkens und die daraus resultierende normative
Konstruktion von Wirklichkeit wird durch einen weiteren Umstand begiin-
stigt und verstdrkt. Recht wird, wie bereits gesagt, im Sinne des normativen
Systems, der Idealordnung, gesehen. Durch seine Bestimmung als Idealord-
nung wird es von dem Sein, der tatsichlichen Zustandsordnung getrennt.
Dadurch iibersieht man leicht, dass die juridischen kognitiven und normati-
ven Schemata ebenfalls verwendet werden, um diese Seinsordnung zu
beschreiben und zu begreifen. Welche Beschreibung einer Gesellschaft
kommt aus ohne Begriffe wie Rechte, Pflichten, Gruppenmitgliedschaft,
Eigentum, Besitz, Verkauf, Verpfandung, etc.? Diese Begriffe werden dann
nicht im Sinne der Idealordnung verwendet; es sind der Idealordnung
entlehnte Begriffe, die zur Kennzeichnung der Zustandsordnung verwendet
werden. Meist ist man sich dabei nicht bewusst, dass und was das mit Recht
zu tun hat. Denn man befasst sich ja mit der ‘“Wirklichkeit”, und nicht mit
der Idealordnung. Und man befasst sich nicht mit Grenzsituationen, z.B.
Streitschlichtungsverfahren, die ja anerkanntermassen die Doméne der
Rechtsethnologen sind, sondern mit im Prinzip konfliktindifferenten Alltags-
situationen. Das eigene Rechtsdenken wird als nicht juristisch erfahren, weil
in unserer Gesellschaft das Denken tiber Recht und die Kenntnis rechtlicher
Schemata und Interpretationsmechanismen weitestgehend differenziert, ver-
wissenschaftlicht sind, und weil ihre Verwendung in Entscheidungsverfahren
nur bestimmten Experten zugestanden wird. Man nimmt sie (wenn tber-
haupt) nur wahr in den durch dieses Rechtsdenken als typisch juristisch
gekennzeichneten Situationen, den Verwaltungs- und Gerichtsverfahren.
Hier weiss man, dass der sogenannte Tatbestand durch professionelle Juri-
sten, Richter, Rechtsanwilte und Staatsanwilte, in den Termini der juridi-
schen Schemata erfasst wird. Aber der normale Mensch, worunter der
Ethnologe und Historiker, tut es in anderen Kontexten auch. So verschliesst
man sich der Problematik der juristisch gefarbten Wirklichkeitsbeschrei-
bung.

Das bringt mich zum zweiten eingangs genannten Punkt, dem Ethnozen-
trismusproblem. Das Problem selbst ist bekannt genug®, und ich kann mich
deshalb kurz fassen. Wichtig ist mir nur, darauf hinzuweisen, dass die
Verwendung der eigenen Gesellschaft entlehnter rechtlicher Begriffe zur

8 Schon Van Vollenhoven (1909) betonte, dass die Adat Konzepte, Regeln und Institutionen
der indonesischen Gesellschaften nicht in den Begriffen des hollindischen Rechts adiaquat
ausgedriickt werden konnten. In der jiingeren Rechtsethnologie wurden diese Probleme vor
allem in der sogenannten Gluckman-Bohannan Kontroverse diskutiert, vergl. Bohannan
(1969), Gluckman (1969); siehe auch Nader (1969), Moore (1969), F. von Benda-Beckmann
(1979 a : 13 ff.)

199



Beschreibung und Analyse fremder Gesellschaften problematisch ist, sowohl
soweit es um die Idealordnung geht als auch bei der Beschreibung der
Wirklichkeit. Man verzerrt nicht nur die Regeln, Normen anderer Gesell-
schaften, wenn man sie in das Regel- und Normschema der eigenen Gesell-
schaft presst; auch die tatsdchlichen Verhiltnisse, die man mit Begriffen wie
Rechte, Pflichten, Eigentum etc. kennzeichnet. Hier wird besonders deut-
lich, dass man kein Jurist zu sein braucht, um der Gefahr des juristischen
Ethnozentrismus zu erliegen. Ja, die Gefahr ist beim Nicht-Juristen vielleicht
noch grosser als beim Juristen, da sich zu leicht das Gefiihl einschleicht, dass
man ja nicht mit Recht zu tun habe, und deshalb leichter tiber die mit Recht
zusammenhdngenden Probleme hinwegsieht. Teil des juristischen Ethnozen-
trismus ist es, dass man auch die in der eigenen Gesellschaft gegebene
Differenzierung des Juristenrechts von der alltdglichen Rechtskenntnis und
Rechtsanwendungsbefugnis auf andere Gesellschaften iibertrigt, in denen
sie nicht, oder kaum exisiert.

Diese abstrakten Uberlegungen méchte ich nun an dem Beispiel der
Veridnderungsprozesse in West-Sumatra illustrieren.

Vermogensverhiltnisse bei den Minangkabau’

Die Minangkabau bewohnen das Hochland von West-Sumatra. Zu Beginn
des 19. Jahrhunderts bildeten die nagari, Dorfrepubliken, weitgehend auto-
nome politische territoriale Einheiten. Diese nagari waren, historisch gese-
hen, aus dem Zusammenschluss von lokalisierten Segmenten von (minde-
stens vier unterschiedlichen) Matriclans entstanden. Diese lokalen Clanseg-
mente setzen sich aus einer Mehrzahl von matrilinearen Abstammungsgrup-
pen zusammen, die ich im folgenden kurz /ineages nennen werde. Lineages
konnten vollstindig aus matrilinearen Verwandten bestehen. Neben der
Matrifiliation gab es jedoch auch andere Inkorporationsmechanismen, For-
men der Adoption und Assoziierung clan-fremder Minangkabau. Ferner
konnten auch Nachkommen friiherer Sklaven einer /ineage angehoren.

Nach Minangkabauschem Adat (ein Sammelterm fiir Recht, Moral,
Gewohnheiten) sind lineages vornehmlich dadurch gekennzeichnet, dass sie
ein gemeinschaftliches Erbgut haben (pusako). Dies besteht im wesentlichen
aus materiellen Erbgilitern, vorwiegend irrigiertem Reisland, und dem mit
einem besonderen Titel versehenen Amt des lineage-Oberhaupts, der die
lineage im Adatrat, der hochsten politischen Institution des nagari, repréasen-
tierte.

9 Eine ausfiihrliche Beschreibung der Vermdgensverhéltnisse in Minangkabau im pluralisti-
schen indonesischen Rechtssystem und der geschichtlichen Entwicklung des Vermégens-
rechts findet sich in F. von Benda-Beckmann (1979 a). Fiir friihere ausfiihrliche Darstellun-
gen Willinck (1909) und Guyt (1936).

200



Das Erbgut wurde mittels bestimmter Allokationsmechanismen an Seg-
mente und Individuen verteilt. Die hierdurch entstandenen Berechtigungen
wurden nach der matrilinearen Abstammung folgenden Regeln vererbt. Voll
berechtigt, an diesen Zuweisungen teilzunechmen, waren jedoch nur die
tatsdchlichen matrilinearen Nachkommen der Vorfahren, welche das betref-
fende Land urspriinglich zu lineage-Gut gemacht hatten.

Adoptierte oder assozierte [lineage-Mitglieder sowie die Nachkommen
ehemaliger Sklaven erhielten Land eher auf der Basis einer /ineage-internen
Patron-Client Beziehung zugewiesen.

Erbgut war prinzipiell Gebrauchsgut. Es sollte die Subsistenz der gegen-
wirtigen und zukiinftigen Generationen von lineage-Mitgliedern sichern. Es
durfte nicht verkauft werden. In bestimmten Situationen, wenn die lineage
als Ganzes Geld nétig hatte, um bestimmte Ausgaben zu finanzieren (die
Verheiratung eines weiblichen [lineage-Mitgliedes, das Begribnis eines
lineage-Mitgliedes, die Amtseinsetzung eines Oberhauptes oder die Repara-
tur des Familienlanghauses) konnte Erbgut zeitlich befristet verpfindet
werden.

Uber zu Lebzeiten durch Arbeit erworbene Giiter (pancaharian), wie
urbar gemachtes Land, selbst hergestellte Erzeugnisse oder im Handel
erworbene Giiter, konnte frei verfiigt werden, gesetzt es handelte sich um
Austauschtransaktionen. Verfligungen, bei welchen man keinen wirtschaftli-
chen Gegenwert erhielt, wie Schenkungen, waren jedoch an die Bedingung
gekniipft, dass die lineage-Mitglieder damit einverstanden waren. Denn nach
Adat wurde selbst erworbenes Gut nach dem Tode des Erwerbers zu Erbgut.
Es fiel als pusako an die Mitglieder des kleinsten lineage-Segmentes, dem der
oder die Verstorbene angehorte. Schenkungen drohten den zukiinftigen
Erben, und deren spiteren Erben, Erbgut zu entziehen; ihr Einverstindnis
musste deshalb eingeholt werden. Die typische Situation, in der dies proble-
matisch wurde, war, dass ein Vater seinen Kindern Teile seines selbst
erworbenen Gutes schenken wollte. Dies war moglich, jedoch nur innerhalb
der angegebenen Grenzen. Verwandtschaftliche Beziehungen zwischen
Vitern und deren /ineage und ihren Kindern wurden im Minangkabauschen
Adat durchaus als wichtig anerkannt. Als Grundlage fiir politische, wirt-
schaftliche und soziale Beziehungen und Funktionen spielten sie jedoch
gegeniiber den auf matrilinearen Beziehungen beruhenden Funktionen eine
sehr untergeordnete Rolle. Doch bestanden zwischen der /ineage des Vaters
und den Kindern ménnlicher /ineage-Angehoriger besondere Verpflichtun-
gen bei Geburt, Hochzeit, Begrébnis und Amtsantritt. Auch konnte die
Beziehung als Basis fiir Giitertransfer dienen: fiir Schenkungen von Vitern
an ihre Kinder, aber auch fiir die zeitlich befristete Ubertragung von Erbgut
des Vaters-lineage an die Kinder oder deren /ineage-Segment.

Innerhalb der lineage kann man unterschiedliche Erbgut-Komplexe aus-
machen: das lineage-Erbgut, das durch Generationen hindurch verteilt und

201



vererbt wurde; das durch Vererbung von selbst erworbenen Giitern neu
entstandene Erbgut von lineage-Segmenten; das durch Schenkungen entstan-
dene, wenn auch zeitlich befristete Erbgut. Von aussen betrachtet wurden
jedoch alle Giiter mit Erbgut-Status der lineage und ihrem Oberhaupt
zugeschrieben. In allen wirtschaftlichen und vermdgensrechtlichen Transak-
tionen lber Erbgut, z.B. beim Geben und Annehmen von Schenkungen und
bei Verpfandungen, mussten lineage-Mitglieder bzw. die lineage durch das
Oberhaupt vertreten werden.

Das bewohnte und kultivierte Land in einem nagari war somit in der Regel
Erbgut der unterschiedlichen /ineages. Das Territorium eines nagari umfasste
jedoch ein weitrdumigeres Gebiet, auch Busch- und Urwaldgebiete. Die
Kontrolle tiber dieses Land, ulayat Land, lag — abhdngig von der konkreten
politischen Organisation — entweder bei den Oberhéuptern der &ltesten
Clansegmente, oder, wenn das ulayat Land weiter aufgeteilt war, bei den
lineage-Oberhaduptern. Mitglieder dieser Gruppen konnten mit Wissen und
Zustimmung des Oberhauptes ulayat Land urbar machen oder auf andere
Weise wirtschaftlich nutzen. Neu urbar gemachtes Land wurde zum selbst
erworbenen Gut, und nach dem Tode des Erwerbers zu Erbgut in einer
lineage.

Veridnderungen in der kolonialen Periode

Dies ist, mit wenigen Worten und zwangslaufig etwas oberflichlich skizziert,
der uns hier interessierende Teil des Minangkabauschen Adatsystems. In den
20er Jahren des vorigen Jahrhunderts griffen die Holldnder, die bisher nur
einige Kiistenorte unter ihre Kontrolle hatten bringen kdnnen, in einen im
Landesinnern tobenden Biirgerkrieg ein, eroberten allméhlich das ganze
Minangkabausche Gebiet und verleibten es ithrem Kolonialreich ein. Die
Wirtschaftspolitik der Holldnder richtete sich zunédchst hauptséchlich auf den
Kaffee-Export. In der Mitte des vorigen Jahrhunderts wurde das sogenannte
Kulturen-System eingefiihrt, das die Bauern zum Zwangsanbau und zur
Zwangsablieferung von Kaffee verpflichtete. Die Holldnder strebten danach,
die Reisproduktion auf dem Subsistenzniveau zu halten und den Import von
Konsumgiitern zu beschrianken. Zu diesen Zwecken wurde in West-Sumatra
eine neue Verwaltungsorganisation aufgebaut. In allen nagari wurden Biir-
germeister eingesetzt. Mehrere Dorfer umfassende Distrikte wurden gebil-
det, die einem Minangkabauschen Distriktchef unterstellt wurden. Auch in
den meisten Clansegmenten innerhalb eines nagari wurden einzelne Ober-
héaupter als sogenannte Clanoberhdupter eingesetzt. Neben anderen admini-
strativen Tétigkeiten war es die Hauptaufgabe dieser neuen Funktionére, fiir
eine reibungslose Organisation des Kaffeeanbaus und der etwas euphemi-
stisch herendiensten genannten Zwangsarbeit zu sorgen.

202



Zu Beginn des 20. Jahrhunderts kam es zu einem Umschwung in der
kolonialen Wirtschaftspolitik. Das Kulturensystem wurde abgeschafft. An
seine Stelle trat ein Steuersystem. Zugleich wurde West-Sumatra in verstark-
tem Masse dem Import von Konsumgiitern geodffnet, und der koloniale
administrative und wirtschaftliche Sektor weiter ausgebaut. Insbesondere
ermutigte man ausldndische Kapitalinvestitionen und landwirtschaftliche
Unternehmen. Zu diesem Zwecke hatte man schon im 19. Jahrhundert erst
in Java, dann auch in Sumatra alle Gebiete, die nicht im Eigentum der
Bevolkerung waren, zur Staatsdoméne erkldrt, um dem Staat die Mdoglich-
keit zu geben, als Eigentiimer Land an landwirtschaftliche Unternehmen zu
ibertragen. Durch all diese Massnahmen wurden gleichzeitig neue Bediirf-
nisse nach Geld geweckt und neue Mboglichkeiten, Geld zu verdienen,
geschaffen."”

ZeitgenOssische Beobachter stellten dann auch ein rasches Zunehmen der
Geldwirtschaft fest, die nach ihrer Ansicht den unaufhaltsamen Zusammen-
bruch der matrilinearen Sozial- und Wirtschaftsorganisation mit sich brachte.
Zwei Faktoren wurden besonders hervorgehoben:

Erstens die durch die Monetarisierung begiinstigte Individualisierung von
Recht an Grund, vor allem auch an Erbgut-Land, und die dadurch bedingte
Desintegration des kommunalen /ineage-Eigentums; zum anderen die Her-
ausbildung eines Erbrechts in der viterlichen Linie; ja, manche Autoren
sprachen sogar von einem Ubergang von der Matrilinearitit zur Patrilinea-
ritit."

Mehrere in den vergangenen 20 Jahren durchgefiihrte Forschungen haben
jedoch gezeigt, dass das matrilineare System der Minangkabau keineswegs
verschwunden ist.? Individualisierung von sozialen und ©6konomischen
Beziehungen und Veridnderungen im Erbrecht sind sicherlich wichtige Fakto-
ren in der gesellschaftlichen Entwicklung West Sumatras zu Beginn des 20.
Jahrhunderts gewesen, und sind es auch heute noch. Der tatsiachliche Wan-
del ist jedoch bei weitem nicht so spektakulidr als wie es in der Literatur
gezeichnet wurde.

Ich meine, dass die Beschreibung und Analyse der Verdnderungsprozesse
durch das eingangs beschriebene Denken liber Recht verzerrt wurden. Etwas
grob ausgedriickt, besteht diese Verzerrung darin, dass fiir das 19. Jahrhun-
dert ein Bild gezeichnet wurde, in dem die matrilineare Verwandtschaft, der
kommunale Charakter des Familieneigentums und der darauf beruhende
gleiche Zugang der lineage-Mitglieder zu Land iiberbetont wurde; und dass

10 Vergl. Schrieke (1955), Kahn (1980 a), Graves (1971), Kato (1982).

11 Maretin 1961 : 193. Die Herausbildung dieses neuen Erbrechts in der véterlichen Linie
wurde schon von van Vollenhoven (1918 : 271) und Joustra (1923 : 127) betont.

12 Tanner (1971), Thomas (1977), F. von Benda-Beckmann (1979 a), Prindiville (1980), Kato
(1982).

203



dieses Bild dann mit einem anderen kontrastiert wurde, in welchem die

-individualistischen und nicht mehr matrilinearen Ziige des sozialen Lebens

tiberbetont wurden. Man kann mehrere Phasen dieses Verzerrungsprozesses

aufzeigen:

1. Die Verformung des Adatsystems durch seine Interpretation in hollandi-
sche juristische Kategorien.

2. Die Verlagerung dieses Systems in das 19. Jahrhundert.

3. Die Verwendung dieses Adat-Bildes als Spiegel sozialer und wirtschaftli-
cher Verhaltensweisen.

4. Die Uberinterpretation der beobachteten und davon abgeleiteten zukiinf-
tigen sozialen und wirtschaftlichen Verhailtnisse.

5. Die Gegeniiberstellung des fiir die Gegenwart/Zukunft gewonnenen Bil-
des mit dem fiir die Vergangenheit konstruierten Zustandsbild.
Diese einzelnen Phasen mdchte ich im folgenden illustrieren.”

Die Verformung des Adatsystems

Der Einfluss des hollindischen Rechtsdenkens zeigt sich am deutlichsten in
den Beschreibungen und Interpretationen von Adat-Vermogenskategorien
und -beziehungen mittels holldndischer Ideen und Kategorien von ‘“‘Rech-
ten, hauptsachlich von Eigentumsrechten. Eine Durchsicht der Quellen des
19. Jahrhunderts zeigt, dass selbst dort, wo das Adatsystem iiberwiegend in
seinen eigenen Kategorien beschrieben wurde, die Beschreibungen letztend-
lich doch zu Eigentumsformen zusammengefasst wurden. Selbst erworbenes
Gut (pancaharian) wurde zu individuellem Eigentum, Erbgut (pusako) zu
kommunalem oder Familieneigentum.” Dies hatte auf unterschiedlichen
Interpretationsebenen Folgen.

Im holldndischen Recht ist Eigentum eine Institution des Privatrechts, das
vom Offentlichen Recht scharf getrennt ist. Es werden natiirlich auch 6ffent-
lich-rechtliche Berechtigungen tiber Land anerkannt, die Souverénitit des
Staates und die 6ffentliche Kontrolle und Verwaltung von Land durch dazu
befugte staatliche Behorden. In diesem konzeptuellen Rahmen konnten die
auf ganz andere Weise differenzierten privaten und offentlichen Aspekte der
Minangkabauschen vermdgensrechtlichen Beziehungen nicht adidquat ausge-
driickt werden. |

Ein besonderes Problem bildeten die Beziehungen der Gemeinschaften zu
ulayat-Land. Der koloniale Staat hatte sich die Souverinitit tiber alles Land

13 Eine detaillierte Analyse der im Folgenden behandelten Probleme geben F. und K. von
Benda-Beckmann (1983).

14 Eine gute Ubersicht verschaffen die Pandecten van het Adatrecht, Band I und III (1914,
1916).

204



zuerkannt und hatte dann, durch die Doménen-Deklaration, auch die Eigen-
timerposition tber alles Land an sich gezogen, das nicht Eigentum der
Minangkabauschen Bevolkerung war.” Die kolonialen Verwaltungsbeamten
und Juristen wurden so mit einem Dilemma konfrontiert: Entweder waren
die Rechte an ulayat-Land offentlich-rechtlicher, souverdner Natur; dann
waren sie durch die souverdnen Rechte des kolonialen Staates ersetzt. Oder
es waren private Eigentums- oder eigentumséhnliche Rechte, in welchem
Fall sie nicht von der Doménen-Deklaration erfasst waren. Die Rechte an
ulayat-Land liessen sich in dieses Schema nicht eindeutig einordnen. Die
iberwiegenden Interpretationen liessen ulayat-Land zur Staatsdoméne wer-
den; in der Praxis wagte man jedoch nicht, hiervon viel Gebrauch zu
machen.'

Die Rechte an Erbgut wurden auf die rein privatrechtliche Sphéire redu-
ziert. Die lineages, die nach Adat eigentlich nur in ihren externen, offent-
lichen und politischen Beziehungen eine vermdgensrechtliche Einheit bilde-
ten, wurden nun als eine vermogensrechtliche Einheit im Sinne des Privat-
rechts interpretiert. Alle Erbgiiter der Angehdrigen einer lineage bildeten
einen privatrechtlichen Vermégenskomplex. In juristische Kategorien tiber-
setzt, wurden die /ineages zu einer Rechtsperson, die die Eigentiimerin des
gemeinschaftlichen Erbguts war.

Die lineage-internen Vermogensbeziechungen wurden auf dieser Basis
transformiert. Eigentum ist im hollindischen Recht das umfassendste Recht
an Giitern. Mindere Rechte — Gebrauchs- und Nutzungsrechte, Pfandrechte
etc. — sind in ihm enthalten und kénnen von ihm abgeleitet und auf andere
Personen iibertragen werden. Die Adat Berechtigungen, die durch Alloka-
tion, Vererbung oder Schenkung entstanden waren, bekamen im holldndi-
schen Rechtsdenken den Charakter von dem Familieneigentum abgeleiteten
Rechten. Da die lineage Eigentiimerin allen Erbguts war, konnte ein lineage-
Segment nicht ebenfalls Eigentiimerin eines Teiles dieses Erbguts sein.

Als Folge konnten die adatrechtlich wichtigen Unterschiede innerhalb des
Erbgut-Komplexes nicht addquat ausgedriickt werden. In den holldndischen
Interpretationen werden sie, und die fiir sie gebrauchte Adat Terminologie,
dann auch in den Hintergrund gedrdngt. Die Verteilung und Vererbung von
Erbgut und selbst erworbenen Giitern wurde auf dieser Grundlage neu
konstruiert: Durch Vererbung wird das Eigentumsrecht an selbst erworbe-
nem Gut lbertragen. Der Empfinger muss eine Rechtsperson sein. Da nur
die lineage, nicht jedoch ihre Segmente, eigentumsfihige Personen sind, wird

15 Vgl. F. von Benda-Beckmann (1979 a : 211, 419 f.) mit dem Text der relevanten Vor-
schriften.

16 Die Dominen-Deklaration wurde weitgehend vor der Bevolkerung aus Angst vor Wider-
stand geheimgehalten. Fiir eine Fallgeschichte tiber die Nicht-Durchsetzung dieser Vor-
schriften: F. von Benda-Beckmann (1979 a : 259 ff.).

205



das urspriinglich selbst erworbene Gut zu Gemeinschaftseigentum der gan-
zen lineage.

Somit sind alle lineage-Angehdrigen gleichermassen an dieser Erbmasse
berechtigt. Eine andere Interpretationsweise ging noch weiter. Ich zitiere:

“Das Malaiische Recht kennt weder Erbrecht noch Erben. Beim Tode eines
Familienmitgliedes werden die Anteile der Uberlebenden am Familieneigen-
tum grosser; bei der Geburt eines neuen Mitgliedes werden die Anteile kleiner.
Selbst erworbenes Gut wird nach dem Tode des Erwerbers zu Erbgut. Aber
auch hier kann man nicht von Vererbung sprechen, denn es wird von Rechts-
wegen mit dem Erbgut vereinigt” (Adatrechtbiindel VI : 179).

In dieser Konstruktion des Erbgut-Komplexes verschwanden die /ineage-
internen Verteilungs- und Vererbungsmechanismen mehr oder weniger voll-
standig. Ubrig blieb das Bild einer Rechtsperson mit Familieneigentum, an
welchem alle Mitglieder gleichermassen berechtigt waren.

Die Normative Konstruktion geschichtlicher Verinderung

1. Vergangenheit

Ich moéchte darauf hinweisen, dass diese Interpretationen erst zu Beginn
dieses Jahrhunderts zu voller Reife gekommen waren, mitbedingt durch das
Aufkommen der hollindischen Adatrechtswissenschaft. Altere und durchaus
differenzierte Beschreibungen des Adatvermdégens- und Erbrechts wurden
im Sinne der neuen Konstruktion bereinigt und berichtigt, z.B. in den
Pandecten van het Adatrecht, einer Exzerpten-Sammlung adatrechtlicher
Quellen, die im zweiten Jahrzehnt herausgegeben wurde.”

Dieses Bild vom Minangkabauschen Adat wurde von zeitgendssischen und
spiateren Beamten, Richtern und Sozialwissenschaftlern iibernommen.
Soweit man die kognitiven und normativen Schemata des Adat nicht selbst
ethnozentrisch verformte, bediente man sich der vorliegenden verformten
Beschreibungen. Meist wurde das Adatsystem im Sinne eines zeitlosen,
kaum verdnderten Rechts dargestellt. Hiergegen ist zwar Kritik erhoben
worden, vor allem von Joel Kahn, einem englischen neomarxistischen
Anthropologen.” Die Kritik zieht jedoch das gezeichnete Bild selbst nicht in
Frage. Sie wendet sich dagegen, dass es der ‘“traditionellen matrilinearen

17 Pandecten van het Adatrecht IIT (1916 : 224, 362-368), wo friihere ausfiihrliche Beschrei-
bungen im Sinne des Familieneigentums korrigiert wurden.
18 Kahn (1976, 1980 b).

206



Minangkabau Gesellschaft” schlechthin, und vor allem der vor-kolonialen
Gesellschaftsordnung entsprache. Vielmehr seien die durch das Bild
beschriebenen Zustdnde das Ergebnis von spezifischen historischen Gege-
benheiten, ndmlich von nachweisbaren kolonialen wirtschafts- und verwal-
tungspolitischen Massnahmen. Diese Retrojektion des strikt kommunalen
Adatrechts in das 19. Jahrhundert wurde sicherlich durch den Umstand
begiinstigt, dass das soziale und wirtschaftliche Verhalten der Minangkabau
— die héufigen Verpfindungen, die hiufigen Schenkungen von Vitern an
ihre Kinder, die zunehmende Individualisierung von Rechten an Grund und
Boden - nicht dem Rechtsbild entsprachen, das — ironisch genug — gerade
erst in dieser Zeit endgiiltig fertiggestellt war. Dank der Tendenz, Verhalten
aus Recht, und umgekehrt Recht aus Verhalten abzuleiten, war es den
Interpreten nahezu unvorstellbar, dass das idealisierte kommunale Adat-
recht eigentlich eine zeitgenossische Erscheinung war — wenn im wesentli-
chen auch beschriankt auf die Literatur und die Rechtsprechung der kolonia-
len Gerichte.

Dem ethnozentrisch verformten, in das 19. Jahrhundert zuriickverlagerten
Adatrecht wurde ganz allgemein eine ihm entsprechende Wirtschafts- und
Sozialordnung zugeordnet: eine tatsichliche kommunale Eigentumsordnung,
in der jedes Gruppenmitglied gleichen Zugang zu Erbgut-Land hatte, in der
sich die lineage-Oberhdupter und Mitglieder im wesentlichen an die Adat-
normen hielten, und in der Verpfiandungen von Land und Schenkungen von
Land zwischen Vitern und Kindern eine Ausnahme waren. Die zugegebe-
nermassen spérlichen Berichte, die auf andere soziale und wirtschaftliche
Verhaltensweisen deuteten — ndmlich auf durchaus relativ hdufige Verpfin-
dungen und Schenkungen, und auf Manipulationen der neuen Machtpositio-
nen zum eigenen Vorteil durch die kolonialen Adatwiirdentrager — wurden
entweder negiert, oder zu Ausnahmen, Normabweichungen gemacht.

Hinzu kam, wie bei Kahn, dass man diese normativ konstruierten tatsiach-
lichen Zustinde mittels eigener theoretischer Konstruktionen “‘erklérte”,
d.h. dass man die normative bereits konstruierte Wirklichkeit mit Hilfe
theoretischer Erklarungen noch einmal nachkonstruierte."

2. Gegenwart und Zukunft
Nicht nur die Vergangenheit, auch die Gegenwart und die daraus prognosti-
zierte Zukunft wurden durch Rechtsdenken verzerrt. Hauptgrundlage hier-

fiir war die Gleichsetzung von selbst erworbenem Gut mit individuellem
Eigentum. Die These von der das matrilineare System zerstérenden Indivi-

19 Maretin (1961), Kahn (1976, 1980 a).

207



dualisierung von Bodenrechten war vor allem auf die hdufig beobachteten
Verpfiandungen gestiitzt. Das betreffende Land hatte fiir den Pfandnehmer
den Status von selbst erworbenem Gut. Héufige Verpfindungen setzen also
einen grossen Teil von Erbgut in selbst erworbenes Gut um. Die Gleichstel-
lung von selbst erworbenem Gut mit individuellem Eigentum verleitete zu
der Annahme, dass dieses Land diesen Status auch in Zukunft, auch nach
kiinftigen Vererbungen, behalten wiirde. Ubersehen wurde hierbei jedoch,
dass
1) das verpfindete Land fiir die Pfandgeber nicht den Status von Erbgut
verlor, und dass die pfandgebende lineage das Land jederzeit einlésen
und zu Voll-Erbgut machen konnte; und
2) dass das selbst erworbene Pfandrecht nach dem Tode des Pfandnehmers
ebenfalls zu Erbgut in einem lineage-Segment wurde.
Kurzum, dass die durch Verpfindung bewirkte Individualisierung von
Bodennutzungsrechten an Erbgut also nur kurzlebig war und in der Zukunft
wieder durch die fiir das Erbgut geltenden matrilinearen Regeln absorbiert
werden wiirde.

Ahnlich {ibertriebene Bedeutung wurde auch den sich anbahnenden
Anderungen im Erbrecht und in Vererbungs- und Schenkungsgewohnheiten
beigemessen. Als Folge, aber auch als Teil der sich dndernden sozialen und
wirtschaftlichen Gegebenheiten kamen Schenkungen von Vitern an ihre
Kinder immer hiufiger vor. Auch die an die Giiltigkeit von Schenkungen
gestellten Bedingungen wurden abgeschwicht.

Allmaihlich setzte sich die Idee durch, dass Schenkungen von selbst erwor-
benem Gut auch ohne Zustimmung der /ineage zuléssig seien; eine Ansicht,
die um 1930 auch in den kolonialen Gerichten als neues Adatrecht anerkannt
wurde.”

Die Aussagen, die in den ersten drei Jahrzehnten tber das sich 4ndernde
Erbrecht gemacht wurden, konnten sich auf keine anderslautenden Quellen
berufen, dennoch postulierten sie sogleich eine tiefgreifende Veranderung
auch des Intestaterbrechts, der Vererbung beim Todesfall.

Auch den Folgen von Schenkungen und Vererbung wurde eine zu grosse
Bedeutung zugemessen. Wegen der Gleichsetzung von selbst erworbenem
Gut mit individuellem Eigentum nahm man auch hier an, dass das Gut auch
nach der Schenkung diesen Status behalten wiirde. Man iibersah dabei, dass
es auch in diesen Fillen zu Erbgut wurde, allerdings nun nicht mehr in der
lineage des Schenkers, sondern in der seiner Kinder; dass es also, nach dem
kurzen nicht-matrilinearen Zwischenspiel, in Zukunft das matrilineare Erb-
gutsystem instandhalten wiirde.

20 Die Entwicklung des Erb- und Verfiigungsrechts ist ausfiihrlich beschriebeninF. von Benda-
Beckmann (1979 a : 311 ff.).

208



3. Die Konstruktion von sozialem Wandel

Die Gegeniiberstellung einer normativ, und dazu noch ethnozentrisch ver-
zeichneten Vergangenheit mit der ebenfalls weitgehend normativ konstru-
ierten Gegenwart beinhaltet eine deutliche Verzerrung der geschichtlichen
Verdnderungsprozesse in West Sumatra. Die Konstruktion der Wandlungs-
erscheinungen bekommt neben den beschriebenen Aspekten noch schirfere
Konturen durch die Interpretation der Adatschemata und der ihnen zugeord-
neten Verhiltnisse in den Termini des westlichen Normverstindnisses, des
Denkens in Grenzsituationen. Ausgangspunkt der meisten Interpreten ist
das Bild einer matrilinearen Gesellschaft, dessen matrilineare Strukturen
durch strikt verbindliche Normen gekennzeichnet sind. In Beziehung auf
diese normativen Strukturen werden alle nicht-matrilinearen Elemente als
“Abweichungen” oder ‘“Verdnderungen” dramatisiert, sowohl auf der
Ebene des Rechts wie auch auf der Ebene des Verhaltens. Tatséchlich aber
konnten die Verdnderungen in den sozialen und wirtschaftlichen Verhaltens-
weisen weitgehend innerhalb der adatrechtlichen Organisationsstrukturen
vor sich gehen.” Es war ja keinesfalls unerlaubt, Land zu verpfinden und
wieder einzuldsen. Dass Verpfandungen hdufiger vorkamen als frither, dass
die zunehmende Geldwirtschaft sich tiber die Mechanismen von Verpfin-
dung, Einlésung, Weiterverpfdndung in einer héheren Mobilitdt von Nut-
zungsrechten an Land zeigte, beinhaltet sicherlich einen bedeutsamen sozia-
len und wirtschaftlichen Wandel. Das Adat Regelsystem stand dem jedoch
nicht entgegen.

Ausserdem scheint auch die Zunahme in der Haufigkeit von Verpfindun-
gen ldngst nicht so dramatisch zu sein, wenn man sich auf die dariiber
berichtenden Quellen und nicht auf die normative Konstruktion der Wirk-
lichkeit verldsst.” Dasselbe gilt fiir Giitertransfers im Vater-Kinder Verhilt-
nis. Die normative Interpretation der matrilinearen Regeln macht sie zu
Abweichungen; die Zuordnung von Verhalten zu diesen Regeln macht sie zu
statistischen Ausnahmeerscheinungen. Aber auch sie waren im Adatsystem
ja nicht verboten - die engen Beziehungen zwischen Vitern bzw. ihrer
lineage und den Kindern, und die darauf gestiitzten Giitertransfers waren ja
Teil der sozialen Organisation der Minangkabau. Es besteht kein Anlass zu
der Annahme, dass solche Transfers im 19. Jahrhundert so selten gewesen
sind, dass man auch hier von einer dramatischen Wende sprechen miisste.

21 Uber die Beziehung zwischen dem sozio-6konomischen Wandel und den Veridnderungen im
Minangkabauschen Recht siehe auch F. von Benda-Beckmann (1979 b und 1982). Uber die
Transformation des Minangkabauschen Regelverstindnisses in das westliche juristische
Normschema siehe auch Korn (1941) und K. von Benda-Beckmann (1982).

22 Vgl. z.B. Kroesen (1874).

209



Schluss

Das Beispiel von Minangkabau, bzw. der Literatur iiber Minangkabau,
erlaubt es, die durch Rechtsdenken bedingten Verzerrungen — sowohl der
Ebene des Rechtes wie auch der des Verhaltens — ziemlich detailliert
aufzuzeigen und auch empirisch zu belegen. Aber Minangkabau ist nur ein
Beispiel. Die Gefahr dieser Verzerrungen ist immer gegeben. Dabei handelt
es sich um kein spezifisch geschichtswissenschaftliches Problem, da die
Gefahr schon bei der Beschreibung von gegenwirtigen Zustinden gegeben
ist. Soweit mein Beitrag “Geschichte” behandelte, beinhaltete er ja nicht
mehr als einen diachronen Vergleich zweier Zustandsbilder, in welchem die
Unterschiede als in der Zeit liegende Verdnderungen auftreten. Doch meine
ich, dass besonders in der geschichtlichen Betrachtung, die von der jeweili-
gen Gegenwart zuriick in die Vergangenheit schaut, diese Verzerrungsgefahr
besonders gross ist. Denn in historischen Quellen werden wir meistens mit
undifferenzierten, und meist juristisch gefarbten Aussagen iiber Strukturen
und Institutionen konfrontiert, die kontrastiert werden mit einer iberaus
komplexen Gegenwart, die sehr viel differenzierter untersucht werden kann.
Die fiir die Gegenwart beinahe selbstverstindliche Trennung von Verhal-
tensregelméssigkeiten und den sich darauf beziehenden kognitiven und
normativen Schemata, das kritische Auge fiir normabweichendes Verhalten,
macht uns sehr viel vorsichtiger beziiglich der Gefahr einer normativen
Konstruktion der gegenwartigen Wirklichkeit. Niemand wiirde wohl aus der
Verfassung eines afrikanischen oder eines lateinamerikanischen Staates ohne
weitere Zweifel schliessen, dass das politische Verhalten sich auch in ihren
Bahnen und nach ihren Zielsetzungen abspiele, oder dass andererseits
wahrnehmbare Verhaltensregelmissigkeiten im politischen Bereich mit den
verfassungsrechtlichen Regelungen itbereinstimmen. Im Gegenteil, wir
waren eher geneigt, die Verfassung zu Papier(recht) zu erklaren, und die
beobachteten tatsdchlichen Verhaltensregelmaissigkeiten zu dem ‘“‘eigentli-
chen” Verfassungsrecht zu stempeln. Aber wiirden Historiker und Sozialwis-
senschaftler in 150 Jahren ebenso denken, wenn ihnen liberwiegend nur
Material tiber das geschriebene Verfassungsrecht zur Verfiigung stinde?

Gerade in der heutigen, an Recht nicht besonders interessierten Sozialwis-
senschaft ist damit die Gefahr gegeben, die Unterschiede zwischen vergange-
nen juridischen Strukturen und Institutionen einerseits und dem gegenwartig
beobachteten Verhalten anderseits als geschichtliche Verdnderungen zu
begreifen.”

23 Uber die Hintergriinde des Desinteresses fiir das Recht in der Soziologie, Stewart (1981) und
Parsons ‘Law as an Intellectual stepchild’ (1978).

210



Zusammenfassung

In dem Beitrag wird deutlich gemacht, wie gesellschaftliche Veranderungs-
prozesse durch das Denken iliber Recht fehlinterpretiert werden. Die Fehl-
interpretationen kommen dadurch zustande, dass man das Recht als einen
Spiegel gesellschaftlicher Verhiltnisse verwendet und die Zustidnde in frem-
den Gesellschaften durch die Begriffe des eigenen Rechts wahrnimmt. Diese
Mechanismen werden an Hand eines konreten Beispieles illustriert, der
Interpretationen des gesellschaftlichen Wandels in der ersten Hélfte des 20.
Jahrhunderts in Minangkabau, West Sumatra.

211



Bibliographie

Abel, R.L.
1973 Law Books and Books about Law. Stanford Law Review
26 : 175-228.
1980 Redirecting Social Studies of Law. Law and Society Review
14 : 805-829.

Bachofen, J.J.
1948 Das Mutterrecht, 2 Bde., Stuttgart. [urspriinglich 1861.]

Barkun, M.
1968 Law Without Sanctions, New Haven.

Benda-Beckmann, F. von
1979a Property in Social Continuity — Continuity and Change in the
Maintenance of Property Relationships Through Time in Min-
angkabau, West-Sumatra, Verhandelingen van het KITLV
no. 86, The Hague: Nijhoff.

1979b Modernes Recht und traditionelle Gesellschaften. Verfassung
und Recht in Ubersee 12 : 337-351.

1981 Ethnologie und Rechtsvergleichung. Archiv fiir Rechts- und
Sozialphilosophie 57 : 310-329.

1982 Ayam Gadang Toh Batalua? Changing Values in Minangkabau
Property and Inheritance Law and Their Relation to Structural
Change. Indonesia Circle 27 : 26-38.

Benda-Beckmann, K. von
1982 Traditional Values in a Non-Traditional Context. Indonesia
Circle 27 : 39-50.

1983 Evidence and Legal Reasoning in West Sumatra State Courts,
in: A.N. Allot and G.R. Woodman (eds.), People’s Law and
State Law, Dordrecht: Foris (im Druck).

Benda-Beckmann, K. and F. von
1983 Transformation and Change in Minangkabau Adat, in: L.L.
Thomas and F. von Benda-Beckmann (eds.), Minangkabau
Social, Cultural and Political Forms: Perspectives on Continuity
and Change, Athens: Ohio University Press (im Druck).

Bohannan, P.
1969 Ethnography and Comparison in Legal Anthropology. In: L.
Nader (ed.), Law in Culture and Society. Chicago.

Durkheim, E.
1893 De la division du travail social. Paris.

212



Engels, F.
1884 Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und des Staats.
Karl Marx, Friedrich Engels, Werke (MEW), Bd. 21
(1972) : 25-173.
Epstein, A.L.
1967 The Case Method in the Field of Law. In: A.L. Epstein (ed.),
The Craft of Social Anthropology. London.

Gabel, P.
1980 Reification in Legal Reasoning. In: S. Spitzer (ed.), Research in
Law and Sociology 3 : 25-51.
Geiger, Th.
1964 Vorstudien zu einer Soziologie des Rechts. Neuwied.
Gluckman, M.

1969 Concepts in the Comparative Study of Tribal Law. In: L. Nader

(ed.), Law in Culture and Society. Chicago.
Graves, E.

1971 The Ever-Victorious Buffalo: How the Minangkabau of Indone-
sia Solved Their Colonial Question. PH.D. Thesis, University
of Wisconsin.

Griffiths, J.

1983 The Division of Labor in Social Control. D. Black (ed.),
Toward a General Theory of Social Control. New York (im
Druck).

Guyt, H.

1936 Grondverpanding in Minangkabau. Leiden.
Hoebel, E.A.

1954 The Law of Primitive Man. Cambridge.

Joustra, M.
1923 Minangkabau, Leiden.

Kahn, J.
1976 ““Tradition, Matriliny and Change Among the Minangkabau of

Indonesia” BKI 132 : 64-95.

1980a Minangkabau Social Formations; Indonesian Peasants and the
World Economy. Cambridge.

1980b Review of F. von Benda-Beckmann, Property in Social Conti-
nuity (1979). Indonesia Circle 22 : 81-88.

Kato, T.
1982 Matriliny and Migration: Evolving Minangkabau Traditions in

Indonesia. Ithaca and London.

213



Konig, R.
1967 Das Recht im Zusammenhang sozialer Normensysteme. In:
E.E. Hirsch und M. Rekbinder (Hrsg.), Studien und Materia-
lien zur Rechtssoziologie. K6ln und Opladen.

Kohler, J.
1897 Fragenbogen zur Erforschung der Rechtsverhéltnisse der sog.
Naturvolker, namentlich in den deutschen Koloniallindern.

ZvglRw 12 : 427-440.

Korn, V.C.
1941 De vrouwelijke mama’ in de Minangkabausche familie. BKI

100 : 301-338.

Kroesen, T.A.L.
1874 Het grondbezit ter Sumatra’s Westkust. TNI, vierde serie, vol.

3:1-28.

Maine, H.S.
1861 Ancient Law, London.

Maretin, J.V.
1961 Disappearance of Matriclan Survivals in Minangkabau Family

and Marriage Relations. BKI 117 : 168-195.

Moore, S.F.
1969 Comparative Studies: Introduction. L. Nader (ed.), Law in

Culture and Society. Chicago.

Morgan, L.H.
1877 Ancient Society. New York.

Pandecten van het Adatrecht
1914-1936 10 vol. uitgegeven door het Koninklijk Koloniaal Insti-

tuut. Amsterdam.

Parsons, T.
1978 Law as an Intellectual Stepchild. In: H.M. Johnson (ed.), Social
System and Legal Process. San Francisco.

Post, A.H.
1894 Grundriss der ethnologischen Jurisprudenz. 2 Binde. Olden-

burg, Leipzig.

Prindiville, J.C.J.
1980 The Image and Role of Minangkabau Women. Paper presented
at the Seminar of Minangkabau Culture, Society and Literature,

September 1980, Bukit Tinggi.

214



Schrieke, B.
1955 The Causes and Effects of Communism on the West Coast of
Sumatra. Indonesian Sociological Studies, Selected Writings of
B. Schrieke, vol. 1. The Hague.
Steinmetz, S.R. (ed.)
1903 Rechtsverhiltnisse von eingeborenen Volkern in Afrika und
Ozeanien. Berlin.
Stewart, I.
1981 Sociology in Jurisprudence. B. Fryer et al. (eds.), Law, State
and Society. London.
Tanner, N.M.
1971 Minangkabau Disputes. Ph.D. Thesis. Berkeley.
Thomas, L.L.
1977 Kinship Categories in a Minangkabau Village. P.D. Thesis.
Riverside.
Weber, M.
1956 Wirtschaft und Gesellschaft. Tiibingen.
Willinek, A.D.
1909 Het Rechtsleven bij de Minangkabausche Maleiers. Leiden.
Vollenhoven, C. van
1909 Miskenningen van het Adatrecht. Leiden.

1918 Het Adatrecht van Nederlandsch-Indié, Deel 1. Leiden.

Abkiirzungen
ZvglRw Zeitschrift fiir die vergleichende Rechtswissenschaft

BKI Bijdragen Koninklijk Instituut voor de Taal-, Land- ein Volkenkunde
TNI Tijdschrift Nederlandsch-Indié

215






	Recht als Zerrspiegel sozialen Wandels

