
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 8 (1984)

Artikel: Recht als Zerrspiegel sozialen Wandels

Autor: Benda-Beckmann, Franz von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007702

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Franz von Benda-Beckmann

Recht als Zerrspiegel sozialen Wandels

Einleitung

In meinem Beitrag möchte ich an Hand eines konkreten Beispieles deutlich
machen, wie gesellschaftliche Veränderungsprozesse durch das Denken über
Recht fehlinterpretiert werden. Der Titel "Recht als Zerrspiegel sozialen
Wandels" soll dabei zwei durch Recht gefärbte Interpretationsweisen sozialer

Phänomene andeuten. Die eine liegt darin, dass man das Recht einer
Gesellschaft sozusagen als einen Spiegel verwendet, der die gesellschaftliche

- die soziale, wirtschaftliche, kulturelle und politische - Organisation einer
Gesellschaft reflektiert. Die andere liegt darin, dass man die Zustände in
anderen Gesellschaften weitgehend durch die Begriffe und Kategorien des

eigenen Rechts wahrnimmt; besser gesagt, mit deren Hilfe man sich ein Bild
von dem Recht der ejgenen Gesellschaft macht. Das konkrete Beispiel, mit
welchem ich diese Interpretationsweisen illustrieren will, sind die
gesellschaftlichen Veränderungen, die sich nach Ansicht vieler Beobachter und
Interpreten in den ersten Jahrzehnten dieses Jahrhunderts in West Sumatra
abgespielt haben. Kurz gesagt, geht es hier um den vermeintlichen
Zusammenbruch der auf kommunalem Grundeigentum beruhenden matrilinearen
sozialen und wirtschaftlichen Organisation der Minangkabau; einmal bedingt
durch die zunehmende Geldwirtschaft, welche zur Individualisierung der
Rechte an Grund und Boden führte, zum anderen durch die, ebenfalls durch
diesen Individualisierungsprozess begünstigte Herausbildung eines Erbrechts
in der männlichen Linie.

Das Minangkabausche Beispiel lässt die Mechanismen, welche die
verzerrte Interpretation bewirkten, deutlich sehen. Bevor ich jedoch auf das

Beispiel selbst eingehe, will ich zunächst die mit Recht zusammenhängenden
Interpretationsmechanismen kurz in allgemeiner Form behandeln.

Die (Zerr-)Spiegel-Funktion des Rechts

Zunächst zum ersten Punkt: Recht als Spiegel gesellschaftlicher Verhältnisse.

Diese Denkweise ist aus der älteren Ethnologie bekannt, etwa aus den
evolutionistischen Theorien, die vom Vaterrecht und vom Mutterrecht
sprachen, und damit ganz sicherlich nicht nur das "Recht" der betreffenden
Gesellschaften meinten, sondern die gesamten gesellschaftlichen Verhält-

195



nisse.1 Wir kennen sie aus den Arbeiten Maines (1861), der die Entwicklung
von primitiven zu zivilisierten Gesellschaften im Übergang vom Statusrecht
zum Kontraktrecht ausgedrückt sah. Schliesslich kennen wir sie aus dem
Werk Dürkheims (1893), dem Recht ein verlässlicher Index bestimmter
Formen gesellschaftlicher Solidarität und Kohäsion war, und der den Übergang

von mechanischen zu organischen Formen der Solidarität in sich
ändernden Rechts- und Sanktionsformen widerspiegelt sah. Recht wurde
hier immer im weitesten Sinne gebraucht, die gesellschaftlichen Verhältnisse
gemeint. Verwunderlich ist das nicht, wenn man bedenkt, dass die meisten
Gründungsväter der modernen Ethnologie und Soziologie studierte Juristen
waren, z.B. Morgan, Mac Lennan, Maine, Bachhofen, Steinmetz, Weber,
Dürkheim und Thurnwald.

Was impliziert nun diese Denkweise? Das Recht einer Gesellschaft besteht
aus kognitiven und normativen Schemata, aus weitgehend institutionalisierten

Vorstellungen - Vorstellungen steht hier als Sammelbegriff für
Konzepte, Regeln, Prinzipien, Standarde, Normen - welche Aussagen darüber,
wie die Dinge sind und weshalb sie so sind, und darüber, wie sie sein sollen,
müssen oder können, machen.2 Diese Schemata sind weiterhin dadurch
gekennzeichnet, dass sie für Mitglieder der Gesellschaft verbindlich erachtet
werden: d.h. die Zustände sollen in ihren kognitiven Schemata erfasst
werden, Verhalten soll sich in ihrem Rahmen halten, mit bestimmten
Ereignissen sollen bestimmte Konsequenzen verbunden werden. Diese Schemata
strukturieren so weitgehend das Verhalten der Gesellschaftsmitglieder im
sozialen, politischen und wirtschaftlichen Lebensbereich. Betrachtet man
nun Recht als Spiegel gesellschaftlicher Verhältnisse, so beinhaltet dies mehr
oder weniger, dass man das durch das Recht vorgeschriebene Verhalten mit
tatsächlichem Verhalten gleichsetzt.

Diese Zuordnung von Verhalten zu Recht und das Zuordnungsdenken,
auf welchem es beruht, sind problematisch. Jeder denkt hier wahrscheinlich
sofort an den Gegensatz zwischen "Sein" und "Sollen", "Ideal" und
"Wirklichkeit". Rechtsideal und Rechtswirklichkeit fallen bekanntlich meist
auseinander und sollten darum nicht gleichgestellt werden.

1 Z.B. Bachofen (1948, ursprünglich 1861), Morgan (1877), Maine (1861), Engels (1884).
Dasselbe gilt weitgehend für die Vertreter der Ethnologischen Jurisprudenz Post (1894) und
Kohler (1897). Die sogenannte Fragebogenaktion, mit deren Hilfe man die Rechtsverhältnisse

in den Kolonialgebieten erforschen wollte, waren nicht auf spezifisch "rechtliche"
Phänomene ausgerichtet, sondern versuchten, die gesamte soziale, wirtschaftliche und
politische Organisation der betreffenden Gesellschaften zu erfassen, siehe Kohler (1897) und
Post in Steinmetz (Hrsg., 1903).

2 An anderer Stelle habe ich versucht, einen für interkulturelle Vergleiche tauglichen Begriff
des Rechts zu entwickeln, F. von Benda-Beckmann (1979 a : 25 ff., 1981).

196



Dies ist ein, bei weitem jedoch nicht der problematischste Aspekt der
Zuordnung von tatsächlichem Verhalten zum Recht.3 Viel problematischer
ist es, dass das Zuordnungsdenken von einer ganz bestimmten Sichtweise auf
das Recht geprägt ist, welche ihre Basis in der Juristenideologie hat, jedoch
auch das allgemeine gesellschaftliche Denken über Recht dominiert. Man
geht hier aus von Recht als der Summe präskriptiver, ein bestimmtes
Verhalten zwangsweise vorschreibender Normen. Die Gegenüberstellung
von Sein und Sollen, Ideal und Wirklichkeit beruht auf dieser Sichtweise. Sie

zwingt die Frage nach dem Verhältnis zwischen Recht und Verhaltensprozessen
in ein enges Schema: die Frage richtet sich beinahe ausschliesslich

darauf, ob das betreffende Verhalten normgemäss oder normabweichend ist.
Die Idee der Norm, ein zentraler Begriff in der Gesellschaftswissenschaft,
entspricht diesem Schema. Normen werden im allgemeinen als Regeln
definiert, die in einer bestimmten Situation ein bestimmtes Verhalten
vorschreiben, und die im Fall abweichenden Verhaltens eine gesellschaftliche
Reaktion in der Form einer Sanktion androhen.4 Die Art der Sanktion, der
Grad ihrer Institutionalisierung, markiert die Unterschiede zwischen Typen
von Normen, z.B. zwischen sozialen und Rechtsnormen.

Durch das Denken in Normen wird dem Recht schematisch Verhalten
zugeordnet, wodurch wir dann zwei Brocken Verhalten bekommen: das

normkonforme, normale Verhalten und das normabweichende, anormale
Verhalten. In der Sicht der beschriebenen Denkweise wird nur das tatsächlich

oder vermeintlich normabweichende Verhalten als Problem empfunden,
denn es ist das Verhalten, welches Gegenstand der prototypischen Rechtsanwendung,

des gerichtlichen Prozesses, ist. In diesen Prozessen werden
Zustände, Ereignisse, Verhalten mit den juridischen Schemata korreliert,
um problematische Situationen, meistens Konflikte, in den Termini des
Rechts zu lösen.

Dieses Denken über Recht und Prozesse, in denen Recht angewendet
wird, geht aus von Grenzsituationen,5 Die entscheidende Frage ist, ob ein
bestimmtes Verhalten noch innerhalb oder schon ausserhalb der Norm liegt,
ob eine Sanktion erfolgen muss oder nicht. Das innerhalb der Grenzen

3 Vor allem Abel (1973, 1980) hat mit Nachdruck auf die Beschränkungen hingewiesen,
welche die einseitige Ausrichtung auf die Diskrepanz zwischen Sein und Sollen mit sich

bringt.
4 Dieses normtypologische Modell liegt auch heute noch den meisten ethnologischen und

soziologischen Rechtsdefinitionen zu Grunde. Vgl. u.a. Weber 1956 : 17, Geiger
1964 : 126 ff., König 1976 : 46; Hoebel 1954 : 25 ff., Epstein 1967 : 206.
Zu den wenigen Ausnahmen gehören:
Barkun 1968, F. von Benda-Beckmann 1981, Griffiths 1983.

5 Für eine vergleichende Analyse dieser juristischen Denkweise mit den minangkabauschen
Norminterpretationen im Bereich des Beweisdenkens, K. von Benda-Beckmann (1983).

197



liegende normale, gleich normgemässe Verhalten ist aus dieser Sichtweise
mit Bezug auf das Recht unproblematisch.

Gerade die Zuordnung von "normalem" Verhalten zur Rechtsnorm - die
Idee, dass man sich unter nicht-abweichendem Verhalten ein ganz bestimmtes

Verhalten vorstellt - muss jedoch für den Sozialwissenschaftler zum
Problem werden. In diesem gedanklichen Schema wird der Normativität des
Rechts eine Normalität sozialen, wirtschaftlichen und politischen Verhaltens
zugeordnet, indem man der Rechtsnorm eine ihrer Aussage entsprechende
statistische Norm, Verhaltensregelmässigkeiten, entsprechen lässt.6

Dieses Gedankenschema führt zu zwei unterschiedlichen Zuordnungsweisen:

1. Ist man in der Lage, empirische Verhaltensregelmässigkeiten festzustel¬
len, die rechtmässig sind, so werden diese durch das Denken in Normen
und Grenzsituationen mit dem rechtmässigen Verhalten schlechthin
gleichgesetzt. Abweichungen von dieser statistischen Norm erscheinen
dann unwillkürlich auch als Abweichungen von der Rechtsnorm.

2. Ist man nicht in der Lage, empirische Verhaltensregelmässigkeiten
wahrzunehmen, wird man sich von der Struktur des Regelsystems leiten lassen.
Die allgemeine Regel wird zum allgemeinen Verhalten, die Ausnahmeregel

oder die Regelung eines besonderen Falles wird zur statistischen
Ausnahme oder zur statistischen Besonderheit. Ich will das kurz in
Vorgriff auf das Minangkabausche Beispiel illustrieren. Dort war es nach
den Beschreibungen die allgemeine Regel, dass Land nicht verpfändet
werden durfte. Verpfändungen waren nur in bestimmten Ausnahmesituationen

zulässig (nämlich wenn ein weibliches lineage-Mitglied heiratete,
ein lineage-Oberhaupt eingesetzt werden sollte, ein Begräbnis stattfinden
oder das Familienlanghaus repariert werden sollte). Und auch in diesen
Fällen war es nur dann zulässig, wenn alle /meuge-Mitglieder mit der
Verpfändung einverstanden waren.
Diesen Regeln wird in der Literatur quasi automatisch zugeordnet, dass

Verpfändungen statistisch nur sehr selten stattfinden, also nicht nur in der
normativen, sondern auch in der statistischen Regel die Ausnahme
bilden.7 So werden wirtschaftliche Verhaltensregelmässigkeiten normativ
konstruiert, obgleich die Regeln sowohl seltene wie auch häufige Ver-

6 Die meisten Normbegriffe beruhen auf dieser Zuordnung. Hoebel z.B. beginnt seine
Begriffskonstruktion mit behavior patterns und habits, Normen im statistischen Sinne. Diese
neutralen statistischen Normen erhalten dann Soll-Charakter und werden zu sozialen Normen

(1954 : 11, 14 f.). Diese sozialen Normen schliesslich haben rechtlichen Charakter,
wenn sie in einer bestimmten Form sanktioniert werden (1954 : 28). Ähnlich, allerdings viel
durchdachter, entwickelt auch Geiger (1964 : 49, 62 ff.) den Begriff der Rechtsnorm. Über
die hierbei auftretenden Wahrnehmungsstörungen vgl. auch Gabel (1980).

7 Kahn (1976, 1980 b); Schrieke (1955).

198



pfändungen zulassen, und sich somit eine grosse Variationsbreite in
wirtschaftlichen Verhaltensformen im Recht spiegeln könnte.

Diese Art des Zuordnungsdenkens und die daraus resultierende normative
Konstruktion von Wirklichkeit wird durch einen weiteren Umstand begünstigt

und verstärkt. Recht wird, wie bereits gesagt, im Sinne des normativen
Systems, der Idealordnung, gesehen. Durch seine Bestimmung als Idealordnung

wird es von dem Sein, der tatsächlichen Zustandsordnung getrennt.
Dadurch übersieht man leicht, dass die juridischen kognitiven und normativen

Schemata ebenfalls verwendet werden, um diese Seinsordnung zu
beschreiben und zu begreifen. Welche Beschreibung einer Gesellschaft
kommt aus ohne Begriffe wie Rechte, Pflichten, Gruppenmitgliedschaft,
Eigentum, Besitz, Verkauf, Verpfändung, etc.? Diese Begriffe werden dann
nicht im Sinne der Idealordnung verwendet; es sind der Idealordnung
entlehnte Begriffe, die zur Kennzeichnung der Zustandsordnung verwendet
werden. Meist ist man sich dabei nicht bewusst, dass und was das mit Recht
zu tun hat. Denn man befasst sich ja mit der "Wirklichkeit", und nicht mit
der Idealordnung. Und man befasst sich nicht mit Grenzsituationen, z.B.
Streitschlichtungsverfahren, die ja anerkanntermassen die Domäne der
Rec/zfsethnologen sind, sondern mit im Prinzip konfliktindifferenten
Alltagssituationen. Das eigene Rechtsdenken wird als nicht juristisch erfahren, weil
in unserer Gesellschaft das Denken über Recht und die Kenntnis rechtlicher
Schemata und Interpretationsmechanismen weitestgehend differenziert,
verwissenschaftlicht sind, und weil ihre Verwendung in Entscheidungsverfahren
nur bestimmten Experten zugestanden wird. Man nimmt sie (wenn
überhaupt) nur wahr in den durch dieses Rechtsdenken als typisch juristisch
gekennzeichneten Situationen, den Verwaltungs- und Gerichtsverfahren.
Hier weiss man, dass der sogenannte Tatbestand durch professionelle
Juristen, Richter, Rechtsanwälte und Staatsanwälte, in den Termini der juridischen

Schemata erfasst wird. Aber der normale Mensch, worunter der
Ethnologe und Historiker, tut es in anderen Kontexten auch. So verschliesst
man sich der Problematik der juristisch gefärbten Wirklichkeitsbeschreibung.

Das bringt mich zum zweiten eingangs genannten Punkt, dem Ethnozen-
trismusproblem. Das Problem selbst ist bekannt genug8, und ich kann mich
deshalb kurz fassen. Wichtig ist mir nur, darauf hinzuweisen, dass die
Verwendung der eigenen Gesellschaft entlehnter rechtlicher Begriffe zur

8 Schon Van Vollenhoven (1909) betonte, dass die Adat Konzepte, Regeln und Institutionen
der indonesischen Gesellschaften nicht in den Begriffen des holländischen Rechts adäquat
ausgedrückt werden konnten. In der jüngeren Rechtsethnologie wurden diese Probleme vor
allem in der sogenannten Gluckman-Bohannan Kontroverse diskutiert, vergl. Bohannan
(1969), Gluckman (1969); siehe auch Nader (1969), Moore (1969), F. von Benda-Beckmann
(1979 a : 13 ff.)

199



Beschreibung und Analyse fremder Gesellschaften problematisch ist, sowohl
soweit es um die Idealordnung geht als auch bei der Beschreibung der
Wirklichkeit. Man verzerrt nicht nur die Regeln, Normen anderer
Gesellschaften, wenn man sie in das Regel- und Normschema der eigenen Gesellschaft

presst; auch die tatsächlichen Verhältnisse, die man mit Begriffen wie
Rechte, Pflichten, Eigentum etc. kennzeichnet. Hier wird besonders deutlich,

dass man kein Jurist zu sein braucht, um der Gefahr des juristischen
Ethnozentrismus zu erliegen. Ja, die Gefahr ist beim Nicht-Juristen vielleicht
noch grösser als beim Juristen, da sich zu leicht das Gefühl einschleicht, dass

man ja nicht mit Recht zu tun habe, und deshalb leichter über die mit Recht
zusammenhängenden Probleme hinwegsieht. Teil des juristischen Ethnozentrismus

ist es, dass man auch die in der eigenen Gesellschaft gegebene
Differenzierung des Juristenrechts von der alltäglichen Rechtskenntnis und
Rechtsanwendungsbefugnis auf andere Gesellschaften überträgt, in denen
sie nicht, oder kaum exisiert.

Diese abstrakten Überlegungen möchte ich nun an dem Beispiel der
Veränderungsprozesse in West-Sumatra illustrieren.

Vermögensverhältnisse bei den Minangkabau9

Die Minangkabau bewohnen das Hochland von West-Sumatra. Zu Beginn
des 19. Jahrhunderts bildeten die nagari, Dorfrepubliken, weitgehend
autonome politische territoriale Einheiten. Diese nagari waren, historisch gesehen,

aus dem Zusammenschluss von lokalisierten Segmenten von (mindestens

vier unterschiedlichen) Matriclans entstanden. Diese lokalen Clansegmente

setzen sich aus einer Mehrzahl von matrilinearen Abstammungsgruppen

zusammen, die ich im folgenden kurz lineages nennen werde. Lineages
konnten vollständig aus matrilinearen Verwandten bestehen. Neben der
Matrifiliation gab es jedoch auch andere Inkorporationsmechanismen,
Formen der Adoption und Assoziierung clan-fremder Minangkabau. Ferner
konnten auch Nachkommen früherer Sklaven einer lineage angehören.

Nach Minangkabauschem Adat (ein Sammelterm für Recht, Moral,
Gewohnheiten) sind lineages vornehmlich dadurch gekennzeichnet, dass sie
ein gemeinschaftliches Erbgut haben (pusako). Dies besteht im wesentlichen
aus materiellen Erbgütern, vorwiegend irrigiertem Reisland, und dem mit
einem besonderen Titel versehenen Amt des lineage-Oberhaupts, der die

lineage im Adatrat, der höchsten politischen Institution des nagari, repräsentierte.

9 Eine ausführliche Beschreibung der Vermögensverhältnisse in Minangkabau im pluralistischen

indonesischen Rechtssystem und der geschichtlichen Entwicklung des Vermögensrechts

findet sich in F. von Benda-Beckmann (1979 a). Für frühere ausführliche Darstellungen

Willinck (1909) und Guyt (1936).

200



Das Erbgut wurde mittels bestimmter Allokationsmechanismen an
Segmente und Individuen verteilt. Die hierdurch entstandenen Berechtigungen
wurden nach der matrilinearen Abstammung folgenden Regeln vererbt. Voll
berechtigt, an diesen Zuweisungen teilzunehmen, waren jedoch nur die
tatsächlichen matrilinearen Nachkommen der Vorfahren, welche das betreffende

Land ursprünglich zu lineage-Gut gemacht hatten.
Adoptierte oder assozierte /ineage-Mitglieder sowie die Nachkommen

ehemaliger Sklaven erhielten Land eher auf der Basis einer lineage-internen
Patron-Client Beziehung zugewiesen.

Erbgut war prinzipiell Gebrauchsgut. Es sollte die Subsistenz der
gegenwärtigen und zukünftigen Generationen von /meage-Mitgliedern sichern. Es
durfte nicht verkauft werden. In bestimmten Situationen, wenn die lineage
als Ganzes Geld nötig hatte, um bestimmte Ausgaben zu finanzieren (die
Verheiratung eines weiblichen lineage-Mitgliedes, das Begräbnis eines

lineage-Mitgliedes, die Amtseinsetzung eines Oberhauptes oder die Reparatur

des Familienlanghauses) konnte Erbgut zeitlich befristet verpfändet
werden.

Über zu Lebzeiten durch Arbeit erworbene Güter (pancaharian), wie
urbar gemachtes Land, selbst hergestellte Erzeugnisse oder im Handel
erworbene Güter, konnte frei verfügt werden, gesetzt es handelte sich um
Austauschtransaktionen. Verfügungen, bei welchen man keinen wirtschaftlichen

Gegenwert erhielt, wie Schenkungen, waren jedoch an die Bedingung
geknüpft, dass die //«eage-Mitglieder damit einverstanden waren. Denn nach
Adat wurde selbst erworbenes Gut nach dem Tode des Erwerbers zu Erbgut.
Es fiel als pusako an die Mitglieder des kleinsten /ineage-Segmentes, dem der
oder die Verstorbene angehörte. Schenkungen drohten den zukünftigen
Erben, und deren späteren Erben, Erbgut zu entziehen; ihr Einverständnis
musste deshalb eingeholt werden. Die typische Situation, in der dies
problematisch wurde, war, dass ein Vater seinen Kindern Teile seines selbst
erworbenen Gutes schenken wollte. Dies war möglich, jedoch nur innerhalb
der angegebenen Grenzen. Verwandtschaftliche Beziehungen zwischen
Vätern und deren lineage und ihren Kindern wurden im Minangkabauschen
Adat durchaus als wichtig anerkannt. Als Grundlage für politische,
wirtschaftliche und soziale Beziehungen und Funktionen spielten sie jedoch
gegenüber den auf matrilinearen Beziehungen beruhenden Funktionen eine
sehr untergeordnete Rolle. Doch bestanden zwischen der lineage des Vaters
und den Kindern männlicher lineage-Angehöriger besondere Verpflichtungen

bei Geburt, Hochzeit, Begräbnis und Amtsantritt. Auch konnte die
Beziehung als Basis für Gütertransfer dienen: für Schenkungen von Vätern
an ihre Kinder, aber auch für die zeitlich befristete Übertragung von Erbgut
des Vaters-lineage an die Kinder oder deren lineage-Segment.

Innerhalb der lineage kann man unterschiedliche Erbgut-Komplexe
ausmachen: das lineage-Erbgut, das durch Generationen hindurch verteilt und

201



vererbt wurde; das durch Vererbung von selbst erworbenen Gütern neu
entstandene Erbgut von lineage-Segmenten; das durch Schenkungen entstandene,

wenn auch zeitlich befristete Erbgut. Von aussen betrachtet wurden
jedoch alle Güter mit Erbgut-Status der lineage und ihrem Oberhaupt
zugeschrieben. In allen wirtschaftlichen und vermögensrechtlichen Transaktionen

über Erbgut, z.B. beim Geben und Annehmen von Schenkungen und
bei Verpfändungen, mussten Imeage-Mitglieder bzw. die lineage durch das

Oberhaupt vertreten werden.
Das bewohnte und kultivierte Land in einem nagari war somit in der Regel

Erbgut der unterschiedlichen lineages. Das Territorium eines nagari umfasste
jedoch ein weiträumigeres Gebiet, auch Busch- und Urwaldgebiete. Die
Kontrolle über dieses Land, ulayat Land, lag - abhängig von der konkreten
politischen Organisation - entweder bei den Oberhäuptern der ältesten
Clansegmente, oder, wenn das ulayat Land weiter aufgeteilt war, bei den
lineage-Oberhäuptern. Mitglieder dieser Gruppen konnten mit Wissen und
Zustimmung des Oberhauptes ulayat Land urbar machen oder auf andere
Weise wirtschaftlich nutzen. Neu urbar gemachtes Land wurde zum selbst
erworbenen Gut, und nach dem Tode des Erwerbers zu Erbgut in einer
lineage.

Veränderungen in der kolonialen Periode

Dies ist, mit wenigen Worten und zwangsläufig etwas oberflächlich skizziert,
der uns hier interessierende Teil des Minangkabauschen Adatsystems. In den
20er Jahren des vorigen Jahrhunderts griffen die Holländer, die bisher nur
einige Küstenorte unter ihre Kontrolle hatten bringen können, in einen im
Landesinnern tobenden Bürgerkrieg ein, eroberten allmählich das ganze
Minangkabausche Gebiet und verleibten es ihrem Kolonialreich ein. Die
Wirtschaftspolitik der Holländer richtete sich zunächst hauptsächlich auf den
Kaffee-Export. In der Mitte des vorigen Jahrhunderts wurde das sogenannte
Kulturen-System eingeführt, das die Bauern zum Zwangsanbau und zur
Zwangsablieferung von Kaffee verpflichtete. Die Holländer strebten danach,
die Reisproduktion auf dem Subsistenzniveau zu halten und den Import von
Konsumgütern zu beschränken. Zu diesen Zwecken wurde in West-Sumatra
eine neue Verwaltungsorganisation aufgebaut. In allen nagari wurden
Bürgermeister eingesetzt. Mehrere Dörfer umfassende Distrikte wurden gebildet,

die einem Minangkabauschen Distriktchef unterstellt wurden. Auch in
den meisten Clansegmenten innerhalb eines nagari wurden einzelne
Oberhäupter als sogenannte Clanoberhäupter eingesetzt. Neben anderen
administrativen Tätigkeiten war es die Hauptaufgabe dieser neuen Funktionäre, für
eine reibungslose Organisation des Kaffeeanbaus und der etwas euphemistisch

herendiensten genannten Zwangsarbeit zu sorgen.

202



Zu Beginn des 20. Jahrhunderts kam es zu einem Umschwung in der
kolonialen Wirtschaftspolitik. Das Kulturensystem wurde abgeschafft. An
seine Stelle trat ein Steuersystem. Zugleich wurde West-Sumatra in verstärktem

Masse dem Import von Konsumgütern geöffnet, und der koloniale
administrative und wirtschaftliche Sektor weiter ausgebaut. Insbesondere
ermutigte man ausländische Kapitalinvestitionen und landwirtschaftliche
Unternehmen. Zu diesem Zwecke hatte man schon im 19. Jahrhundert erst
in Java, dann auch in Sumatra alle Gebiete, die nicht im Eigentum der
Bevölkerung waren, zur Staatsdomäne erklärt, um dem Staat die Möglichkeit

zu geben, als Eigentümer Land an landwirtschaftliche Unternehmen zu
übertragen. Durch all diese Massnahmen wurden gleichzeitig neue Bedürfnisse

nach Geld geweckt und neue Möglichkeiten, Geld zu verdienen,
geschaffen.10

Zeitgenössische Beobachter stellten dann auch ein rasches Zunehmen der
Geldwirtschaft fest, die nach ihrer Ansicht den unaufhaltsamen Zusammenbruch

der matrilinearen Sozial- und Wirtschaftsorganisation mit sich brachte.
Zwei Faktoren wurden besonders hervorgehoben:

Erstens die durch die Monetarisierung begünstigte Individualisierung von
Recht an Grund, vor allem auch an Erbgut-Land, und die dadurch bedingte
Desintegration des kommunalen /ineage-Eigentums; zum anderen die
Herausbildung eines Erbrechts in der väterlichen Linie; ja, manche Autoren
sprachen sogar von einem Übergang von der Matrilinearität zur Patrilinea-
rität."

Mehrere in den vergangenen 20 Jahren durchgeführte Forschungen haben
jedoch gezeigt, dass das matrilineare System der Minangkabau keineswegs
verschwunden ist.12 Individualisierung von sozialen und ökonomischen
Beziehungen und Veränderungen im Erbrecht sind sicherlich wichtige Faktoren

in der gesellschaftlichen Entwicklung West Sumatras zu Beginn des 20.
Jahrhunderts gewesen, und sind es auch heute noch. Der tatsächliche Wandel

ist jedoch bei weitem nicht so spektakulär als wie es in der Literatur
gezeichnet wurde.

Ich meine, dass die Beschreibung und Analyse der Veränderungsprozesse
durch das eingangs beschriebene Denken über Recht verzerrt wurden. Etwas
grob ausgedrückt, besteht diese Verzerrung darin, dass für das 19. Jahrhundert

ein Bild gezeichnet wurde, in dem die matrilineare Verwandtschaft, der
kommunale Charakter des Familieneigentums und der darauf beruhende
gleiche Zugang der //neage-Mitglieder zu Land überbetont wurde; und dass

10 Vergl. Schrieke (1955), Kahn (1980 a), Graves (1971), Kato (1982).
11 Maretin 1961 : 193. Die Herausbildung dieses neuen Erbrechts in der väterlichen Linie

wurde schon von van Vollenhoven (1918 : 271) und Joustra (1923 : 127) betont.
12 Tanner (1971), Thomas (1977), F. von Benda-Beckmann (1979 a), Prindiville (1980), Kato

(1982).

203



dieses Bild dann mit einem anderen kontrastiert wurde, in welchem die
individualistischen und nicht mehr matrilinearen Züge des sozialen Lebens
überbetont wurden. Man kann mehrere Phasen dieses Verzerrungsprozesses
aufzeigen:
1. Die Verformung des Adatsystems durch seine Interpretation in holländische

juristische Kategorien.
2. Die Verlagerung dieses Systems in das 19. Jahrhundert.
3. Die Verwendung dieses Adat-Bildes als Spiegel sozialer und wirtschaftli¬

cher Verhaltensweisen.
4. Die Überinterpretation der beobachteten und davon abgeleiteten zukünftigen

sozialen und wirtschaftlichen Verhältnisse.
5. Die Gegenüberstellung des für die Gegenwart/Zukunft gewonnenen Bil¬

des mit dem für die Vergangenheit konstruierten Zustandsbild.
Diese einzelnen Phasen möchte ich im folgenden illustrieren.13

Die Verformung des Adatsystems

Der Einfluss des holländischen Rechtsdenkens zeigt sich am deutlichsten in
den Beschreibungen und Interpretationen von Adat-Vermögenskategorien
und -beziehungen mittels holländischer Ideen und Kategorien von "Rechten",

hauptsächlich von Eigentumsrechten. Eine Durchsicht der Quellen des
19. Jahrhunderts zeigt, dass selbst dort, wo das Adatsystem überwiegend in
seinen eigenen Kategorien beschrieben wurde, die Beschreibungen letztendlich

doch zu Eigentumsformen zusammengefasst wurden. Selbst erworbenes
Gut (pancaharian) wurde zu individuellem Eigentum, Erbgut (pusako) zu
kommunalem oder Familieneigentum.14 Dies hatte auf unterschiedlichen
Interpretationsebenen Folgen.

Im holländischen Recht ist Eigentum eine Institution des Privatrechts, das

vom öffentlichen Recht scharf getrennt ist. Es werden natürlich auch
öffentlich-rechtliche Berechtigungen über Land anerkannt, die Souveränität des

Staates und die öffentliche Kontrolle und Verwaltung von Land durch dazu

befugte staatliche Behörden. In diesem konzeptuellen Rahmen konnten die
auf ganz andere Weise differenzierten privaten und öffentlichen Aspekte der
Minangkabauschen vermögensrechtlichen Beziehungen nicht adäquat
ausgedrückt werden.

Ein besonderes Problem bildeten die Beziehungen der Gemeinschaften zu
ulayat-Land. Der koloniale Staat hatte sich die Souveränität über alles Land

13 Eine detaillierte Analyse der im Folgenden behandelten Probleme geben F. und K. von
Benda-Beckmann (1983).

14 Eine gute Übersicht verschaffen die Pandecten van het Adatrecht, Band I und III (1914,
1916).

204



zuerkannt und hatte dann, durch die Domänen-Deklaration, auch die
Eigentümerposition über alles Land an sich gezogen, das nicht Eigentum der
Minangkabauschen Bevölkerung war.15 Die kolonialen Verwaltungsbeamten
und Juristen wurden so mit einem Dilemma konfrontiert: Entweder waren
die Rechte an ulayat-Land öffentlich-rechtlicher, souveräner Natur; dann
waren sie durch die souveränen Rechte des kolonialen Staates ersetzt. Oder
es waren private Eigentums- oder eigentumsähnliche Rechte, in welchem
Fall sie nicht von der Domänen-Deklaration erfasst waren. Die Rechte an
ulayat-Land liessen sich in dieses Schema nicht eindeutig einordnen. Die
überwiegenden Interpretationen liessen ulayat-Land zur Staatsdomäne werden;

in der Praxis wagte man jedoch nicht, hiervon viel Gebrauch zu
machen.16

Die Rechte an Erbgut wurden auf die rein privatrechtliche Sphäre reduziert.

Die lineages, die nach Adat eigentlich nur in ihren externen, öffentlichen

und politischen Beziehungen eine vermögensrechtliche Einheit bildeten,

wurden nun als eine vermögensrechtliche Einheit im Sinne des Privatrechts

interpretiert. Alle Erbgüter der Angehörigen einer lineage bildeten
einen privatrechtlichen Vermögenskomplex. In juristische Kategorien
übersetzt, wurden die lineages zu einer Rechtsperson, die die Eigentümerin des

gemeinschaftlichen Erbguts war.
Die lineage-internen Vermögensbeziehungen wurden auf dieser Basis

transformiert. Eigentum ist im holländischen Recht das umfassendste Recht
an Gütern. Mindere Rechte - Gebrauchs- und Nutzungsrechte, Pfandrechte
etc. - sind in ihm enthalten und können von ihm abgeleitet und auf andere
Personen übertragen werden. Die Adat Berechtigungen, die durch Alloka-
tion, Vererbung oder Schenkung entstanden waren, bekamen im holländischen

Rechtsdenken den Charakter von dem Familieneigentum abgeleiteten
Rechten. Da die lineage Eigentümerin allen Erbguts war, konnte ein lineage-
Segment nicht ebenfalls Eigentümerin eines Teiles dieses Erbguts sein.

Als Folge konnten die adatrechtlich wichtigen Unterschiede innerhalb des

Erbgut-Komplexes nicht adäquat ausgedrückt werden. In den holländischen
Interpretationen werden sie, und die für sie gebrauchte Adat Terminologie,
dann auch in den Hintergrund gedrängt. Die Verteilung und Vererbung von
Erbgut und selbst erworbenen Gütern wurde auf dieser Grundlage neu
konstruiert: Durch Vererbung wird das Eigentumsrecht an selbst erworbenem

Gut übertragen. Der Empfänger muss eine Rechtsperson sein. Da nur
die lineage, nicht jedoch ihre Segmente, eigentumsfähige Personen sind, wird

15 Vgl. F. von Benda-Beckmann (1979 a : 211, 419 f.) mit dem Text der relevanten Vor¬
schriften.

16 Die Domänen-Deklaration wurde weitgehend vor der Bevölkerung aus Angst vor Wider¬
stand geheimgehalten. Für eine Fallgeschichte über die Nicht-Durchsetzung dieser
Vorschriften: F. von Benda-Beckmann (1979 a : 259 ff.).

205



das ursprünglich selbst erworbene Gut zu Gemeinschaftseigentum der ganzen

lineage.
Somit sind alle lineage-Angehörigen gleichermassen an dieser Erbmasse

berechtigt. Eine andere Interpretationsweise ging noch weiter. Ich zitiere:
"Das Malaiische Recht kennt weder Erbrecht noch Erben. Beim Tode eines

Familienmitgliedes werden die Anteile der Überlebenden am Familieneigentum

grösser; bei der Geburt eines neuen Mitgliedes werden die Anteile kleiner.
Selbst erworbenes Gut wird nach dem Tode des Erwerbers zu Erbgut. Aber
auch hier kann man nicht von Vererbung sprechen, denn es wird von Rechtswegen

mit dem Erbgut vereinigt" (Adatrechtbündel VI : 179).

In dieser Konstruktion des Erbgut-Komplexes verschwanden die lineage-
internen Verteilungs- und Vererbungsmechanismen mehr oder weniger
vollständig. Übrig blieb das Bild einer Rechtsperson mit Familieneigentum, an
welchem alle Mitglieder gleichermassen berechtigt waren.

Die Normative Konstruktion geschichtlicher Veränderung

1. Vergangenheit

Ich möchte darauf hinweisen, dass diese Interpretationen erst zu Beginn
dieses Jahrhunderts zu voller Reife gekommen waren, mitbedingt durch das

Aufkommen der holländischen Adatrechtswissenschaft. Ältere und durchaus
differenzierte Beschreibungen des Adatvermögens- und Erbrechts wurden
im Sinne der neuen Konstruktion bereinigt und berichtigt, z.B. in den
Pandecten van het Adatrecht, einer Exzerpten-Sammlung adatrechtlicher
Quellen, die im zweiten Jahrzehnt herausgegeben wurde.17

Dieses Bild vom Minangkabauschen Adat wurde von zeitgenössischen und
späteren Beamten, Richtern und Sozialwissenschaftlern übernommen.
Soweit man die kognitiven und normativen Schemata des Adat nicht selbst
ethnozentrisch verformte, bediente man sich der vorliegenden verformten
Beschreibungen. Meist wurde das Adatsystem im Sinne eines zeitlosen,
kaum veränderten Rechts dargestellt. Hiergegen ist zwar Kritik erhoben
worden, vor allem von Joel Kahn, einem englischen neomarxistischen
Anthropologen.18 Die Kritik zieht jedoch das gezeichnete Bild selbst nicht in
Frage. Sie wendet sich dagegen, dass es der "traditionellen matrilinearen

17 Pandecten van het Adatrecht III (1916 : 224, 362-368), wo frühere ausführliche Beschrei¬

bungen im Sinne des Familieneigentums korrigiert wurden.
18 Kahn (1976, 1980 b).

206



Minangkabau Gesellschaft" schlechthin, und vor allem der vor-kolonialen
Gesellschaftsordnung entspräche. Vielmehr seien die durch das Bild
beschriebenen Zustände das Ergebnis von spezifischen historischen
Gegebenheiten, nämlich von nachweisbaren kolonialen wirtschafts- und
verwaltungspolitischen Massnahmen. Diese Retrojektion des strikt kommunalen
Adatrechts in das 19. Jahrhundert wurde sicherlich durch den Umstand
begünstigt, dass das soziale und wirtschaftliche Verhalten der Minangkabau
- die häufigen Verpfändungen, die häufigen Schenkungen von Vätern an
ihre Kinder, die zunehmende Individualisierung von Rechten an Grund und
Boden - nicht dem Rechtsbild entsprachen, das - ironisch genug - gerade
erst in dieser Zeit endgültig fertiggestellt war. Dank der Tendenz, Verhalten
aus Recht, und umgekehrt Recht aus Verhalten abzuleiten, war es den

Interpreten nahezu unvorstellbar, dass das idealisierte kommunale Adat-
recht eigentlich eine zeitgenössische Erscheinung war - wenn im wesentlichen

auch beschränkt auf die Literatur und die Rechtsprechung der kolonialen

Gerichte.
Dem ethnozentrisch verformten, in das 19. Jahrhundert zurückverlagerten

Adatrecht wurde ganz allgemein eine ihm entsprechende Wirtschafts- und
Sozialordnung zugeordnet: eine tatsächliche kommunale Eigentumsordnung,
in der jedes Gruppenmitglied gleichen Zugang zu Erbgut-Land hatte, in der
sich die /ineage-Oberhäupter und Mitglieder im wesentlichen an die Adat-
normen hielten, und in der Verpfändungen von Land und Schenkungen von
Land zwischen Vätern und Kindern eine Ausnahme waren. Die zugegebe-
nermassen spärlichen Berichte, die auf andere soziale und wirtschaftliche
Verhaltensweisen deuteten - nämlich auf durchaus relativ häufige Verpfändungen

und Schenkungen, und auf Manipulationen der neuen Machtpositionen

zum eigenen Vorteil durch die kolonialen Adatwürdenträger - wurden
entweder negiert, oder zu Ausnahmen, Normabweichungen gemacht.

Hinzu kam, wie bei Kahn, dass man diese normativ konstruierten tatsächlichen

Zustände mittels eigener theoretischer Konstruktionen "erklärte",
d.h. dass man die normative bereits konstruierte Wirklichkeit mit Hilfe
theoretischer Erklärungen noch einmal nachkonstruierte.19

2. Gegenwart und Zukunft

Nicht nur die Vergangenheit, auch die Gegenwart und die daraus prognostizierte

Zukunft wurden durch Rechtsdenken verzerrt. Hauptgrundlage hierfür

war die Gleichsetzung von selbst erworbenem Gut mit individuellem
Eigentum. Die These von der das matrilineare System zerstörenden Indivi-

19 Maretin (1961), Kahn (1976, 1980 a).

207



dualisierung von Bodenrechten war vor allem auf die häufig beobachteten
Verpfändungen gestützt. Das betreffende Land hatte für den Pfandnehmer
den Status von selbst erworbenem Gut. Häufige Verpfändungen setzen also
einen grossen Teil von Erbgut in selbst erworbenes Gut um. Die Gleichstellung

von selbst erworbenem Gut mit individuellem Eigentum verleitete zu
der Annahme, dass dieses Land diesen Status auch in Zukunft, auch nach

künftigen Vererbungen, behalten würde. Übersehen wurde hierbei jedoch,
dass

1) das verpfändete Land für die Pfandgeber nicht den Status von Erbgut
verlor, und dass die pfandgebende lineage das Land jederzeit einlösen
und zu Voll-Erbgut machen konnte; und

2) dass das selbst erworbene Pfandrecht nach dem Tode des Pfandnehmers
ebenfalls zu Erbgut in einem lineage-Segment wurde.

Kurzum, dass die durch Verpfändung bewirkte Individualisierung von
Bodennutzungsrechten an Erbgut also nur kurzlebig war und in der Zukunft
wieder durch die für das Erbgut geltenden matrilinearen Regeln absorbiert
werden würde.

Ähnlich übertriebene Bedeutung wurde auch den sich anbahnenden
Änderungen im Erbrecht und in Vererbungs- und Schenkungsgewohnheiten
beigemessen. Als Folge, aber auch als Teil der sich ändernden sozialen und
wirtschaftlichen Gegebenheiten kamen Schenkungen von Vätern an ihre
Kinder immer häufiger vor. Auch die an die Gültigkeit von Schenkungen
gestellten Bedingungen wurden abgeschwächt.

Allmählich setzte sich die Idee durch, dass Schenkungen von selbst
erworbenem Gut auch ohne Zustimmung der lineage zulässig seien; eine Ansicht,
die um 1930 auch in den kolonialen Gerichten als neues Adatrecht anerkannt
wurde.20

Die Aussagen, die in den ersten drei Jahrzehnten über das sich ändernde
Erbrecht gemacht wurden, konnten sich auf keine anderslautenden Quellen
berufen, dennoch postulierten sie sogleich eine tiefgreifende Veränderung
auch des Intestaterbrechts, der Vererbung beim Todesfall.

Auch den Folgen von Schenkungen und Vererbung wurde eine zu grosse
Bedeutung zugemessen. Wegen der Gleichsetzung von selbst erworbenem
Gut mit individuellem Eigentum nahm man auch hier an, dass das Gut auch
nach der Schenkung diesen Status behalten würde. Man übersah dabei, dass

es auch in diesen Fällen zu Erbgut wurde, allerdings nun nicht mehr in der
lineage des Schenkers, sondern in der seiner Kinder; dass es also, nach dem
kurzen nicht-matrilinearen Zwischenspiel, in Zukunft das matrilineare
Erbgutsystem instandhalten würde.

20 Die Entwicklung des Erb- und Verfügungsrechts ist ausführlich beschriebeninF. von Benda-
Beckmann (1979 a : 311 ff.).

208



3. Die Konstruktion von sozialem Wandel

Die Gegenüberstellung einer normativ, und dazu noch ethnozentrisch
verzeichneten Vergangenheit mit der ebenfalls weitgehend normativ konstruierten

Gegenwart beinhaltet eine deutliche Verzerrung der geschichtlichen
Veränderungsprozesse in West Sumatra. Die Konstruktion der
Wandlungserscheinungen bekommt neben den beschriebenen Aspekten noch schärfere
Konturen durch die Interpretation der Adatschemata und der ihnen zugeordneten

Verhältnisse in den Termini des westlichen Normverständnisses, des
Denkens in Grenzsituationen. Ausgangspunkt der meisten Interpreten ist
das Bild einer matrilinearen Gesellschaft, dessen matrilineare Strukturen
durch strikt verbindliche Normen gekennzeichnet sind. In Beziehung auf
diese normativen Strukturen werden alle nicht-matrilinearen Elemente als

"Abweichungen" oder "Veränderungen" dramatisiert, sowohl auf der
Ebene des Rechts wie auch auf der Ebene des Verhaltens. Tatsächlich aber
konnten die Veränderungen in den sozialen und wirtschaftlichen Verhaltensweisen

weitgehend innerhalb der adatrechtlichen Organisationsstrukturen
vor sich gehen.21 Es war ja keinesfalls unerlaubt, Land zu verpfänden und
wieder einzulösen. Dass Verpfändungen häufiger vorkamen als früher, dass

die zunehmende Geldwirtschaft sich über die Mechanismen von Verpfändung,

Einlösung, Weiterverpfändung in einer höheren Mobilität von
Nutzungsrechten an Land zeigte, beinhaltet sicherlich einen bedeutsamen sozialen

und wirtschaftlichen Wandel. Das Adat Regelsystem stand dem jedoch
nicht entgegen.

Ausserdem scheint auch die Zunahme in der Häufigkeit von Verpfändungen

längst nicht so dramatisch zu sein, wenn man sich auf die darüber
berichtenden Quellen und nicht auf die normative Konstruktion der
Wirklichkeit verlässt.22 Dasselbe gilt für Gütertransfers im Vater-Kinder Verhältnis.

Die normative Interpretation der matrilinearen Regeln macht sie zu
Abweichungen; die Zuordnung von Verhalten zu diesen Regeln macht sie zu
statistischen Ausnahmeerscheinungen. Aber auch sie waren im Adatsystem
ja nicht verboten - die engen Beziehungen zwischen Vätern bzw. ihrer
lineage und den Kindern, und die darauf gestützten Gütertransfers waren ja
Teil der sozialen Organisation der Minangkabau. Es besteht kein Anlass zu
der Annahme, dass solche Transfers im 19. Jahrhundert so selten gewesen
sind, dass man auch hier von einer dramatischen Wende sprechen müsste.

21 Über die Beziehung zwischen dem sozio-ökonomischen Wandel und den Veränderungen im
Minangkabauschen Recht siehe auch F. von Benda-Beckmann (1979 b und 1982). Über die
Transformation des Minangkabauschen Regelverständnisses in das westliche juristische
Normschema siehe auch Korn (1941) und K. von Benda-Beckmann (1982).

22 Vgl. z.B. Kroesen (1874).

209



Schluss

Das Beispiel von Minangkabau, bzw. der Literatur über Minangkabau,
erlaubt es, die durch Rechtsdenken bedingten Verzerrungen - sowohl der
Ebene des Rechtes wie auch der des Verhaltens - ziemlich detailliert
aufzuzeigen und auch empirisch zu belegen. Aber Minangkabau ist nur ein
Beispiel. Die Gefahr dieser Verzerrungen ist immer gegeben. Dabei handelt
es sich um kein spezifisch geschichtswissenschaftliches Problem, da die
Gefahr schon bei der Beschreibung von gegenwärtigen Zuständen gegeben
ist. Soweit mein Beitrag "Geschichte" behandelte, beinhaltete er ja nicht
mehr als einen diachronen Vergleich zweier Zustandsbilder, in welchem die
Unterschiede als in der Zeit liegende Veränderungen auftreten. Doch meine
ich, dass besonders in der geschichtlichen Betrachtung, die von der jeweiligen

Gegenwart zurück in die Vergangenheit schaut, diese Verzerrungsgefahr
besonders gross ist. Denn in historischen Quellen werden wir meistens mit
undifferenzierten, und meist juristisch gefärbten Aussagen über Strukturen
und Institutionen konfrontiert, die kontrastiert werden mit einer überaus
komplexen Gegenwart, die sehr viel differenzierter untersucht werden kann.
Die für die Gegenwart beinahe selbstverständliche Trennung von Verhal-
tensregelmässigkeiten und den sich darauf beziehenden kognitiven und
normativen Schemata, das kritische Auge für normabweichendes Verhalten,
macht uns sehr viel vorsichtiger bezüglich der Gefahr einer normativen
Konstruktion der gegenwärtigen Wirklichkeit. Niemand würde wohl aus der
Verfassung eines afrikanischen oder eines lateinamerikanischen Staates ohne
weitere Zweifel schliessen, dass das politische Verhalten sich auch in ihren
Bahnen und nach ihren Zielsetzungen abspiele, oder dass andererseits
wahrnehmbare Verhaltensregelmässigkeiten im politischen Bereich mit den
verfassungsrechtlichen Regelungen übereinstimmen. Im Gegenteil, wir
wären eher geneigt, die Verfassung zu Papier(recht) zu erklären, und die
beobachteten tatsächlichen Verhaltensregelmässigkeiten zu dem "eigentlichen"

Verfassungsrecht zu stempeln. Aber würden Historiker und
Sozialwissenschaftler in 150 Jahren ebenso denken, wenn ihnen überwiegend nur
Material über das geschriebene Verfassungsrecht zur Verfügung stände?

Gerade in der heutigen, an Recht nicht besonders interessierten Sozialwissenschaft

ist damit die Gefahr gegeben, die Unterschiede zwischen vergangenen

juridischen Strukturen und Institutionen einerseits und dem gegenwärtig
beobachteten Verhalten anderseits als geschichtliche Veränderungen zu
begreifen.23

23 Über die Hintergründe des Desinteresses für das Recht in der Soziologie, Stewart (1981) und
Parsons 'Law as an Intellectual stepchild' (1978).

210



Zusammenfassung

In dem Beitrag wird deutlich gemacht, wie gesellschaftliche Veränderungsprozesse

durch das Denken über Recht fehlinterpretiert werden. Die
Fehlinterpretationen kommen dadurch zustande, dass man das Recht als einen
Spiegel gesellschaftlicher Verhältnisse verwendet und die Zustände in fremden

Gesellschaften durch die Begriffe des eigenen Rechts wahrnimmt. Diese
Mechanismen werden an Hand eines konreten Beispieles illustriert, der
Interpretationen des gesellschaftlichen Wandels in der ersten Hälfte des 20.
Jahrhunderts in Minangkabau, West Sumatra.

211



Bibliographie

Abel, R.L.
1973 Law Books and Books about Law. Stanford Law Review

26 : 175-228.
1980 Redirecting Social Studies of Law. Law and Society Review

14 : 805-829.

Bachofen, J.J.
1948 Das Mutterrecht, 2 Bde., Stuttgart, [ursprünglich 1861.]

Barkun, M.
1968 Law Without Sanctions, New Haven.

Benda-Beckmann, F. von
1979a Property in Social Continuity - Continuity and Change in the

Maintenance of Property Relationships Through Time in Min-
angkabau, West-Sumatra, Verhandelingen van het KITLV
no. 86, The Hague: Nijhoff.

1979b Modernes Recht und traditionelle Gesellschaften. Verfassung
und Recht in Übersee 12 : 337-351.

1981 Ethnologie und Rechtsvergleichung. Archiv für Rechts- und
Sozialphilosophie 57 : 310-329.

1982 Ayam Gadang Toh Batalua? Changing Values in Minangkabau
Property and Inheritance Law and Their Relation to Structural
Change. Indonesia Circle 27 : 26-38.

Benda-Beckmann, K. von
1982 Traditional Values in a Non-Traditional Context. Indonesia

Circle 27 : 39-50.
1983 Evidence and Legal Reasoning in West Sumatra State Courts,

in: A.N. Allot and G.R. Woodman (eds.), People's Law and
State Law, Dordrecht: Foris (im Druck).

Benda-Beckmann, K. and F. von
1983 Transformation and Change in Minangkabau Adat, in: L.L.

Thomas and F. von Benda-Beckmann (eds.), Minangkabau
Social, Cultural and Political Forms: Perspectives on Continuity
and Change, Athens: Ohio University Press (im Druck).

Bohannan, P.
1969 Ethnography and Comparison in Legal Anthropology. In: L.

Nader (ed.), Law in Culture and Society. Chicago.

Dürkheim, E.
1893 De la division du travail social. Paris.

212



Engels, F.
1884 Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und des Staats.

Karl Marx, Friedrich Engels, Werke (MEW), Bd. 21

(1972) : 25-173.

Epstein, A.L.
1967 The Case Method in the Field of Law. In: A.L. Epstein (ed.),

The Craft of Social Anthropology. London.

Gabel, P.
1980 Reification in Legal Reasoning. In: S. Spitzer (ed.), Research in

Law and Sociology 3 : 25-51.

Geiger, Th.
1964 Vorstudien zu einer Soziologie des Rechts. Neuwied.

Gluckman, M.
1969 Concepts in the Comparative Study of Tribal Law. In: L. Nader

(ed.), Law in Culture and Society. Chicago.
Graves, E.

1971 The Ever-Victorious Buffalo: How the Minangkabau of Indone¬
sia Solved Their Colonial Question. PH.D. Thesis, University
of Wisconsin.

Griffiths, J.
1983 The Division of Labor in Social Control. D. Black (ed.),

Toward a General Theory of Social Control. New York (im
Druck).

Guyt, H.
1936 Grondverpanding in Minangkabau. Leiden.

Hoebel, E.A.
1954 The Law of Primitive Man. Cambridge.

Joustra, M.
1923 Minangkabau, Leiden.

Kahn, J.
1976 "Tradition, Matriliny and Change Among the Minangkabau of

Indonesia" BKI 132 : 64-95.

1980a Minangkabau Social Formations; Indonesian Peasants and the
World Economy. Cambridge.

1980b Review of F. von Benda-Beckmann, Property in Social Conti¬
nuity (1979). Indonesia Circle 22 : 81-88.

Kato, T.
1982 Matriliny and Migration: Evolving Minangkabau Traditions in

Indonesia. Ithaca and London.

213



König, R.
1967 Das Recht im Zusammenhang sozialer Normensysteme. In:

E.E. Hirsch und M. Rekbinder (Hrsg.), Studien und Materialien

zur Rechtssoziologie. Köln und Opladen.

Kohler, J.
1897 Fragenbogen zur Erforschung der Rechtsverhältnisse der sog.

Naturvölker, namentlich in den deutschen Kolonialländern.
ZvglRw 12 : 427-440.

Korn, V.C.
1941 De vrouwelijke mama' in de Minangkabausche familie. BKI

100 : 301-338.

Kroesen, T.A.L.
1874 Het grondbezit ter Sumatra's Westkust. TNI, Vierde serie, vol.

3 : 1-28.

Maine, H.S.
1861 Ancient Law, London.

Maretin, J.V.
1961 Disappearance of Matriclan Survivals in Minangkabau Family

and Marriage Relations. BKI 117 : 168-195.

Moore, S.F.
1969 Comparative Studies: Introduction. L. Nader (ed.), Law in

Culture and Society. Chicago.

Morgan, L.H.
1877 Ancient Society. New York.

Pandecten van het Adatrecht
1914-1936 10 vol. uitgegeven door het Koninklijk Koloniaal Insti-

tuut. Amsterdam.

Parsons, T.
1978 Law as an Intellectual Stepchild. In: H.M. Johnson (ed.), Social

System and Legal Process. San Francisco.

Post, A.H.
1894 Grundriss der ethnologischen Jurisprudenz. 2 Bände. Olden¬

burg, Leipzig.

Prindiville, J.C.J.
1980 The Image and Role of Minangkabau Women. Paper presented

at the Seminar of Minangkabau Culture, Society and Literature,
September 1980, Bukit Tinggi.

214



Schrieke, B.
1955 The Causes and Effects of Communism on the West Coast of

Sumatra. Indonesian Sociological Studies, Selected Writings of
B. Schrieke, vol. 1. The Hague.

Steinmetz, S.R. (ed.)
1903 Rechtsverhältnisse von eingeborenen Völkern in Afrika und

Ozeanien. Berlin.

Stewart, I.
1981 Sociology in Jurisprudence. B. Fryer et al. (eds.), Law, State

and Society. London.

Tanner, N.M.
1971 Minangkabau Disputes. Ph.D. Thesis. Berkeley.

Thomas, L.L.
1977 Kinship Categories in a Minangkabau Village. P.D. Thesis.

Riverside.

Weber, M.
1956 Wirtschaft und Gesellschaft. Tübingen.

Willinek, A.D.
1909 Het Rechtsleven bij de Minangkabausche Malei'ers. Leiden.

Vollenhoven, C. van
1909 Miskenningen van het Adatrecht. Leiden.
1918 Het Adatrecht van Nederlandsch-Indie, Deel I. Leiden.

Abkürzungen

ZvglRw Zeitschrift für die vergleichende Rechtswissenschaft

BKI Bijdragen Koninklijk Instituut voor de Taal-, Land- ein Volkenkunde
TNI Tijdschrift Nederlandsch-Indië

215




	Recht als Zerrspiegel sozialen Wandels

