
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 8 (1984)

Artikel: Von den mündlich überlieferten Geschichten zu den Umrissen einer
Geschichte des Sepik-Gebietes (Papua-Neuguinea)

Autor: Kaufmann, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007698

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007698
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christian Kaufmann

Yon den mündlich überlieferten Geschichten
zu den Umrissen einer Geschichte des

Sepik-Gebietes (Papua-Neuguinea)1

Beiträge zur Geschichte eines Landes wie Papua-Neuguinea zu liefern bleibt
eine Aufgabe, an der Ethnologen und Historiker aus und in Europa sich
weiterhin beteiligen sollten. Dies gilt auch dann, wenn wir voraussetzen, dass

die intellektuelle Auseinandersetzung mit dieser Geschichte in erster Linie,
wenn auch nicht ausschliesslich, im betreffenden Land selbst stattfinden
muss - mit der Schweizer Geschichte oder der Geschichte des Tessins verhält
es sich nicht anders. Die folgenden Darlegungen sollen aber auch Hinweise
darauf geben, dass die in vagen Umrissen langsam erkennbare Geschichte
Melanesiens dank archäologischer Feldarbeit heute mindestens in Zeiträume
zurückreicht, die-jenen vom europäischen Mittelalter bis zurück ins
mitteleuropäische Neolithikum entsprechen.

Auf den möglichen Wert einer genauen Erfassung der mündlichen
Überlieferungen für archäologische Grabungen in Melanesien und deren ethno-
historische Deutung hat J. Garanger am Beispiel einer Reihe von Bestattungen

auf der Insel Eretoka bei Efate in Vanuatu (im Zentrum der Neuen
Hebriden) aufmerksam gemacht. Das mit einer doppelten Steinsetzung
verbundene Grab von Roy Mata, dem mythischen Begründer einer matrilinearen

Häuptlingslinie, konnte samt den gleichzeitigen Bestattungen der
Begleitpersonen so aufgefunden werden, wie aufgrund der mündlichen
Überlieferungen zu erwarten gewesen wäre2. Auch die überlieferte indirekte
Datierung, als lange vor der Zeit eines anderen, mit Namen erinnerten
grossen Häuptlings und, damit verbunden, vor einem grossen Vulkanausbruch

stattgefunden, hat sich an der Fundstelle sowie durch ergänzende
Grabungen an anderen Orten bestätigt. Als wahrscheinliches Datum wurde
die Zeit um 1265 nach Chr. ± 140 Jahre ermittelt. Der Vulkanausbruch hat

1 Dieser Beitrag ist aus einem in der Diskussion der Arbeit von J. Wassmann am Symposium
"Geschichte als Problem der Ethnologie" abgegebenen Votum entstanden. Ich danke J.

Wassmann und M. Schindlbeck für die Anregungen. Die Ausarbeitung erfolgte im Rahmen
des Nationalfonds-Projektes 1.328-0.81 zur Dokumentation der Kultur der Iatmul und ihrer
Nachbargruppen.

2 Die Überlieferungen waren zwar teilweise schon früher aufgezeichnet, aber noch nicht
publiziert worden (vgl. Guiart et al. 1973 : 287-298 und Garanger 1972 : 26). - Die
Schreibweise Eretoka (statt Retoka) entspricht der heute in Vanuatu anerkannten.

137



die Insel Kusae in den benachbarten Shepherd-Inseln nach 1400 zerstört
(Garanger 1972 : 77).

Für den gleichen Zeitraum ist ein Erlöschen der einheimischen Keramik-
Traditionen und eine verstärkte Betonung der Muschel- und Schneckenscha-
lenbearbeitung festzustellen. Es ist somit J. Garanger gelungen, eine
erstaunliche zeitliche Tiefe für Ereignisse nachzuweisen, die zwar gemäss der
einheimischen Konzeption von der Vergangenheit weit zurückliegen mus-
sten, die aber aus der vergleichenden geschichtlichen Betrachtung für relativ
jung zu halten waren. Gemeint sind konkret die Einwanderungen vermutlich
polynesischer (evtl. auch mikronesischer) Familien (adliger Abstammung?)
in die südlichen und zentralen Neuen Hebriden (Garanger 1972 : 128-132).

Ähnlich wie bei diesem Beispiel aus Ost-Melanesien ist auch im Westen,
im Sepik-Gebiet, der Blick räumlich über die heutigen lokal-ethnischen
Grenzen auszuweiten, wenn man zu Erkenntnissen über Alter und Abfolge
geschichtlicher Entwicklungen gelangen will. Diese Relativierung der in der
synchronen Betrachtungsweise so nützlichen Einheiten Ethnie, Dorf und
Klan soll keineswegs unkritischen kulturhistorischen Wanderungs- und
Diffusionstheorien Tür und Tor öffnen. Andererseits gilt es zu vermeiden, dass

wir uns mit der Aneinanderreihung von im Grunde statischen, weil den
Zustand bei Beginn der Kolonialzeit legitimierenden Vergangenheitskonzepten

zufrieden geben.

Mündliche Überlieferungen und relative Chronologie

In den beiden Beiträgen haben J. Wassmann und M. Schindlbeck gezeigt,
dass erstens für die (westlichen) Iatmul (Nyaura) und für die (zentralen)
Sawos3 die Vorstellung von der zeitlichen Abfolge in der eigenen Vergangenheit

ihre einprägsame Formulierung im doppelsinnigen Bild von der Wanderung

findet. Dem Wandern der Dorf- oder Klangründer auf der symbolischen

Ebene entspricht die geglaubte Abfolge der Siedlungsplätze auf der
realen Ebene.

Zweitens ergibt sich, dass die Iatmul und die Sawos sich nicht nur gemäss
ihren Überlieferungen auf einen gemeinsamen Ursprungsort Mevombat
(oder Mävimbit), d.h. "Gaikorobi" beziehen, sondern dass die Iatmul wohl
tatsächlich durch eine Wanderung an den Fluss gelangt sind; sie haben dort
Sotmeli (Soatmeli) gegründet (Newton 1967 : 204), sich somit von den
Sawos zwar räumlich getrennt, gleichzeitig aber aus wirtschaftlichen Grün-

3 Die hier zu Grunde gelegte Unterteilung in westliche, zentrale und östliche Sawos, die
derjenigen der benachbarten Iatmul entspricht, weicht vom Benennungsschema ab, das von
den Linguisten gebraucht wird (vgl. Laycock 1973 : 27f., Staalsen 1975, Wurm and Hattori
1981, map 6, sowie Schuster 1973).

138



den den institutionalisierten Tausch Fisch gegen Sago mit ihnen begründet
(Schindlbeck, in diesem Band, S. 153; vgl. Hauser 1977 : 38-64 und Schindlbeck

1980 : 154-248). Die alte Bindung wurde also in neuer Form fortgeführt.

Die grosse mythische Gestalt, der Sawos und Iatmul diese zentrale
Institution verdanken, ist Moem (Schindlbeck 1980 : 215-231), Meimno-
ngru (Schuster 1973:485f.) oder Moiem (Hauser 1977:57-64 und
1978 : 188f.), der Sago-Bringer, ja die Sagopalme, aber auch der schöne
Mann und Verführer. Gab es neben seiner Existenz auf mythischer Ebene
auch eine im Realen? Das oben erwähnte Beispiel von Roy Mata lässt diese
Frage als naheliegend erscheinen/

Drittens darf aufgrund der Hinweise insbesondere von M. Schindlbeck
angenommen werden, dass das Bild der Wanderung nicht nur mythische
Chiffre ist, um den inneren Zusammenhang verschiedener, in einem grösseren

Gebiet nebeneinander lebender, d.h. örtlich getrennter, aber ideell und
sprachlich verbundener Dorf- und Klangruppen auszudrücken - eine
Interpretation, die sich bei der Betrachtung des von J. Wassmann (in diesem
Band, S. 117) vorgelegten Materials über die Nyaura geradezu aufdrängt -,
sondern dass damit auch eine zwar relative, aber reale Abfolge in der Zeit
ausgedrückt wird.

Es stellt sich nun die Frage, ob aus all diesen Hinweisen, die verschiedenen
lokalen relativ-chronologischen Gedankengebäuden entnommen sind,
Schlüsse im Hinblick auf eine noch zu erarbeitende Geschichte der Sepik-
Kulturen abgeleitet werden können. Wenn auch bedauerlicherweise
fundierte archäologische Untersuchungen, die allein, wie eingangs gezeigt, ein
zuverlässiges Gerüst absoluter Daten liefern können, noch immer ausstehen,
dürfte es sich dennoch lohnen, auf die gestellte Frage kurz einzugehen5.

Sprachen und ihr Alter

Ein Blick auf die bisherigen Ergebnisse linguistischer Untersuchungen
erweist, dass sich die Iatmul und die Sawos in Wortschatz und Sprachstruktur
deutlich genug unterscheiden, um ihre Klassifizierung als mindestens zwei
verschiedene Sprachen innerhalb der Ndu-Familie des Middle Sepik Stock zu
rechtfertigen (Laycock 1965, 1973 : 24, 26ff.; Staaken 1969 und 1975; Wurm
and Hattori 1981, Kommentar zu Karte 6). Unklar ist das Verhältnis der
Sawos-Dialekte oder sogar -Sprachen untereinander, wobei Staaken

4 Allerdings fehlt gerade bei Moem/Moiem die Bindung an einen bestimmten Begräbnisplatz;
Moem hat vielmehr den Weg ins Totenland geöffnet (Schindlbeck 1980 : 230).

5 Im folgenden wird summarisch auf Ergebnisse zurückgegriffen, die in der Studie "Töpferei-
Traditionen im Sepik-Gebiet von Papua-Neuguinea als historische Quellen" (Kaufmann
o.J.) erarbeitet und dort im Detail belegt worden sind.

139



(1975 : 9f.) annimmt, die hier besonders interessierende westliche
Teilgruppe der zentralen Sawos (Torembi, Yamok, Gaikorobi) habe im
Zeitpunkt seiner Untersuchung (d.h. 1972) einen Dialekt der Iatmul-Sprache
gesprochen. Dies könnte u.U. auch das Ergebnis eines rezenten Anpassungsprozesses

der Sawos an die Iatmul sein, werden letztere doch von den
ersteren als mächtiger und überlegen angesehen. Ähnliche sprachliche
Anpassungsprozesse, die zur Verwischung älterer Grenzen führen, sind im
Washkuk-Hügelland bei den Kwoma in deren Verhältnis zu den Flussbewohnern,

den Iatmul aus der Exklave Brugenaui (Staalsen 1965) und den
Manambu zu beobachten.

Die Sawos-Gruppen am westlichen Rand: Sengo, Burui und Wereman
bzw. im Osten: Kwaiwut (oder Koiwat), Kwaruwi Kwundi (einschl. Suimbo)
bilden in jedem Fall je eigene, u.U. noch weiter aufzuteilende Einheiten.
Die in Kwaiwut gesprochene Sprache unterscheidet sich nach Staalsen
(1975 : 9f.) besonders deutlich von allen westlicher gelegenen Formen und
weist Ähnlichkeiten zu jener der Boiken im Norden auf.

Ebensowenig geklärt ist ferner, wie die Beziehungen der einzelnen
Dialekt- und Sprachgruppen quer zum Sepik-Lauf, also über die Flussbewoh-
ner-AValdbewohnergrenze hinweg zu bewerten sind. Grundsätzlich hat
heute jedes Iatmul-Dorf "seine" Sawos (Staalsen 1975 : 6).

Der Interpretation vom entgegengesetzten Standpunkt aus, dass die
Iatmul als Ganzes eine Absplitterung von den westlichen und den zentralen
Sawos (Gaikorobi) seien, steht aus linguistischer Sicht nichts entgegen.

Auf der Basis von linguistischen Theorien über die zeitliche Tiefe sprachlicher

Differenzierungsvorgänge hat Laycock folgende möglichen Zeiträume
für die Entwicklung der Ndu-Familie ermittelt:
- Trennung der Ngala vom Hauptstamm der Ndu-Familie vor bis zu 2500

Jahren.

- Trennung der Iatmul (Nyaura) von den Boiken und Abelam (oder
umgekehrt) vor bis zu 1900 Jahren.

- Trennung der Iatmul von den Manambu vor bis zu 1700 Jahren (Laycock
1965 : 181, 187).
Die Trennung Sawos-Iatmul wurde von Laycock nicht untersucht; im

übrigen weist er daraufhin, dass die angegebenen Zahlen nicht absolut
genommen, sondern nur als Ausdruck der relativen Ferne bzw. Nähe gesehen

werden sollten.

Tonscherben und Töpfereiverfahren

Von M. Schindlbeck (S. 155 dieses Bandes) werden für die Sawos-Siedlun-

gen mehrfach die auf den Kulthügeln vor den Männerhäusern aufgestellten
Ahnensteine sowie die auf dem Gelände der früheren Siedlungen gefunde-

140



nen Topfscherben erwähnt; Ähnliches berichten J. Wassmann (in diesem
Band, S. 117-135) und M. Schuster (1967, 1973 : 482-484, 1975 : 6f.) für
die von ihnen besuchten alten Siedlungsorte der Iatmul. Im Sawos-Dorf Slei
wurde eine Überlieferung aufgezeichnet (Kaufmann o.J.), die schildert, wie
ein Topf im Streit zwischen zwei Frauen zu Bruch gegangen sei - "aipom", er
ist zerbrochen6 -; die Erzähler begründeten damit die Existenz zweier
paralleler Töpfereitraditionen, der lokalen und zugleich jener von Aibom
südlich des Sepik. In Sotmeli fand das Erzählmotiv "Streit über Tontöpfe"
Verwendung, um den Bruch zwischen Yambunei und Alt-Soatmeli zu
begründen (Schuster 1973 : 482). Eine Verbindung zwischen den durch
aufgerichtete Steine vertretenen allgemeinen Ahnengeistern (mbwan) und
den in Topfscherben anwesenden Klanschutzgeistern (angk-au) stellt Bate-
son (1958 : 140) her. In Keramikfragmenten verkörperte Helfer im Kampf
wurden 1973 für die Nyaura-Siedlung Yamanumbu dokumentiert. Senkrecht
stehende Steine (Monolithen) und Topfscherben werden somit von
Einheimischen und Ethnologen gleichermassen beachtet.

Einige am Siedlungsort Kwalembenge der Leute von Gaikorobi aufgefundene

Scherben hat C. Schmid-Kocher mit den am alten Siedlungsplatz des
Dorfes Aibom gefundenen Scherbenmaterial verglichen (Schmid-Kocher
1981 : 41). Die Belege von Kwalembenge passen gut zum Aibom-Material.
Wie weit die von der Autorin vorgenommene zeitliche Eingrenzung des
Fundes (Gründung der Nachfolgesiedlung von Kwalembenge, Ngatapma,
ca. 1650 n.Chr. als terminus ante quem) zutreffend ist, kann vorläufig nicht
ermittelt werden. Dieser Annäherungswert basiert auf der von M. Schindlbeck

versuchsweise für ca. 1800/1810 angesetzten Gründung von Gaikorobi
(1980 : 68). Immerhin dürfte die Grössenordnung von 250 bis 500 Jahren Vor
heute als Zeitpunkt des Siedeins am Platz Kwalembenge nicht grundsätzlich
falsch sein.

Vor ein vorerst ungelöstes Problem stellt uns ein anderes Ergebnis der
Untersuchungen an Töpferei und Keramik. Zwar kann gezeigt werden, dass

die Scherben des in Kwalembenge gefundenen Typs in Aibom (Töpferdorf
an Hügel südlich des Sepik, heute ebenfalls den Iatmul zugehörig) in eine
Serie eingebaut werden können, die schliesslich zur zeitgenössischen Keramik

von Aibom überleitet (Schmid-Kocher 1981 : 38-39; Schuster 1969;
Kaufmann o.J.: Aibom) - für die Sawos ist allerdings ein gleicher Schritt
vorläufig nicht möglich. Die Herstellungsverfahren und die Keramik weisen
insgesamt auf tieferliegende Zusammenhänge, durch die Unterschiede im
technischen Bereich zwischen den Sawos-Traditionen und Aibom betont
werden. Demgegenüber bestehen im Falle der zentralen Sawos, in Ergän-

6 Ob die angegebene Übersetzung zutrifft, war nicht zu überprüfen. Die inhaltliche Nähe zum
im Sepik-Gebiet geläufigen Pidgin-Ausdruck "asua", "oh, je!" (Mihalic 1971 : 62, "my
mistake!") fällt auf.

141



zung zur erwähnten mündlichen Überlieferung, formale Parallelen zum
rezenten Aibom-Stil (Kaufmann o.J.: Zentrale Sawos und Vergleich). Der
eingehende Vergleich der technischen Verfahren hat im Speziellen ergeben,
dass Gemeinsamkeiten zwischen den zentralen Sawos, dem Yuat-Keram-
Gebiet (Dimeri-Marwat) und möglicherweise Alt-Aibom bestehen. Einer
solchen Annahme steht von der Seite der Keramik-Stile (unter Einbezug des

Scherbenmaterials) nichts entgegen.
Die vergleichende Untersuchung der im Sepik-Gebiet dokumentierten

Töpfereiverfahren kommt zu vier allgemeinen Ergebnissen, die den Bezugsrahmen

für unsere Diskussion erweitern:
1. Die lokal festgestellten Töpferei-Verfahren lassen sich aufgrund ihrer

technischen Merkmale in Gruppen ordnen. Für das Sepik-Gebiet im
weiteren Sinne (Nord- und Nordost-Neuguinea von der Landesgrenze im
Westen bis etwa zur Astrolabe-Bai im Osten, also die West- und Ost-
Sepik- sowie die Madang-Provinzen von Papua-Neuguinea) sind es
mindestens sieben, wahrscheinlich aber, bei Berücksichtigung der
Verzierungstechniken, neun derartige Gruppen. Aus dem technischen Vergleich
ergeben sich Abhängigkeitsmerkmale der Gruppen untereinander, die in
Beziehung gesetzt werden können zu Merkmalen der räumlichen Verteilung,

zur Sprachzugehörigkeit der das Verfahren anwendenden Ethnie,
sowie zum Formenschatz der Keramik. Auch Art und Form der Einpassung

in die mündliche Überlieferung bzw. ins Alltags- und Ritualleben
(soweit bekannt) verweisen auf signifikante Unterschiede. Im Ergebnis
ergibt sich eine vorläufige Gliederung nach postuliertem relativem Alter
im Sepik-Gebiet. So kann die technisch und formal am deutlichsten
abweichende Gruppe, deren Verbreitung sich auf Punkte entlang der
Küste beschränkt, vorschlagsweise in einen Zusammenhang mit
ostindonesischen Töpferei-Überlieferungen gebracht werden; eine oder zwei
andere verweisen auf Zusammenhänge vom Sepik-Unterlauf bis Ost-
Neuguinea, Ost-Melanesien und West-Polynesien (die Einflussrichtung
mag umgekehrt gepolt gewesen sein), eine bis zwei, darunter diejenige,
die sich heute auf Aibom beschränkt, stehen isoliert, d.h. auf das Gebiet
am Sepik beschränkt da; eine, eher zwei, darunter diejenige, zu der die
überlieferten Töpfereiverfahren sowohl der zentralen wie auch der östlichen

Sawos gehören, stehen in einem Verbreitungs-Zusammenhang der
Formen und möglicherweise der Technik, der sich über die Küstengebirge
von Nord- und Nordost-Neuguinea bis in den ostmelanesischen Inselbogen

erstreckt, dort aber seine grösste Präsenz in früherer Zeit, d.h. vom 6.
Jh. v.Chr. bis ca. ins 15. Jh. n.Chr., gehabt hat.

2. In bezug auf das Gebiet vom mittleren Sepik kann gesagt werden, dass die
von den heutigen Sawos-Töpferinnen und -Töpfern sowie auch von deren
Nachbarn sowohl im Norden (Boiken, Abelam u.a.m.) als auch im
Westen (Kwoma) praktizierten Verfahren zur Herstellung von Töpfen

142



(Varianten des Aufbauens aus Spiralwülsten) insgesamt ein höheres
relatives Alter aufweisen als die heute in Aibom übliche Technik
(Aufbauen durch Hochziehen aus einem Tonvorrat, d.h., aus dem aus zwei
ineinander geklatschten Tonfladen bestehenden Bodenteil bzw. aus
einem Ringwulst und Ausformen, das z.T. mit Werkzeugen erfolgt). Eine
lokale Spezialisierung in Aibom wäre eine mögliche Erklärung, aber auch
eine Kombination aus Anstoss von aussen und Eigenentwicklung wäre
denkbar. Darauf verweisen beschränkte Übereinstimmungen mit Dimeri-
Marwat sowie Scherbenfunde aus dem Gebiet zwischen Keram und
Blackwater. Der Dorfverband von Aibom scheint aus dieser Richtung
und sekundär, d.h. sehr spät zu den Iatmul gestossen zu sein (Schuster
1975 : 6f.).

3. Bei den Verzierungstechniken, insbesondere beim Verhältnis von
Kerbschnittverfahren zum plastischen Aufsetzen und Modellieren, könnte es
sich mit dem relativen Alter im Sepik-Gebiet gerade umgekehrt als bei
den Herstellungstechniken verhalten. Kerbschnitt ist im rezenten und
sub-rezenten (1. Hälfte 20. Jh./19. Jh.) Material mit Sawos-Herkunft und
auch bei den nördlichen und westlichen Nachbarn reich vertreten, fehlt
aber im rezenten Aibom und tritt im Scherbenmaterial nur in beschränkter

Anzahl auf. Es ist damit zu rechnen, dass die Traditionen der
Kerbschnitt-Verzierungen in Ton entweder insgesamt relativ jung sind,
möglicherweise als Resultat einer in Nord-Neuguinea erfolgten Übertragung

von Holz und Kokosschalen in Ton, oder aber, dass ihr Hauptver-
breitungsgebiet als keramische Verzierungstechnik bis in die Zeit um -
grob geschätzt - 1500-1700 n.Chr. ausserhalb der Region des mittleren
Sepik und der nord-westlich angrenzenden Washkuk-Hügel gelegen hat.
In beiden Fällen bleibt genügend Platz frei für einen Zentral-Sepik-Stil
der Keramik, wie ihn neben den Scherbenfunden bei Aibom, Kwalem-
benge, Siaglam (Washkuk-Hügelland; hier mit leicht abweichenden
Verzierungen) auch die reichen Oberflächenfunde auf den Hügeln von Yera-
kei und Garamambu bezeugen (Kaufmann o.J.). Im letztgenannten
Gebiet wohnt heute eine nicht (mehr?) töpfernde Bevölkerungsgruppe
anderer Sprache, deren Zugehörigkeit zum Middle Sepik Stock belegt zu
sein scheint (Laycock 1973 : 23). Nach verschiedenen Zeugnissen standen
noch zu Beginn des 20. Jhs. vor den Männerhäusern grosse Kulthügel mit
zahlreichen aufrechtstehenden Steinen. Die Garamambu- und Yerakei-
Leute sehen sich selbst und ihre Vorfahren nicht als die Produzenten der
besonders zahlreich herumliegenden zerbrochenen Töpfe7.

7 Scherben wurden in den 1960er Jahren auch beim Goldwaschen in Flussläufen gefunden, die
ausserhalb des überlieferten Siedlungsgebietes der Yerakei- und Garamambu-Leute lagen
und wo gemäss der Überlieferung auch nie andere Menschengruppen gewohnt haben sollen.
Die Scherben wurden als "Geisterholz" betrachtet und weggeworfen.

143



4. Zahlenmässig wenig bedeutsame Streufunde von kammstrichverzierten
Scherben bei Aibom und Yerakei lassen auf den Import von einzelnen
dieser in Ost-Neuguinea ab rund 1200 n.Chr. nachgewiesenen Gefässe
schliessen, verweisen somit auf die Existenz weiträumiger Tauschbeziehungen

(Schmid-Kocher 1981 : 40).
Bevor wir uns den Steinsetzungen zuwenden, sei festgehalten, dass einerseits

aus der Betrachtung der Töpfereiverfahren auf eine grundsätzlich
bemerkenswerte Stabilität, sprich zeitliche Tiefe der Sepik-Kulturen
geschlossen werden kann. Die Betrachtung der Keramik und ihrer Überreste
lässt andererseits bedeutsame Wandlungen, mindestens der Stile, vermutlich
auch der räumlichen Organisation der Kultur- und Bevölkerungsgruppen im
Laufe der letzten 500 Jahre erahnen.

Archäologischer und linguistischer Rahmen

Dieses für das Sepik-Gebiet im Vergleich zu anderen Teilen Melanesiens
besonders komplexe Bild muss vor dem Hintergrund von drei auch archäologisch

erhärteten Fakten gesehen werden: Erstens hat es im zentralen Hochland

von Neuguinea, das vom Sepik-Gebiet nur durch wenige Ketten des

Zentralgebirges und dazwischen liegende Täler getrennt ist, in den mehr als
10 000 Jahren durch zahlreiche datierte Funde ausgeleuchteter Geschichte
nie eine autochthone Töpferei-Tradition gegeben. Dafür wird dort früher
Knollenfruchtanbau (vermutlich Taro, ab ca. 6000 v.Chr.), aufgrund von
Feldanlagen mit Gräben zur Regulierung des Wasserhaushaltes nachgewiesen.

Nur selten finden sich einige Scherben von ins Hochland importierten
Töpfen, und irgendwann muss es eine Periode intensiver Herstellung von
Steinmörsern und Steinstösseln gegeben haben. Zweitens sind die bisher
ältesten Scherbenfunde in Neuguinea (Wanlek auf der Flanke des Ramu-
Tals) ins 2./3. Jahrtausend v.Chr. datiert. Drittens hat die auf den Inseln von
West-Melanesien bis West-Polynesien klar erfasste Lapita-Keramik (ab ca.
1600 v.Chr. bis 300 v.Chr. bzw. mit abhängigen Traditionen bis 500 n.Chr.)
mit den Sepik-Inland-Keramik-Traditionen weder in der Technik noch in der
Form von Gefässen und Verzierungen etwas zu tun. Insgesamt dürften also
die im Sepik-Gebiet verankerten Traditionen von höherem Alter sein, wenn
sich auch nicht ihre ganzen Lebensgeschichten innerhalb des Sepik-Gebietes
abgespielt haben müssen.

Schliesslich sei - viertens - auch an dieser Stelle auf den bemerkenswerten
Umstand hingewiesen, dass die bisherigen linguistischen Untersuchungen die
Sonderstellung der beiden Stämme nicht-austronesischer, d.h. papuanischer
Sepik-Sprachen bestätigt haben, sowohl gegenüber den ebenfalls sogenannt
papuanischen, allumfassenden Trans New Guinea- und Ost-Papua-Phyla, als
auch gegenüber den austronesischen Sprachen. Bemerkenswerte räumliche

144



Korrelationen bestehen zwischen den relativ älteren Töpferei-Komplexen
und den beiden Sepik-Phyla (Torricelli und Sepik-Ramu) (Kaufmann o.J.).
Das auf das nördliche Küstengebirge beschränkte Torricelli-Phylum wird für
das ältere, länger ansässige gehalten (Laycock 1973 : 7).

Steinsetzungen

Schwieriger ist es, die in den mündlichen Überlieferungen besonders gut
verankerte Sitte, Steinsetzungen vorzunehmen, in ein Gesamtbild unter
Beizug vorläufiger archäologischer Ergebnisse einzuordnen. Eine vergleichende

Schreibtischethnologie hat durch kenntnisreiches, aber unsachgemäs-
ses Vorgehen die Diskussion über Jahrzehnte blockiert (Riesenfeld 1950).
Erst die ethno-archäologischen Berichte von Garanger (1972) und anderen
haben einen neuen Zugang geschaffen.

Formal sind bei den Steinsetzungen innerhalb des Sepik-Gebietes drei
Elemente von Interesse: Einzelsteine (als Reste von strukturierten Gruppen
oder als Einzelgänger), Steinplattformen oder deren Reste, die mit aufrecht
stehenden Steinen kombiniert sind, sowie Steine, die Gesichter oder andere
Verzierungen aufweisen. Alle drei Formen sind mehrfach belegt und weisen
möglicherweise auf vorerst nicht zu strukturierende Zusammenhänge mit
jeweils vergleichbaren Formen anderswo hin.

Von grösserem Interesse in unserem Zusammenhang ist die funktionelle
Unterscheidung zwischen Steinsetzungen, die noch in einem erkennbaren
Zusammenhang mit der Anlage von Tanzplätzen, Kulthäusern und Kulthügeln,

mit zentralen Elementen einer Siedlungsanlage also stehen (Schindlbeck,

in diesem Band, S. 155; Schuster 1973 : 480f. für Soatmeli; Kaufmann
und Schuster Feldnotizen 1966 für Aibom) von solchen, die heute nur noch
mythisch gedeutet werden (Schindlbeck, in diesem Band für Sonnenstein von
Mevambat und Himmelsleiter-Stein von Lami; Kaufmann 1972 : 207 und
Feldnotizen 1966 bzw. 1972/73 für Wandan-Stein auf dem Ndugupa, Wash-
kuk-Hügelland u.a.m.).

Zu erwähnen sind ferner Steinsetzungen, bei denen ein direkter
Zusammenhang mit den Überlieferungen der heutigen Bevölkerung nur noch
marginal gegeben ist (Steine in Wagu und auf dem Mt. Hunstein, beide im
Bahineno-Territorium, Kaufmann Feldnotizen 1972/73 und Roesicke
1914 : 510).

Bei Steinsetzungen der erstgenannten Gruppe ist die Verbindung mit
namentlich benannten Dorf- und Klanahnen und die dadurch hergestellte
bildhafte Gleichsetzung des stehenden Steins mit der Lebenskraft des Dorfes,

auf die M. Schindlbeck (1983 : 7) aufmerksam macht, besonders
einleuchtend. Sie weist auf eine tiefgehende Integration der Steinsetzungen in
das soziale und religiöse Leben der Sawos und der Iatmul hin; dazu gehört

145



auch die besondere Rolle, die der Kulthügel, um den herum die Steine -
oder, an ihrer Stelle, brettartige Holzschnitzereien - gestanden haben, im für
das Gedeihen, die Fruchtbarkeit des Dorfes unerlässlichen Kopfjagdritual
gespielt hat. Unter den Steinen bzw. im Kulthügel sollen vereinzelt die
Leichen von Kopfjagdopfern begraben worden sein. In den Steinen fände
demnach eine Gleichsetzung von allgemeinem Ahnengeist (mbwan) und
Totengeist des Kopfjagdopfers statt (Bateson 1958 : 141, 309).

Etwas anders verhält es sich mit den aus heutiger Sicht erratischen
Steinsetzungen der zweiten Gruppe, mit denen eine möglicherweise sekundäre

mythologische Interpretation verknüpft wird. Sie können - müssen aber
nicht - im Zusammenhang mit früheren Siedlungsgründungen gestanden
haben. Es ist auch der Fall denkbar, dass sie zwar ursprünglich bei einer
Siedlungsgründung oder bei einem Begräbnis zur Ehrung eines Ahnen oder
eines Verstorbenen gesetzt worden sind, dass diese Tatsache aber durch
verschiedene Umstände eines dynamischen Gesellschafts- und Kulturwandels,

z.B. durch den Auszug oder die Vertreibung der ansässigen Bevölkerung

in Vergessenheit geraten ist. Genau diese Erklärung könnte auf den
Fall des Wandan-Steines auf dem Territorium der Kwoma von Saserman
zutreffen.

Ein ca. 120 cm hoher, schmaler kantiger Stein, der heute als Grenzmarkierung

einsam im Wald steht, gilt als die steinerne Verkörperung des Gründerheros

der heute dominierenden Klankonstellation. Es ist Wandan, der
ältere, nach dem Geschehen, das zur Einrichtung der heutigen Weltordnung
geführt hat, im Siedlungsgebiet verbleibende Bruder, der Bapan, den jüngeren

in Richtung auf die Hügel von Garamambu und Aibom "jenseits des

Sepik" und "im Kanu" (vgl. Wassmann, in diesem Band, S. 122) davonziehen

liess. Erstaunlich ist, dass diese Überlieferung der Kwoma von Saserman
sowohl in Aibom durch eine von M. und G. Schuster gleichzeitig (1966)
aufgenommene Erzählung als auch in Garamambu durch 1972 erhaltene
Angaben bestätigt wird8.

Es ist seit Schubert (1970 : 211-214) klar, dass sich das Erzählmotiv der
beiden Brüder nicht mehr dazu eignet, die Ausbreitung der hypothetischen
Austronesier und ihrer Kultur direkt nachzuzeichnen.9 Prüfen wir vielmehr,
ob nicht den Überlieferungen der Kwoma von Saserman ergänzende Hin-

8 Die bei Behrmann (1922 : 127) erwähnten Pfosten waren Teil eines Männerhauses. In einem
Fall bestand, wie 1972 ein Augenschein im Dorf Garamambu ergab, der Kulthügel aus
anstehendem schiefrigem Gestein. Eine Stele stand noch auf dem Hügel, eine weitere lag auf
dessen Flanke. Die im Querschnitt dreikantigen Steine sahen dem Wandan-Stein von
Saserman sehr ähnlich. - Die Namen Wandan/Bapan werden in der mündlichen Überlieferung

zuweilen vertauscht.
9 Es liesse sich überdies denken, dass die realen Beziehungen zwischen den genannten

Lokalgruppen im Sepik-Gebiet sich entgegen der mythischen Wanderungsrichtung entwik-
kelt haben könnten.

146



weise abzugewinnen sind. Da wäre einmal dieser, dass das Kwoma-Territo-
rium vorher von einer anderen Bevölkerung, den Ngala, bewohnt gewesen
sei. Die halb-mythische, halb-erinnerungsgeschichtliche Überlieferung
bringt die Ngala als bereits voll entwickelte Menschen mit dem Geheimnis
der langen Flöten und insbesondere der Trommelschlegel für die
Schlitztrommeln in Verbindung, Einzelheiten, die wie andere Elemente eine mögliche

Gleichsetzung mit den rezenten Ngala von Ngala-wiya (Suagab am
oberen Sepik) nahelegen. Bei dieser Dorfgruppe handelt es sich um die am
weitesten zum Sepik-Oberlauf vorgedrungenen Angehörigen der Ndu-
Sprachfamilie. Ob die Steinsetzung ihnen zuzuweisen wäre?

Auch weitere, damit nicht in Widerspruch stehende Erklärungen sind
denkbar; sie alle beinhalten das Element, dass die reichlich zusammengestückelt

erscheinende Mythologie der Kwoma auf einen Zusammenzug von
verschiedenen Klangruppen recht unterschiedlicher geographischer
Herkunft zum heutigen Vier-Siedlungsgruppen-Stammesverband hinweist.
Insgesamt also ein Hinweis auf eine Geschichte voller Bewegung, auf die
andernorts einzugehen sein wird. Der Wandan-Stein, der ohne Entsprechung

vor den Kwoma-Männerhäusern ist, dürfte auf ein Kapitel hinweisen,
das sich in der Vor-Kwoma-Zeit abgespielt hat. Der bereits erwähnte Fund
von Scherben bei Siaglam am Fuss des Ndugupa, die einigermassen zur alten
Zentral-Sepik-Keramik passen, fügt sich in dieses Bild ein.

Bleibt die Frage nach dem Alter der Steinsetzungen. P. Bellwood meint,
dass diese in Melanesien, der späten Datierung z.B. von Eretoka ins 13. Jh.
n.Chr. zum Trotz, oft geradesogut auf die Zeit um 1000 v.Chr. zurückgehen
könnten (Bellwood 1978 : 273). Er scheint dabei mögliche Beziehungen zu
Mikronesien im Auge zu haben (Bellwood 1978 : 287). J. Specht kann eine
in den Nord-Salomonen unter einer Stele gefundene Topfscherbe versuchsweise

ins 16./17. Jh. n.Chr. datieren (Specht 1969 : 221). Bei der verzierten
Stele von Aibom fanden M. und G. Schuster Salzwasserschnecken. Die
Verbindung Schneckenschalen - Steinsetzungen ist recht häufig, z.B. auch
auf Eretoka (Garanger 1972 : 119). Bemerkenswert ist, dass, aufs Ganze
gesehen, in West-Melanesien eine eher positive Korrelation zwischen
Keramikfunden und Steinsetzungen zu bestehen scheint (z.B. auch auf den
Trobriand-Inseln, dort grob datiert ins 1. Jahrtausend nach Chr., Holds-
worth and Ollier 1973 : 154), dass aber Steinsetzungen östlich von Neuguinea

in archäologischem Zusammenhang auch ein Abnehmen oder
Verschwinden der Keramik signalisieren können (Garanger 1972 : 128 für
Eretoka). Das Sepik-Gebiet liegt im Schnittpunkt der denkbaren Verbindungslinien

zu den drei bis vier möglichen Verbreitungszentren analoger Erscheinungen,

nämlich Ost-Indonesien, Mikronesien, Zentral- und Ost-Melanesien

sowie West-Polynesien. Nur eine saubere archäologische Chronologie
wird weiterhelfen.

147



Schlussfolgerungen

Welche Anhaltspunkte gibt es für eine - relative oder absolute - Datierung
mündlich überlieferter Ereignisse und Vorgänge? Der Abstecher hat gezeigt,
dass wir die reale zeitliche Tiefe, zum mindesten jene von mündlich geschilderten

Besiedlungs- und Wanderungsvorgängen durchaus erfassen können,
wenn es gelingt, ethnologische Bestandsaufnahme, sprachgeschichtliche
Klassifizierung und archäologische Untersuchungen im Feld und im Labor
optimal zu koordinieren. Dies ist, anders als im Fall der zentralen Neuen
Hebriden (Vanuatu), für die Sepik-Forschung bisher leider noch nicht
geschehen. Immerhin ergibt sich aus der Koordination des gegenwärtigen
Wissens folgender ungefährer zeitlicher Rahmen.

Dieses hier in groben Umrissen skizzierte Schema wird im Fortgang der

Forschung laufend zu revidieren sein. Verschiebungen auf der Zeitachse sind
nicht auszuschliessen, werden aber eher zu einem höheren Alter einzelner
Entwicklungen führen als umgekehrt. Verglichen mit den bisher formulierten

Hypothesen zur Kultur- und Bevölkerungsgeschichte des Sepik-Raumes
(z.B. Tiesler 1976) weist das hier vorgeschlagene Vorgehen zwei Vorzüge
auf:
1. Es geht von den Vergangenheitskonzeptionen der einzelnen Ethnien aus,

nimmt deren mündliche Überlieferungen ernst und versucht, von daher
Anknüpfungspunkte an datierbare andere Zeugnisse zu erhalten.

2. Neue Erkenntnisse der Archäologie und Ethnologie, aber auch aus

Nachbardisziplinen wie der Linguistik können jederzeit als wünschbare
Präzisierungen einbezogen werden, ohne dass das ganze Gerüst von
Theorien und Hypothesen erst zerlegt und umgehend neu errichtet werden

muss.
Der heutige Wert der hier ausgebreiteten Überlegungen dürfte darin

liegen, uns vor Augen zu führen, dass die geschichtliche Entwicklung der
Ethnien und Kulturen im Sepik-Gebiet sich keineswegs in zirkulären Wanderungen

erschöpft haben kann, wie wir aus der mündlichen Überlieferung zu
entnehmen geneigt sind10. Die Geschichte des Sepik-Gebietes ist, wie noch

zu belegen sein wird, ein Angelpunkt in der selbständigen Geschichte
Melanesiens.

10 Auf den zirkulären Zeitbegriff der Kwoma wird in einer in Vorbereitung befindlichen Arbeit
eingegangen.

148



Zusammenfassung

Überlegungen, die vom ethno-archäologischen Ansatz von J. Garanger in
Vanuatu einerseits und von eigenen Forschungen zur Geschichte der
Töpferei-Traditionen im Sepik-Gebiet Papua-Neuguineas andererseits ausgehen,
werden mit den Ergebnissen der Beiträge von J. Wassmann und M. Schindlbeck

über die Vergangenheitskonzepte der Iatmul und Sawos kombiniert.
Ziel der Arbeit ist es, das mündlich tradierte einheimische Wissen über
Flerkunft und Wanderungen sowie das durch einen systematischen ethnologischen

Vergleich handwerklicher Traditionen erschlossene Ordnungsnetz
mit Ergebnissen sprachwissenschaftlicher und archäologischer Untersuchungen

zu vergleichen. Zu hoffen ist, dass die vorgeschlagene Strukturierung der
Daten möglichst bald durch weitere archäologische und ethnologische
Untersuchungen im Sepik-Gebiet verifiziert oder falsifiziert werden kann.

149



Bibliographie

Bateson, Gregory
1958 Naven, Sec.Ed., Stanford.

Behrmann, Walter
1922 Im Stromgebiet des Sepik. Berlin.

Bellwood, Peter
1978 Man's Conquest of the Pacific. Auckland.

Garanger, José
1972 Archéologie des Nouvelles Hébrides. Public. Soc. des Océani-

stes (Paris) 30.

Guiart, Jean et al.
1973 Système des Titres, électifs ou héréditaires dans les Nouvelles

Hébrides Centrales d'Efate aux Iles Shepherd. Mémoires de

l'Institut d'Ethnologie (Paris) 10.

Hauser (-Schäublin), Brigitta
1977 Frauen in Kararau. Zur Rolle der Frau bei den Iatmul am

Mittelsepik, Papua New Guinea. Basler Beiträge zur Ethnologie

(Basel) 18.

1978 mai-Masken der Iatmul, Papua New Guinea. Stil, Schnitzvor¬

gang, Auftritt und Funktion. Verhandl. Naturforsch. Ges. Basel
87/88, 1976/77 [1978] : 119-145.

Holdsworth, D.K. and C.D. Ollier
1973 Magic Stones and Megaliths of the Trobriand Islands, Papua

New Guinea. Occ. Papers Anthrop. Museum, Univ. of Queensland

2 : 135-155.

Kaufmann, Christian
1972 Das Töpferhandwerk der Kwoma in Nord-Neuguinea. Beiträge

zur Systematik primärer Töpfereiverfahren. Basler Beiträge zur
Ethnologie (Basel) 12.

o.J. [1983]Töpferei-Traditionen im Sepik-Gebiet von Papua-
Neuguinea als historische Quellen. Manuskript. Basel.

in Vorb. Orientierung in Raum und Zeit bei den Kwoma.

Laycock, Don
1965 The Ndu Language Family (Sepik District, New Guinea). Lin¬

guistic Circle of Canberra Publications, Ser. C. Books
(Canberra) 1.

150



1973 Sepik Languages - Checklist and Preliminary Classification.
Pacific Linguistics (Canberra) Series B - No. 25.

Mihalic, Francis
1971 The Jacaranda Dictionnary and Grammar of Melanesian Pidgin.

Milton.

Newton, Douglas
1967 Oral Tradition and Art History in the Sepik District, New

Guinea. In: J. Helm (ed.), Essays on the Verbal and Visual
Arts. Seattle/London 1967 : 220-215.

Riesenfeld, Alphonse
1950 The Megalithic Culture of Melanesia. Leiden.

Roesicke, A.
1914 Mitteilungen über ethnographische Ergebnisse der Kaiserin-

Augusta-Fluss-Expedition. Zeitschrift für Ethnologie 46 : 507-
522.

Schindlbeck, Markus
1980 Sago bei den Sawos (Mittelsepik, Papua New Guinea). Untersu¬

chungen über die Bedeutung von Sago in Wirtschaft, Sozialordnung

und Religion. Basler Beiträge zur Ethnologie (Basel) 19.

1983 Kokospalme und Brotfruchtbaum: Siedlungs-Vorstellungen der
Sawos und Kwanga, Sepik-Gebiet, Papua-Neuguinea. Geographica

Helvetica 38 : 3-10.
Schmid-Kocher, Christine

1981 Preliminary report on the analysis of pottery sherds collected in
the Aibom-Chambri region, Middle Sepik, Papua New Guinea.
Verhandl. Naturforsch. Ges. Basel 91 : 35-49.

Schubert, Rose
1970 Methodologische Untersuchungen am ozeanischen Mythenma¬

terial. Studien zur Kulturkunde (Wiesbaden) 24.

Schuster, Meinhard
1967 Vorläufiger Bericht über die Sepik-Expedition 1965-1967 des

Museums für Völkerkunde zu Basel. Verhandl. Naturforsch.
Ges. Basel 78 : 268-281.

1969 Die Töpfergottheit von Aibom. Paideuma 15 : 140-159.

1973 Zur Dorfgeschichte von Soatmeli. In: Festschrift zum 65.

Geburtstag von Helmut Petri (Köln-Wien): 475-491.

151



1975 Aibom (Neuguinea, Mittlerer-Sepik)-Töpferei (Backschale,
Feuerschale, Sago-Vorratstopf). Text zu Film E 1368 des Inst.
Wiss. Film, Göttingen.

Specht, Jim R.
1969 Prehistoric and Modern Pottery Industries of Buka Island,

T.P.N.G. Unpubl. PhD Thesis, Canberra 1969.

Staalsen, Philip
1965 Brugnowi Origins: The Founding of a Village. Man 65 : 184-

188.

1965 The Dialects of Iatmul. In: Papers in New Guinea Linguistics
No. 10, Pacific Linguistics (Canberra) Series A - Occ. Papers
22 : 68-84.

1975 The Languages of the Sawos Region (New Guinea). Anthropos
70 : 6-16.

Tiesler, Frank
1976 Besiedlungsgeschichte und Stilprovinzen in Nord-Neuguinea.

Ethnographisch-Archäologische Zeitschrift 17 : 479-489.

Wurm, Stephen and Shirô Hattori (ed.)
1981 Language Atlas of the Pacific Area. Canberra.

152


	Von den mündlich überlieferten Geschichten zu den Umrissen einer Geschichte des Sepik-Gebietes (Papua-Neuguinea)

