Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 8 (1984)

Artikel: Die Vergangenheits-Konzeption der Nyaura (Papua-Neuguinea)
Autor: Wassmann, Jurg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007697

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jiirg Wassmann

Die Vergangenheits-Konzeption der Nyaura
(Papua-Neuguinea)'

A. Problemstellung

1.

In der von Golo Mann herausgegebenen Propylden-Weltgeschichte (1960)
schreibt P. Bertaux im Kapitel “Der geschichtslose Kontinent” (Bertaux
1960 : 651) u.a. folgenden Satz:

“Gewiss, auch Afrika kennt Kulturen, Reiche, Staaten, die entstanden,
lebten und starben, auch Kriege, Eroberungen, méchtige Herrscher, Weise
und Helden. Aber es kennt keine Geschichte, keine organische, einheitliche,
ineinander verkettete Entwicklung der Voélker und Staaten.” (Bertaux
1960 : 656, Hervorhebung durch J.W.)

Die wohl nur auf dem Hintergrund kolonialistischer Vorurteile zu charak-
terisierende Behauptung impliziert zwei mogliche Auffassungen von den
sogenannten Naturvolkern. Entweder liegt ihr die Uberzeugung zugrunde,
diese Volker seien tatsdchlich geschichtlos, d.h. sie besdssen nicht die
geringste Vorstellung ihrer eigenen Vergangenheit und lebten — polemisch
formuliert — unschuldig wie die Kinder in den Tag hinein; oder aber die Rede
von der fehlenden Geschichte bezieht sich auf eine vermeintliche Abwesen-
heit jeglicher Dynamik, auf eine Lebensweise, die sich vollig statisch nach
streng vorgeschriebenen Traditionen richtet, welche ihrerseits rein mytholo-
gisch fundiert sind und keinerlei historische Qualitit besitzen. Beide Auffas-
sungen sind falsch, beide weisen jedoch indirekt auf eine notwendige Diffe-
renzierung des Geschichtsbegriffs hin.

Der Historiker J.H. Plumb trifft in seinem 1969 erschienen Werk “The
Death of the Past” eine in diesem Zusammenhang hilfreiche Unterschei-
dung, indem er die Begriffe “past” und ‘‘history” scharf voneinander abhebt.
(Plumb 1978 : 11ff.). Im folgenden wird von ‘“Vergangenheits-Konzeption”
(= past) und von ““Geschichte” (= history) die Rede sein.

Die ‘““Vergangenheits-Konzeption” umfasst alle jene Konstruktionen, die
der Mensch verwendet, um sich die Schépfung der Welt und seiner selbst

1 Meine Feldforschung bei den Nyaura (oder West-Iatmul) war Teil der Basler Sepik-
Expedition von 1972-1974, die unter der Leitung von Prof. Dr. M. Schuster stand und vom
Schweizerischen Nationalfonds finanziell erméglicht wurde.

Die Nyaura bewohnen sieben Dorfer am mittleren Sepikfluss; das Stammdorf Kandingei
(mit Takngei) sowie die spiteren Griindungen Sapandei, Yamanumbu, Sapanaut, Yense-
mangwa und Korogo (s. Karte 1).

117



sowie der bestehenden sozialen Institutionen zu erkliren. Im Zusammen-
hang mit der Religion gibt sie systematisierte Antworten auf die Fragen nach
dem Sinn von Geburt und Tod. Sie ist die eigentliche Quelle der Moral und
der Sinngebung des menschlichen Lebens. Sie legitimiert die bestehende
soziale und politische Ordnung, und sie sichert und garantiert deren Stabili-
tit. In bezug auf das letztere gilt aber auch die Umkehrung: Eine Verdnde-
rung sozialer oder politischer Zustdnde bedingt notwendig eine verdnderte
‘“Konzeption der Vergangenheit”’, wenn diese weiterhin ihre Funktion der
Legitimation erfiillen soll. ““Vergangenheits-Konzeptionen” sind daher nicht
im strengen Sinn historisch zu deuten, wenngleich sie im einzelnen histori-
sche Elemente enthalten konnen; die faktische Zeit (Dauer) bleibt fiir sie
allerdings irrelevant.

Die “Geschichte” im strengen Sinn steht der eben geschilderten Vergan-
genheitsauffassung diametral gegeniiber. Sie ist eine wissenschaftliche Diszi-
plin, d.h. eine rein intellektuelle Tétigkeit, und versucht, objektiv zu
beschreiben, was sich in der Vergangenheit tatsichlich ereignet hat. Ihre
kritische Grundhaltung verbietet es ihr geradezu, sich in den Dienst der
Religion, der Moral oder der Staatsraison zu stellen. Ebensowenig ist es ihre
Aufgabe, Vorschriften zu erlassen, was die Menschen zu glauben und zu tun
haben. Im Gegenteil: Die Wirkung der “Geschichte” kommt einer Schwi-
chung solcher durch die ‘““Vergangenheits-Konzeption” hervorgebrachten
Wirkung gleich, indem sie aus ihrer kritischen Grundhaltung heraus deren
zweckgebundene Vereinfachungen und Verallgemeinerungen des vergange-
nen Geschehens zugunsten einer sachlichen Beurteilung des Faktischen
auflost. So verstanden ist “Geschichte” ein abendldndisches Phinomen.

Zieht man den Ideologie-Begriff des Rechtssoziologen Theodor Geiger
hinzu — ““Als ideologisch sollen jene Aussagen bezeichnet werden, die ihrer
sprachlichen Form und dem in ihnen ausgedriickten Sinne nach, sich als
theoretische [objektive]* Sachaussagen geben, die aber a-theoretische [sub-
jektive], nicht der objektiven Erkenntnis-Wirklichkeit zugehoérende
Bestandteile [Werturteile] enthalten.” (Geiger 1968 : 58) —, so kann man
stark verkiirzt formulieren: “Vergangenheits-Konzeption™ ist immer Ideolo-
gie, “‘Geschichte” dagegen, zumindest der Absicht nach, Anti-Ideologie.

2.
Im Hinblick auf das Beispiel der Nyaura gilt nach dem bisher Dargelegten:
Sie verfiigen tiber eine dusserst klare “Konzeption” ihrer “Vergangenheit”,
aber sie haben keine “Geschichte”.

Uber die Vergangenheit der Nyaura wissen wir nur wenig. Geschichtlich
dokumentiert ist lediglich die Kolonialzeit der Weissen — beispielsweise
durch die archivierten Aufzeichnungen fritherer Patrouillen. Die eigentliche

2 Eigene Ergénzungen stehen in eckigen Klammern.

118



“Geschichte” der Einheimischen blieb bisher ungeschrieben. Wollte sich ein
Ethnologe diese Aufgabe stellen, so sdhe er sich mit ungeheuren methodi-
schen und sachlichen Schwierigkeiten konfrontiert — als Beispiel sei nur die
kaum zwingend beantwortete Frage nach der Moglichkeit historischer
Rekonstruktion iiberhaupt genannt’. Urgeschichte, Linguistik und Ethno-
botanik sind gewiss niitzliche Informationsquellen, kénnen jedoch eine
eigene, fortlaufende Geschichtsschreibung nicht ersetzen.

Einziges “Surrogat’” einheimischer “Geschichte’’ sind die oralen Traditio-
nen. Gerade hier muss aber der Verdacht auf Ideologie im Sinne Geigers
einsetzen. Die Traditionstriger neigen dazu, das Uberlieferte verzerrt, d.h.
nach Massgabe eigener Interessen weiterzugeben — “Konzeptionen der Ver-
gangenheit” also.

Genealogien brechen nach vier bis fiinf Generationen ab (meist nicht aus
Desinteresse, sondern weil der weiter zuriickliegende Bereich als “‘heiliger”
gilt), genealogische Querverbindungen werden “falsch’ gekniipft (um einen
heutigen sozialen Zustand zu legitimieren), Namengesange und Mythen neu
lokalisiert (um einen aktuellen Landanspruch zu unterstiitzen).

Natiirlich gibt es in bezug auf kurz zuriickliegende Vorkommnisse allge-
mein bekannte historische Informationen. Dazu zéhlen vor allem die Erzih-
lungen iiber Dorfgriindungen und -vertreibungen, Uberfille und den Ein-
fluss bestimmter “grosser Ménner” (big men); gerade die letzteren dienen
aber immer auch dem Ruhm des eigenen Dorfes und machen in dieser
Zweckgebundenheit einen Teil der “Vergangenheits-Konzeption™ aus. Ein
préziser Massstab zur Beurteilung des Wahrheitsgehaltes der Quellen fehlt
vollig.

Bei aller Skepsis bleibt aber die auf der oralen Tradition beruhende
“Konzeption der Vergangenheit”’, wenn sie recht verstanden wird, wissen-
schaftlich von grosstem Wert und erweist sich auch ‘““geschichtlich’ als nicht
uninteressant.

Um dies zu belegen, soll im folgenden die ‘“Vergangenheits-Konzeption”
der Nyaura in den wichtigsten Ziigen dargestellt und danach mit drei Fragen
konfrontiert werden:

1. Welche Funktion erfiillt die “Vergangenheits-Konzeption” der Nyaura
fiir die Gegenwart?

2. Lassen sich moglicherweise Aussagen eigentlich “geschichtlicher” Quali-
tiat aus dieser Konzeption herausschilen?

3 Vgl. z.B. Jensen J. 1973: Probleme historischer Rekonstruktion aufgrund oraler Traditio-
nen. Tribus 22 : 187-195. Lacey R.J. 1975: Oral Traditions as History. An Exploration on
oral sources among the Enga of the New Guinea Highlands. Ann Arbor. Irvine J. 1978:
When is genealogy history? Wolof genealogies in comparative perspective. American
Ethnologist 5,4 : 651-674. Reay M. (1969) 1971: Myth and Tradition as Historical Evi-
dence. In: Inglis K.S. (ed), The History of Melanesia. Vansina J. (1961) 1965: Oral
Tradition. A Study of Historical Methodology.

119



3. Welcher Zeit-Begriff verbirgt sich hinter der spezifischen ‘““Vergangen-
heits-Konzeption” der Nyaura?

B. Das gedankliche System der kulturellen Zusammenhinge

1.

Die ‘“Konzeption der Vergangenheit” — hier diejenige der mythologischen
Urzeit — stellt sich dar in einem umfassenden, kulturimmanenten, abstrakten
Ordnungssystem, das die Entstehung der verschiedenen Kulturbereiche
beschreibt, sie zueinander in Beziehung setzt und dadurch kausal erklért.
Jede der verschiedenen Clangruppen‘ der Nyaura verfiigt iiber einen eigenen
kognitiven Plan, dessen Grundstruktur jedoch fiir alle dieselbe ist. Die
typischen Gemeinsamkeiten sollen kurz umrissen werden.

Inhaltlich kreist das gedankliche System um zwei Hauptthemen: um die
Schopfung und um die daran anschliessende Wanderung der Urzeitmen-
schen.

Vor der Schopfung ist tiberall nur Wasser. Dann taucht ein Krokodil auf
und spaltet sich: sein Unterkiefer wird zur Erde, sein Oberkiefer zum
Himmel. Diese Spaltung begriindet die spiter erfolgte Sozialgliederung in
Erd- und Himmelhilften®’. Danach entsteht das erste Briiderpaar; aus diesem
sodann in sich wiederholenden Vorgidngen weitere Briiderpaare. Diese Brii-
derpaare sind die Griinder der heutigen Clanverbénde; der erste Bruder des
Paares ist der Griinder der ersten Clangruppe eines Verbandes, der zweite
Bruder jener der zweiten Clangruppe. Ihre Sohne und Enkel griinden eine
oder zwei Generationen spiter die zahlreichen Einzelclane.

Ort des Geschehens ist ein Gebiet nérdlich des mittleren Sepik in der Ndhe
des Dorfes Gaikorobi (s. Karte 1). Hier sind anfinglich alle Urzeitmenschen
versammelt. Dann aber verlassen die Clangruppengriinder und ihre Ver-
wandten den Ort und bewirken damit das wichtigste urzeitliche Ereignis: die
Loslésung vom Ursprungsort und die Wanderung in die heutigen Siedlungs-
gebiete.

Die Wanderung verliduft zuerst im Busch um Gaikorobi, erreicht dann den
Sepikfluss, tiberquert ihn und fiihrt durch das Gebiet der heutigen Zentral-
Iatmul in die jetzigen Dorfer der Nyaura. Dabei werden Landstriche,
Buschteile, Seen und Wasserldufe in Besitz genommen und Dérfer und
Dorfteile gegriindet. Die damaligen Landnahmen und Dorfgriindungen
bestimmen die heutigen Besitzverhiltnisse (bzw. Besitzanspriiche).

4 Die Sozialorganisation besteht aus einzelnen Clanen, die in unterschiedlicher Anzahl zu
Clangruppen zusammengefasst werden. Je zwei Clangruppen bilden einen Clanverband,
diese wiederum gehoren je einem der zwei Sozialhdlften an: der Himmelhélfte oder der
Erdhilfte.

5 S. Anmerkung 4

120



wnunquep
t..Qo s

1JOmai0MN

O 1euajuesey

V3NIND M3N YNdvd

YAVIQ NVIHI

Y %

UBWEIQWE) o' S
7
) —
o a;o IqQWeAIQWEA wy o1
uewudey &,
®
IYMONYEWY I
lensuapyy O
wbeyed o
()
lpwunquiy
rquieds pyeiel tiqwey D)
tquien
nems NNSWVA
W._ouc__az 7
laquiey
unweuebuey 9
1Ppuedeg dieay
UBSUBAC b\ 1abujpuey o
by, 126useL
o
O _Do.ou_n_.uumu s _chwodm
desepw
o
\S Ry NQUNUBWEA
)
LENAYIN \
X IVMODNITYIN

nng o

1318939 -TNNLYVI

Das Gebiet der Iatmul

Karte 1:

121



Entscheidend sind zwei Punkte: Das Verhalten der zwei Briider eines
Paares ist unterschiedlich, und die Wanderung der verschiedenen Clanver-
binde nimmt einen je typischen, eigenen Verlauf.

Der zweite Bruder jedes Paares gilt als der dynamische, d.h. der den Sepik
tiberschreitende. Der erste Bruder dagegen ist statisch und dem Buschland
um den Schopfungsort verhaftet. Dieser Gegensatz wird mit Hilfe der Topoi
“mit dem Kanu” und “zu Fuss” ausgedriickt.

Zudem gilt: Der Verlauf der Wanderung eines Clanverbandes zentriert
sich auf ein bestimmtes Gebiet, in dem jeweils besonders zahlreiche eigene
Siedlungen gegriindet werden und das von den anderen Briiderpaaren ent-
weder gar nicht beriihrt oder ausdriicklich nur als Durchgangskorridor
benutzt wird. Jedes Briiderpaar und somit jeder Clanverband verfiigt iiber
ein je eigenes Gebiet. Typisch ist, dass die Regionen der Briiderpaare der
Erdhilfte meist oberhalb, jene der Himmelhélfte meist unterhalb des mittle-
ren Sepik liegen (s. Karte 2)°.

Diese beiden Merkmale begriinden die heutigen Entsprechungen erstens
der Erdhilfte mit dem Oberlauf und der Himmelhélfte mit dem Unterlauf,
zweitens jene der ersten Clangruppen mit den Gebieten links des Sepik und
jene der zweiten Clangruppen mit jenen rechts des Flusses (s. Schema 1).

Schema 1

OBERLAUF
Erdhalfte

T

GEBIETE RECHTS 2.Clangruppen|1. Clangruppen = GEBIETE LINKS
DES SEPIK (2. Briider)  |{(1. Briider) DES SEPIK

Himmelhilfte
UNTERLAUF

6 Auf Karte 2 sind die Wanderwege der in Kandingei vertretenen Clanverbédnde eingetragen
(ngama, nyaura, yagun, posugo, yak und samangwak). Die Wanderwege der zwei Clangrup-
pen aus jedem Verband sind in der Regel identisch — wobei aber je nach Clangruppe
verschiedene Streckenabschnitte als “eigen’ betrachtet werden und die Orte z.T. mit
unterschiedlichen “Totems” und Namen assoziiert werden. Auf der Karte wird nicht
sichtbar, in welchen Streckenabschnitten eigene Siedlungen gegriindet wurden und welche
nur “Durchgangskorridore” sind.

122



In jedem Ort, den die Wanderung beriihrt — es sind je nach Clanverband
verschiedene Orte —, lasst der Clangruppengriinder’ einige Méanner und
Frauen zuriick. Er weist ihnen ein Tier, eine Pflanze oder sonst ein Objekt,
in das sie sich verwandeln konnen, zu: Jeder Ort besitzt also ein eigenes
“Totem”. Das “Totem”, alle Gegensténde des Ortes, die Midnnerhiuser, die
Wohnhauser, die Kanus usw. erhalten eigene Namen, die paarweise in
langen Linien geordnet sind. Auch die Dorfbewohner selbst bekommen
Rufnamen zugeteilt, deren Etymologie sich auf Merkmale des ihnen zuge-
wiesenen ‘“Totems’ oder auf urzeitliche Ereignisse, die sich an diesem Ort
abgespielt haben, bezieht. Die auf diese Weise durch die verschiedenen
Clangruppengriinder zugesprochenen “Totems” begriinden das heutige
Totemsystem; die damals benutzten Namen bilden das Reservoir der heuti-
gen Namen; die damals wahrend der Wanderung ablaufenden Geschehnisse
werden in den heutigen Mythen nacherzéhlt.

2.

Das eben skizzierte kognitive System der Zusammenhdnge wird optisch in

den Knotenschniiren dargestellt. Es sind Schniire von sieben bis acht Meter

Linge, die grossere und kleinere Knoten aufweisen. In ihrer ganzen Linge

reprasentieren sie je eine der urzeitlichen Wanderungen. Sie “‘sind” die

Wanderungen. Die grossen Knoten stellen je einen Ort der Wanderungen

dar, die kleinen Knoten dazwischen enthalten die geheimen Namen des mit

dem jeweiligen Ort verbundenen ‘““Totems”’.

Akustisch werden die fiir die Offentlichkeit bestimmten Teile des kogniti-
ven Systems in Gesangszyklen vorgetragen®. Jeder Zyklus besteht aus einer
fixierten Abfolge von Einzelgesingen und dauert 12 bis 14 Stunden. Er weist
drei Merkmale auf:

a. Die Lokalisierung: Der Zyklus als ganzes vollzieht den Verlauf der
Wanderung nach. Jeder einzelne Gesang markiert einen Ort dieser Wan-
derung. Auf der Knotenschnur entspricht jeder Gesang einem Knoten.

b. Die Namen: Der Gesang kreist thematisch um ein bestimmtes “Totem”,
dessen Eigennamen paarweise in langen Namenlinien genannt werden. In
jedem Zyklus werden hunderte von Namen angefiihrt. Diese Namenli-
nien gelten als offentliche Linien. Die geheimen oder die sogenannten
“Schattenlinien” sind diejenigen, die in der Knotenschnur durch die
kleinen Knoten dargestellt werden. Die Etymologie sowohl der offent-
lichen als auch der geheimen Namen bezieht sich auf das “Totem”™ oder
auf urzeitliche Vorkommnisse um das “Totem”.

7 Vgl. zweite Hilfte der Anmerkung 6.
8 Jede Clangruppe hat ihren eigenen kognitiven Plan und damit auch ihre eigene Knoten-
schnur und ihren eigenen Gesangszyklus.

123



(4}

7 ey

ofomIopuep) UQYDI[IISZIN (]

P to Winge (road Maprik -Wewak) Legend
7 uncertain localisation
@ abandoned settiement

migration roads:

p? Tugut
road to Maprik :

Ngama
------- Nyaura
\\ K'° ) [ ;agun
wolip osugo
MALINGWAT ————- Yok
Wy Samangwak
H H 1 Yamangik
MAVIMBIT i
3 Mbalaba
: 4 Ambugwi
Nguaremo & 5 Kerabu
6 Yamanangwa (Old- Sotmeli)

7 Tirivurt

8 Yanginduma

9 to the sea,
10 Wolinjamben

? Tumboagwi- mountain

!
]
1
S g
!. 2Dy
YAMBUN : -y
\ rounum
\
Luluk
Garamambu- Nagwe
mountain
Chambri
ansuut

° ‘
Mire®

Paliagwi- mountain
O Mensuat

KAMBANGWAT

Masantenai o, +*

L Kapriman

i3, o
(3
Tungwimbit @Kamuaman
P

10 ke Yambiyambi
)

Kofewori

Klaimbst




c. Der Inhalt: Jeder Gesang erzihlt eine kleinere Geschichte, in der das
“Ortstotem’ eine bestimmte Handlung vollzieht. Die im Gesang 6ffent-
lich vorgetragenen Texte sind nichts anderes als kleine, unverfingliche
Ausschnitte aus den geheimen Mythen.

Anhand eines konkreten Beispiels soll dies einsichtiger gemacht werden. In

der Knotenschnur Palingawi der Clangruppe Purindu (Yagun-Verband) (s.

Zeichung 1) entspricht der erste grosse Knoten dem ersten Ort der Wande-

rung: Gaikorobi (urzeitlich: Mevimbit®) (s. Karte 2). Die kleineren Knoten

davor enthalten die geheimen Namen des “Totems”, das zum ersten Ort
gehort, jene der heutigen Erde, die damals aus dem Urmeer emporgestiegen
ist. Der erste Gesang (zum ersten Ort) trigt den Titel: “Der Gesang an das

Krokodil, dass sich spaltete”. In diesem Gesang werden die Namen des

Krokodils genannt, das damals mit der Erde vom Meeresboden aufgestiegen

ist (Beispiel eines Krokodilsnamens: Petnawigumbang — pet = Speichel, nawi

= Namens-Endung, gumbang = Namens-Endung) und die Namen der
erstmals entstandenen Erde (Beispiel eines Erdnamens: Manmbo — man =

Fuss, mbo = Staub).

Der Inhalt des Gesangs kreist um ein Krokodil, das mit kreisférmigen
Drehbewegungen zur Wasseroberfliche heraufkommt und ein Stiickchen
Erde mitbringt, sich spéter spaltet, wobei sein Oberkiefer zum Himmel, sein
Unterkiefer zur Erde wird. Der Text lautet (Ausschnitte):

Vater, dein Oberkiefer (wurde zum Himmel),
Vater, dein Unterkiefer,

Ahne, dein Unterkiefer (wurde zur Erde),
ach Ahne, dein Oberkiefer,

Vater, du Petnawigumbang,

Petnawigumbang, Nganganawigumbang, ach du (mein) Wassergeist.
Vater, in diesem Ort,

im Ort Mevimbitman,

bei der Kokospalme Kambiambitman,

hast du gelegen,

und dann wurde dein Oberkiefer zum Himmel,

Der Anfang der dahinter liegenden (geheimen) Mythe lautet:

“Frither gab es keine Minner, gab es keine Frauen, gab es iiberhaupt
keine Dinge dieser Erde, die Erde war noch nicht entstanden, es gab nur eine
endlose leere Wasseroberfldche, nur Wasser. Nur Wasser, ngu (Wasser),
kongu (das Wasser, aus dem alles entstanden ist). Die Wasseroberfldche lag
da und bewegte sich nicht. Plotzlich schiumte das Wasser, es schaumte
lange, und ein kleines Ding wurde heraufgeschwemmt ...”

9 [4] ist ein zentraler oberer Vokal. Am einfachsten gelangt man zu seiner Aussprache, wenn
man versucht, ihn gar nicht auszusprechen.

125



O
\.n”“.’n.o’o.”r_
3

\\ .v‘/
s ..w
22 )
(7
i
o
i = 5
¢ 4
1! )
.o \.s,
Op -s.o
L, ¢
()
N w &
3
2 3
‘.\ O
L )
-“_ (]
o) S
I OH
& 3
(XA 7
7y )
& “
" O
_r.m \»r:
)
/
(M
A
X
{ § (
I" 'S

Die Palingawi-Knotenschnur

Zeichnung 1:

LA

126



Das Ding, das so entstand, war ein Krokodil. Es lag lange da, solange bis
es Speichel verlor, der nach unten sank (vgl. den als Beispiel angefiihrten
Krokodilsnamen). Das Krokodil tauchte unter und zusammen mit dem
Speichel, der sich zu einem kleinen Klumpen Erde verwandelt hatte, steigt es
auf. Oben angelangt, vergrosserte sich die Erde schnell bis sie die Grosse
einer Insel hatte. Die ersten Dinge und die ersten Menschen entstanden. Die
Insel (die heutige Erde) trocknete schnell und die Menschen liefen auf ihr
umbher, so dass viel Staub emporgewirbelt wurde (vgl. den Erdnamen). Dann
spaltete sich das Krokodil, sein Oberkiefer wurde zum Himmel und damit
begann die Helligkeit.

C. Drei Fragen

Die eben skizzierte ‘“‘Vergangenheits-Konzeption” der Nyaura soll nun
abschliessend mit den drei bereits eingangs gestellten Fragen konfrontiert
werden.

Erste Frage: Welche Funktion erfillt die “Vergangenheits-Konzeption” der
Nyaura fiir die Gegenwart?

Stellt man sich die Beziehung zwischen Vergangenheit und Gegenwart als
rdumliches Kontinuum vor, so ldsst sich folgender Zusammenhang leicht
einsehen: In der Vergangenheit (Urzeit) entstanden die Welt und die Men-
schen; letztere benannten alle Dinge mit Namen und gaben sich selbst ihre
bestimmte Sozialordnung. Die Gegenwart ist theoretisch nichts anderes als
ein genaues Abbild des damals geschaffenen Zustandes, die Grundlage und
heute noch giiltiges Modell der gegenwirtigen Verhéltnisse ist. Man kann
zum Vergleich die “charter’’-Idee Malinowskis herbeiziehen. Anders formu-
liert: Die heutige Sozialordnung und die heutigen Landbesitzverhiltnisse
legitimieren sich allein dadurch, dass sie in der Urzeit entstanden und
eingerichtet wurden. Alle heutigen Clanmitglieder sind direkte Nachfahren
der Menschen der Urzeit, und allein durch diese genealogische Verbindung
begriindet sich ihr Recht, ihre Vorfahren im Ritus darzustellen, deren
Handlungen in den Mythen nachzuerzdhlen oder in den Gesidngen auszugs-
weise vorzutragen. Selbst die Benennung der Dinge und der Menschen
erfolgt noch heute mit Namen, die in der Urzeit geschaffen und benutzt
wurden.

Nun charakterisiert aber das Bild des Nacheinander von Vergangenheit
und Gegenwart deren Beziehung nicht vollumfidnglich. Die Vergangenheit
ist nicht nur Grundlage und Vorbild fiir den gegenwaértigen Zustand, sie ist
vielmehr auch der “Ort™ aktiver religiéser und politischer Manipulationen.

127



In diesem Zusammenhang erklirt sich eine der hervorstechensten Eigen-
schaften der ‘“Vergangenheits-Konzeption’ der Nyaura: Sie ist geheim. Die
Kenntnis der Zusammenhénge zwischen Vergangenheit und Gegenwart und
der Begriindung der heutigen Ordnung in der Urzeit gehort zum geheimen
Wissen einer kleinen Zahl ““grosser Manner”’, deren Einfluss sich von eben
diesem Wissen herleitet. So besteht ein prinzipieller Gegensatz zwischen der
exoterischen Vielfalt der Kultur, wie sie sich im Bewusstsein der meisten
Clanmitglieder zeigt, und der esoterischen Einheit dieser Kultur im Wissen
einiger “grosser Méanner”. Die Kenntnis der Vergangenheit erlaubt es die-
sen, die scheinbar zusammenhanglos nebeneinander stehenden Bereiche der
Kultur (““Totems”, Namen, Mythen, LLandzuordnungen usw.) im Zusam-
menhang eines Ganzen zu sehen.

Die Vergangenheit zeichnet damit eine exemplarisch zu verstehende stati-
sche Ordnung. Deren tédgliche Anwendung durch die “grossen Ménner”
jedoch ist eine durchaus dynamische und richtet sich immer auch nach den
unmittelbaren und aktuellen Bediirfnissen. Uberdies vollzieht sie sich in
dauernder Rivalitdt zwischen den einzelnen ‘‘grossen Minnern” und dem
rechtmaéssigen, d.h. tatsdchlich vom System ableitbaren Besitz von Namen
und “Totems” .. Mit viel Ausdauer und Einsatz versucht jeder, zusitzliches
geheimes Wissen zu erwerben; zunédchst von anderen Clanen, hauptsichlich
aber von anderen Clangruppen. Die 6ffentliche Nennung eines ‘“‘gestohle-
nen’’ Namens aus dem Besitz eines anderen Clanes gibt diesen der Lécher-
lichkeit preis und kann ihn mit durchaus handfesten Anspriichen konfrontie-
ren, begriindet sich doch jeder Besitz primdr im plausibel dargelegten
Anrecht auf den Namen des betreffenden “Gegenstandes’. Zeremonieller
Hohepunkt solcher Animositédten sind die Streitgesprache (pabu) zwischen
zwei Clangruppen um einen bestimmten Namen, auf den beide Anspruch
erheben. Sie werden von den “‘grossen Médnnern” ausgetragen, die in knap-
pen verbalen oder mimisch-theatralischen Gesten stichwortartig den “Ort”
bzw. den mythologischen Rahmen des betreffenden Namens anzudeuten
versuchen. Es gilt, vor einem Publikum von Experten (den anderen “grossen
Minnern”) einsichtig zu machen, dass die Etymologie des betreffenden
Namens zur eigenen ‘‘Vergangenheits-Konzeption™ gehort.

Zweite Frage: Lassen sich moglicherweise Aussagen eigentlich ‘‘geschichtli-
cher” Qualitat aus dieser Konzeption herausschilen?

Diese Frage dréngt sich in bezug auf die urzeitliche Wanderung geradezu auf
und lautet préziser: Besteht zwischen der “ideologischen” Wanderung in der
Urzeit und der in Ansitzen rekonstruierten tatsichlichen historischen Sied-
lungsgeschichte der Nyaura ein konkreter Zusammenhang?

128



Mit Hilfe der Genealogien und Erzéhlungen ldsst sich ein grobes Bild der
Siedlungsgeschichte gewinnen — wobei allerdings die bereits erwédhnten Ver-
zerrungen in der Tradierung zu bericksichtigen sind". Im Falle der Nyaura
relativiert sich die Gefahr einer Fehleinschidtzung durch die Forschungen
anderer Autoren (Bateson 1932 :156, 405, Newton 1967, Schindlbeck
1980 : 51ff, Schuster 1973 : 480ff), die bei benachbarten Ddérfern und mit
anderen Informanten grundsitzlich dieselben Schliisse ziehen. Auf eine
absolute Datierung der genealogischen Zeit kommt es in unserem Zusam-
menhang auch gar nicht an, die Rekonstruktion der relativen Chronologie
der Ereignisse geniigt vollauf.

Als Herkunftsort der heutigen Bevélkerung wird iibereinstimmend und
mit grossem Nachdruck Gaikorobi genannt. Von dort aus soll die historische
Migration erfolgt sein. Es lassen sich drei Etappen unterscheiden':

In einer ersten Etappe wurden von Gaikorobi aus verschiedene Zweigdor-
fer in dessen Nihe gegriindet, unter anderem Nangusap, Marap und Yamik
(s. Karten 1 und 2). Ein Teil der Bevolkerung verliess jedoch den Busch um
Gaikorobi und gelangte zum Sepik; dort entstand als erstes Dorf am Fluss die
Siedlung Yamanangwa (Alt-Sotmeli). Bateson nannte ‘“Tshuotmeli” das
“traditional first village of the Jatmiil on the Sepik™ (1932 : 256). Von
Yamanangwa aus sollen die flussabwirts liegenden Dorfer Timbunge und
Tambunum angelegt worden sein. Nach kriegerischen Auseinandersetzun-
gen mit dem Buschdorf Yamik wurde Yamanangwa schon nach kurzer Zeit
aufgegeben, und die Bevolkerung spaltet sich in zwei unterschiedliche Migra-
tionsgruppen. Die erste Gruppe — und damit beginnt die zweite Etappe —
griindete die Siedlung Palimbei, von wo aus spiter die Zweigsiedlungen
Malingei, Yensan und Kanganamun entstanden; von Malingei aus erfolgte
die Griindung des heutigen Sotmeli, nur wenig oberhalb der aufgegebenen
fritheren Siedlung Yamanangwa. Die zweite Gruppe 16ste die dritte Etappe
aus, indem sie flussaufwirts wanderte und das Dorf Kandingei (mit Takngei)
griindete, von wo aus schliesslich das ganze heutige Nyaura-Gebiet besiedelt
wurde. Als erstes Dorf entstand (zu Ururgrossvaters-Zeit) Yensemangwa,
das den Eingang zum Wasserlauf Ngungus zu bewachen hat, der zum
Marktort Torembi fiihrt. Kurze Zeit danach wurde Sapanaut gebaut, das den
Eingang zum Wasserlauf Sambaragwan, der den Sepik mit dem Sago-Ort
Wereman verbindet, kontrollieren muss. In der Folge entstanden als drittes

10 Widerspriichliche Meinungen entstehen ohnehin nur im Hinblick auf Einzelfragen, beispiels-
weise wenn es darum geht, festzustellen, wer der Anfithrer des Clans x zur Zeit der
Grindung der Siedlung y war; iiber den allgemeinen Ablauf der Besiedlung dagegen
herrscht weitgehender Konsensus. — Auch Panoff spricht bewusst von einer ‘‘historischen”
(Panoff 1969 : 162). Perspektive der tradierten Siedlungsgeschichte der Maenge (Neubritan-
nien), obwohl auch in deren Fall keine exakte zeitliche Fixierung méglich und lediglich ein
allgemeiner Konsensus iiber die Abfolge der Ereignisse vorhanden ist.

11 Ich folge hier im wesentlichen meinen Ausfiihrungen von 1982 (Wassmann 1982 : 277ff.)

129



Dorf Yamanumbu, als vierte Siedlung Sapandei gegentiber dem Wasserlauf
Maliwei, der zum Sago-Ort Lmmao fiihrt, und als fiinftes Dorf Korogo, das
zuerst kurz unterhalb der Miindung des Kamangawi-Wasserlaufs lag, an der
Stelle Malimbo, dann aber flussabwirts an seinen heutigen Platz verlegt
wurde. Zur gleichen Zeit erfolgten von den Zweigddrfern aus zwei weitere
Dorfgriindungen: Tigawi wurde am Unterlauf des Mittelsepik von Yense-
mangwa aus errichtet, Brugenowi am Oberlauf von Sapandei aus. Nach dem
zweiten Weltkrieg wurde von Kandingei aus Timbunmeli am Siidufer des
Chambrisees gegriindet. Anfangs der siebziger Jahre entstehen wiederum
zwei neue Siedlungen im Chambrisee: eine auf der Insel Arinjon (von
Takngei aus), die andere auf der Insel Luluk (von Sapanaut) aus.
Vergleicht man die durch die Genealogien und direkte Befragung gewon-
nene mutmassliche historische Migration mit der urzeitlichen Wanderung der
“Vergangenheit”, so wird deutlich, dass der historische Ablauf rdumlich
(wenn auch nicht zeitlich) durchaus den Kern des urzeitlichen bilden kénnte.
In der Darstellung der Knotenschniire wird allerdings aus dem gleichzeitigen
Geschehen der zweiten und dritten Etappe der Migration ein Nacheinander.
Der Kern der historischen Migration und der urzeitlichen Wanderung, der
beiden gemeinsam sein konnte, ldsst sich schematisch wie folgt darstellen:

Schema 2
BUSCH SEPIK
2. Etappe
P Palimbei
1. Etappe Zentral-Iatmul
>
Sawos-Stamm 3. Etappe | |
P Kandingei
West-Iatmul
Gaikorobi Alt-Sotmeli

In den Aussagen iiber die historischen Migrationen fehlen jeweils detail-
lierte Angaben iiber deren genaueren Verlauf, so zum Beispiel iiber die
tatsdchlich eingeschlagenen Wege zwischen den Orten. Dagegen unterschei-
den die Knotenschniire in der Regel sehr genau, ob ein Ort tatsichlich
gegriindet oder lediglich besucht bzw. durchschritten wurde. Auffilliger-
weise sind die nur gestreiften Gebiete all jene, die sich an den &dusseren
Grenzen der durchwanderten Region befinden, so z.B. das Korewori-Fluss-
Gebiet, der Sepikoberlauf oder das Malingwat-Gebiet. Das Meer wird sogar

130



ausdriicklich als “Gedanken-Ort”, d.h. als nur vorgestellt bezeichnet. Die —
laut “Vergangenheits-Konzeption™ — tatsdchlich gegriindeten Orte hédufen
sich am mittleren Sepiklauf. Sie umfassen die heute noch bewohnten Sied-
lungen und inzwischen verlassene Griindungen. Diejenigen urzeitlichen
Orte, die frither Siedlungen gewesen sein sollen, heute aber verlassen sind,
weisen durchaus Spuren einer fritheren Besiedlung auf — zumindest jene, die
ich nachpriifen konnte. Auf das zerfallene Yamanangwa wurde bereits von
Schuster hingewiesen (Schuster 1973 : 480ff.). Innerhalb des Nyaura-
Gebiets habe ich folgende ehemaligen Siedlungspldtze besucht: Tablombo,
Mavaragwi (Yambunmangi), Mansipambangi, Kongorobi und Nguaremo.
Alle wiesen Siedlungsspuren auf, wie Kokospalmreihen, Kulthiigel und z.T.
sogar einzelne Hauspfosten und Tonscherben.

Die Frage nach der (auch) ‘“‘geschichtlichen’ Qualitdt der ‘“Vergangen-
heits-Konzeption” der Nyaura ldsst sich damit vorldufig durchaus positiv
beantworten, zumindest soweit dies den generellen rdumlichen Ablauf der
Wanderung betrifft. Eine endgiiltige Antwort ist jedoch nicht moglich; dazu
miissten systematisch Genealogien aus anderen Doérfern untersucht und die
Siedlungsreste im gesamten Sepik-Gebiet urgeschichtlich erfasst werden.

Dritte Frage: Welcher Zeit-Begriff verbirgt sich hinter der spezifischen
“Vergangenheits-Konzeption™ der Nyaura?

Das vorliegende Material zeigt drei Grundmuster:

a. Vergleicht man die urzeitliche mit der historischen Migration in zeitli-
cher und nicht in rdumlicher Hinsicht, so ergibt sich keine Entsprechung. Die
Dorfgriindung von Kandingei beispielswiese erfolgte vor vier Generationen,
also durch Vorfahren, deren tatsachliche Namen noch bekannt und in den
Genealogien erfasst sind. Dennoch ist auch sie Teil des mythologischen
Geschehens. Man kann nun die Meinung vertreten, dass orale Uberlieferun-
gen jeweils perspektivisch verkiirzt werden, d.h. die Distanz zwischen der
Vergangenheit (der Urzeit) und der jetzt lebenden Generation immer die-
selbe bleibt, wobei die mythischen Ereignisse jeweils an die eben noch
bekannten historischen Geschehnisse herangeriickt werden”. Eine solche
“Verkiirzung” mag zwar fiir den ersten Teil der Nyaura-Wanderung zutref-
fen, nicht aber fiir die zweite und dritte Etappe. Die sowohl genealogisch wie
auch mythologisch fixierte Dorfgrindung von Kandingei (und der anderen
Siedlungen) zeigt, dass zwischen dem historischen und dem urzeitlichen

12 E. Gellner spricht von einer ‘‘a-historischen Gesellschaft”, welche im Laufe der Zeit die
Generationen nicht aufeinanderhduft, sondern deren Zahl in bezug auf die Schopfung
konstant hélt (Gellner 1972 : 160). Anders formuliert: Die soziale Distanz zwischen Urzeit-
menschen und heutigen Menschen bleibt die gleiche.

131



Geschehen gerade keine prazise Nahtstelle anzugeben ist. Die urzeitliche
Vergangenheit wird zwar einerseits von der Gegenwart abgehoben, anderer-
seits aber nicht nur an diese heran, sondern in sie hineingezogen. Das
mythologische Geschehen wird in das Gegenwirtige hinein verldngert.

b. Im Hinblick auf die Namen ergibt sich ein vollig anderes Bild. Wie
bereits angefiihrt, wird der ganze Namensbestand aus der Vergangenheit fiir
die Gegenwart benutzt; die heutigen Menschen, die Minnerhduser, die
Wohnhéuser, die Kanus, die Ruder, die Hunde, die Schweine tragen Namen
aus diesem Bestand. Daraus ergibt sich eine weitgehende Identifikation aller
Menschen und aller Dinge der Jetztzeit mit denjenigen der Vergangenheit.
Die Verwendung der Namen lasst die beiden Zeitraume zusammenfallen und
hebt die linear-genealogische Abfolge auf. Dies zeigt sich sehr deutlich,
wenn beispielsweise einer der heute lebenden “‘grossen Méanner” von Kan-
dingei, Wolindambwi — der Name ist derjenige eines der urzeitlichen Wande-
rer—, aufsteht und ausruft: “Ich, ich, Wolindambwi, ich nahm an der Urzeit-
wanderung teil!”.

c. Eine weitere Auffassung der Zeit zeigt sich in den Kulten.

Der Totenkult beispielsweise dauert von Sonnenuntergang bis Sonnenauf-
gang, wobei der Gesangszyklus der betroffenen Clangruppe aufgefiihrt und
Ereignisse aus ihrer Vergangenheit besungen werden. Zwischen die Gesiange
schieben sich Rezitative, die einen eindeutig aktuellen Bezug haben: Sie
dienen der Vorbereitung des Kultes, indem sie z.B. das Krokodil herbeiru-
fen, das sich unter die Grasinsel schieben soll, auf der die Totenseele des
Verstorbenen ruht. In einer spéteren Phase des Kultes wenden sie sich direkt
an die Totenseele und erkldren ihr den Weg in das Totenreich, der den
Sepikfluss hinunter nach Osten ins offene Meer fiihrt.

Im Verlauf des Kultes verschmelzen die beiden Zeitebenen, die mythische
der Gesdnge und die aktuelle der Rezitative, miteinander zu einem urzeit-
lich-jetztzeitlichen Schwebezustand, der aber linear ablduft. Die Namen der
Grasinsel, die in den Rezitativen genannt werden, sind identisch mit jenen
der “Totems’ der urzeitlichen Wanderung, ebenso wie die des Krokodils,
das die Grasinsel bewegt, mit jenen des Urzeit-Krokodils, das dem Clan-
griinder den Weg von Gaikorobi zum Sepik bahnt. Die Handbewegung, die
der Schnurbesitzer wihrend des Kultes von einem Knoten zum anderen
vollzieht, ist identisch mit der urzeitlichen Wanderung von Ort zu Ort und
mit der jetzigen Reise der Totenseele von Etappe zu Etappe den Fluss
hinunter ins offene Meer.

Eine eindeutige Antwort auf die Frage nach der Qualitit des Zeit-Begriffs
der Nyaura, wie er in der Beziehung der Vergangenheit zur Gegenwart zum
Ausdruck kommt, ist nicht zu geben: Uberlappung, Aufhebung der Distanz
oder allméhliche Verschmelzung durch Identifikation sind gleichermassen
moglich. Die mit der Vergangenheit angesprochene Zeit ist nicht nur das der
Gegenwart linear vorangehende Geschehen (Genealogien), und sie ist

132



ebensowenig nur die im zyklischen Ablauf sich wiederholende Zeit (Kult).
Vielmehr gilt: Vergangenheit und Gegenwart sind gleichermassen Zeitperio-
den, die Dauer beanspruchen; die in ihnen sich vollziehenden Ereignisse
verlaufen parallel und erlauben ein stdndiges Hin und Her zwischen den
Zeiten, bzw. zwischen ‘““Vergangenheit” und “Gegenwart”.

D. Zusammenfassung

Im Mittelpunkt meiner Ausfiihrungen stand die Beschreibung des gedankli-
chen Systems der Nyaura, wie es sich im Besitz der ‘“‘grossen Ménner”
darstellt. Der kognitive Plan zentriert sich um zwei Hauptthemen der mytho-
logischen Urzeit: Die Schopfung und die anschliessende Wanderung in das
heutige Siedlungsgebiet. Um die Frage nach der historischen Relevanz dieses
Systems zu beantworten, wurde Plumbs begriffliche Unterscheidung zwi-
schen ““Vergangenheits-Konzeption” (““past’) und “Geschichte” (‘“history™)
beigezogen®.

Zusammengefasst ergibt sich folgendes:

1. Die Aussagen der Nyaura iiber ihre eigene (gelebte) Vergangenheit
sind nicht “Geschichte” im strengen Sinn, welche weder zweckgebunden
noch im Dienste irgendeiner Sinngebung die Fakten objektiv zu erfassen
sucht*.

2. Das gedankliche System der Nyaura ist primér ‘““Vergangenheits-Kon-
zeption’’; sie zeichnet ein Idealbild, ein Modell der Urzeit, das die heutige
Ordnung legitimiert. Als solche ist sie wandelbar und wird zum “Ort”
gezielter politisch-religidser Manipulation durch die ‘“grossen Minner”
zugunsten der je claneigenen Interessen.

3. Der chronologische Zeit-Begriff spielt keine wesentliche Rolle. Die
“Vergangenheit” geht der Gegenwart nicht einfach voraus, sondern lauft
gleichzeitig neben ihr her, so dass ein Wechsel zwischen den beiden Zeiten
moglich ist.

Dennoch erweist es sich als sinnvoll, die Frage zu stellen, wieviel
“Geschichte” im eigentlichen Sinn in der ‘Vergangenheits-Konzeption”
sichtbar wird — denn bei aller Ideologie handelt es sich doch nicht um reine
Erfindung. Die tatsachliche Siedlungsgeschichte, die fiir uns allerdings nur
mit Hilfe der Genealogien und derjenigen oralen Berichte, die iiber kurz
zuriickliegende Ereignisse orientieren, teilweise und provisorisch rekonstru-

13 Vgl. S. 118.
14 Ob ein Grund dafiir in der Schriftlosigkeit bzw. im Fehlen schriftlicher Dokumente gegeben
ist, bliebe zu bedenken.

133



ierbar ist — also nur hypothetische Giiltigkeit hat —, scheint den Kern der
urzeitlich postulierten mythologischen Wanderungen und Dorfgriindungen
auszumachen. Mit endgiiltiger Sicherheit liesse sich allerdings nur dann
etwas aussagen, wenn die einzelnen Etappen durch bisher noch fehlende
Untersuchungen der Urgeschichte bestétigt wiirden.

134



Literatur

Bateson G.
1932 Social structure of the Jatmiil people of the Sepik river. Oceania
2 :245-291, 401-453

Geiger Th.
(1953) 1968* Ideologie und Wirklichkeit. Stuttgart.

Gellner E.
1971 Our current sense of history. Archives Européens de Sociologie
12 : 159-179

Newton D.
1967 Oral Traditions and History in the Sepik District, New Guinea.
Essay on the verbal and visual arts. Proc. of the 1966 Annual
Spring Meeting of the American Ethnological Society: 200-215

Panoff M.
1969 The Notion of Time Among the Maenge People of New Britain.
Ethnology 8 : 153-166.

Plumb J.H.
(1969) 1978 The Death of the Past. London.

Schindlbeck M.

1980 Sago bei den Sawos (Mittelsepik, Papua New Guinea). — Unter-
suchungen iiber die Bedeutung von Sago in Wirtschaft, Sozial-
ordnung und Religion. Basel. (Basler Beitridge zur Ethnologie,
Band 19).

Schuster M.
1973 Zur Dorfgeschichte von Soatmeli. Tauchmann K. (ed), Fest-
schrift fiir H. Petri (K6ln, Wien): 475-491

Wassmann J.
1982 Der Gesang an den Fliegenden Hund. — Untersuchungen zu den
totemistischen Gesdngen und geheimen Namen des Dorfes
Kandingei am Mittelsepik (Papua New Guinea) anhand der
kirugu — Knotenschniire. Basel. (Basler Beitrige zur Ethnolo-
gie, Band 22).

135






	Die Vergangenheits-Konzeption der Nyaura (Papua-Neuguinea)

