
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 8 (1984)

Artikel: Die Vergangenheits-Konzeption der Nyaura (Papua-Neuguinea)

Autor: Wassmann, Jürg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007697

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jürg Wassmann

Die Yergangenheits-Konzeption der Nyaura
(Papua-Neuguinea)1

A. Problemstellung

1.

In der von Golo Mann herausgegebenen Propyläen-Weltgeschichte (1960)
schreibt P. Bertaux im Kapitel "Der geschichtslose Kontinent" (Bertaux
1960 : 651) u.a. folgenden Satz:

"Gewiss, auch Afrika kennt Kulturen, Reiche, Staaten, die entstanden,
lebten und starben, auch Kriege, Eroberungen, mächtige Herrscher, Weise
und Helden. Aber es kennt keine Geschichte, keine organische, einheitliche,
ineinander verkettete Entwicklung der Völker und Staaten." (Bertaux
1960 : 656, Hervorhebung durch J.W.)

Die wohl nur auf dem Hintergrund kolonialistischer Vorurteile zu
charakterisierende Behauptung impliziert zwei mögliche Auffassungen von den

sogenannten Naturvölkern. Entweder liegt ihr die Überzeugung zugrunde,
diese Völker seien tatsächlich geschichtlos, d.h. sie besässen nicht die
geringste Vorstellung ihrer eigenen Vergangenheit und lebten - polemisch
formuliert - unschuldig wie die Kinder in den Tag hinein; oder aber die Rede
von der fehlenden Geschichte bezieht sich auf eine vermeintliche Abwesenheit

jeglicher Dynamik, auf eine Lebensweise, die sich völlig statisch nach

streng vorgeschriebenen Traditionen richtet, welche ihrerseits rein mythologisch

fundiert sind und keinerlei historische Qualität besitzen. Beide Auffassungen

sind falsch, beide weisen jedoch indirekt auf eine notwendige
Differenzierung des Geschichtsbegriffs hin.

Der Historiker J.H. Plumb trifft in seinem 1969 erschienen Werk "The
Death of the Past" eine in diesem Zusammenhang hilfreiche Unterscheidung,

indem er die Begriffe "past" und "history" scharf voneinander abhebt.
(Plumb 19782 : llff.). Im folgenden wird von "Vergangenheits-Konzeption"
(=past) und von "Geschichte" (=history) die Rede sein.

Die "Vergangenheits-Konzeption" umfasst alle jene Konstruktionen, die
der Mensch verwendet, um sich die Schöpfung der Welt und seiner selbst

1 Meine Feldforschung bei den Nyaura (oder West-Iatmul) war Teil der Basler Sepik-
Expedition von 1972-1974, die unter der Leitung von Prof. Dr. M. Schuster stand und vom
Schweizerischen Nationalfonds finanziell ermöglicht wurde.
Die Nyaura bewohnen sieben Dörfer am mittleren Sepikfluss; das Stammdorf Kandingei
(mit Takngei) sowie die späteren Gründungen Sapandei, Yamanumbu, Sapanaut, Yense-

mangwa und Korogo (s. Karte 1).

117



sowie der bestehenden sozialen Institutionen zu erklären. Im Zusammenhang

mit der Religion gibt sie systematisierte Antworten auf die Fragen nach
dem Sinn von Geburt und Tod. Sie ist die eigentliche Quelle der Moral und
der Sinngebung des menschlichen Lebens. Sie legitimiert die bestehende
soziale und politische Ordnung, und sie sichert und garantiert deren Stabilität.

In bezug auf das letztere gilt aber auch die Umkehrung: Eine Veränderung

sozialer oder politischer Zustände bedingt notwendig eine veränderte
"Konzeption der Vergangenheit", wenn diese weiterhin ihre Funktion der

Legitimation erfüllen soll. "Vergangenheits-Konzeptionen" sind daher nicht
im strengen Sinn historisch zu deuten, wenngleich sie im einzelnen historische

Elemente enthalten können; die faktische Zeit (Dauer) bleibt für sie

allerdings irrelevant.
Die "Geschichte" im strengen Sinn steht der eben geschilderten

Vergangenheitsauffassung diametral gegenüber. Sie ist eine wissenschaftliche Disziplin,

d.h. eine rein intellektuelle Tätigkeit, und versucht, objektiv zu
beschreiben, was sich in der Vergangenheit tatsächlich ereignet hat. Ihre
kritische Grundhaltung verbietet es ihr geradezu, sich in den Dienst der

Religion, der Moral oder der Staatsraison zu stellen. Ebensowenig ist es ihre
Aufgabe, Vorschriften zu erlassen, was die Menschen zu glauben und zu tun
haben. Im Gegenteil: Die Wirkung der "Geschichte" kommt einer Schwächung

solcher durch die "Vergangenheits-Konzeption" hervorgebrachten
Wirkung gleich, indem sie aus ihrer kritischen Grundhaltung heraus deren
zweckgebundene Vereinfachungen und Verallgemeinerungen des vergangenen

Geschehens zugunsten einer sachlichen Beurteilung des Faktischen
auflöst. So verstanden ist "Geschichte" ein abendländisches Phänomen.

Zieht man den Ideologie-Begriff des Rechtssoziologen Theodor Geiger
hinzu - "Als ideologisch sollen jene Aussagen bezeichnet werden, die ihrer
sprachlichen Form und dem in ihnen ausgedrückten Sinne nach, sich als

theoretische [objektive]2 Sachaussagen geben, die aber a-theoretische
[subjektive], nicht der objektiven Erkenntnis-Wirklichkeit zugehörende
Bestandteile [Werturteile] enthalten." (Geiger 19682 : 58) -, so kann man
stark verkürzt formulieren: "Vergangenheits-Konzeption" ist immer Ideologie,

"Geschichte" dagegen, zumindest der Absicht nach, Anti-Ideologie.

2.

Im Hinblick auf das Beispiel der Nyaura gilt nach dem bisher Dargelegten:
Sie verfügen über eine äusserst klare "Konzeption" ihrer "Vergangenheit",
aber sie haben keine "Geschichte".

Über die Vergangenheit der Nyaura wissen wir nur wenig. Geschichtlich
dokumentiert ist lediglich die Kolonialzeit der Weissen - beispielsweise
durch die archivierten Aufzeichnungen früherer Patrouillen. Die eigentliche

2 Eigene Ergänzungen stehen in eckigen Klammern.

118



"Geschichte" der Einheimischen blieb bisher ungeschrieben. Wollte sich ein
Ethnologe diese Aufgabe stellen, so sähe er sich mit ungeheuren methodischen

und sachlichen Schwierigkeiten konfrontiert - als Beispiel sei nur die
kaum zwingend beantwortete Frage nach der Möglichkeit historischer
Rekonstruktion überhaupt genannt3. Urgeschichte, Linguistik und Ethno-
botanik sind gewiss nützliche Informationsquellen, können jedoch eine
eigene, fortlaufende Geschichtsschreibung nicht ersetzen.

Einziges "Surrogat" einheimischer "Geschichte" sind die oralen Traditionen.

Gerade hier muss aber der Verdacht auf Ideologie im Sinne Geigers
einsetzen. Die Traditionsträger neigen dazu, das Überlieferte verzerrt, d.h.
nach Massgabe eigener Interessen weiterzugeben - "Konzeptionen der
Vergangenheit" also.

Genealogien brechen nach vier bis fünf Generationen ab (meist nicht aus
Desinteresse, sondern weil der weiter zurückliegende Bereich als "heiliger"
gilt), genealogische Querverbindungen werden "falsch" geknüpft (um einen
heutigen sozialen Zustand zu legitimieren), Namengesänge und Mythen neu
lokalisiert (um einen aktuellen Landanspruch zu unterstützen).

Natürlich gibt es in bezug auf kurz zurückliegende Vorkommnisse allgemein

bekannte historische Informationen. Dazu zählen vor allem die
Erzählungen über Dorfgründungen und -Vertreibungen, Überfälle und den Ein-
fluss bestimmter "grosser Männer" (big men); gerade die letzteren dienen
aber immer auch dem Ruhm des eigenen Dorfes und machen in dieser
Zweckgebundenheit einen Teil der "Vergangenheits-Konzeption" aus. Ein
präziser Massstab zur Beurteilung des Wahrheitsgehaltes der Quellen fehlt
völlig.

Bei aller Skepsis bleibt aber die auf der oralen Tradition beruhende
"Konzeption der Vergangenheit", wenn sie recht verstanden wird,
wissenschaftlich von grösstem Wert und erweist sich auch "geschichtlich" als nicht
uninteressant.

Um dies zu belegen, soll im folgenden die "Vergangenheits-Konzeption"
der Nyaura in den wichtigsten Zügen dargestellt und danach mit drei Fragen
konfrontiert werden:
1. Welche Funktion erfüllt die "Vergangenheits-Konzeption" der Nyaura

für die Gegenwart?
2. Lassen sich möglicherweise Aussagen eigentlich "geschichtlicher" Quali¬

tät aus dieser Konzeption herausschälen?

3 Vgl. z.B. Jensen J. 1973: Probleme historischer Rekonstruktion aufgrund oraler Traditionen.

Tribus 22 : 187-195. Lacey R.J. 1975: Oral Traditions as History. An Exploration on
oral sources among the Enga of the New Guinea Highlands. Ann Arbor. Irvine J. 1978:

When is genealogy history? Wolof genealogies in comparative perspective. American
Ethnologist 5,4 : 651-674. Reay M. (1969) 1971: Myth and Tradition as Historical
Evidence. In: Inglis K.S. (ed), The History of Melanesia. Vansina J. (1961) 1965: Oral
Tradition. A Study of Historical Methodology.

119



3. Welcher Zeit-Begriff verbirgt sich hinter der spezifischen
"Vergangenheits-Konzeption" der Nyaura?

B. Das gedankliche System der kulturellen Zusammenhänge

1.

Die "Konzeption der Vergangenheit" - hier diejenige der mythologischen
Urzeit - stellt sich dar in einem umfassenden, kulturimmanenten, abstrakten
Ordnungssystem, das die Entstehung der verschiedenen Kulturbereiche
beschreibt, sie zueinander in Beziehung setzt und dadurch kausal erklärt.
Jede der verschiedenen Clangruppen4 der Nyaura verfügt über einen eigenen
kognitiven Plan, dessen Grundstruktur jedoch für alle dieselbe ist. Die
typischen Gemeinsamkeiten sollen kurz umrissen werden.

Inhaltlich kreist das gedankliche System um zwei Hauptthemen: um die
Schöpfung und um die daran anschliessende Wanderung der Urzeitmenschen.

Vor der Schöpfung ist überall nur Wasser. Dann taucht ein Krokodil auf
und spaltet sich: sein Unterkiefer wird zur Erde, sein Oberkiefer zum
Himmel. Diese Spaltung begründet die später erfolgte Sozialgliederung in
Erd- und Himmelhälften5. Danach entsteht das erste Brüderpaar; aus diesem
sodann in sich wiederholenden Vorgängen weitere Brüderpaare. Diese
Brüderpaare sind die Gründer der heutigen Clanverbände; der erste Bruder des

Paares ist der Gründer der ersten Clangruppe eines Verbandes, der zweite
Bruder jener der zweiten Clangruppe. Ihre Söhne und Enkel gründen eine
oder zwei Generationen später die zahlreichen Einzelclane.

Ort des Geschehens ist ein Gebiet nördlich des mittleren Sepik in der Nähe
des Dorfes Gaikorobi (s. Karte 1). Hier sind anfänglich alle Urzeitmenschen
versammelt. Dann aber verlassen die Clangruppengründer und ihre
Verwandten den Ort und bewirken damit das wichtigste urzeitliche Ereignis: die
Loslösung vom Ursprungsort und die Wanderung in die heutigen Siedlungsgebiete.

Die Wanderung verläuft zuerst im Busch um Gaikorobi, erreicht dann den
Sepikfluss, überquert ihn und führt durch das Gebiet der heutigen Zentral-
Iatmul in die jetzigen Dörfer der Nyaura. Dabei werden Landstriche,
Buschteile, Seen und Wasserläufe in Besitz genommen und Dörfer und
Dorfteile gegründet. Die damaligen Landnahmen und Dorfgründungen
bestimmen die heutigen Besitzverhältnisse (bzw. Besitzansprüche).

4 Die Sozialorganisation besteht aus einzelnen Clanen, die in unterschiedlicher Anzahl zu

Clangruppen zusammengefasst werden. Je zwei Clangruppen bilden einen Clanverband,
diese wiederum gehören je einem der zwei Sozialhälften an: der Himmelhälfte oder der
Erdhälfte.

5 S. Anmerkung 4

120





Entscheidend sind zwei Punkte: Das Verhalten der zwei Brüder eines
Paares ist unterschiedlich, und die Wanderung der verschiedenen Clanverbände

nimmt einen je typischen, eigenen Verlauf.
Der zweite Bruder jedes Paares gilt als der dynamische, d.h. der den Sepik

überschreitende. Der erste Bruder dagegen ist statisch und dem Buschland
um den Schöpfungsort verhaftet. Dieser Gegensatz wird mit Hilfe der Topoi
"mit dem Kanu" und "zu Fuss" ausgedrückt.

Zudem gilt: Der Verlauf der Wanderung eines Clanverbandes zentriert
sich auf ein bestimmtes Gebiet, in dem jeweils besonders zahlreiche eigene
Siedlungen gegründet werden und das von den anderen Brüderpaaren
entweder gar nicht berührt oder ausdrücklich nur als Durchgangskorridor
benutzt wird. Jedes Brüderpaar und somit jeder Clanverband verfügt über
ein je eigenes Gebiet. Typisch ist, dass die Regionen der Brüderpaare der
Erdhälfte meist oberhalb, jene der Himmelhälfte meist unterhalb des mittleren

Sepik liegen (s. Karte 2)6.

Diese beiden Merkmale begründen die heutigen Entsprechungen erstens
der Erdhälfte mit dem Oberlauf und der Himmelhälfte mit dem Unterlauf,
zweitens jene der ersten Clangruppen mit den Gebieten links des Sepik und
jene der zweiten Clangruppen mit jenen rechts des Flusses (s. Schema 1).

Schema 1

OBERLAUF
Erdhälfte

GEBIETE RECHTS 2. Clangruppen
DES SEPIK (2. Brüder)

1. Clangruppen GEBIETE LINKS

(1. Brüder) D£S SEPIK

Himmelhälfte
UNTERLAUF

6 Auf Karte 2 sind die Wanderwege der in Kandingei vertretenen Clanverbände eingetragen
(ngama, nyaura, yagun, posugo, yak und samangwak). Die Wanderwege der zwei Clangruppen

aus jedem Verband sind in der Regel identisch - wobei aber je nach Clangruppe
verschiedene Streckenabschnitte als "eigen" betrachtet werden und die Orte z.T. mit
unterschiedlichen "Totems" und Namen assoziiert werden. Auf der Karte wird nicht
sichtbar, in welchen Streckenabschnitten eigene Siedlungen gegründet wurden und welche

nur "Durchgangskorridore" sind.

122



In jedem Ort, den die Wanderung berührt - es sind je nach Clanverband
verschiedene Orte -, lässt der Clangruppengründer7 einige Männer und
Frauen zurück. Er weist ihnen ein Tier, eine Pflanze oder sonst ein Objekt,
in das sie sich verwandeln können, zu: Jeder Ort besitzt also ein eigenes
"Totem". Das "Totem", alle Gegenstände des Ortes, die Männerhäuser, die
Wohnhäuser, die Kanus usw. erhalten eigene Namen, die paarweise in
langen Linien geordnet sind. Auch die Dorfbewohner selbst bekommen
Rufnamen zugeteilt, deren Etymologie sich auf Merkmale des ihnen
zugewiesenen "Totems" oder auf urzeitliche Ereignisse, die sich an diesem Ort
abgespielt haben, bezieht. Die auf diese Weise durch die verschiedenen
Clangruppengründer zugesprochenen "Totems" begründen das heutige
Totemsystem; die damals benutzten Namen bilden das Reservoir der heutigen

Namen; die damals während der Wanderung ablaufenden Geschehnisse
werden in den heutigen Mythen nacherzählt.

2.
Das eben skizzierte kognitive System der Zusammenhänge wird optisch in
den Knotenschnüren dargestellt. Es sind Schnüre von sieben bis acht Meter
Länge, die grössere und kleinere Knoten aufweisen. In ihrer ganzen Länge
repräsentieren sie je eine der urzeitlichen Wanderungen. Sie "sind" die

Wanderungen. Die grossen Knoten stellen je einen Ort der Wanderungen
dar, die kleinen Knoten dazwischen enthalten die geheimen Namen des mit
dem jeweiligen Ort verbundenen "Totems".

Akustisch werden die für die Öffentlichkeit bestimmten Teile des kognitiven

Systems in Gesangszyklen vorgetragen8. Jeder Zyklus besteht aus einer
fixierten Abfolge von Einzelgesängen und dauert 12 bis 14 Stunden. Erweist
drei Merkmale auf:
a. Die Lokalisierung: Der Zyklus als ganzes vollzieht den Verlauf der

Wanderung nach. Jeder einzelne Gesang markiert einen Ort dieser
Wanderung. Auf der Knotenschnur entspricht jeder Gesang einem Knoten.

b. Die Namen: Der Gesang kreist thematisch um ein bestimmtes "Totem",
dessen Eigennamen paarweise in langen Namenlinien genannt werden. In
jedem Zyklus werden hunderte von Namen angeführt. Diese Namenlinien

gelten als öffentliche Linien. Die geheimen oder die sogenannten
"Schattenlinien" sind diejenigen, die in der Knotenschnur durch die
kleinen Knoten dargestellt werden. Die Etymologie sowohl der öffentlichen

als auch der geheimen Namen bezieht sich auf das "Totem" oder
auf urzeitliche Vorkommnisse um das "Totem".

7 Vgl. zweite Hälfte der Anmerkung 6.

8 Jede Clangruppe hat ihren eigenen kognitiven Plan und damit auch ihre eigene Knotenschnur

und ihren eigenen Gesangszyklus.

123



to

P
•-»

o
to

Ö
S
P
N
O

op-
a>
P

P
P
o-
<t>

a>
CTQ

CD

Nguaremo i

likorobi

ÙpYensan

'Avatip

S WiKanganamun \
®®*nnoe

y®Jp VKapaimari

Kararau

WOUAGWI
Sf Nag we

loAibom
[hàmbri

Paliagwi-mountain
o Mensuat

KAMBANGWAT

Kapriman

Tungwimbrt'

to Winge (road Maprik-Wewak)

road to Maprik

v
t0

V. Kwotip

v
MALINGWAT

^Lungwaimo I O? Tugut
»

I /:'\ <

•L- '
' Sonar~ -<^

Kambumbu /
f Burui

Tuoavi ry, j< „, —A J Y "pYag.ap
\M»ruiul •>

j oSjlai /

'J[ Bouflu"
jPagwi

MAVfMBiT

YAMBUN

/ Luluk^
Gar*mambu- \
mountain

C h a m bn\ja k'e•
Timburitoieti-'l

Legend

uncertain localisation
«abandoned settlement

migration roads:
Ngama
Nyaura
Yagun
Posugo
Yak

Samangwak
1 Yamangik
2 Nagrase
3 Mbalaba
4 Ambugwi
5 Kerabu
6 Yamanangwa (Old-Sotmeli)
7 Tirivurt
8 Yanginduma
9 to the sea i

10 Wolinjamben

Tumboagwi- mountain

5e,^t

Wo«

Yambiyambi



c. Der Inhalt: Jeder Gesang erzählt eine kleinere Geschichte, in der das

"Ortstotem" eine bestimmte Handlung vollzieht. Die im Gesang öffentlich

vorgetragenen Texte sind nichts anderes als kleine, unverfängliche
Ausschnitte aus den geheimen Mythen.

Anhand eines konkreten Beispiels soll dies einsichtiger gemacht werden. In
der Knotenschnur Palingawi der Clangruppe Purindu (Tagun-Verband) (s.

Zeichung 1) entspricht der erste grosse Knoten dem ersten Ort der Wanderung:

Gaikorobi (urzeitlich: Mevimbit9) (s. Karte 2). Die kleineren Knoten
davor enthalten die geheimen Namen des "Totems", das zum ersten Ort
gehört, jene der heutigen Erde, die damals aus dem Urmeer emporgestiegen
ist. Der erste Gesang (zum ersten Ort) trägt den Titel: "Der Gesang an das

Krokodil, dass sich spaltete". In diesem Gesang werden die Namen des
Krokodils genannt, das damals mit der Erde vom Meeresboden aufgestiegen
ist (Beispiel eines Krokodilsnamens: Petnawigumbang - pet Speichel, nawi

Namens-Endung, gumbang Namens-Endung) und die Namen der
erstmals entstandenen Erde (Beispiel eines Erdnamens: Manmbo - man
Fuss, mbo Staub).

Der Inhalt des Gesangs kreist um ein Krokodil, das mit kreisförmigen
Drehbewegungen zur Wasseroberfläche heraufkommt und ein Stückchen
Erde mitbringt, sich später spaltet, wobei sein Oberkiefer zum Himmel, sein
Unterkiefer zur Erde wird. Der Text lautet (Ausschnitte):

Vater, dein Oberkiefer (wurde zum Himmel),
Vater, dein Unterkiefer,
Ahne, dein Unterkiefer (wurde zur Erde),
ach Ahne, dein Oberkiefer,

Vater, du Petnawigumbang,
Petnawigumbang, Nganganawigumbang, ach du (mein) Wassergeist.
Vater, in diesem Ort,
im Ort Mevknbitman,
bei der Kokospalme Kambiambitman,
hast du gelegen,
und dann wurde dein Oberkiefer zum Himmel,

Der Anfang der dahinter liegenden (geheimen) Mythe lautet:
"Früher gab es keine Männer, gab es keine Frauen, gab es überhaupt

keine Dinge dieser Erde, die Erde war noch nicht entstanden, es gab nur eine
endlose leere Wasseroberfläche, nur Wasser. Nur Wasser, ngu (Wasser),
kongu (das Wasser, aus dem alles entstanden ist). Die Wasseroberfläche lag
da und bewegte sich nicht. Plötzlich schäumte das Wasser, es schäumte
lange, und ein kleines Ding wurde heraufgeschwemmt ..."

9 [i] ist ein zentraler oberer Vokal. Am einfachsten gelangt man zu seiner Aussprache, wenn
man versucht, ihn gar nicht auszusprechen.

125





Das Ding, das so entstand, war ein Krokodil. Es lag lange da, solange bis
es Speichel verlor, der nach unten sank (vgl. den als Beispiel angeführten
Krokodilsnamen). Das Krokodil tauchte unter und zusammen mit dem
Speichel, der sich zu einem kleinen Klumpen Erde verwandelt hatte, steigt es
auf. Oben angelangt, vergrösserte sich die Erde schnell bis sie die Grösse
einer Insel hatte. Die ersten Dinge und die ersten Menschen entstanden. Die
Insel (die heutige Erde) trocknete schnell und die Menschen liefen auf ihr
umher, so dass viel Staub emporgewirbelt wurde (vgl. den Erdnamen). Dann
spaltete sich das Krokodil, sein Oberkiefer wurde zum Himmel und damit
begann die Helligkeit.

C. Drei Fragen

Die eben skizzierte "Vergangenheits-Konzeption" der Nyaura soll nun
abschliessend mit den drei bereits eingangs gestellten Fragen konfrontiert
werden.

Erste Frage: Welche Funktion erfüllt die "Vergangenheits-Konzeption" der
Nyaura für die Gegenwart?

Stellt man sich die Beziehung zwischen Vergangenheit und Gegenwart als

räumliches Kontinuum vor, so lässt sich folgender Zusammenhang leicht
einsehen: In der Vergangenheit (Urzeit) entstanden die Welt und die
Menschen; letztere benannten alle Dinge mit Namen und gaben sich selbst ihre
bestimmte Sozialordnung. Die Gegenwart ist theoretisch nichts anderes als
ein genaues Abbild des damals geschaffenen Zustandes, die Grundlage und
heute noch gültiges Modell der gegenwärtigen Verhältnisse ist. Man kann
zum Vergleich die "charter"-Idee Malinowskis herbeiziehen. Anders formuliert:

Die heutige Sozialordnung und die heutigen Landbesitzverhältnisse
legitimieren sich allein dadurch, dass sie in der Urzeit entstanden und
eingerichtet wurden. Alle heutigen Clanmitglieder sind direkte Nachfahren
der Menschen der Urzeit, und allein durch diese genealogische Verbindung
begründet sich ihr Recht, ihre Vorfahren im Ritus darzustellen, deren
Handlungen in den Mythen nachzuerzählen oder in den Gesängen auszugsweise

vorzutragen. Selbst die Benennung der Dinge und der Menschen
erfolgt noch heute mit Namen, die in der Urzeit geschaffen und benutzt
wurden.

Nun charakterisiert aber das Bild des Nacheinander von Vergangenheit
und Gegenwart deren Beziehung nicht vollumfänglich. Die Vergangenheit
ist nicht nur Grundlage und Vorbild für den gegenwärtigen Zustand, sie ist
vielmehr auch der "Ort" aktiver religiöser und politischer Manipulationen.

127



In diesem Zusammenhang erklärt sich eine der hervorstechensten
Eigenschaften der "Vergangenheits-Konzeption" der Nyaura: Sie ist geheim. Die
Kenntnis der Zusammenhänge zwischen Vergangenheit und Gegenwart und
der Begründung der heutigen Ordnung in der Urzeit gehört zum geheimen
Wissen einer kleinen Zahl "grosser Männer", deren Einfluss sich von eben
diesem Wissen herleitet. So besteht ein prinzipieller Gegensatz zwischen der
exoterischen Vielfalt der Kultur, wie sie sich im Bewusstsein der meisten
Clanmitglieder zeigt, und der esoterischen Einheit dieser Kultur im Wissen
einiger "grosser Männer". Die Kenntnis der Vergangenheit erlaubt es
diesen, die scheinbar zusammenhanglos nebeneinander stehenden Bereiche der
Kultur ("Totems", Namen, Mythen, Landzuordnungen usw.) im
Zusammenhang eines Ganzen zu sehen.

Die Vergangenheit zeichnet damit eine exemplarisch zu verstehende statische

Ordnung. Deren tägliche Anwendung durch die "grossen Männer"
jedoch ist eine durchaus dynamische und richtet sich immer auch nach den
unmittelbaren und aktuellen Bedürfnissen. Überdies vollzieht sie sich in
dauernder Rivalität zwischen den einzelnen "grossen Männern" und dem
rechtmässigen, d.h. tatsächlich vom System ableitbaren Besitz von Namen
und "Totems".- Mit viel Ausdauer und Einsatz versucht jeder, zusätzliches
geheimes Wissen zu erwerben; zunächst von anderen Clanen, hauptsächlich
aber von anderen Clangruppen. Die öffentliche Nennung eines "gestohlenen"

Namens aus dem Besitz eines anderen Clanes gibt diesen der Lächerlichkeit

preis und kann ihn mit durchaus handfesten Ansprüchen konfrontieren,

begründet sich doch jeder Besitz primär im plausibel dargelegten
Anrecht auf den Namen des betreffenden "Gegenstandes". Zeremonieller
Höhepunkt solcher Animositäten sind die Streitgespräche (pabu) zwischen
zwei Clangruppen um einen bestimmten Namen, auf den beide Anspruch
erheben. Sie werden von den "grossen Männern" ausgetragen, die in knappen

verbalen oder mimisch-theatralischen Gesten stichwortartig den "Ort"
bzw. den mythologischen Rahmen des betreffenden Namens anzudeuten
versuchen. Es gilt, vor einem Publikum von Experten (den anderen "grossen
Männern") einsichtig zu machen, dass die Etymologie des betreffenden
Namens zur eigenen "Vergangenheits-Konzeption" gehört.

Zweite Frage: Lassen sich möglicherweise Aussagen eigentlich "geschichtli¬
cher" Qualität aus dieser Konzeption herausschälen?

Diese Frage drängt sich in bezug auf die urzeitliche Wanderung geradezu auf
und lautet präziser: Besteht zwischen der "ideologischen" Wanderung in der
Urzeit und der in Ansätzen rekonstruierten tatsächlichen historischen
Siedlungsgeschichte der Nyaura ein konkreter Zusammenhang?

128



Mit Hilfe der Genealogien und Erzählungen lässt sich ein grobes Bild der
Siedlungsgeschichte gewinnen - wobei allerdings die bereits erwähnten
Verzerrungen in der Tradierung zu berücksichtigen sind10. Im Falle der Nyaura
relativiert sich die Gefahr einer Fehleinschätzung durch die Forschungen
anderer Autoren (Bateson 1932 : 156, 405, Newton 1967, Schindlbeck
1980 : 51ff, Schuster 1973 : 480ff), die bei benachbarten Dörfern und mit
anderen Informanten grundsätzlich dieselben Schlüsse ziehen. Auf eine
absolute Datierung der genealogischen Zeit kommt es in unserem
Zusammenhang auch gar nicht an, die Rekonstruktion der relativen Chronologie
der Ereignisse genügt vollauf.

Als Herkunftsort der heutigen Bevölkerung wird übereinstimmend und
mit grossem Nachdruck Gaikorobi genannt. Von dort aus soll die historische
Migration erfolgt sein. Es lassen sich drei Etappen unterscheiden11:

In einer ersten Etappe wurden von Gaikorobi aus verschiedene Zweigdörfer
in dessen Nähe gegründet, unter anderem Nangusap, Marap und Yamik

(s. Karten 1 und 2). Ein Teil der Bevölkerung verliess jedoch den Busch um
Gaikorobi und gelangte zum Sepik; dort entstand als erstes Dorf am Fluss die
Siedlung Yamanangwa (Alt-Sotmeli). Bateson nannte "Tshuotmeli" das

"traditional first village of the Jatmül on the Sepik" (1932 : 256). Von
Yamanangwa aus sollen die flussabwärts liegenden Dörfer Timbunge und
Tambunum angelegt worden sein. Nach kriegerischen Auseinandersetzungen

mit dem Buschdorf Yamik wurde Yamanangwa schon nach kurzer Zeit
aufgegeben, und die Bevölkerung spaltet sich in zwei unterschiedliche
Migrationsgruppen. Die erste Gruppe - und damit beginnt die zweite Etappe -
gründete die Siedlung Palimbei, von wo aus später die Zweigsiedlungen
Malingei, Yensan und Kanganamun entstanden; von Malingei aus erfolgte
die Gründung des heutigen Sotmeli, nur wenig oberhalb der aufgegebenen
früheren Siedlung Yamanangwa. Die zweite Gruppe löste die dritte Etappe
aus, indem sie flussaufwärts wanderte und das Dorf Kandmgei (mit Takngei)
gründete, von wo aus schliesslich das ganze heutige Nyaura-Gebiet besiedelt
wurde. Als erstes Dorf entstand (zu Ururgrossvaters-Zeit) Yensemangwa,
das den Eingang zum Wasserlauf Ngungus zu bewachen hat, der zum
Marktort Torembi führt. Kurze Zeit danach wurde Sapanaut gebaut, das den
Eingang zum Wasserlauf Sambaragwan, der den Sepik mit dem Sago-Ort
Wereman verbindet, kontrollieren muss. In der Folge entstanden als drittes

10 Widersprüchliche Meinungen entstehen ohnehin nur im Hinblick auf Einzelfragen, beispiels¬
weise wenn es darum geht, festzustellen, wer der Anführer des Clans x zur Zeit der

Gründung der Siedlung y war; über den allgemeinen Ablauf der Besiedlung dagegen
herrscht weitgehender Konsensus. - Auch Panoff spricht bewusst von einer "historischen"
(Panoff 1969 : 162) Perspektive der tradierten Siedlungsgeschichte der Maenge (Neubritannien),

obwohl auch in deren Fall keine exakte zeitliche Fixierung möglich und lediglich ein
allgemeiner Konsensus über die Abfolge der Ereignisse vorhanden ist.

11 Ich folge hier im wesentlichen meinen Ausführungen von 1982 (Wassmann 1982 : 277ff.)

129



Dorf Yamanumbu, als vierte Siedlung Sapandei gegenüber dem Wasserlauf
Maliwei, der zum Sago-Ort Limao führt, und als fünftes Dorf Korogo, das

zuerst kurz unterhalb der Mündung des Kamangawi-Wasserlaufs lag, an der
Stelle Malimbo, dann aber flussabwärts an seinen heutigen Platz verlegt
wurde. Zur gleichen Zeit erfolgten von den Zweigdörfern aus zwei weitere
Dorfgründungen: Tigawi wurde am Unterlauf des Mittelsepik von Yense-

mangwa aus errichtet, Brugenowi am Oberlauf von Sapandei aus. Nach dem
zweiten Weltkrieg wurde von Kandmgei aus Timbunmeli am Südufer des
Chambrisees gegründet. Anfangs der siebziger Jahre entstehen wiederum
zwei neue Siedlungen im Chambrisee: eine auf der Insel Arinjon (von
Takngei aus), die andere auf der Insel Luluk (von Sapanaut) aus.

Vergleicht man die durch die Genealogien und direkte Befragung gewonnene

mutmassliche historische Migration mit der urzeitlichen Wanderung der
"Vergangenheit", so wird deutlich, dass der historische Ablauf räumlich
(wenn auch nicht zeitlich) durchaus den Kern des urzeitlichen bilden könnte.
In der Darstellung der Knotenschnüre wird allerdings aus dem gleichzeitigen
Geschehen der zweiten und dritten Etappe der Migration ein Nacheinander.
Der Kern der historischen Migration und der urzeitlichen Wanderung, der
beiden gemeinsam sein könnte, lässt sich schematisch wie folgt darstellen:

Schema 2

BUSCH

1. Etappe

Sawos-Stamm

Gaikorobi

SEPIK

2. Etappe

Zentral-Iatmul

3. Etappe

West-Iatmul

Alt-Sotmeli

- Palimbei

- Kandingei

In den Aussagen über die historischen Migrationen fehlen jeweils detaillierte

Angaben über deren genaueren Verlauf, so zum Beispiel über die
tatsächlich eingeschlagenen Wege zwischen den Orten. Dagegen unterscheiden

die Knotenschnüre in der Regel sehr genau, ob ein Ort tatsächlich
gegründet oder lediglich besucht bzw. durchschritten wurde. Auffälligerweise

sind die nur gestreiften Gebiete all jene, die sich an den äusseren
Grenzen der durchwanderten Region befinden, so z.B. das Korewori-Fluss-
Gebiet, der Sepikoberlauf oder das Malingwat-Gebiet. Das Meer wird sogar

130



ausdrücklich als "Gedanken-Ort", d.h. als nur vorgestellt bezeichnet. Die -
laut "Vergangenheits-Konzeption" - tatsächlich gegründeten Orte häufen
sich am mittleren Sepiklauf. Sie umfassen die heute noch bewohnten
Siedlungen und inzwischen verlassene Gründungen. Diejenigen urzeitlichen
Orte, die früher Siedlungen gewesen sein sollen, heute aber verlassen sind,
weisen durchaus Spuren einer früheren Besiedlung auf - zumindest jene, die
ich nachprüfen konnte. Auf das zerfallene Yamanangwa wurde bereits von
Schuster hingewiesen (Schuster 1973 : 480ff.). Innerhalb des Nyaura-
Gebiets habe ich folgende ehemaligen Siedlungsplätze besucht: Tablombo,
Mavaragwi (Yambunmangi), Mansipambangi, Kongorobi und Nguaremo.
Alle wiesen Siedlungsspuren auf, wie Kokospalmreihen, Kulthügel und z.T.

sogar einzelne Hauspfosten und Tonscherben.
Die Frage nach der (auch) "geschichtlichen" Qualität der

"Vergangenheits-Konzeption" der Nyaura lässt sich damit vorläufig durchaus positiv
beantworten, zumindest soweit dies den generellen räumlichen Ablauf der
Wanderung betrifft. Eine endgültige Antwort ist jedoch nicht möglich; dazu
müssten systematisch Genealogien aus anderen Dörfern untersucht und die
Siedlungsreste im gesamten Sepik-Gebiet urgeschichtlich erfasst werden.

Dritte Frage: Welcher Zeit-Begriff verbirgt sich hinter der spezifischen
"Vergangenheits-Konzeption" der Nyaura?

Das vorliegende Material zeigt drei Grundmuster:
a. Vergleicht man die urzeitliche mit der historischen Migration in zeitlicher

und nicht in räumlicher Hinsicht, so ergibt sich keine Entsprechung. Die
Dorfgründung von Kandmgei beispielswiese erfolgte vor vier Generationen,
also durch Vorfahren, deren tatsächliche Namen noch bekannt und in den
Genealogien erfasst sind. Dennoch ist auch sie Teil des mythologischen
Geschehens. Man kann nun die Meinung vertreten, dass orale Überlieferungen

jeweils perspektivisch verkürzt werden, d.h. die Distanz zwischen der
Vergangenheit (der Urzeit) und der jetzt lebenden Generation immer
dieselbe bleibt, wobei die mythischen Ereignisse jeweils an die eben noch
bekannten historischen Geschehnisse herangerückt werden12. Eine solche

"Verkürzung" mag zwar für den ersten Teil der Nyaura-Wanderung zutreffen,

nicht aber für die zweite und dritte Etappe. Die sowohl genealogisch wie
auch mythologisch fixierte Dorfgründung von Kandmgei (und der anderen
Siedlungen) zeigt, dass zwischen dem historischen und dem urzeitlichen

12 E. Gellner spricht von einer "a-historischen Gesellschaft", welche im Laufe der Zeit die
Generationen nicht aufeinanderhäuft, sondern deren Zahl in bezug auf die Schöpfung
konstant hält (Gellner 1972 : 160). Anders formuliert: Die soziale Distanz zwischen
Urzeitmenschen und heutigen Menschen bleibt die gleiche.

131



Geschehen gerade keine präzise Nahtstelle anzugeben ist. Die urzeitliche
Vergangenheit wird zwar einerseits von der Gegenwart abgehoben, andererseits

aber nicht nur an diese heran, sondern in sie hineingezogen. Das
mythologische Geschehen wird in das Gegenwärtige hinein verlängert.

b. Im Hinblick auf die Namen ergibt sich ein völlig anderes Bild. Wie
bereits angeführt, wird der ganze Namensbestand aus der Vergangenheit für
die Gegenwart benutzt; die heutigen Menschen, die Männerhäuser, die
Wohnhäuser, die Kanus, die Ruder, die Hunde, die Schweine tragen Namen
aus diesem Bestand. Daraus ergibt sich eine weitgehende Identifikation aller
Menschen und aller Dinge der Jetztzeit mit denjenigen der Vergangenheit.
Die Verwendung der Namen lässt die beiden Zeiträume zusammenfallen und
hebt die linear-genealogische Abfolge auf. Dies zeigt sich sehr deutlich,
wenn beispielsweise einer der heute lebenden "grossen Männer" von Kan-
dingei, Wolindambwi - der Name ist derjenige eines der urzeitlichen Wanderer-,

aufsteht und ausruft: "Ich, ich, Wolindambwi, ich nahm an der
Urzeitwanderung teil!".

c. Eine weitere Auffassung der Zeit zeigt sich in den Kulten.
Der Totenkult beispielsweise dauert von Sonnenuntergang bis Sonnenaufgang,

wobei der Gesangszyklus der betroffenen Clangruppe aufgeführt und
Ereignisse aus ihrer Vergangenheit besungen werden. Zwischen die Gesänge
schieben sich Rezitative, die einen eindeutig aktuellen Bezug haben: Sie
dienen der Vorbereitung des Kultes, indem sie z.B. das Krokodil herbeirufen,

das sich unter die Grasinsel schieben soll, auf der die Totenseele des

Verstorbenen ruht. In einer späteren Phase des Kultes wenden sie sich direkt
an die Totenseele und erklären ihr den Weg in das Totenreich, der den
Sepikfluss hinunter nach Osten ins offene Meer führt.

Im Verlauf des Kultes verschmelzen die beiden Zeitebenen, die mythische
der Gesänge und die aktuelle der Rezitative, miteinander zu einem
urzeitlich-jetztzeitlichen Schwebezustand, der aber linear abläuft. Die Namen der
Grasinsel, die in den Rezitativen genannt werden, sind identisch mit jenen
der "Totems" der urzeitlichen Wanderung, ebenso wie die des Krokodils,
das die Grasinsel bewegt, mit jenen des Urzeit-Krokodils, das dem
Clangründer den Weg von Gaikorobi zum Sepik bahnt. Die Handbewegung, die
der Schnurbesitzer während des Kultes von einem Knoten zum anderen
vollzieht, ist identisch mit der urzeitlichen Wanderung von Ort zu Ort und
mit der jetzigen Reise der Totenseele von Etappe zu Etappe den Fluss
hinunter ins offene Meer.

Eine eindeutige Antwort auf die Frage nach der Qualität des Zeit-Begriffs
der Nyaura, wie er in der Beziehung der Vergangenheit zur Gegenwart zum
Ausdruck kommt, ist nicht zu geben: Überlappung, Aufhebung der Distanz
oder allmähliche Verschmelzung durch Identifikation sind gleichermassen
möglich. Die mit der Vergangenheit angesprochene Zeit ist nicht nur das der
Gegenwart linear vorangehende Geschehen (Genealogien), und sie ist

132



ebensowenig nur die im zyklischen Ablauf sich wiederholende Zeit (Kult).
Vielmehr gilt: Vergangenheit und Gegenwart sind gleichermassen Zeitperioden,

die Dauer beanspruchen; die in ihnen sich vollziehenden Ereignisse
verlaufen parallel und erlauben ein ständiges Hin und Her zwischen den
Zeiten, bzw. zwischen "Vergangenheit" und "Gegenwart".

D. Zusammenfassung

Im Mittelpunkt meiner Ausführungen stand die Beschreibung des gedanklichen

Systems der Nyaura, wie es sich im Besitz der "grossen Männer"
darstellt. Der kognitive Plan zentriert sich um zwei Hauptthemen der
mythologischen Urzeit: Die Schöpfung und die anschliessende Wanderung in das

heutige Siedlungsgebiet. Um die Frage nach der historischen Relevanz dieses

Systems zu beantworten, wurde Plumbs begriffliche Unterscheidung
zwischen "Vergangenheits-Konzeption" ("past") und "Geschichte" ("history")
beigezogen13.

Zusammengefasst ergibt sich folgendes:
1. Die Aussagen der Nyaura über ihre eigene (gelebte) Vergangenheit

sind nicht "Geschichte" im strengen Sinn, welche weder zweckgebunden
noch im Dienste irgendeiner Sinngebung die Fakten objektiv zu erfassen
sucht14.

2. Das gedankliche System der Nyaura ist primär "Vergangenheits-Konzeption";

sie zeichnet ein Idealbild, ein Modell der Urzeit, das die heutige
Ordnung legitimiert. Als solche ist sie wandelbar und wird zum "Ort"
gezielter politisch-religiöser Manipulation durch die "grossen Männer"
zugunsten der je claneigenen Interessen.

3. Der chronologische Zeit-Begriff spielt keine wesentliche Rolle. Die
"Vergangenheit" geht der Gegenwart nicht einfach voraus, sondern läuft
gleichzeitig neben ihr her, so dass ein Wechsel zwischen den beiden Zeiten
möglich ist.

Dennoch erweist es sich als sinnvoll, die Frage zu stellen, wieviel
"Geschichte" im eigentlichen Sinn in der "Vergangenheits-Konzeption"
sichtbar wird - denn bei aller Ideologie handelt es sich doch nicht um reine
Erfindung. Die tatsächliche Siedlungsgeschichte, die für uns allerdings nur
mit Hilfe der Genealogien und derjenigen oralen Berichte, die über kurz
zurückliegende Ereignisse orientieren, teilweise und provisorisch rekonstru-

13 Vgl. S. 118.
14 Ob ein Grund dafür in der Schriftlosigkeit bzw. im Fehlen schriftlicher Dokumente gegeben

ist, bliebe zu bedenken.

133



ierbar ist - also nur hypothetische Gültigkeit hat -, scheint den Kern der
urzeitlich postulierten mythologischen Wanderungen und Dorfgründungen
auszumachen. Mit endgültiger Sicherheit liesse sich allerdings nur dann
etwas aussagen, wenn die einzelnen Etappen durch bisher noch fehlende
Untersuchungen der Urgeschichte bestätigt würden.

134



Literatur

Bateson G.
1932 Social structure of the Jatmül people of the Sepik river. Oceania

2 : 245-291, 401-453

Geiger Th.
(1953) 19682 Ideologie und Wirklichkeit. Stuttgart.

Gellner E.
1971 Our current sense of history. Archives Européens de Sociologie

12 : 159-179

Newton D.
1967 Oral Traditions and History in the Sepik District, New Guinea.

Essay on the verbal and visual arts. Proc. of the 1966 Annual
Spring Meeting of the American Ethnological Society: 200-215

Panoff M.
1969 The Notion of Time Among the Maenge People of New Britain.

Ethnology 8 : 153-166.

Plumb J.H.
(1969) 19782 The Death of the Past. London.

Schindlbeck M.
1980 Sago bei den Sawos (Mittelsepik, Papua New Guinea). - Unter¬

suchungen über die Bedeutung von Sago in Wirtschaft,
Sozialordnung und Religion. Basel. (Basler Beiträge zur Ethnologie,
Band 19).

Schuster M.
1973 Zur Dorfgeschichte von Soatmeli. Tauchmann K. (ed), Fest¬

schrift für H. Petri (Köln, Wien): 475-491

Wassmann J.
1982 Der Gesang an den Fliegenden Hund. - Untersuchungen zu den

totemistischen Gesängen und geheimen Namen des Dorfes
Kandingei am Mittelsepik (Papua New Guinea) anhand der
kirugu - Knotenschnüre. Basel. (Basler Beiträge zur Ethnologie,

Band 22).

135




	Die Vergangenheits-Konzeption der Nyaura (Papua-Neuguinea)

