**Zeitschrift:** Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

**Band:** 8 (1984)

Artikel: Geschichte in der Geschichte : Beobachtungen über das Verhältnis zur

Vergangenheit im alten Unterengadin (Schweiz)

**Autor:** Mathieu, Jon

**DOI:** https://doi.org/10.5169/seals-1007696

#### Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

#### **Conditions d'utilisation**

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

#### Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

**Download PDF:** 14.12.2025

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

#### Jon Mathieu

# Geschichte in der Geschichte: Beobachtungen über das Verhältnis zur Vergangenheit im alten Unterengadin (Schweiz)

In diesem Beitrag geht es um eine Gesellschaft von 6-7000 Personen, die im 17. und 18. Jahrhundert im Unterengadin – einem inneralpinen Tal am östlichen Zipfel der Schweiz – gelebt haben<sup>1</sup>. Und zwar genauer um die Frage, welche Beziehungen diese vergangene Gruppe zu ihrer Vergangenheit gehabt hat oder (vorsichtiger ausgedrückt) gehabt haben könnte.

Man wird sich mit recht denken: Was für ein abgelegenes, eigentlich fast absurdes Thema in einer Zeit, in der es an brennenden Problemen beileibe nicht fehlt. Siehe die millionenfache Arbeitslosigkeit. Darauf habe ich mir zwei Antworten zurecht gelegt. Einmal gäbe es noch mindestens einen Arbeitslosen mehr, wenn solche exotisch anmutenden Themen unbehandelt blieben. Und zweitens ist das Problem gar nicht so entlegen, wie es vorerst scheinen mag, und zwar aus folgendem Grund: Es ist meines Erachtens unmöglich, über eine "einheimische, traditionelle Geschichtskonzeption" zu schreiben, wenn man nicht bewusst oder unbewusst ein Bild von einer "nicht-einheimischen, nicht-traditionellen Geschichtskonzeption" besitzt. Wenn ich keine Ahnung von unserem modernen Verhältnis zur Vergangenheit habe, werde ich die Besonderheiten des vergangenen Verhältnisses kaum bemerken. Das Denken arbeitet nun mal mit Gegensätzen. Ich möchte im folgenden versuchen, sie zumindest ansatzweise auszuformulieren.

#### Geschichte, Fortschritt und Tradition

Als ich vor einiger Zeit diesen guten Vorsatz gefasst hatte, musste ich mit Erstaunen und einigem Befremden bemerken, dass ich als studierter Historiker über die Beziehung unserer Gegenwart zur Geschichte so gut wie nichts wusste. Es fielen mir nur eine Reihe von Schlagworten ein: unbewältigte Geschichte, Geschichte von oben oder unten, kritisches oder verlorengegangenes oder zunehmendes Geschichtsbewusstsein, Erlösungsgeschichte,

<sup>1</sup> Ich habe meine universitären Arbeiten über diese Gegend geschrieben: Eine Region am Rand: das Unterengadin 1650–1800, Band 1: Studien zur Ökonomie, Band 2: Gesellschaftliche Verhältnisse (unveröffentlicht, Universität Bern 1980/83). Eine gedrängte Darstellung eines Teilbereichs in meinem Artikel: Haushalt, Verwandte und Nachbarn im alten Unterengadin (1650–1800); in: Beiträge zur Ethnologie der Schweiz, Bern 1980.

history is bunk usw. usf. Dieser letzte Slogan gefiel mir am besten. Er heisst zu deutsch: "Geschichte ist Humbug" und soll von Henry Ford stammen. Ich glaube nicht, dass der Autokönig leichtfertig war oder log, als er diesen Satz von sich gab; denn Mr. Ford war – soweit ich orientiert bin – auch im Alltag ein Mann, der radikal mit der Geschichte aufräumte. Die Fliessbänder, das Auto für jedermann, das waren neue und zukunftsträchtige Dinge. Bei der Produktion und beim Konsum solcher fortschrittlicher, vierrädriger Waren konnte die Vergangenheit nur hinderlich sein. Wenn die Arbeiter gesagt hätten: Unsere Vorfahren haben während der Arbeit immer Pfeife geraucht, auch wir wollen am Fliessband Zeit genug haben, um ein Pfeifchen zu stopfen und zu tubacken. Wenn die Leute mit einem etwas dickeren Portemonnaie gesagt hätten: Unsere Grossväter sind zu Pferd ausgeritten, weshalb sollten wir uns mit solchen lächerlichen Ford-T-Modellen fortbewegen. Ja, wenn dies passiert wäre, dann hätte es natürlich auch keinen Autokönig geben können. Die Vergangenheit hätte ihm die Gegenwart und Zukunft gründlich vermasselt. Deshalb war es nichts als ehrlich, wenn er verkündete, dass history bunk sei und in den Abfalleimer gehöre.

Sie werden vermutet haben, dass ich diesen Gedanken nicht als erster gedacht habe (Das tut man ja – nebenbei bemerkt – überhaupt selten; auch in der Wissenschaftsproduktion findet man immer irgendwelche lästigen Vorgänger). Ich habe die Idee aus "Sau-Erde" von John Berger, einem englischen Kunsthistoriker, der nicht nur zusammen mit Alain Tanner verschiedene Film-Drehbücher verfasst hat, sondern mehrere Jahre in den Savoyer Alpen gelebt und dort mit den Bauern über die Bauern und die Gegenwart nachgedacht hat. Dabei kam er u.a. zu folgendem Schluss:

"Schliesslich ist da noch die historische Rolle des Kapitalismus selbst, eine Rolle, wie sie weder Adam Smith noch Marx vorgesehen haben: seine geschichtliche Rolle ist, Geschichte zu zerstören, jedes Bindeglied zur Vergangenheit abzutrennen und alle Bemühung und Phantasie auf das hin zu orientieren, was gerade unmittelbar bevorsteht (...) Henry Fords Bemerkung "Geschichte ist Humbug" ist allgemein unterschätzt worden; er wusste genau, was er sagte. Die Zerstörung der Bauernschaften in der Welt könnte ein letzter Akt historischer Eliminierung sein." (Berger 1982: 292)

John Berger (auch er wird nicht der erste sein) nennt unsere Zivilisation eine Fortschrittskultur, welche sich die Zukunft als Wachstum, als stets grössere Hoffnung und Verheissung vorstellen muss, und zugleich unter dem ökonomischen Diktat steht, sich andauernd selbst zu überleben. Er hat dies auch grafisch dargestellt. Aus einer irrelevant engen Vergangenheit entsteht eine expansive Zukunft:



Laut Berger war oder ist die Haltung der Bauern zum Zeitenstrom gerade umgekehrt. Ihre Träume und Utopien liegen in der Vergangenheit, während die Zukunft als eine Folge von Überlebensakten erscheint. Jeder Akt stösst den nie abbrechenden Faden der Tradition durch ein Nadelöhr:



Ich will hier nicht ausführlicher auf diese Bilder und Behauptungen eingehen. Wichtig wären mir nur folgende zwei Hypothesen: Die Einstellung zur Geschichte könnte etwas mit der ökonomischen Lebensbewältigung zu tun haben. Und zweitens: Bei den Bauern (damit meine ich die traditionellen "peasants" und nicht die modernen "farmers") ist die Vergangenheit möglicherweise ein entscheidender Bezugspunkt, was wir wegen unserer Zukunftsfixierung nur mühsam nachvollziehen können.

Ich lasse diese Sätze vorerst einmal in der Luft hängen und möchte nun kurz das Land und die Leute beschreiben, um deren Geschichtskonzept es in diesem Beitrag geht.

# Streifzug durchs alte Unterengadin

Im Unterengadin, einem Alpental am östlichen, romanischsprachigen Zipfel der Schweiz, lebt(e) man seit mehr als dreitausend Jahren von der Landwirtschaft. Im 17. und 18. Jahrhundert, wo ich mich besonders zu Hause fühle, gab es hier ein Heer von Kleinbauern, welche zur Versorgung ihrer Familien einige Äcker bestellten und daneben noch vielleicht zwei Kühe nebst Kleinvieh besassen. Die zehn, zwölf Dörfer, in denen sie wohnten, gehörten zum Freistaat Gemeiner Drei Bünde. Man darf diese stolze Bezeichnung freilich nicht zu weit auslegen: Ausser den Bauern (besser: über den Bauern) gab es nämlich noch Aristokraten, die mit wirtschaftlichem Druck, manchmal auch auf handgreiflichere Weise dafür sorgten, dass ihre zahlreichen Felder und Guthaben pünktlich Abgaben und Zinsen abwarfen, und dass die staatlichen Ämter weiterhin im engen Kreis einiger adliger Familien blieben.

Mit anderen Worten: Das alte Unterengadin war von seiner ökonomischen und sozialen Struktur her nichts Besonderes. Im Wallis gab es damals z.B. sehr ähnliche kleinbäuerlich-aristokratische Verhältnisse (man vergleiche den Artikel von Mme Wiegandt in diesem Buch). In unserem Zusammenhang ist eine Eigenschaft dieser Gesellschaften von speziellem Interesse: die markante Altershierarchie in den Familien. Spuren davon findet man in den Geschichtsquellen auf Schritt und Tritt. In einem kirchlichen Gebet, das die Unterengadiner Kinder des frühen 18. Jahrhunderts für ihre Eltern aufsagen

mussten, heisst es etwa (ich übersetze aus der viertklassigen Landessprache in die erstklassige):

"Ach, mein gnädiger Gott, gib mir von nun an ein dankbares & gehorsames Herz ihnen (den Eltern) gegenüber, damit ich sie ehre, fürchte, liebe und sie mit dem frommen Gehorsam, den du mir gegeben hast, für ein Gottesgebot anerkenne, und dass ich deshalb ihre Väterlichen und Mütterlichen Mahnungen, Anleitungen, Strafen & Ratschläge gut aufnehme, wissend, dass es meinem Wohl dient..." (de Salutz in Decurtins 1905: 215).

Das sind keine leeren Phrasen, sondern das ist der Grundwortschatz einer Kultur, in der das Senioritätsprinzip eine zentrale Rolle spielt. Wenn man sich fragen will, weshalb das so und nicht anders war, wird man nicht umhin kommen, die ökonomische Position von Alt und Jung im alltäglichen Bauernleben zu bedenken. Die Alten waren die Besitzer des Hofs, und sie waren dadurch auch die Vorgesetzten ihrer Kinder. Sie wussten nur zu gut, dass sie ohne diese wirtschaftliche Stütze an Autorität und Respekt verlieren konnten und zögerten daher den Zeitpunkt der Vererbung möglichst lange hinaus.

Ich möchte hier noch einen zweiten Text zur Altershierarchie zitieren, welcher ziemlich genau ins Zentrum unserer Problematik führt. Wir sind im Jahr 1799.

"Es herrscht in Bünden, wie aller Orten, wo man den Pfad der Natur noch nicht ganz verlassen hat, eine grosse Ehrerbietung für die Greise; man steht noch auf vor grauen Häuptern und siebenzig Jahre Erfahrung geben einem Einschlag ein solch Gewicht, dass es was unerhörtes wäre, Einwendungen dagegen zu versuchen. Man fragt Greise in allen Angelegenheiten um ihren Rath; denn man ist überzeugt, dass da wo nur junge Leute Gesetze geben und Staatsgeschäfte behandeln, wo Projectenmacherey brausender Jünglinge anstatt der Erfahrung des Alters das Zepter führt, wo die Alten mit ihren Meynungen verlacht und verspottet werden, es sicher schlecht um die Regierung stehe." (Lehmann 1799: 297).

In dieser Beschreibung könnte man anstatt "Greise" auch "Geschichte" oder "Vergangenheit" einsetzen; denn in Tat und Wahrheit waren die alten Männer leibhaftige Historie. Ihre 70 Jahre Erfahrung werden sie selber unter ähnlichen Bedingungen gesammelt haben, nämlich nach den greisenhaften Modellen und Vorbildern ihrer eigenen Jugendzeit. John Berger scheint recht zu haben: In dieser Gesellschaft gab es nicht bloss ein Primat der Alten, sondern gleichzeitig – und zum guten Teil dadurch bedingt – ein Primat der Vergangenheit.

Diese These soll nun mit mehreren Beispielen aus verschiedenen gesellschaftlichen Bereichen belegt werden; denn nur, wenn man ihre konkreten Auswirkungen vor Augen hat, kann man auch ihre Bedeutung ermessen.

## Die Gegenwart der Vergangenheit

Die wichtigsten Güter eines Unterengadiner Bauern waren seine Äcker und Wiesen. Am Umfang und am Zustand dieser Bodenparzellen – im Durchschnitt waren es etwa 25 pro Hof – konnte man nicht nur die materiellen. sondern teilweise auch die geistigen Qualitäten einer Familie erkennen. Diese kleinen und steilen Stücklein Berg, welche heutzutage immer mehr verganden, waren Alltagsgüter, die durchwegs in einem historischen Kontext betrachtet und behandelt wurden. Jede Parzelle hatte ihre spezifische Vergangenheit: Der Acker "Quadra da punt" stammte vielleicht von der Mutter der Frau; deren Vater war Wirt gewesen und hatte den Boden einem Branntweinsäufer abgeknöpft; der Acker hatte somit eine recht dubiose Vergangenheit, die man lieber vertuscht hätte, aber schon hiess er weitherum "il chomp dal vinars – der Branntweinacker". Vielleicht gelang es eine Generation später, trotzdem die Parzelle auch historisch zum echten Familienbesitz zu schlagen. Erst dann hatte der Boden seine volle Legitimation, und dies verbesserte manchmal sogar seine Produktivität. Die Geschichte wirkte nämlich hie und da als Dünger. Einem Ethnologen wird man die Funktionsweise eines solchen Düngeffekts sicher nicht erläutern müssen, aber die Aufklärung stand diesem Naturwunder völlig hilflos gegenüber. Deshalb wurde es damals auch nur negativ beschrieben wie in folgendem Bericht von 1784:

"... die Kinder, so viel ihrer sind, lassen sich von dem Vorurtheil beherrschen, von Eltern ererbte Güter glücken besser als andere, es wäre Undank und Verachtung der Eltern, wenn man die Güter, die Vater und Mutter zugehörten, nicht mehr in Ehren hielte als andere..." (Aliesch 1784: 370f.).

Diese bäuerliche Haltung zum Boden, welche später auch von den Spekulanten als Vorurteil bezeichnet wurde, hat man bis heute nicht gänzlich ausrotten können... Ich hoffe, ich habe meinen hauptsächlichen Gedankengang genügend klar formuliert: Die Äcker und Wiesen des alten Unterengadins – man könnte auch andere Gegenstände und Güter des täglichen Gebrauchs nennen – waren historisch-sozial definiert, sie waren nicht unbeschriebene Blätter, sondern hatten ihre Geschichten.

Dies gilt in einem gewissen Sinn natürlich auch für die persönlichen, zwischenmenschlichen Beziehungen: Die Verwandtschaft, welche die sozialen Zugehörigkeiten regelte, wurde als historisches Prinzip betrachtet. Wenn beispielsweise zwei junge Leute eine Ehe eingehen wollten, dann mussten sie vorerst die Verwandtschaften herausfinden – "far oura la schlatta" heisst der Spezialausdruck. Hatten sie das Pech, auf einen gemeinsamen Urgrossvater zu stossen, dann war ihre Beziehung leider mehr oder weniger inzestuös. Und mit Inzest beschäftigten sich damals nicht die Ethnologen, sondern die Pfarrer und Richter, und die verstanden bedeutend weniger Spass.

In einem anderen gesellschaftlichen Bereich, in der *Politik*, wirkte sich das Primat der Vergangenheit auf folgende Art aus. Man konnte eine neue Bewegung oder Ideologie vollständig abqualifizieren, indem man sie als "Neuerung" bezeichnete. Dieser Begriff war eines der wirksamsten politischen Schimpfworte. Jede neue Strömung musste deshalb ein historisches Kleid anziehen und beweisen, dass sie im Grunde älter war als diejenige, welche sie zu überwinden trachtete. Diese Argumentationsweise taucht in den Annalen des Unterengadins immer wieder auf. Hier hatte man z.B. im Jahr 1582 die gregorianische Kalenderreform nicht mitgemacht. Im 18. Jahrhundert hinkte man deshalb zeitmässig elf Tage hinter den meisten europäischen Ländern einher. Als gegen 1800 der Druck zur Anpassung von Seiten der Händler, Aristokraten und Aufklärer immer grösser wurde, verfasste ein progressiver Unterengadinger Pfarrer eine Propagandaschrift. Darin bewies er in einem volkstümlichen Ton, dass der alte julianische Kalender im Grunde genommen eine Neuerung gewesen sei, und dass das neue gregorianische Zeitmass das ursprüngliche Prinzip verkörpere (a Porta 1793).

In dieser Broschüre trat die Aufklärung noch in traditionellen Bahnen auf. Gerade in dieser Bewegung lag aber natürlich der Ansatzpunkt für die Überwindung oder Relativierung der traditionalistischen Rhetorik. Seither konnte man sich zur Begründung einer politischen Meinung zum ersten Mal auch auf Begriffe wie den menschlichen Verstand oder auf selbstevidente Wahrheiten stützen. Diese Neuformulierung von Legitimität war bis zu einem bestimmten Punkt demokratisch und anti-aristokratisch; denn es besteht kein Zweifel, dass die Aristokratie im Primat der Vergangenheit eine recht bedeutsame ideologische Stütze hatte. Die Aristokraten besassen immer die längsten Stammbäume, und sie besassen auch die ältesten historischen Aufzeichnungen. Ergo war schon ein junger Aristokrat, ein 20jähriges Jünkerlein, gesellschaftlich ein alter Mann, welcher die Bauern zurechtweisen konnte, wenn sie zufälligerweise eine eigene Meinung hatten. Dazu zwei Beispiele:

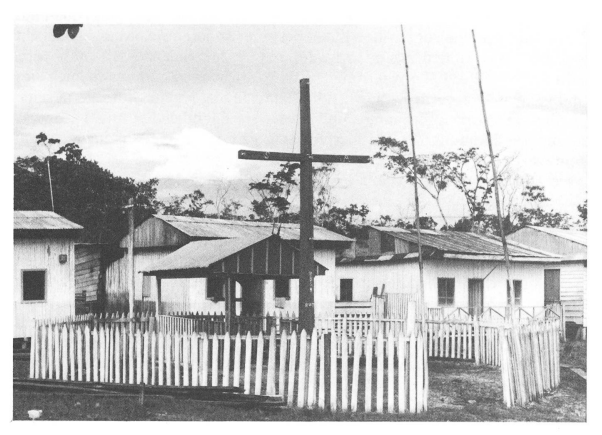
– Die reichste und mächtigste Familie unserer Gegend waren die Planta-Wildenberg von Zernez. In den beiden gedruckten Stammbäumen von 1673 und 1722 führten sich diese Aristokraten auf die Römer zurück. In der Stammtafel von 1872 wurden sie noch kecker und behaupteten nun, ihre Familie sei etruskischen Ursprungs<sup>2</sup>. Vielleicht wollten sie ihren inzwischen erlittenen Machtverlust durch ein paar Jahrhunderte zusätzlichen Alters wettmachen, was natürlich misslang, denn nun begannen die Mediävisten mit

<sup>2</sup> Stemmae vetustissimae Romanae originis familiae Plantarum collectum à Fortunato Sprechero à Bernek, o.O. 1673. Stemma vetustissima Romanae originis familiae Plantarum, bei A. Pfeffer, Chur 1722. Stemmographia equestris nec non vetustissimae Hetruscae originis prosapiae de Planta, herausgegeben von C. Mohr, Chur 1872.

empirischem Werkzeug an ihrem adligen Stammbaum zu sägen und stutzten ihn (wenn ich richtig informiert bin) bis ins 13., 14. Jahrhundert.

- Der bekannteste Chronist des Tals hiess Ulrich Campell und war ein Pfarrer der späten Reformationszeit. Seine Rätische Geschichte und Topographie wurden allerdings erst im 19. Jahrhundert aus dem Latein übersetzt und gedruckt. Bis dahin gab es in der Heimatgegend des Chronisten nur einige wenige Exemplare seines Werks, und diese waren – wer würde etwas anderes vermuten? – im Besitz von Aristokraten und Pfarrern (Loxe 1802: 113f.).

Wichtiger und auch weiter verbreitet war freilich ein anderes Geschichtsbuch: die Bibel. Hier informierten sich die Unterengadiner über die historische Entwicklung der Menschheit, welche zweifelsohne bei Adam und Eva einsetzte. Alle konnten sich rühmen (bzw. mussten sich schämen) leiblich von diesem Ur-Elternpaar abzustammen (In Ardez kann man den sündhaften Beginn der Geschichte an einem 1647 erbauten Haus bewundern, vgl. die Abbildung). Auch die andern biblischen Figuren waren kulturell andauernd präsent und lieferten historische Modelle, die in allen möglichen Lebenslagen zu brauchen waren. Dem weisen Landammann konnte man mit dem Namen "Salomon" schmeicheln; wenn ein Vater um einen Sohn trauerte,



Die historische Sünde wirbt für eine gottesfürchtige Gegenwart, Adam und Eva auf einem Haus in Ardez (Unterengadin).

sah er aus wie König David, der seinen Absalom beweinte; die verwirrten und sündhaften Zustände erinnerten viele Moralisten an Sodom und Gomorra, und die Folgen davon konnte sich dann jedermann konkret ausmalen. Dieses unerschöpfliche Inventar an guten und schlechten Beispielen war sicher ein wichtiges Machtinstrument in den Händen der orthodoxen Geistlichkeit und Gesetzgebung. Aber ich vermute, es war mehr als das. Es wurde mit der Zeit zu einem integralen Teil der Volkskultur, welche es auch hie und da für die eigenen Zwecke einsetzen konnte.

Ich möchte hier abbrechen, um noch einen anderen Aspekt des Themas zu berühren.

#### Dörfliche Erzählungen

Im Dorf, wo ich wohnte, lebt ein Landwirt mit einem ausgeprägten historischen Interesse. Er hat sich zur Befriedigung seines Geschichtsbedürfnisses u.a. eine erstaunliche Kenntnis von allen Genealogien des Orts angeeignet. Es ist klar, dass wir manchmal zusammensassen, um unser Wissen über die Vergangenheit auszutauschen. Diese Gespräche entwickelten sich häufig nach einem ähnlichen Schema. Ich begann mit einer allgemeinen Reflexion über ein historisches Thema. Er hakte ein und erzählte, dass dies genau auf die und die Familie zugetroffen habe, bei einer anderen sei er hingegen nicht so sicher. Wir freuten uns dann beide, und ich fuhr mit meiner These fort, während er weiter Fälle von früher auftischte. Mit der Zeit begann mich dies ein bisschen zu ärgern, schliesslich hatte meine allgemeine Aussage ja seine Erzählungen vorweggenommen und machte sie eigentlich überflüssig. Er war da anderer Meinung: Er ignorierte meine generellen Gedankengänge und freute sich weiter an seinen Geschichten.

Sie werden ahnen, worauf ich hinaus will: Mein Kollege betreibt das historische Geschäft als eine Verlängerung des *Dorfklatsches*. Ich betreibe es, um damit ein wissenschaftliches Buch zu schreiben. Wenn ich nun dem Strukturalismus verpflichtet wäre, würde ich meine allgemeinen Sätze vermutlich als Endziel menschlicher Geistesanstrengung feiern und könnte den Klatsch mit Computerhilfe seriell erledigen. Da ich das aber nicht bin, muss ich mir überlegen, ob nicht vielleicht die Unzahl von mitgeteilten Beobachtungen und Geschichten etwas bewirken, was man mit einem Buch nicht erreichen kann und noch viel weniger mit einem historischen Beitrag oder Vortrag für eine wissenschaftliche Gesellschaft. Vielleicht könnte der dörfliche Geschichtsklatsch u.a. die Funktion haben, dass eine Gruppe zu einer dauernden Selbstdefinition und damit zu einer Art Sinnsetzung findet. Vielleicht erträgt der Mensch einen undefiniert-anonymen, geschichtenlosen Zeitraum nur schlecht. Wenn ich ehrlich sein will, muss ich gestehen, dass mich mein Kollege im Verlauf der Abende jeweils relativ leicht zum Klatsch

bekehren konnte. Wahrscheinlich entspricht mir eine solche Art des Redens auch besser.

Diese dörflichen Geschichten müssen zwar wahr sein, aber sie dürfen sich ruhig von der historischen Realität unterscheiden. Bis vor einiger Zeit kursierte z.B. im Unterengadin eine schreckliche Geschichte über das 18. Jahrhundert: Verschiedene Parteikämpfe, Blut- und Schandtaten wurden namentlich angeführt und geschildert<sup>3</sup>. Wenn man diese Erzählung historisch testen will, stösst man auf die Tatsache, dass deren Elemente quellenmässig zu belegen sind, dass aber die Kombination eine andere war. In Wirklichkeit handelte es sich um eine Serie von Unruhen und Wirren, deren sensationellste Ereignisse in der Überlieferung zu einer einzigen Geschichte zusammenwuchsen, zur Geschichte über das tumultuöse 18. Jahrhundert, die man sicher nicht als unwahr bezeichnen kann.

Es ist übrigens auch recht interessant, welche sozial verschlungenen Wege der geschichtsfabrizierende Dorfklatsch einschlagen kann. Stellen wir uns einmal vor, in einer Verwandtschaftsgruppe ereignete sich irgendeine schimpfliche Tat. Wer konnte eine Generation später ein Interesse haben, die Jungen über diesen Schandflecken auf dem verwandtschaftlichen Ruhmesblatt aufzuklären? Von der Familie bestimmt niemand; denn man beleidigte nicht unnötigerweise einen Nahestehenden, und man minderte sich selbst auch nicht überflüssigerweise herab. Von aussen konnte diese dunkle Geschichte aber auch kaum in Erfahrung gebracht werden: Wer immer sie erzählte, machte sich damit zum Verleumder der betreffenden Verwandtschaft. Es ist also gut möglich, dass sich ein ganzes Dorf an Dinge erinnerte, welche die Ehre einer Verwandtschaft betrafen, und dass dieses Wissen paradoxerweise nur in derjenigen Gruppe verschwunden war, die es eigentlich anging.

Damit möchte ich meine Ausführungen beenden und nochmals kurz im Zusammenhang überblicken:

Die Vergangenheit war im alten Unterengadin die bevorzugte Perspektive, es handelte sich um eine Gesellschaft, die gleichsam in Rücklage lebte. In der Produktion und im sozialen Alltagsleben waren dauernd historische Bezugspunkte präsent. Der Dorfklatsch sorgte dafür, dass der Fluss der Geschichten nicht abbrach. Dieses Verhältnis zur Vergangenheit war eng verbunden mit der sozioökonomischen Struktur: Die Alten standen in der Hierarchie dieser alpinen Gesellschaft weit oben; ihre Ansichten – und das waren natürlich häufig rückwärtsbezogene Ansichten – galten viel, weil sie selber viel galten. Die Bedeutung der Selbstversorgung und die untergeordnete Rolle des Markts waren vermutlich auf ähnliche Weise geschichtenfördernd, weil die fremden Sachen – eben die geschichtslosen Sachen – dadurch

<sup>3</sup> Vgl. dazu z.B. Ludwig Johann Vital: Las pratchas da Scuol e Sent (Affar Marnia 1735–1737), Separatdruck aus dem "Fögl d'Engiadina" Samedan 1916, Nr. 27ff.

quantitativ nicht ins Gewicht fielen. Die Aristokraten und die Pfarrer nutzten dieses intime Verhältnis zur Vergangenheit für ihre Zwecke und machten es zu einem konservativen im vollen Wortsinn. Wenn die Edlen von Planta wieder einmal von ihren römischen Urahnen schwärmten, konnten die Bauern bloss für sich denken: Als Adam grub und Eva spann, wo war denn da der Edelmann?

### Zusammenfassung

Das Verhältnis zur Geschichte wird stark von der Struktur der jeweiligen Gesellschaft bestimmt. Für das Unterengadin des 17. und 18. Jahrhunderts – und für weitere alpine Gebiete der frühen Neuzeit – müssen vor allem die selbstversorgerische Wirtschaftsweise, die Altershierarchie und Aristokratisierung hervorgehoben werden. Sie gaben der Vergangenheit einen imperativen Charakter.

## **Bibliographie**

#### Aliesch, Lorenz Florian

1784 Etwas über die schädliche Theilung der Güter und Trennung der Haushaltungen. Der Sammler, eine gemeinnützige Wochenschrift, für Bündten, 6. Jg.: 369–384

# a Porta, Andrea Rosius

1793 Conversatiun tra ün Anvolt ed ün Stüdent nell' Engadina bassa sopra 'l Stylo velg e nouf. Chur

# Berger, John

1982 Sau-Erde. Geschichten vom Lande. München und Wien (Orig.: Pig Earth, London 1979)

#### Coxe, William

1802 Travels in Switzerland and in the country of the Grisons to which are added the Notes and observations of Mr Ramond, translated from the French, vol. III, Basel

#### de Salutz, Ulric

1905 Oratiun da pietus Infants, per lur Padernurs. C. Decurtins (Hrsg.). Rätoromanische Chrestomathie, Band 7, Erlangen: 215-216 (Original in: Zardin da l'orma fidela, Chur 1711)

## Lehmann, Heinrich Ludwig

1799 Die Republik Graubünden historisch-geographisch-statistisch dargestellt, zweiter Teil, Brandenburg

#### Mathieu, Jon

1980 Haushalt, Verwandte und Nachbarn im alten Unterengadin (1650–1800). Beiträge zur Ethnologie der Schweiz, Bern: 167–221 (Ethnologica Helvetica IV)

1980/83 Eine Region am Rande: das Unterengadin 1650–1800. Bd. 1: Studien zur Ökonomie, Bd. 2: Gesellschaftliche Verhältnisse. (unveröffentlicht, Universität Bern)

Stemmae vetustissimae Romanae originis familiae Plantarum collectum à 1673 Fortunato Sprechero à Berneck, o.O.

Stemma vetustissima Romanae originis familiae Plantarum, bei A. Pfeffer, 1722 Chur

Stemmographia equestris nec non vetustissimae Hetruscae originis prosapiae 1872 de Planta, hrsg. von C. Mohr, Chur

# Vital, Ludwig Johann

1916 Las pratchas da Scuol e Sent (Affar Marnia 1735-37). Fögl d'Engiadina (Samedan) 1916, Nr. 27ff.