
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 8 (1984)

Artikel: Evolutionismus, Strukturfunktionalismus und die Analyse von
Geschichte in der Ethnologie

Autor: Helbig, Jürg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007695

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jürg Helbling

Evolutionismus, Strukturfunktionalismus und die
Analyse von Geschichte in der Ethnologie

Das Verhältnis von Ethnologie und Geschichte wird oft im Zusammenhang
der institutionspolitisch gezogenen Grenzlinien zwischen Ethnologie und den
benachbarten sozialwissenschaftlichen Disziplinen diskutiert: eine
Auseinandersetzung um Zuständigkeit, die einmal als pingelige Abgrenzung, als

trotzige Selbstbeschränkung, ein andermal als entschiedene Verteidigung des

angestammten Territoriums oder als selbstsichere Expansion in das Gebiet
von Nachbardisziplinen geführt wird. Obwohl unvermeidbar, sind solche
Diskussionen theoretisch wenig erspriesslich. Man kann davon ausgehen,
dass in der Geschichte der Sozialwissenschaften das konsequente und gegenseitige

Überschreiten dieser Grenzen durch Einzelne immer sehr fruchtbar
gewesen ist und dass jede Einzeldisziplin, auch die Ethnologie, einen Grossteil

ihrer Fortschritte gerade der Ignorierung solcher Grenzen verdankt.
Es scheint mir deshalb nicht sinnvoll, die Ethnologie als eine Art

Residualwissenschaft zu behandeln, die nur gerade das untersuchen soll, was die
anderen Disziplinen "ihr noch nicht weggenommen" haben. Das ist nicht nur
ein etwas weinerliches Wissenschaftsverständnis; man riskiert dadurch auch,
dass die "Dinge", mit denen man sich beschäftigt, zwar einem allein gehören,

aber irrelevant und uninteressant sind, weshalb die anderen Disziplinen
sie auch nicht mehr für sich selber beanspruchen. Definiert man als letztes
Rückzugsgebiet der Ethnologie die Historie, scheint das ein doppeltes
Missverständnis zu sein: erstens haben die Ethnologen sich schon immer auch mit
"nicht-historischen Dingen" beschäftigt und sich von gewissen "historischen
Richtungen" vehement distanziert; zweitens kann man diesen Leuten
entgegenhalten, dass leider auch Historie schon zur Domäne anderer Disziplinen
gehört: der Geschichtswissenschaft, historischen Soziologie, der Wirtschaftsgeschichte,

Archäologie, Orientalistik, usw., usf.
Weil man die theoretische Beziehung zwischen Ethnologie und Geschichte

nicht, mindestens nicht nur mit institutionspolitischen Argumenten führen
sollte, scheint es mir sinnvoll, im folgenden einige theoretische Überlegungen

zu diesem Thema vorzuführen, dh., die Frage zu behandeln, wie die
Beziehung zwischen Gesellschaft und Geschichte in zwei wichtigen, nicht nur
ethnologischen, sondern allgemein sozialwissenschaftlichen Theorieformationen,

dem Evolutionismus und Strukturfunktionalismus, konzipiert wird.

83



Im Evolutionismus1 ist die Wichtigkeit der Beziehung von Gesellschaft und
Geschichte unmittelbar einsichtig: Evolution ist die gesetzmässige Entwicklung,

d.h. Geschichte, der Gesellschaft. Im Strukturfunktionalismus2, der
sich u.a. als Reaktion auf den Evolutionismus konstituierte, spielt
'Geschichte' eine andere Rolle. Man verweist auf das fehlende historische
Datenmaterial, verurteilt historische Spekulationen, d.h., die Erklärung
"sperriger" Kulturphänomene als survivals früherer Epochen. Insofern der
Strukturfunktionalismus versucht, Gesellschaft nicht durch Rekurs auf deren
Entstehung, auf Geschichte, sondern aus sich selbst, d.h. struktural und
funktional zu erklären, handelt er sich, zusammen mit dem Strukturalismus,
den etwas ungenauen und vorschnellen Vorwurf der Geschichtsfeindlichkeit
ein.

Ich möchte hier nicht ausführlicher auf diese beiden theoretischen
Richtungen eingehen, deren Problematik - und dies trifft vor allem für den
Strukturfunktionalismus zu - sich in einer Behandlung der Beziehung von
Gesellschaft und Geschichte nicht abdecken lassen. Ebensowenig soll auf
den theoriengeschichtlichen Kontext und die Unterschiede zwischen den
Vertretern innerhalb der jeweiligen Schulen eingegangen werden, was für
ein Verständnis dieser Richtungen eigentlich notwendig wäre. Ich möchte
vielmehr zu zeigen versuchen, warum 'Geschichte' in diesen beiden Richtungen,

und zwar aus Gründen, die mit ihrer jeweiligen epistemologischen
Struktur zusammenhängen, die durch die notwendigen Beziehungen zwi-

1 Evolutionismus als sozialwissenschaftliche Formation hatte drei Blütezeiten. Die erste ist die
Zeit der klassischen Geschichtsphilosophie im 18. Jahrhundert (Voltaire, Turgot, Condor-
cet, Ferguson, Miliar, Flerder, Hegel). Die zweite Blütezeit, mit der für viele der Beginn der
Ethnologie als wissenschaftliche Disziplin zusammenfällt, im letzten Viertel des 19. Jahrhunderts,

verbindet sich mit Namen wie Spencer, Morgan, Engels und Tylor. Der sogenannte
Neoevolutionismus setzt in den USA der 30er Jahre dieses Jahrhunderts mit White, Childe,
z.T. Steward ein. Deren Nachfolger: Service, Fried, Carneiro, usw., stehen für das
allgemeine Aufkommen des Neoevolutionismus in den 60er Jahren.

2 Strukturfunktionalismus entstand in den 20er Jahren mit Radcliffe-Brown und Malinowski,
den beiden Begründern der British Social Anthropology, unter dem Einfluss der Schriften
von Dürkheim und als Reaktion auf historischen Partikularismus und Evolutionismus.
Gegen den ersteren betonte er die Wichtigkeit der nomothetischen gegenüber der
ideographischen Erklärung, der systematischen Integration der gesellschaftlichen Phänomene
gegenüber deren beliebiger Anhäufung in einer Kultur, und kritisierte den Hang zur
historischen Spekulation. Diesen wirft der Strukturfunktionalismus auch dem Evolutionismus

vor und betont die Notwendigkeit des synchronen Vergleichs und von Verallgemeinerungen,

ohne allerdings die evolutionistische Programmatik als ganze zu verwerfen. Mit dem
Evolutionismus teilt der Strukturfunktionalismus die Vorliebe für nomothetische Erklärungen

und andere Prämissen, so dass es nicht erstaunt, dass auch zwei funktionalistische
Soziologen, Parsons und Luhmann, sich evolutionistisch betätigen.
Nach dem Übergreifen auf die Soziologie wurde der Strukturfunktionalismus zur dominanten

Richtung innerhalb der Sozialwissenschaften bis in die späten 60er Jahre: Fortes, Evans-
Pritchard bis Firth, Leach, Gluckman in der Ethnologie, Parsons, Davis bis Luhmann in der
Soziologie.

84



sehen den Grundbegriffen definiert ist, nicht befriedigend denkbar ist.
Zugleich möchte ich, um jenen entgegen zu kommen, nach deren Überzeugung

Kritik immer mit positiven Alternativvorschlägen gepaart sein muss,
auf einiges hinweisen, das man von diesen beiden Richtungen trotzdem und
gerade über das Verhältnis Gesellschaft und Geschichte lernen kann. Auf
eine andere Theorietradition, die sich gern als Lösung des Problems
Geschichte und Ethnologie präsentiert, gehe ich hier nur ganz am Rande ein:
ich meine den historischen Partikularismus3 in all seinen Spielformen. Dies
deshalb, weil der historische Partikularismus als theoretisches Konzept oder
als Methode, sowohl in der Ethnologie als auch in der Geschichtswissenschaft

sich nicht mehr eines allzu grossen Zuspruchs erfreuen kann (für
Ethnologie siehe Harris 1979, für die Geschichtswissenschaft siehe Iggers
1978). Dies soll aber nicht heissen, dass die "narrative Geschichte" (Lübbe
1977 : 27ff), die Ereignisgeschichte irrelevant geworden wäre.

Wenn Begriffe unklar sind, sollten sie definiert werden. Der Begriff
'Geschichte' wird oft deshalb nicht definiert, weil man etwas vorschnell
davon ausgeht, seine Bedeutung verstehe sich von selbst. Ich werde von
einer etwas allgemeinen common sense Definition ausgehen, die
'Geschichte' mit Begriffen wie 'Prozess", 'Zeit' und 'Veränderung' assoziiert
und versuchen, diese Begriffe im Laufe des Artikels weiter zu präzisieren,
denn sie verstehen sich keineswegs von selbst.

Der Evolutionismus

ist eine sozialwissenschaftliche Theorie, die eine unumkehrbare, notwendige
und daher unilineare Abfolge von Gesellschaftstypen als fortschreitende
Entwicklungsstufen der menschlichen Gesellschaft im allgemeinen, d.h.,
einen gesetzmässigen Verlauf der Menschheitsgeschichte behauptet (siehe
Harris 1979 a.v.O., Carneiro 1973 : 100, Habermas 1976 : 154). Anzahl der

3 Unter historischem Partikularismus verstehe ich ethnologische Richtungen wie Diffusionismus,

Kulturkreislehre, Kulturrelativismus, "Culture and Personality"-Schule, usw. (siehe
Harris 1979: Kapitel 9-17) und den Historismus in der Geschichtswissenschaft (siehe Iggers
1979). Für den Historismus ist Geschichte vor allem eine solche von diplomatisch-militärischen

Grossereignissen und von bedeutenden Personen, zusammengehalten durch den
"Geist der Zeit". In der Ethnologie kommt dieses Paradigma dadurch zum Ausdruck, dass

Gesellschaft, bestehend im wesentlichen aus symbolischen "Dingen" (Mythen, Rituale,
Kunst, allerhand materielle Objekte, usw.), als historisches Produkt von Wanderungen von,
Kulturkontakten zwischen Ethnien und Diffusion von kulturellen Merkmalen verstanden
wird. Jede Gesellschaft und jede Epoche ist eine irreduzible Individualität, die sich auf keine
Gesetzmässigkeit zurückführen lässt. Geschichten kann man nur erzählen. Damit im
Zusammenhang steht die ideographische Methode, d.h., das hermeneutische Verstehen von
"geistigen Entitäten", als was Gesellschaften und ihre Bestandteile im wesentlichen angesehen

werden.

85



abstrakten Entwicklungsstufen/Gesellschaftstypen (von 3 bei Morgan bis 8

bei Ribeiro, ohne die Untertypen mitzuzählen) und deren genaue Charakterisierung

(Produktionsverhältnisse, die einem bestimmten Entwicklungsstand

der Produktivkräfte entsprechen; ein bestimmter Grad von institutioneller

Komplexität und gesellschaftlicher Integration; ein bestimmter
Entwicklungsgrad institutionalisierter Weltbildstrukturen) variieren von Autor
zu Autor. Über die Identität des "Motors der Evolution" besteht aber, wenn
ich mich nicht irre, grössere Übereinstimmung: es ist die Steigerung der
Produktivität (der Energieproduktion, der Produktivkräfte), induziert
entweder durch technologische Erfindungen und/oder Bevölkerungs- oder
allgemeinen Selektionsdruck. "Motor der Evolution" ist jene gesellschaftliche
Instanz, die in jedem Gesellschaftstyp determinant ist und deren kumulatives
Wachstum Ursache des evolutiven Nacheinanders der Gesellschaftstypen
ist4. Trotz Unterschieden zwischen einzelnen Spielformen bzw. Autoren
bleibt aber die Grundfigur des Evolutismus gleich: Evolution ist die gesetz-
mässige Entwicklung der menschlichen Gesellschaft als notwendige,
unumkehrbare Abfolge von Gesellschaftstypen.

Gemäss J. Stewards Einteilung des Evolutionismus in die drei Varianten:
unilinearer, universaler und multilinearer Evolutionismus (in Harris 1979:

642ff), könnte man versucht sein, unter der hier gewählten Definition nur
gerade den universalen Evolutionismus zu verstehen: Evolutionismus als

Untersuchung der Abfolge von abstrakten Entwicklungsstufen der Gesellschaft

schlechthin. Ich glaube allerdings, dass es keinen Unterschied
zwischen universalem und dem unilinearen Evolutionismus gibt, den Steward als

die Untersuchung der evolutionären Anordnung von konkreten Gesellschaften

definiert. Warum? Einmal, weil ein abstrakter Gesellschaftstyp nur als

theoretische Aussage über eine entsprechende Klasse von konkreten Gesell-
schaftsmodellen existiert, die sich auf konkrete Gesellschaften beziehen, die
Geschichten haben - um es etwas pedantisch zu formulieren. Nur konkrete
Gesellschaften haben Geschichte, oder besser: Geschichten (siehe dazu auch
Lévi-Strauss 1972 : 310ff, mechanisch/statistische Modelle und Revolution).
Evolutionstheorie muss sich, will sie ihren theoretischen Anspruch, historische

Gesetzmässigkeiten zu formulieren, erfüllen, auf die Geschichten der
bekannten, konkreten Gesellschaften beziehen. Denn würde sie, ohne die-

4 Man könnte argumentieren, dass für jene Autoren, die Evolution als einen Prozess
kontinuierlicher Komplexitätssteigerung des Sozialsystems, der zunehmenden institutionellen
Ausdifferenzierung als Mittel der effektiveren Adaption an natürliche und soziale Umwelten
betrachten, kein solcher Motor der Evolution angenommen werden kann. In der Tat gibt es

keine klar zu identifizierende Instanz innerhalb des Systems, die determinant wäre. Allerdings

geht von der natürlichen und sozialen Umwelt ein kontinuierlich steigender Selektionsdruck

aus: Bevölkerungsdruck, Knappheit der und Kampf um die Ressourcen, Steigerung
der Produktivität und der militärisch, organisatorischen Kapazitäten. Diese Faktoren sind
aber alles andere als den betreffenden Gesellschaftstypen äusserlich, sondern systemintern.

86



sen empirischen Bezug zu konkreten Gesellschaftsgeschichten, nur die
Geschichte eines einzigen Referenzsubjektes, der menschlichen Gesellschaft,

erzählen, so wäre diese Geschichte ein nur singulärer Prozess, für den
keine Gesetzmässigkeit geltend gemacht werden könnte, da von einer
solchen nur da gesprochen werden kann, wo Bezug auf mehr als nur einen Fall
genommen wird (K. Popper in Lübbe 1977 : 127f, Habermas 1976 : 154).

Es gibt also nur einen Evolutionismus (zur multilinearen Variante später)
und das historische Abfolgegesetz, das er behauptet, muss sich notwendigerweise

auf konkrete Gesellschaften und deren Geschichten beziehen: die
konkreten Gesellschaften werden in abstrakte Gesellschaftstypen klassifiziert,

deren lineare und gesetzmässige Abfolge die Evolutionstheorie
behauptet. Sie macht dann theoretische Aussagen über die Veränderungen
von konkreten Gesellschaften, ebenso wie über die Ursachen dieser
Veränderung. Es ist dabei nicht notwendig, dass die Geschichten aller Gesellschaften

entlang der allgemeinen Entwicklungslinie verlaufen: es reicht, wenn die
behauptete Abfolgegesetzlichkeit für die meisten Gesellschaften gilt (die
stochastischen Gesetze bei Harris 1979 : 172,179, Carneiro 1973 : 100).
Evolution ist dann "that line of development which a preponderant number of
societies have followed most of their time" (Carneiro 1973 : 91, Harris
1979 : 653). Man kann die Evolutionstheorie dann folgenderweise schreiben:
für die meisten Fälle gilt, dass jedesmal, wenn eine Gesellschaft vom Typ x
ihre Identität ändert, sie notwendigerweise und aus Gründen, die mit dem
behaupteten Motor der Entwicklung zusammenhängen, eine Gesellschaft
vom Typ x + 1 wird, wobei x für die Anzahl der bereits zurückgelegten
Entwicklungsstufen/Gesellschaftstypen steht. In dieser Form lässt sich die
Evolutionstheorie, d.h., die behauptete Beziehung zwischen Evolution (als
der unumkehrbaren, unilinearen und notwendigen Abfolge von
Gesellschaftstypen) und Geschichte (der Geschichten von konkreten Gesellschaften),

empirisch überprüfen.
Wenden wir uns nun dieser Frage zu. Es mag erstaunen, dass Harris vom

"Mythos der Unilinearität" spricht und behauptet, Evolution sei immer
multilinear (Harris 1979 : 171-173). Es ist nämlich nicht einzusehen, dass

Evolution deshalb nicht unilinear ist, weil eine statistisch insignifikante
Anzahl von Gesellschaften sich nicht entlang der allgemeinen Entwicklungslinie

bewegen. Carneiro schreibt: "Multilinear evolution is the residue left
after we have attempted to find unilinear evolution and discovered exceptions"

(1973 : 100). Wenn nun nach Harris Evolution immer multilinear ist,
d.h. wenn es eine statistisch beeindruckende Anzahl von "Ausnahmen"
gäbe, die von der allgemeinen Evolution abweichen - die notwendigerweise
unilinear ist, andernfalls hätte es auch gar keinen Sinn, von Multilinearität,
stochastischen Gesetzen und dergleichen zu reden - käme das einer Falsifikation

der Evolutionstheorie gleich. Tatsächlich gibt es nun sogar Evolutioni-
sten, die erstaunlicherweise der Meinung sind, "dass die menschliche

87



Geschichte aus mehr Regressionen als Fortschritten (besteht)" (Ribeiro
1971 : 53, Spencer in Harris 1979 : 173, grundsätzlich Habermas
1976 : 154f). Sie scheinen daraus aber nicht den naheliegenden Schluss zu
ziehen, aus empirischen Gründen einen Schlussstrich unter den Evolutionismus

zu ziehen.
Es ist zudem nicht sehr wahrscheinlich, dass die als Motor der Evolution

jeweils behaupteten Ursachen von Systemveränderungen tatsächlich jene
sind, die für die Identitätsänderungen von konkreten Gesellschaften jeweils
zutreffen. Wenn es stimmt, dass die ökonomische Instanz im weiten Sinne
des Wortes von den meisten als Motor der Evolution betrachtet wird, dann
kann sie diese Funktion nur dann übernehmen, wenn sie in jedem
Gesellschaftstyp die politische und die kulturell-ideologische Instanz determiniert.
Diesem "Ökonomismus", der notwendigerweise zum evolutionistischen
Paradigma zu gehören scheint (siehe auch Anm. 4), widersprechen plausible
Theorien, die für einige Gesellschaftstypen eine Determinanz nicht der
ökonomischen, sondern der politischen Instanz behaupten, eine Tatsache,
die auch für die möglichen Ursachen von Systemveränderungen von
Gesellschaften von Belang ist.

Auch Carneiros "empirische Überprüfung" der Evolutionstheorie mittels
"diachroner" Anwendung der CCA-Methode (siehe Carneiro 1970) ist letztlich

nichts anderes als die Bestätigung der nie bestrittenen Tatsache, dass

man konkrete Gesellschaften skalieren, d.h., gemäss bestimmter Kriterien
(kumulierender traits, d.h., Kulturmerkmale) klassifizieren und nacheinander

ordnen kann. Die Anzahl der kumulierenden traits, die eine Gesellschaft
aufweist, gilt als Mass ihrer evolutionären Fortgeschrittenheit, der graphisch
eine bestimmte Position auf einer Exponentialkurve entspricht, die man als

Prämisse voraussetzt und die zugleich als Auswahlkriterium für Gesellschaften

und traits dient. Dass nur kumulierende traits beachtet werden,
nichtkumulierende traits und vor allem die Beziehung zwischen den verschiedenen

traits dagegen ignoriert werden, mag als Rückschritt gegenüber dem
klassischen und anderen Vertretern des Neoevolutionismus betrachtet werden.

Was indess schwerer wiegt ist die Tatsache, dass gar keine Systemänderungen

von konkreten Gesellschaften untersucht, sondern nur Gesellschaften

klassifiziert werden, und es werden keine Ursachen von Systemänderungen

untersucht, sondern nur Kriterien für das Mass evolutionärer
Fortgeschrittenheit einer Gesellschaft aufgestellt. Das ist weder etwas Neues, noch
die in Aussicht gestellte empirische Fundierung der Evolutionstheorie.

Aus diesem negativen Befund der empirischen Plausibilität der
Evolutionstheorie werden unterschiedliche Schlüsse gezogen: einige wenden sich

von ihm ab, z.B. Service und Sahlins. Andere wieder gehen dazu über, "die
Gleichsetzung von Evolution und historisch ablaufendem Kausalprozess"
(Holzer 1978 : 84) zu verwerfen, etwa Habermas und Luhmann. Evolution
ist dann nach Habermas kein "nomologischer Kausalprozess" mehr, sondern

88



"eine Entwicklungslogik als rational nachkonstruierbares Muster einer
Hierarchie und Abfolge von Strukturen" (ebd.). Diese Entwicklungslogik indess
bleibt "einlinig, notwendig, ununterbrochen und aufsteigend" (Habermas
1976 : 155). Das Neue an diesem Übergang von Kausalprozess zu
Entwicklungslogik besteht nun darin, dass Evolution sich jetzt nicht mehr auf
Geschichten bezieht, denn der Verlauf von konkreten Gesellschaftsgeschichten

("Entwicklungsdynamik") ist nach Habermas "weder unilinear, noch
notwendig, weder kontinuierlich, noch umkehrbar" (ebd: 154). Habermas
und Luhmann tragen also in gewisser Weise der fehlenden empirischen
Fundierung der Evolutionstheorie Rechnung, aber: was soll man von einer
Evolutionstheorie halten, die sich nicht auf Gesellschaftsgeschichten
bezieht? Habermas kann dann konsequenterweise Gattungsgeschichte mit
nur mehr einem Gattungssubjekt (menschliche Gesellschaft im allgemeinen)
schreiben, etwas, was nicht nur Popper, sondern Habermas selber als Ursache

für das Scheitern der "Geschichtsphilosophie" betrachtet (Habermas
1976 : 154). Damit verbunden ist ein Rückfall hinter seine eigene
Funktionalismus-Kritik: eine Theorie der Gesellschaft im allgemeinen wie sie sowohl
Strukturfunktionalismus als auch Evolutionismus behaupten, ist nicht möglich,

da eine solche notwendigerweise tautologisch und ahistorisch wäre
(siehe Habermas 1971 : 123f). Schliesslich kann man sich fragen, ob man
nach der Nichtzuständigkeitserklärung der Evolutionstheorie für die Theore-
tisierung von Gesellschaftsgeschichten nicht wieder bei den individuellen,
nicht weiter zu reduzierenden Geschichten des, wenn auch analytisch
aufgemöbelten, Historismus landet.

Die Evolutionstheorie, d.h., die Theorie der Geschichte der menschlichen
Gesellschaft als notwendige, unumkehrbare, unilineare und kontinuierliche
Abfolge von Gesellschaftstypen ist also weder logisch sehr überzeugend,
noch empirisch sehr plausibel. Was bleibt am Evolutionismus nach dieser
Kritik? Er ist nichts anderes als eine bestimmte Klassifikationsweise von
Gesellschaftstypen gemäss ihres historisch erstmaligen Auftretens. Hatte
nicht schon Morgan geschrieben: "It is sufficient if the principle tribes of
mankind can be classified, according to the degree of their progress" (zitiert
in Harris 1979 : 176)? Eine Klassifikation ist aber beliebiger und um einiges
anspruchsloser als eine Theorie.

Wie verhält es sich nun aber mit dem multilinearen Evolutionismus,
dessen Hauptvertreter J. Steward in den 30er Jahren mit L. White, einem
Protagonisten des eigentlichen Evolutionismus eine Polemik führte? White
warf den "Multilinearen", neben J. Steward auch G.P. Murdock, vor, den
Evolutionismus verlassen und auf Positionen des Historischen Partikularismus

regrediert zu haben. Ich meine, dass Whites Vorwurf, es handle sich
beim multilinearen um keinen Evolutionismus, durchaus berechtigt ist.
Multilinearer Evolutionismus ist nach Steward nur die Untersuchung von
empirisch feststellbaren Entwicklungsparallelen von konkreten Gesellschaf-

89



ten, ohne dabei einen evolutionären Gesamtentwurf a priori zu postulieren
(siehe in Harris 1979 : 642ff. Carneiro 1973 : lOlff). Das Verdikt einer
Regression auf den historischen Partikularismus scheint so schwer gewogen
zu haben, dass selbst Kritiker des Evolutionismus, wie Steward, ihre
Vorschläge nur als weitere Varianten des Evolutionismus präsentieren konnten.

Wenn wir nun den Evolutionismus in etwas veralteter Terminologie als

nomothetische Behandlung ("Erklärung") von Gesellschaft und Geschichte
bezeichnen, so trifft der Vorwurf, den White gegen seine Kritiker erhebt, sie

fielen in den Historismus zurück, vielleicht auf Murdock, sicher aber nicht
auf Steward zu. Wenn wir den historischen Partikularismus, entsprechend
der gleichen Terminologie als ideographische Behandlung ("Verstehen")
von Gesellschaft und Geschichte bezeichnen, bleibt uns nämlich eine dritte
Variante: nomothetische Behandlung von Gesellschaft, ideographische von
"Geschichte". Genau das scheint mir letztlich Stewards Ansicht und nebenbei

auch die marxistische Konzeption zu sein: für einen abstrakten
Gesellschaftstyp, bzw. für die darunter subsumierbare Klasse von konkreten
Gesellschaften lässt sich eine bestimmte Gesetzmässigkeit formulieren (vgl.
allgemein und zum Typ "hunting bands" die entsprechenden Kapitel in
Steward 1963). Dagegen lassen sich die Unterschiede zwischen Gesellschaften

des gleichen Typs, ebenso wie die Änderung des Strukturtyps, in welche
Richtung auch immer, nicht aus irgendeiner Entwicklungsgesetzlichkeit der
Gesellschaft im allgemeinen ableiten. (Ich werde etwas später wieder darauf
zurückkommen.)

Der Strukturfunktionalismus

will Gesellschaft nicht mehr durch Rekurs auf eine mögliche Vergangenheit,
sondern struktural und funktional erklären: die Elemente und deren
Konstellation lassen sich immer innerhalb des Systems erklären, das sie bilden,
ohne Rekurs auf frühere Systeme und Systemzustände. Dies ist natürlich
höchst relevant für die Beziehung von Gesellschaft und Geschichte, wie sich
schon in Dürkheims Diskussion der Begriffe 'Ursache' und 'Funktion' zeigt
(siehe Dürkheim 1965 :181, Abrahamson 1978 : 23,97): 'Funktion' ist
einmal das Gegenteil von 'Ursache', die als historische Verursachung eines
Systemelementes definiert wird (lineare Kausalität). 'Funktion' dagegen ist
die Übereinstimmung eines Elementes mit einem Systembedürfnis (-erfor-
dernis). Andererseits ist 'Funktion' nichts anderes als ein bestimmter
Kausalitätstyp: Existenz eines Systemelementes ist die Ursache für die Erhaltung
des Gesamtsystems; die Bedingungen der Erhaltung des Systems sind ihrerseits

die Ursache für die Existenz der betreffenden Systemelemente (oder
deren Äquivalente) (zirkuläre oder finale Kausalität). Gerade im Funktionsbegriff

gründet ja der tautologische Charakter funktionalistischer Erklärun-

90



gen, wie von verschiedenen Autoren gezeigt wurde (E. Nagel, I.C. Jarvie).
Auf diesen Argumentationszusammenhang möchte ich hier aber nicht weiter
eingehen.

Selbst dem Selbstverständnis des Strukturfunktionalismus nach fallen also

Begriffe wie 'Ursache', lineare Kausalität, historische Erklärung und damit
"Geschichte" nicht in seinen Zuständigkeitsbereich. Worauf sich der
Strukturfunktionalismus beschränkt, ist die Untersuchung von Systemen, die
Analyse der Beziehungen zwischen gleichzeitig gegebenen Elementen, aus
denen die Systeme bestehen und der funktionalistischen Erklärung dieser
Systeme, Modelle und Strukturen. Dieser Sachverhalt lässt natürlich den
Vorwurf der Geschichtsfeindlichkeit, den viele Kritiker gegen den
Strukturfunktionalismus und den Strukturalismus geltend machen, vollauf berechtigt
erscheinen. Doch vergessen die Kritiker meist uns zu sagen, was unter
'Geschichte' zu verstehen sei. 'Geschichte' ist aber alles andere als ein klarer
Begriff. Um zu zeigen, dass der Vorwurf der Geschichtsfeindlichkeit nicht a

priori berechtigt sein muss, kann man sich die Frage beantworten, ob es nicht
so etwas wie "Geschichte eines Systems" gibt, die sich nicht auf die Entstehung

des Systems oder seiner Elemente bezieht, sondern auf die "Ereignisse",

die während des Wirksamseins eines Systems sich abspielen
(Systemgeschichte).

Um den Vorwurf der "Geschichtslosigkeit" zu prüfen, muss man sich der
paradigmatischen Struktur des Strukturfunktionalismus zuwenden, die,
unabhängig von individuellen Intentionen der einzelnen Autoren, über die
Möglichkeit einer Analyse von Geschichte entscheidet. Wenn ich mich nicht
irre, sind es vor allem drei Gründe, die eine Analyse von Geschichte
innerhalb des Strukturfunktionalismus ausschliessen: der funktionalistische
Erklärungstyp, ein onto logischer und ein methodischer Aspekt des Struktur-
(oder Modell-) begriffs. Diese analytische Unfähigkeit ist also ein notwendiger

Effekt der epistemologischen Struktur des Strukturfunktionalismus und
nicht das Resultat von Unfähigkeit oder fehlender Bereitschaft seiner
Vertreter.

Ein Grund liegt in der funktionalistischen Erklärungsweise, die ich oben
kurz skizziert habe. Wenn wir gemäss unserer etwas unpräzisen Definition
von Geschichte davon ausgehen, dass Geschichte mit Veränderungen zu tun
hat und diese durch interne Widersprüche und Konflikte letztlich verursacht,
wenn auch nicht unbedingt ausgelöst weden, so setzt eine Erklärung von
Geschichte die Erklärung von Konflikten und Veränderungen, d.h., Dys-
funktionalitäten voraus. Da nun die Weiterexistenz/Existenz eines
Systemelementes durch seinen Beitrag zur Systemerhaltung erklärt wird, wäre ein
dysfunktionales Element deshalb nicht erklärbar, da es kaum ein Erfordernis
der Systemerhaltung sein kann, eben diese Systemerhaltung durch Dysfunk-
tionalitäten zu gefährden. Es gibt nun Autoren, die zu zeigen versuchen, dass

"Dysfunktionen" letztlich die Systemerhaltung nicht nur nicht gefährden,

91



sondern die Integration und Harmonie des Systems steigern (durch Institutionen

ritualisierter Rebellion, durch individuelle Normenabweichungen).
Wenn aber Elemente die Bestandeserhaltung eines Systems nicht gefährden,
dann gibt es auch keinen Grund, solche Elemente 'dysfunktional' zu nennen,
da auch der Begriff 'Dysfunktion' nur bezüglich der Systemerhaltung
definiert werden kann. In diesem Zusammenhang ist natürlich wichtig, um
welches System es sich handelt. Wenn 'Dysfunktion' bezüglich des Sozialsystems

im allgemeinen definiert wird, um dessen Theorie der Strukturfunktionalismus

sich bemüht, können 'Dysfunktionen' sich nur auf den Bestand der
menschlichen Gesellschaft als solcher beziehen. Man müsste aber, will man
sich nicht auf die Analyse von apokalyptischen Grenzfällen beschränken,
'Dysfunktionen' notwendigerweise relativ zu Gesellschaften und
Gesellschaftstypen definieren.

Zweiter Grund: es ist vielfach darauf hingewiesen worden, dass im
Strukturfunktionalismus das Sozialsystem mehr oder weniger identisch mit dem
normativen System ist, dem System idealen Verhaltens, das die Individuen
lebensweltlich und allgemein ideologisch so orientiert und ihnen solche
Handlungsweisen vorschreibt, dass die Gesellschaft,durch die sozialen
Interaktionen der Personen, sich konfliktfrei und harmonisch reproduzieren
kann5. Es wird nicht unterschieden zwischen idealem und tatsächlichem
Verhalten (Kuper 1975 : 30, 39). Politische und ökonomische Faktoren
werden, wenn überhaupt, nur ganz am Rand behandelt. Gesellschaft ist das,
als was sie sich in Normen, Werten und Symbolen ihren Mitgliedern selber
darstellt, Kultur. Soziale Veränderungen, d.h. dann: Änderung von
Normen, können zwar festgestellt, aber nicht erklärt werden, weil man die
Ursachen dieser Veränderungen, die meist politischer oder ökonomischer
Natur sind, nicht im analytisch definierten Blickfeld hat. Da Geschichte mit
Veränderungen zu tun hat, das funktionalistische Sozialsystem aber als

konfliktfreies, harmonisches und harmonisierendes System definiert wird, ist
im Strukturfunktionalismus kein Ort für systemverändernde Konflikte und
daher Geschichte vorgesehen. Solche Veränderungen können nur von aussen

kommen; man kann sie dann nur beschreiben, nicht erklären, denn selbst

wenn Veränderungen extern induziert werden, entscheidet die widersprüchlich

organisierte Struktur, welche Auswirkungen ein solches Faktum intern
haben kann.

Hier muss man allerdings eine Einschränkung machen: ein Zweig innerhalb

des Strukturfunktionalismus, der durch Malinowski, Firth, Leach u.a.
repräsentiert wird, hat gegenüber den Strukturen der normativ-idealen Ver-

5 Normatives System ist das System institutionalisierter Handlungsnormen für Individuen
(Personen), dessen Internalisierung und kulturelle Legitimierung. Ich verwende diesen

Begriff bedeutungsgleich mit 'Ideologie' und 'Kultur', die neben der ökonomischen und
politischen, die dritte Struktur eines Gesellschaftstyps darstellt.

92



haltensvorschriften immer wieder die Interessengegensätze, Konflikte und
tatsächlichen Verhaltensweisen von konkreten Individuen betont. So gibt es

etwa bei Leach permanente Konflikte zwischen konkreten Individuen, die
zur Legitimation ihrer konfligierenden Interessen auf ein und dasselbe
normative Symbolsystem rekurrieren, das die Individuen "eint" und die
Gesellschaft zusammenhält. Aus diesem Grund sind Symbolsysteme immer
zwei- und mehrdeutig (vgl. Kuper 1975 : 191ff). Systemveränderungen bleiben

aber solche des Symbolsystems. So impliziert etwa das Oszillieren
zwischen den Systemzuständen Gumsa und Gumlao keine Änderung des
tatsächlichen Verhaltens, sondern bezieht sich nur auf eine solche der
idealen Modelle (Leach 1964 : 97, 107). Die Gesellschaft wird zwar durch
die Interessengegensätze und Konflikte zwischen "realen Individuen" in
Gang gehalten. Diese Sphäre des tatsächlichen Verhaltens steht aber nicht in
einer genau qualifizierten Beziehung zu den Systemzustandsänderungen.

Obwohl es also für diese Autoren einen theoretischen Ort für Veränderungen,

Konflikte und daher Geschichte gibt, können diese Konflikte und
Veränderungen, die daraus resultieren, nicht genau erfasst und erklärt
werden. Interessengegensätze und Konflikte zwischen Individuen sind nicht
näher spezifizierte anthropologische Konstanten, deren Formulierung und
Manifestationsweise jeweils kulturell variieren, deren gesellschaftlich jeweils
spezifische Ursachen aber im Dunkeln bleiben: "The conscious or unconscious

wish to gain power is a very general motive in human affairs" (Leach
1964 : 10). Es gibt also selbst bei diesen Theoretikern keine strukturale
Analyse von gesellschaftsspezifischen Widersprüchen zwischen ökonomisch
und politisch definierten Gruppen (Verwandtschaftsgruppen, lokale Einheiten,

Klassen usw.), sondern nur den beschreibenden Verweis auf die
immerwährenden Interessengegensätze und Konflikte zwischen Individuen.

Das bringt uns zum dritten Grund, einer epistemologischen Eigenheit des

Strukturfunktionalismus, d.h., seines Strukturbegriffes, der innerhalb der
Ethnologie schon mehrmals Gegenstand erbitterter Kontroversen war (z.B.
der Naturalismusstreit zwischen Lévi-Strauss und Radcliffe-Brown, später
Maybury-Lewis, siehe Oppitz 1975: Kapitel 1), dessen Bedeutung für die
Beziehung zum Problem der Geschichte aber zuwenig beachtet worden ist.
Ich meine den Unterschied zwischen Nominalismus und Naturalismus
(Empirismus) in der Definition von Struktur (System, Modell oder deren
Synonyme).

Für den Naturalismus ist die Struktur, ein Modell allgemein, Eigenschaft
der untersuchten Realität, der man ihr "Wesen als ihre Struktur extrahieren"
kann (Althusser). Die Realität enthält selbst die Kriterien zu ihrer Beschreibung

und Analyse. Der Nominalismus dagegen sagt, dass Strukturen analytische

Modelle sind, mit deren Hilfe die untersuchte Realität intelligibel
gemacht werden können, die aber nicht Eigenschaften dieser Realität selber
sind. Diese enthält nicht selbst die Kriterien zu ihrer Beschreibung und

93



Analyse. Das Aufstellen dieser Kriterien ist Aufgabe der konstruierenden
Tätigkeit des Theoretikers (siehe dazu Eco 1972 : 362, Althusser in Althus-
ser/Balibar 1972: a.v.O.)6.

Welches ist nun die Bedeutung dieser beiden epistemologischen Positionen

für unser Thema? Für den Naturalismus ist Synchronie, d.h., das

gleichzeitige Existieren der Elemente eines Systems gleich 'Statik' und
Diachronie gleich 'Dynamik'. Beide Begriffspaare sind Eigenschaften der zu
untersuchenden Realität. Für den Nominalismus sind Synchronie und
Diachronie Eigenschaften von Modellen, 'Statik' und 'Dynamik' verweisen
dagegen auf die zu untersuchende Realität. Synchronie meint die analytische
Gleichzeitigkeit der Systemelemente, nicht reale Gleichzeitigkeit (Balibar in
Althusser/Balibar 1972 : 401). Diachronie dagegen ist die diskursiv-lineare
Darstellung der Elemente eines Systems, die, der Eigenheit von Schrift und
Sprache wegen, nicht simultan präsentiert werden können. 'Dynamik' hingegen

bezieht sich auf das reale Nacheinander von Elementen oder Systemzuständen

(siehe auch Lévi-Strauss 1972 : 104, Althusser/Balibar 1972 : 141ff,
400ff).

Auf diese Weise wird verständlich, dass der Strukturfunktionalismus mit
seiner empiristischen Strukturdefinition, bei der Analyse von Konflikten,
Veränderungen und Geschichte auf eben diesen Strukturbegriff verzichten
muss: Veränderungen und Statik schliessen einander aus; da Struktur, d.h.,
Synchronie gleich Statik, kann man Veränderungen nur individuell beschreiben,

nicht aber systematisch erklären (Althusser/Balibar 1972 : 401). Es gibt
im Strukturfunktionalismus keine Strukturen des tatsächlichen Verhaltens,
keine politische und ökonomische Struktur, sondern nur Symbolsysteme.

Ein Beispiel für die paradoxe Situation, dass auch viele Kritiker des

Strukturfunktionalismus, ob sie sich nun dieser Richtung noch zurechnen
oder sich vehement von ihr distanzieren, ebenfalls von den Prämissen jener
ausgehen, die sie kritisieren, ist Leach, der, obwohl ein Kritiker des
Strukturfunktionalismus, dessen empiristische Prämisse teilt, dass nämlich der
Strukturbegriff sui generis die Analyse von Konflikten, Veränderung und
Geschichte ausschliesst. Leach schreibt von einer "distinction between the
structure which can exist within a set of verbal categories and the lack of
structure which ordinarily exists within any directly observed set of empirical
facts" (1964 : XIII) und "social structure in practical situations consists of

6 Oft wird die Meinung vertreten, dass eine nominalistische Position und das damit vertretene
Primat des Modelles, der Struktur immer mit einer hegelianischen Geringschätzung der
Fakten zusammengeht. Diesem "Missverständnis" hat vielleicht auch Lévi-Strauss Vorschub
geleistet, der, obwohl auch nach ihm ein Modell "keine anderen Tatsachen benutzen soll als

die beobachteten und von allen Rechenschaft geben" muss (1972 : 303), vielleicht dennoch
etwas allzu frei mit dem Datenmaterial umspringt. Wenn die Struktur die Fakten nicht
"erklärt", ist das schlimm für die Struktur, nicht für die Fakten.

94



a set of ideas about the distribution of power between persons and groups of
persons" (ebd.: 4)7.

Diese Unvereinbarkeit von Struktur und Analyse von Veränderung und
Geschichte trifft aber nur für den naturalistischen, nicht jedoch für den
nominalistischen Strukturbegriff zu. Im Gegenteil: der Strukturbegriff
schliesst das Verstehen und Erklären von Geschichte nicht nur nicht aus,
sondern ist eine unverzichtbare Voraussetzung, dies zu tun. Denn, wie lässt
sich ein Prozess anders untersuchen, charakterisieren und erklären als durch
die Isolierung der wichtigsten Elemente, die in ihm wirksam sind und durch
die Analyse der Beziehungen, die zwischen diesen bestehen und die die
Charakteristik des jeweiligen Prozesses ausmachen? Wie lässt sich ein Prozess

besser darstellen als durch die Struktur, die ihn kennzeichnet? (Siehe
auch Anm. 9) Woher kommen die Kriterien, auf Grund derer ein Phänomen
signifikant, d.h., erst zu einem historischen Ereignis wird, wenn nicht von
der Struktur eines Prozesses? Oder, woher die Kriterien, mit denen man
zwingend eine Periode von einer anderen unterscheiden kann (Althusser/
Balibar 1972 : 134)? Wie lassen sich Veränderungen, wie lassen sich Perioden,

Epochen besser darstellen und analysieren als durch die Ersetzung einer
Struktur durch eine andere? Obwohl es vielen paradox erscheinen mag: ohne
(nominalistischen) Strukturbegriff kann man Prozesse und damit Geschichte
nicht verstehen8.

7 Leach geht zwar, wie Lévi-Strauss, von einer nominalistischen Strukturdefinition aus,
ontologisiert sie anschliessend dann aber so, dass analytisches Modell (Struktur) gleich
kulturellem Symbolsystem und Fakten gleich tatsächlichem Verhalten sind. Zum Unterschied

von methodischem und ontologischem "Strukturalismus" siehe Eco (1972 : 365ff,
395-417).
Es ist klar ersichtlich, dass die beiden epistemologischen Positionen: Naturalismus und
Nominalismus nicht einfach methodische Garnitur sind, sondern handfeste Auswirkungen
innerhalb der Theorie haben. Ähnlich wie Leach gehen auch Malinowski, Firth, z.T.
Gluckman vor. Die Kehrseite der gleicher naturalistischen Medaille repräsentieren jene, die
sich nur mit Strukturen beschäftigen, und sich deshalb auf die Analyse von Symbolsystemen,
wwie Verwandtschaft und Religion beschränken. Beispiele für diese Theoretiker sind u.a.
Radcliffe-Brown, Evans-Pritchard, Fortes, usw.

8 Lévi-Strauss müsste demnach einen besseren Historiker abgeben als seine Kritiker, die ihm
Geschichtsfeindlichkeit vorwerfen. Dieser Vorwurf scheint aber z.T. dennoch berechtigt,
weil Lévi-Strauss nicht immer methodischer, sondern zuweilen auch ontologischer Struktura-
list ist, für den Strukturen Eigenschaften der untersuchenden Realität, dh., des menschlichen
Geistes sind, der nur sich selber denken kann. Insofern es bei Lévi-Strauss um die
Konstanten des menschlichen Geistes geht, dessen logische Transformationen die verschiedenen

Systeme sind, gibt es keine Geschichte und keine Gesellschaft. Abgesehen davon ist
Lévi-Strauss an deren Analyse auch nicht sonderlich interessiert.

95



Struktur, Zeit, Veränderung

Man kann aber vom Strukturfunktionalismus, obwohl dieser aus theorieimmanenten

Gründen zu einer ernstzunehmenden Analyse von Geschichte
nicht fähig zu sein scheint, dennoch einiges lernen, paradoxerweise gerade
über Geschichte. Es gibt nämlich auch in den Schriften von strukturfunktio-
nalistischen Autoren 'Dynamik', Prozesse und so etwas wie Zeit, die aber
scheinbar nichts mit Geschichte als Veränderung zu tun hat: etwa das

Oszillieren zwischen Gumsa- und Gumlao-System bei den Kachin (Leach
1964), die zyklisch wiederkehrenden Formen ritueller Rebellion in traditionellen

Staaten Afrikas (Gluckman in Kuper 1975 : 177, 187) und am
interessantesten vielleicht in Evans-Pritchards Buch über die Nuer, die Unterscheidung

einer ökologischen Zeit, definiert durch den Wanderzyklus dieser
nomadisierenden Viehzüchter, und einer sozialen Zeit, die an den
Segmentierungsrhythmus des unilinearen Deszendenzsystems gebunden ist (in
Kuper 1975 : 112 und Abélès 1976 : 18ff).

Wir sehen, dass selbst der Begriff der Zeit alles andere als unschuldig ist.
Im Gegensatz zu simpler Chronologie, die in naturalistischen Konzeptionen
als historische Zeit par excellence figuriert, ist 'Zeit' hier ein Effekt von
gesellschaftlichen Systemen, die vom Strukturfunktionalismus und Kritikern,
die seine Prâmissën teilen, allerdings nicht als historische Zeit angesehen
wird. Nach einer Kritik des naturalistischen Strukturbegriffs können wir aber
gerade hier den eigentlichen Begriff der historischen Zeit entdecken, die den

Systemen, für deren Geschichten sie gilt, nicht mehr äusserlich ist (vgl. auch
Althusser/Balibar 1972 : 126). Wir haben es mit "Systemzeiten" zu tun,
Effekten der Strukturen eines Gesellschaftstyps. Und die Zeit des Systems ist
nichts anderes als das Resultat der Kombination der verschiedenen Teile des

Systems und ihren Zeiten, Resultat ihrer differentiellen Wirksamkeit in der
Bestimmung des Ganzen. Innerhalb dieser Zeiten oder dieser Zeit wird das

System nicht geändert. Systemzeit ist eine solche, innerhalb der das System
sich reproduziert. Diese Zeit skandiert die Systemgeschichte in sich
wiederholende Serien von Zustandsabfolgen, etwa die Konjunkturzyklen
unterschiedlicher Länge im kapitalistischen Gesellschaftstyp. Insofern diese

Systemzeit das Funktionieren der Elemente einer Struktur in der Zeit zeigt,
ist sie die Gesamtlogik des Systems, dessen Gesetzmässigkeit (siehe dazu
Althusser/Balibar 1972 : 395, 400ff)9.

9 Diese Ausführungen könnten dazu verleiten, von "dynamischen Strukturen" zu sprechen,
ein Begriff, der logisch allerdings widersprüchlich ist. Denn wenn man Struktur als Summe
der notwendigen Beziehungen zwischen synchron gegebenen Elementen definiert, so wäre
das, was sich "bewegt" oder variiert (das "Dynamische" im allgemeinen) entweder nicht
Teil, d.h., kein Element der Struktur, vergleichbar den Allophonen in der Phonologie, oder
es wäre, wenn sich die Elemente bewegen und "dynamisch verhalten", damit auch eine
Änderung der Beziehungen zwischen den Elementen verbunden. In diesem Fall hätten wir

96



Welche Beziehung besteht nun zwischen abstraktem Gesellschaftstyp und
dessen Gesetzmässigkeit (Logik, Dynamik) und einer konkreten Gesellschaft

und deren Geschichte, und welche Beziehung zwischen Systemzeit
und der "historischen" Zeit? Für jeden Gesellschaftstyp lässt sich eine
bestimmte Gesetzmässigkeit formulieren, eine spezifische Dynamik, die für
das Existieren des Systems in der Zeit steht, die selber das Resultat der
Zeiten ist, die Auswirkungen der differentiell wirksamen Strukturen sind.
Die Geschichten der konkreten Gesellschaften, die zu einem bestimmten
Gesellschaftstyp gehören, unterscheiden sich zwar unter sich (Variationen).
In allen Geschichten setzt sich aber die Gesetzmässigkeit des Gesellschaftstyps

tendenziell durch. Die Geschichte jeder Gesellschaft zeigt auf diese
Weise allgemeine Aspekte, die auf die abstrakte Logik des Gesellschaftstyps
zurückgehen, unter den die jeweiligen Gesellschaften subsumierbar sind,
aber auch spezifische Aspekte, die sich aus keiner Gesetzmässigkeit deduzieren

lassen, sondern sich zu dieser kontingent verhalten. Wir können nun
nicht sagen, dass die Aspekte in der Geschichte einer Gesellschaft, die auf
die Durchsetzung der gesamtgesellschaftlichen Logik zurückgehen, keine
Geschichten sind, nur weil sich das System währenddessen nicht verändert,
sondern reproduziert. Ebenso gibt es kontingente Ereignisse, die keine
historische Signifikanz haben: sie stehen weder für relevante Veränderungen,

noch Konflikte (siehe dazu Althusser/Balibar 1972 : 134). Mit anderen
Worten: Geschichten haben immer mit Veränderung zu tun, die man aber
nur relativ zu Systemen und Systemzuständen definieren kann. Es gibt also

Geschichten, die man von allgemeinen Gesetzmässigkeiten deduzieren kann.
Es handelt sich dabei aber nicht um die universalen Trivialitäten der analytischen

Geschichtsphilosophie10, sondern um Gesetzmässigkeiten von
Gesellschaftstypen, die die notwendigen Beziehungen der Elemente des jeweiligen
Strukturtyps ins Spiel bringen (s.o.). Es gibt aber auch Geschichten, die auf
keine Gesetzmässigkeit rückführbar sind, sondern letztlich "nur erzählt
werden können". Dazu gehören jene Geschichten, die das repräsentieren,
was die einzelnen Geschichten von Gesellschaften des gleichen Typs voneinander

unterscheidet (Variationen), da Gesetzmässigkeiten nur das erklären,

es aber mit mindestens zwei Strukturen oder Systemzuständen zu tun, die wir konstruieren
müssten, um die genaue Qualität dieser Änderung analysieren und verstehen zu können.
Dynamik, im Sinne von 'Gesetzmässigkeit', ist der kombinierte Effekt der statischen
Beziehungen innerhalb und zwischen den Strukturen eines Gesellschaftstyps (Althusser/
Balibar 1972 : 383). Beide "Momente" lassen sich nur struktural analysieren; 'Dynamik', ob
nun als gesetzmässiger oder als einmalig, konkreter Prozess, ist nichts anderes als eine
Abfolgesequenz von Systemzuständen oder Systemen.

10 Z.B. Poppers Beispiel für eine historische Gesetzmässigkeit: "Wenn zwei Armeen, die etwa
gleich gut bewaffnet und geführt sind, die eine aber über eine gewaltige Übermacht an
Soldaten verfügt, so kann die andere niemals gewinnen" (in Danto 1974 : 334ff, vor allem
Anmerkung X 8). Dieses Gesetz trifft auf alle Gesellschaften zu, ist aber so trivial wie nichts
sagend.

97



was diesen Geschichten gemeinsam ist. Das gilt aber auch für all jene
Geschichten, die die Ablösung einer Gesellschaft durch eine anderen Typs
betreffen.

Geschichten sind also Prozesse von Systemveränderungen, seien diese von
Systemen oder Systemzuständen, unabhängig davon, ob man sie auf Gesetze
rückführen oder nur erzählen kann, ob sie notwendig sind oder kontingent.
Von Veränderungen und Geschichten kann man nur relativ zu Systemen und
Systemzuständen sprechen.

Wir erkennen hier das schon kurz dargestellte Modell von Steward, bei
dem die Struktur eines Gesellschaftstyps eine bestimmte Gesetzmässigkeit,
Resultat der unterschiedlichen Wirksamkeit seiner gleichzeitig gegebenen
Elemente und Strukturen, aufweist, die Unterschiede zwischen den konkreten

Variationen der Systemgeschichten aber aus keinem Gesetz deduzierbar
sind und die Ablösung eines Typs durch einen anderen keiner evolutionisti-
schen Abfolgegesetzlichkeit unterliegt (Steward 1963 : 37, 39, 42). Wir
finden diese Konzeption auch bei Marx. So schreibt Schmidt: "1877 sah sich
Marx genötigt, seine 'historische Skizze von der Entstehung des Kapitalismus
in Westeuropa' gegen einen russischen Schriftsteller zu verteidigen, der sie
als 'eine geschichtsphilosophische Theorie des allgemeinen Entwicklungsgangs'

verstanden hatte, 'der den Völkern schicksalsmässig vorgeschrieben
ist, was auch die geschichtlichen Umstände sein mögen, in denen sie sich
befinden'" (Schmidt 1971 : 33). Marx hält dagegen fest, dass, "entstünde
der Kapitalismus in anderen Gesellschaften, wie Russland, so würde er eine
ähnliche Entwicklung nehmen" (zitiert in Iggers 1978 : 166). "Einmal
entstanden, bildet der bürgerliche Zustand ein System, das aus sich heraus
erklärbar ist" (Schmidt 1971 : 39). "Entwicklungsgesetze", Dynamiken gibt
es also nur innerhalb von Gesellschaftstypen. Diese Gesetzmässigkeiten
beziehen sich nicht auf die Abfolge von Gesellschaftstypen oder deren
"Entstehung". Was kann man daraus für eine historisch interessierte Ethnologie

folgern, obwohl dieser Ausdruck natürlich einen Euphemismus
darstellt? Erstens einmal lässt sich die Geschichte einer Gesellschaft besser
verstehen durch den "Umweg" über die Analyse der Struktur des
Gesellschaftstyps, zu dem die betreffende Gesellschaft gehört, über die Analyse
dessen Gesetzmässigkeit (Dynamik). Die Alternative dazu wäre ein rein
empiristisches Vorgehen, das man vielleicht "orientierungsloses Herumirren
im Wald der Fakten" nennen könnte. Ich will damit nicht sagen, dass Fakten
zweitrangig sind, sondern nur dass deren Verständnis notwendigerweise
durch eine Struktur vermittelt ist (vgl. Anmerkung 6). Selbst die typischsten
Vertreter des historischen Partikularismus, die "nur die Fakten sprechen
lassen", können nicht ohne minimale theoretische Orientierung auskommen,
nur sind das implizit bleibende Vorstellungen, "interessante Fragestellungen"

vielleicht, aber keine ausgearbeiteten und expliziten Theorien. Wie wir
schon gesehen haben, bekommt man erst durch Analyse der Strukturen

98



Aufschluss darüber, welche Phänomene und Ereignisse historisch signifikant
sind; welche Widersprüche und Konflikte den geschichtlichen Prozess jeweils
in Gang halten; welche Auswirkungen bestimmte Ereignisse, seien sie nun
endogen oder exogen, innerhalb des Systems haben können; welche Perioden

in der Geschichte einer Gesellschaft man unterscheiden kann (Zustands-
abfolgen); welche möglichen Geschichten die Logik, Dynamik eines
Gesellschaftstyps zulässt, usw. Der Analyse und Formulierung von Gesetzmässigkeiten,

Logiken jener Gesellschaftstypen, die zum traditionellen Gegenstand
der Ethnologie gehören (oder auch nicht), sollte in der Ethnologie also
Priorität zukommen.

Auf der anderen Seite dienen die "geschichtlichen Daten", d.h., das was
man in den Archiven findet und von Informanten über die Vergangenheit
erzählt bekommt, nicht nur dem, was man gemeinhin Geschichtsschreibung,
Historie nennt. Diese Daten können die entscheidenden Fakten darstellen,
auf denen, neben dem Vergleich von Gesellschaften, die Theorie eines

Gesellschaftstyps und dessen Logik beruht. So kann man etwa aus der
Geschichte der Ersetzung von Stein- durch Eisenäxte bei den Siane und den
sich daraus ergebenden Auswirkungen (Salisbury) wichtige Aufschlüsse über
die Beziehung von Politik und Ökonomie im tribalen Gesellschaftstyp
erhalten.

Trotz des Primates der Theorie der Gesellschaftstypen über die konkreten
Geschichten, die "historischen Daten", sind diese natürlich absolut notwendig.

Man trifft leider immer noch die Ansicht, dass ein Primat der Theorie
notwendigerweise die "tatsächlichen Sachverhalte" verdrehe und die Resultate

in der gewünschten Form zurechtdrücke (vgl. Anmerkung 6). Theorie
orientiert die konkrete Forschung und Datenerhebung auf jene Fakten hin,
die zur Beurteilung der behaupteten theoretischen Zusammenhänge wichtig
sind. Insofern liefert die Theorie Kriterien für die Datenauswahl, aber nicht
so, dass potentiell falsifizierende Daten a priori ausgeschlossen werden.
Wenn die Daten der Theorie widersprechen, dann ist das schlimm für die
Theorie, nicht für die Fakten. Das Primat der Theorie impliziert also keine
Geringschätzung der Fakten oder jener, die sie in mühseliger Archiv- und
anderer historisch orientierter Detektivarbeit ans Tageslicht bringen. Ihre
Mühsal jedoch könnte reduziert und die Effektivität gesteigert werden, wenn
sie sich vermehrt theoretisch orientieren würden.

Zusammenfassung

Es wird gezeigt, inwiefern Evolutionismus und Strukturfunktionalismus, aus
theorieimmanenten Gründen, die Analyse von Geschichte nicht zulassen.
Über die Formulierung von Gesetzmässigkeit von Gesellschaftstypen kommt
man zur Unterscheidung von Geschichte, die auf solche Gesetzmässigkeiten

99



rückführbar ist und Geschichte, die man nur erzählen kann. Geschichten
sind Prozesse, die dies nur relativ zu Systemen sind, seien diese Systeme nun
abstrakte Gesellschaftstypen oder konkrete Gesellschaften. Es scheint
zudem sinnvoll, will man die Geschichte einer konkreten Gesellschaft
untersuchen, mit der Analyse der Strukturen und der Gesetzmässigkeit des

entsprechenden Gesellschaftstyps zu beginnen.

100



Bibliographie

Abélès, Marc
1976 Anthropologie et Marxisme. Bruxelles

Abrahamson, Mark
1978 Functionalism. Englewood Cliffs

Althusser, Louis und Balibar, Etienne
1974(1965) Das Kapital lesen I und II. Reinbek

Carneiro, Robert
1970 Scale Analysis, Evolutionary Sequences, and the Rating of

Cultures (in Naroll, Cohen 1970 : 834-871)
1973 The Four Faces of Evolution (in Honigmann 1973 : 89-110)

Danto, Arthur
1974(1965) Analytische Philosophie der Geschichte. Frankfurt a.M.

Dürkheim, Emile
1965(1895) Regeln der soziologischen Methode. Neuwied

Eco, Umberto
1972(1968) Einführung in die Semiotik. München

Habermas, Jürgen
1971(1970) Zur Logik der Sozialwissenschaft. Frankfurt a.M.
1976 Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus.

Frankfurt a.M.

Harris, Marvin
1979(1969) The Rise of Anthropological Theory. London

Holzer, Horst
1978 Evolution oder Geschichte? Köln

Honigmann, John (ed)
1973 Handbook of Social and Cultural Anthropology. Chicago

Iggers, Georg
1979(1968) Neue Geschichtswissenschaft. München

Kuper, Adam
1975 Anthropologists and Anthropology. Harmondsworth

Leach, Edmund
1964(1954) Political Systems of Highland Burma. London

Lévi-Strauss, Claude
1972(1958) Strukturale Anthropologie I. Frankfurt a.M.

Lübbe, Herrmann
1977 Geschichtsbegriff und Geschichtsinteresse. Basel

Naroll, Raoul und Cohen, Ronald (eds)
1970 A Handbook of Method in Cultural Anthropology. New York.

101



Oppitz, Michael
1975 Notwendige Beziehungen. Frankfurt a.M.

Ribeiro, Darcy
1971(1968) Der Zivilisatorische Prozess. Frankfurt a.M.

Schmidt, Alfred
1971 Geschichte und Struktur. München

Steward, Julian
1955 Theory of Culture Change. Urbana

102




	Evolutionismus, Strukturfunktionalismus und die Analyse von Geschichte in der Ethnologie

