
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 8 (1984)

Artikel: Kulturbegegnungen und Kuturzusammenstoss in der Sicht des
Kolonialhistorikers

Autor: Bitterli, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007692

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007692
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Urs Bitterli

Kulturbegegnung und Kulturzusammenstoss
in der Sicht des Kolonialhistorikers

Die Geschichte der europäisch-überseeischen Beziehungen ist bis zum
Beginn unseres Jahrhunderts vor allem als Entdeckungsgeschichte verstanden

und beschrieben worden. Das zivilisatorische Sendungsbewusstsein des

imperialistischen Zeitalters begünstigte diese Betrachtungsweise, welche die
Leistung des europäischen Entdeckers und Eroberers als notwendige
Vorstufe einer weitergehenden kolonialpolitischen Einflussnahme und
wirtschaftlichen Erschliessung begriff und entsprechend ins Licht rückte. Als sich
nach dem Ersten Weltkrieg das Ende der europäischen Vormachtstellung in
der Welt abzuzeichnen begann, verlagerte sich auch das Erkenntnisinteresse
der Historiker. Die "Cambridge History of the British Empire", deren erster
Band 1929 erschien, hielt im Vorwort zwar noch fest, dass das Britische
Weltreich weiterhin im Begriff sei, seine Macht auszuweiten; manche
Einzelbeiträge indessen prüften mit neu erwachtem kritischem Sinn die Tragfähigkeit

der administrativen, rechtlichen und kulturellen Bindung zwischen
Kolonien und Mutterland in Vergangenheit und Zukunft1. Frankreich blieb
zwar stolz, das zweitgrösste Kolonialreich aus den Kriegswirren gerettet zu
haben; aber kein Kolonialhistoriker entzog sich hier der nach 1925 heftig
anhebenden Diskussion um die Frage, wie dieses Reich noch sinnvoll zu
verwalten sei: ob durch die "Assoziation" oder durch die "Assimilation"
seiner Mitglieder2.

Mit der seit dem Zweiten Weltkrieg einsetzenden Emanzipations- und
Dekolonisationsbewegung ist schliesslich eine weitere Neuorientierung
historischer Fragestellung verbunden gewesen. Die moderne Imperialismusforschung

hat sich mit allen Aspekten der im Gefolge der Industrialisierung zu
beobachtenden Verlagerung des europäischen Wirtschaftspotentials in
ökonomisch nicht entwickelte Regionen der Erde befasst und angesichts der
Zuspitzung des Nord-Süd-Konflikts immer drängender die Schuldfrage
gestellt3. Von aussereuropäischen wie europäischen Historikern ist ferner mit

Der vorliegende Text wurde erstmals veröffentlicht in "Begegnungsräume von Kulturen" (Band
21 der Schriftenreihe des Zentralinstituts für fränkische Landeskunde und allgemeine
Regionalforschung an der Universität Erlangen-Nürnberg, 1982, Seite 75-88).

1 Rose, J.H., Newton, A.P., Benians, E.A., The Cambridge History of the British Empire,
Bd. I (Cambridge 1929).

2 Deschamps, H., Méthodes et doctrines coloniales de la France (Paris 1953), S. 124ff.
3 Vgl. Wehler, H.U., ed., Imperialismus (Köln 1976).

23



Vehemenz ein Abrücken von der "Europazentrik" bisheriger
Kolonialgeschichtsschreibung gefordert worden"; sehr zu Recht wurde daraufhingewiesen,

dass bislang die Geschichte der überseeischen Welt in unzulässiger
Weise mit der Geschichte der europäischen Einflussnahme gleichgesetzt
worden sei. Einzelne Historiker, wie etwa der Brasilianer Darcy Ribeiro
haben versucht, die Universalgeschichte in ihren Abläufen neu zu strukturieren

und die lineare Konzeption der europäischen Fortschrittsidee in Frage zu
stellen5. Mit grossem Nachdruck ist ferner gefordert worden, die Vertreter
aussereuropäischer Kulturen müssten deren Geschichte selbst schreiben; die
im Auftrag der Unesco erscheinende "General History of Africa" stützt sich
denn auch vorwiegend auf afrikanische Mitarbeiter6. Die europäischen
Kolonialhistoriker sind ihrerseits bemüht gewesen, ihren Forschungsgegenstand
in neuer Perspektive zu sehen. Nicht die Leistung einzelner Entdeckerpersönlichkeiten

und nicht das Studium von Aufbau und Organisation kolonialer

Machtstellung stehen heute im Vordergrund; man konzentriert sich
vielmehr stärker auf das Phänomen des Kulturkontaktes sowie den dadurch
ausgelösten politischen und sozialen Wandel in den äussersten Grenzbereichen

europäischer Einflussnahme. Als Quellenmaterial haben die offiziösen
Berichte der Entdecker und Eroberer, die Verträge, die sie aushandelten
und die Anweisungen, die sie empfingen, an Gewicht verloren; bedeutsam
scheinen die zahllosen Zeugnisse an sich wenig namhafter Reisender und
Siedler aus der kolonialen Peripherie sowie die oft nur mündlich überlieferten,

nicht leicht zu fassenden Aussagen von Vertretern der betroffenen
Fremdkultur. Ich möchte im folgenden zu zeigen versuchen, welche Möglichkeiten

historischer Erhellung allenfalls erschlossen werden können, wenn das
Phänomen des Kulturkontakts in dieser Weise zum Ansatz- und Ausgangspunkt

wissenschaftlichen Fragens gewählt wird.
Wenn von Kultur die Rede ist, mag es dienlich scheinen, von einer

Definition des Begriffs auszugehen. Wie schwierig freilich die Begriffserklärung

zum Zweck der interdisziplinären Verständigung ist, beweist der
Umfang entsprechender Fachliteratur aus ethnologischer, philosophischer,
philologischer, linguistischer und historisch-politischer Sicht7. Ich halte mich
an dieser Stelle an die Definition des englischen Kulturphilosophen Philip
Bagby, wie sie ähnlich auch von den Ethnologen Edward B. Tylor und Ruth
Benedict vorgenommen worden ist. Nach Bagby bezeichnet "Kultur" die
"Regelmässigkeiten im inneren und äusseren Verhalten von Gliedern einer
Gesellschaft unter Ausschluss jener Regelmässigkeiten, die eindeutig erbli-

4 Vgl. etwa Barraclough, G., An Introduction to Contemporary History (London 1964).
5 Ribeiro, D., Der zivilisatorische Prozess (Frankfurt 1971).
6 Ki-Zerbo, J., ed., General History of Africa, Bd. I (Paris 1980).
7 Vgl. etwa Kroeber, A.L., Kluckhohn, C., Culture. A Criticial Review of Concepts and

Definitions (Cambridge, Mass. 1952); Febvre, L., Civilisations; in: Pour une histoire à part
entière (Paris 1962); Schmidt-Hidding, W., Kultur und Zivilisation (München 1967).

24



chen Ursprungs sind8." Diese Definition geht insofern über den ursprünglichen

Wortsinn hinaus, als der Begriff der Pflege, lateinisch "cultura",
verstanden sowohl als "Urbarmachung der rohen Natur" als wie "Ausbildung

individuell angelegter Begabungen", um die soziale Dimension erweitert

wird und nun den "Stil", das "Muster" meint, in dem sich eine
menschliche Gemeinschaft in der Summe ihrer historisch tradierten Lebensformen

als eigenständig empfindet. Wie Kultur geschichtlich überliefert,
durch Enkulturation pädagogisch eingeübt und durch rechtliche und
institutionelle Regelung gesichert wird, kann sie auch im räumlichen Sinne expansive

Tendenzen entwickeln. Jeder Kulturkontakt setzt Kräfte frei, die einerseits,

defensiv, eine Steigerung des kulturellen Selbstverständnisses bewirken,

andererseits, aggressiv, auf eine Integration der anderen Kultur abzielen

können. Dieser dialektisch zwischen Selbstverständnis und Fremdverständnis,

zwischen Widerstand und Anpassung schwankende Vorgang ist
immer, wenn auch von Fall zu Fall auf sehr ungleiche Art, durch Wechselseitigkeit

charakterisiert; und er kann unter Umständen einen Grad kultureller
Verschmelzung hervorbringen, den die Betroffenen fast schon wieder als
autochthon empfinden.

Im Blick auf die Geschichte der europäisch-überseeischen Beziehungen
möchte ich im folgenden drei Formen der Kulturkontakte unterscheiden: die
Kulturbegegnung, den Kulturzusammenstoss und die KulturbeZiehung. Unter
Kulturbegegnung verstehe ich das in seiner Dauer begrenzte erstmalige oder
mit grossen Unterbrüchen erfolgende Zusammentreffen einer Gruppe von
Europäern mit Vertretern einer überseeischen Kultur. Solche Kulturbegegnungen

haben weitgehend den Charakter der frühen Entdeckungsfahrten
bestimmt, welche die Portugiesen im 15. Jahrhundert über das Kap Bojador
und zur Umsegelung des Kaps der Guten Hoffnung führten; auch die ersten
Unternehmungen der Spanier in der Karibik, der Franzosen in Kanada und
der Engländer an der nordamerikanischen Ostküste sind hier einzuordnen.
Zu vergleichbaren Kontakten kam es schliesslich auch bei der Erkundung
des Pazifiks im späten 18. Jahrhundert und im Verlauf der Binnen-Explora-
tion der grossen afrikanischen und asiatischen Kontinentalräume im
19. Jahrhundert. Während zur Zeit der spanisch-portugiesischen und der
französisch-englischen Übersee-Expansion vorerst der geringe zahlenmäs-
sige Einsatz von Reisenden und oft auch die Unwirtlichkeit der anvisierten
Regionen für den episodischen Charakter der Kulturbegegnung verantwortlich

zeichneten, traten bei der Binnenexploration des 19. Jahrhunderts
zusätzlich die enormen Distanzen der mühsam zu bewältigenden Landwege
sowie innerethnische Konflikte unter der Bevölkerung des Hinterlandes
erschwerend hinzu.

8 Bagby, Ph., Culture and History. Prolegomena to the Comparative Study of Civilisations
(London 1958), S. 84ff.

25



Die Kulturbegegnung hatte für beide Seiten den Reiz und die Bedrohlichkeit

des Neuen und Überraschenden. Die Überseebevölkerung reagierte in
der Regel mit scheuer Zurückhaltung auf das erste Auftreten der Europäer;
zuweilen zeigte man unverhohlene Neugierde wie beim Erscheinen von
Kolumbus in der Karibik, oder die Ankömmlinge wurden geradezu begeistert

begrüsst - so James Cook in Tahiti. Nur in verhältnismässig seltenen
Fällen, etwa an der mauretanischen Küste oder vor Neuseeland, verhielt sich
die einheimische Bevölkerung feindselig; meist dann übrigens, wenn sich auf
dem Landweg bereits die Kunde vom Nahen der Europäer verbreitet hatte.
Der Vertreter der Überseekultur sah im Europäer in der Regel ein göttliches
oder gottähnliches Wesen; dies bezeugen die von Bernardino de Sahagün
gesammelten Aufzeichnungen der Azteken über die Ankunft des Cortés oder
auch die Jesuiten-Relationen über das Verhalten der Algonkin-Indianer
beim Auftreten der Franzosen in Kanada. Die Göttlichkeit oder Gottähnlichkeit

des Europäers leitete der Überseebewohner aus dem Moment des

Ganz-und-gar-Ungewohnten ab, der Schwarzafrikaner aus der weissen
Hautfarbe, der Indianer aus dem Bartwuchs. Das Ganz-und-gar-Ungewohnte
verband sich oft mit dem Unerklärlichen, und dieses Unerklärliche verlieh
Macht, die der Europäer gern zu demonstrieren liebte, sei es, indem er mit
einem Musketenschuss einen Papagei vom Baume holte oder das abgerichtete

Reitpferd in die Menge jagte. Diese Macht des "Numinosen" freilich
war nicht ungefährdet: verletzte sich der Europäer vor den Augen der
Überseebewohner oder starb er gar, konnte sich die Empfindung des

"Mysterium tremendum", wie Rudolf Otto sie nennt, plötzlich, und mit den
nachteiligsten Folgen für den Reisenden, verflüchtigen9.

Ein typisches Zusammentreffen im Sinne der Kulturbegegnung beschreibt
der Venezianer Cadamosto, der im Jahre 1454 in portugiesischen Diensten
nach Westafrika segelte. "Diese Neger", heisst es in dessen Bericht, "liefen
zusammen, um mich zu sehen, als ob ich eine Wundererscheinung gewesen
wäre. Es schien für sie eine neue Erfahrung zu sein, einen Christenmenschen
zu sehen. Sie wunderten sich nicht weniger über meine Bekleidung als über
meine weisse Haut. Meine Kleider waren in spanischer Mode gemacht: ein
Wams aus schwarzem Damast mit einem kurzen Mantel aus grauer Wolle
darüber. Sie untersuchten den Wollstoff, der ihnen neu war, wie auch das

Wams mit grösster Verwunderung; einige berührten meine Hände und
Gliedmassen und rieben meine Haut mit Speichel, um herauszufinden, ob
das Weiss natürlich oder gefärbt sei10." Stärker von Scheu als von Neugierde
geprägt ist jene Kulturbegegnung, von welcher der um 1640 nach der
Guineaküste reisende Franzose Jannequin berichtet: "Diese barbarischen
Menschen", schreibt Jannequin, "welche vielleicht alle anderen Nationen

9 Otto, R., Das Heilige (München 1979), S. 28ff.
10 Crone, C.R., The Voyages of Cadamosto (London 1937), S. 49.

26



nach sich selbst beurteilten, wagten nicht, sich uns zu nähern, um ihre Fische
und ihr Wasser gegen unseren Tabak und Schiffszwieback einzutauschen; sie

benahmen sich vielmehr, wie wir uns Pestkranken gegenüber verhalten
würden: unsere Leute waren gezwungen, das, was sie gegen Fische einhandeln

wollten, ziemlich weit vom Schiff wegzutragen und dann umzukehren;
nachdem dies die Eingeborenen beobachtet hatten, kamen sie heran, holten,
was man ihnen gebracht hatte, legten ihre Fische am selben Platz nieder und
kehrten zu ihren Hütten zurück11."

Die Europäer ihrerseits begegneten der archaischen Fremdkultur ebenfalls
mit einem Vorurteil, das insofern beschämender ist, als es sich nicht auf die
Illusion der Göttlichkeit, sondern auf die Behauptung der Tierähnlichkeit
gründete. Man könnte die Attribute, die in den verschiedensten Weltgegenden

zur Zeit der frühen Kulturbegegnung mit dem Überseebewohner
verbunden worden sind, sammeln, und würde auf eine verblüffende Einhelligkeit

des Urteils kommen. Manche dieser Eigenschaften wurden mehr oder
weniger bewusst mit tierischen Existenzformen verknüpft: die Sitte, sich
nicht oder kaum zu bekleiden; der immer wieder erwähnte Hang zur Völlerei
und sexuellen Ausschweifungen; die in ihrer Verbreitung masslos
überschätzte Neigung zur Verspeisung des Artgenossen, zum Kannibalismus. Als
die ersten französischen Entdecker vor der Mündung des Sankt-Lorenz-
Stroms ankamen, geschah es, dass ein Matrose über Bord fiel und von der
Strömung ans Ufer getragen wurde. Mit Entsetzen beobachtete die
Mannschaft, wie ihr Landsmann von Indianern umringt wurde, die sich anschickten,

ein Feuer zu entzünden. Jedermann auf dem Schiff war überzeugt, dass

man alsbald zusehen müsste, wie der Matrose gekocht und verspeist werden
würde. Gross war die Erleichterung der Besatzung, als sich zeigte, dass die
Indianer sich damit begnügten, die Kleider des Franzosen zu trocknen12.

Die Episode zeigt, dass man auch auf europäischer Seite verunsichert war.
Sich bereits in der Periode der Kulturbegegnung durch militärische Aktionen
eine unbestrittene Überlegenheit sichern zu wollen, war wegen der begrenzten

Einsatz- und Nachschubmittel unmöglich und unklug; nur wenn man auf
eine zum Kampf entschlossene Fremdkultur stiess - wie etwa die Portugiesen
bei ihrem Zusammenstoss mit der arabischen Flotte im indischen Ozean -,
entschloss man sich, die militärische Superiorität auszuspielen. Im übrigen
suchte man, vorerst mit den Formen interkulturellen Umgangs wenig
vertraut und entsprechend ungeschickt, auf der Basis des Tauschhandels die
Kulturbegegnung in die lukrative Kontinuität einer Handelsbeziehung
überzuführen. So bildet sich heraus, was wir im folgenden die Kulturbeziehung
nennen werden: ein dauerndes Verhältnis wechselseitiger Kontakte im Interesse

beider Seiten und unter Ausschluss der kolonisierenden Landnahme

11 Jannequin, C., Voyage de Lybie au Royaume de Sénégal (Paris 1643), S. 43f.
12 Douville, R., Casanova, J.-D., La vie quotidienne des Indiens du Canada à l'époque de la

colonisation française (Paris 1967), S. 197ff.

27



und Vertreibung der Urbevölkerung. Das Stereotyp vom tierähnlichen
Eingeborenen wurde durch die Erfahrung der dauernden Kulturbeziehung
freilich kaum abgebaut, sondern durch zusätzliche pejorative Epitheta wie
"hinterhältig", "treulos", "faul", noch erweitert. Auf dem Wege der Sozialisation

von einer Händler- und Kolonistengeneration auf die nächste übertragen

und verinnerlicht, spielte das dermassen klischierte Vorurteil eine
willkommene Rolle, wenn es galt, den Schuldigen für einen kommerziellen und
kolonisatorischen Fehlschlag zu suchen oder eine Strafaktion nachträglich zu
rechtfertigen.

Vergleichsweise am besten gelang es der kleinen Gruppe von europäischen
Faktoreibeamten im Verkehr mit der schwarzen Küstenbevölkerung
Westafrikas, die Unwissenheit der Kulturbegegnung durch eine gut eingespielte
Dauerbeziehung "Do-ut-des" zu ersetzen. Hier, wo das ungesunde Klima
und die Unzugänglichkeit des Hinterlandes eine expansive Kolonialpolitik
der Europäer ausschlössen, erwiesen sich die traditionellen Formen des

diplomatischen Verkehrs und der Handelsabsprachen als erstaunlich tragfähig,

und bald bildete sich eine, teilweise aus Mulatten bestehende Schicht

von Interpreten und Mittelmännern, welche die Spannungen des Kulturkontakts

entschärfen half. Mit Recht schreibt Basil Davidson in seiner "History
of West Africa": "Wenn die Europäer Herren der See blieben, blieben die
Afrikaner Herren des Landes und sorgten dafür, dass sich daran nichts
änderte. Vor der Mitte des 19. Jahrhunderts wurde dieses Gleichgewicht der
Kräfte nie entscheidend zum europäischen Vorteil verändert13."

Dass die Friedfertigkeit der gegenseitigen Beziehungen mit dem Unglück
der Negersklaven erkauft wurde, von deren Verkauf Küstenafrikaner wie
weisse Sklavenfahrer in gleicher Weise profitierten, darf allerdings nicht
verschwiegen werden. Ähnliches lässt sich auch in China und Japan beobachten,

wo sich eine Sonderform des europäisch-überseeischen Kulturkontakts
beobachten lässt, die ich als "kontrollierte Kulturbeziehung" bezeichnen
möchte. Hier, an der äussersten Peripherie ihrer Kolonialreiche, trafen
Portugiesen und Holländer auf mächtige Hochkulturen mit ausgeprägt eth-
nozentrischem Indentitätsbewusstsein. Den Europäern wurden zwei leicht zu
überwachende Hafenstützpunkte, Macao und Deshima, zugewiesen; der
Kontakt mit der Fremdkultur wickelte sich über einen kleinen Stab geschulter

Mittelsleute ab, Export und Import wurden durch monopolistische
Handelsverträge und entsprechende Zollbestimmungen geregelt. So wurde es

auch hier möglich, die Kulturbegegnung in eine stabile, für beide Seiten

profitable Dauerbeziehung überzuführen.
In anderen Teilen der überseeischen Welt dagegen folgte der Kulturbegegnung

nach kurzer Zeit der Kulturzusammenstoss. Ich verstehe darunter den

13 Davidson, B., Vom Sklavenhandel zur Kolonisierung. Afrikanisch-europäische Beziehungen

zwischen 1500 und 1900 (Hamburg 1966), S. 62.

28



als Aktion oder Reaktion militant-aggressiven Zusammenprall zweier Kulturen,

der mit der Ausrottung, der Vertreibung oder der Unterjochung der
militärisch und machtpolitisch schwächeren Kultur endet; als Paradigma mag
man die Liquidation der Arauak-Indianer auf Santo Domingo zwischen 1492
und 1550, die Verdrängung der nordamerikanischen Indianer und den
transatlantischen Sklavenhandel herausgreifen.

Der Umschlag von der Kulturbegegnung zum Kulturzusammenstoss lässt
sich bereits im Gefolge der ersten Reise von Kolumbus beobachten. Mit der
freundschaftlichen Mitwirkung der Kaziken hatte Kolumbus am Weihnachtstag

des Jahres 1492 auf Santo Domingo den festen Stützpunkt "La Navidad"
errichtet. In diesem Fort sollten etwa vierzig Kolonisten die Rückkehr ihres
Kapitäns und Nachschub an Menschen und Material aus dem Mutterland
abwarten. Doch als Kolumbus im November des folgenden Jahres wieder in
Santo Domingo eintraf, fand er die Befestigung zerstört, die Besatzung
erschlagen und die Indianer verängstigt und abweisend. Was sich im einzelnen

zutrug, kann man nur ahnen14. Man darf aber, hier wie in andern
vergleichbaren Fällen, davon ausgehen, dass es im Zusammenhang mit der
Nahrungsmittelbeschaffung für die Garnison zum Konflikt kam, ähnlich wie
etwa beim quellenmässig besser belegten "Virginia-Massaker", das
nordamerikanische Indianer im Jahre 1622 unter englischen Siedlern anrichteten.
Nun ist bekannt, dass die Europäer, wo immer sie jenseits der Meere an
Land gingen, knapp an Nahrungsmitteln waren und sich auf die - zuerst
meist bereitwillig erfolgende - Hilfe der Überseebewohner angewiesen
sahen, nicht nur, was den Bezug der Nahrung, sondern auch, was die
Anleitung zum Anbau von Agrarprodukten betraf. Da die meisten überseeischen

Jäger und Sammler, sowie Ackerbaukulturen nur für ihre eigenen
Bedürfnisse produzierten, also auf subsistenzwirtschaftlicher Basis lebten,
war die Möglichkeit ihrer Hilfeleistung jedoch eng begrenzt. Hungersnöte
brachen auf beiden Seiten aus, und es bedurfte einer Kleinigkeit, um den
Konflikt zu entzünden.

Massaker der genannten Art boten den Kolonisatoren den erwünschten
Vorwand, sobald ihre Kräfte es erlaubten, jenen Prozess der Unterwerfung
einzuleiten, der unter dem völlig irreführenden Begriff der "pacificaciön" in
die Berichte der spanischen Konquistadoren eingegangen ist. Das "Mysterium

tremendum" der Kulturbegegnung wurde durch den Terror militärischer

Gewaltakte abgelöst. Verheerender noch als Krieg und Plünderung
wirkten sich andere Faktoren aus: die zwangsweise Eingliederung indianischer

Arbeitskräfte ins Encomiendo-System; deren rücksichtsloser Einsatz in
den Gold- und Silberminen; die Einschleppung ansteckender Krankheiten.
Wenn sich, wie auf den Karibischen Inseln, keine Rückzugsmöglichkeit in
entlegenere Regionen bot, war das Schicksal der Indianer besiegelt.

14 Crone, C.R., The Discovery of America (London 1969), S. 106.

29



Auf dem Festland dagegen, wo den Einwohnern Fluchtwege offen
blieben, gewann der Kulturzusammenstoss häufig den scheinbar milderen
Charakter der Verdrängung. Dies war vor allem an der nordamerikanischen
Ostküste, wo sich seit dem Beginn des 17. Jahrhunderts die Engländer
festgesetzt hatten, der Fall. Im Unterschied zu Mittel- und Südamerika
schritt hier die koloniale Expansion nur zögernd voran: die Zahl der Zuwan-
derer blieb vorerst bescheiden; die Urbarmachung des Landes erwies sich als

schwierig und zeitraubend; Auseinandersetzungen mit den französischen
Rivalen und schliesslich mit dem Mutterland absorbierten das aggressive
Potential der Kolonisten. Da und dort, etwa in Pennsylvanien, gelang es

sogar vorübergehend, eine friedliche Kulturbeziehung herzustellen; zudem
blieb im Bereich der europäisch-indianischen Grenze, im "Frontier", lange-
zeit ein Toleranzspielraum erhalten, der einen fraternisierenden Kontakt
zwischen Trappern und Indianern zuliess. Gegen Ende des 18. Jahrhunderts
aber verstärkte sich der europäische Bevölkerungsdruck beträchtlich; die
Indianer waren gezwungen, westwärts auszuweichen, mussten ihre Lebensform

neuen Gegebenheiten anpassen und sahen sich bald auch in Zweifrontkriege

verstrickt, da sie in die Jagdgründe anderer ethnischer Gruppen
abgetrieben wurden. Wohl versuchte der amerikanische Kongress durch die
"Indian Removal Act" vom Jahre 1830 diesen Verdrängungsprozess durch
staatliche Landzuweisung und Schaffung von Reservationen in Griff zu
bekommen - im allgemeinen ohne jeden dauerhaften Erfolg. Die von der
Verdrängung betroffenen Ethnien wurden in ihrem gesellschaftspolitischen
und psychischen Gleichgewicht empfindlich gestört, und nicht selten endete,
was als Verdrängung begonnen hatte, in der völligen Ausrottung. Ein
typisches Beispiel für diesen Vorgang geben die Sauk- und Fox-Indianer ab,
die nach 1810 ihre angestammten Jagdgründe in Illinois verliessen und auf
Grund einer Landzuweisungsabmachung den Mississippi überquerten. Im
neuen Wohngebiet gerieten sie in Konflikt mit den dort ansässigen Sioux,
konnten sich nicht mehr ausreichend ernähren und waren zur Rückkehr
gezwungen. Dies betrachtete der Gouverneur von Illinois als feindlichen Akt
und befahl den Einsatz von Truppen. Zu den wenigen Überlebenden des

nachfolgenden Massakers gehörte der Häuptling "Black Hawk"] er wurde
zwar von Präsident Jackson in Audienz empfangen, verlor aber sein
Stammesgebiet vollständig15.

Was schliesslich die Versklavung betrifft, repräsentiert sie insofern den
Kulturzusammenstoss auf besondere Weise, als sie weder Liquidation noch
Verdrängung des Überseebewohners zum Ziel hat, sondern im Gegenteil
dessen Erhaltung und Vermehrung, freilich innerhalb eines neugeschaffenen,

in jeder Hinsicht auf die Profitsteigerung des Kolonisten ausgerichteten

15 Morison, S.E., The Oxford History of the American People, Bd. II (New York 1972),
S. 187f.

30



Sozialzusammenhangs. Sklavenwirtschaft wurde vor allem in der Karibik, in
den amerikanischen Südstaaten und in Brasilien betrieben. Ihre Träger
waren bekanntlich Schwarzafrikaner, die man in Westafrika raubte, gewaltsam

über den Atlantik verschiffte, in Übersee von ihren Angehörigen
trennte und zum Frondienst auf Zucker-, Tabak- und Baumwollplantagen
verschickte. Für viele Schwarzafrikaner kam die Versklavung der physischen
Auslöschung gleich: man schätzt, dass bereits auf dem Transport über den
Atlantik ein Drittel der Deportierten umkam; ein weiteres Drittel starb
während des sogenannten "Seasoning", der Akklimatisationsphase in Übersee.

Wer überlebte, wurde ins Zwangssystem der Sklavenfarm gepresst, war
der inneren Verlogenheit jener doppelten Loyalität ausgeliefert, welche, wie
dies kürzlich von K. De Queiros-Mattoso am Beispiel der brasilianischen
Sklaverei gezeigt worden ist, gleichzeitig die völlige Integration in die
Sklavengesellschaft und die blosse taktische Adaption an die weisse
Herrschaft forderte16. Auf der Sklavenfarm spielte sich der Kulturzusammenstoss
im engsten Kreise ab; die meisten der sittlich und psychisch korrumpierenden

Erscheinungen dieses Vorgangs wurden hier in der Abgeschlossenheit
der Retorte zu derart angestauter Intensität gebracht, dass zuletzt auch die
Abschaffung der Sklavenwirtschaft und der Wechsel der Generationen das
tiefe Ressentiment der Rassen nicht mehr tilgen konnten.

Kulturbeziehung und Kulturzusammenstoss haben, sofern letzterer nicht
zur Beseitigung der Fremdkultur führt, Akkulturationsvorgänge ausgelöst,
die, bisher in der Kolonialgeschichte zu wenig beachtet, eine bald beschleunigende,

bald retardierende, jedenfalls im weitesten Sinn kulturbestimmende

Auswirkung gehabt haben. Der amerikanische Ethnologe M.J. Hers-
kovits hat den Begriff wie folgt definiert: "Die Akkulturation umfasst
Erscheinungen, die aus dem direkten und dauernden Kontakt zwischen
Gruppen von Individuen verschiedener Kultur resultieren, zusätzlich der
daraus sich ergebenden Veränderungen einer für die betroffene Kultur
charakteristischen Verhaltens- oder Denkform17." Zu den ersten
Wissenschaftlern, die Akkulturationsvorgänge an Ort und Stelle untersuchten,
gehörte der Engländer Malinowski, der unter dem Eindruck des durch die
stürmische industrielle Entwicklung des imperialistischen Zeitalters verstärkten

Kulturdrucks auf archaische Völker diesen Prozess vielleicht etwas
einseitig sah und das passive Ausgeliefertsein der Fremdkultur überbewertete.

Wohl ist die Faszination durch technische Überlegenheit bei den
meisten archaischen Völkern ausserordentlich gross, doch unterwarfen und
unterwerfen sich nicht alle diesem Einfluss rückhaltlos. Die Geschichte der
europäisch-überseeischen Beziehungen zeigt vielmehr, dass die europäische
Kultur nie geschlossen, als Ganzes, übernommen worden ist, sondern dass

16 De Queiros-Mattoso, K., Etre ésclave au Brésil au XIVe-XIXe siècle (Paris 1970), S. 122.
17 Herskovits, M.J., Les bases de l'antropologie culturelle (Paris 1967), S. 216.

31



einzelne Kulturelemente auf eine sehr unterschiedliche Aufnahmebereitschaft

gestossen sind. Dies gilt selbstverständlich in erster Linie von den
hochentwickelten fernöstlichen Kulturen, die im Sinne der "kontrollierten
Kulturbeziehung" den europäischen, später auch den nordamerikanischen
Einfluss vorsichtig und bewusst zu filtrieren wussten. So schirmten sich die

Japaner, als sie den gesellschaftlich desintegrierenden Einfluss der portugiesischen

Christenmission erkannten, sorgfältig dagegen ab, übernahmen aber
von den Holländern begierig alles, was sie in naturwissenschaftlicher,
insbesondere auch in medizinischer Hinsicht lernen konnten. Selektiv verfuhren
auch die meisten archaischen Völker, selbst wenn sie vielfach nicht von
rationalen Erwägungen der wirtschaftlichen oder staatspolitischen
Zweckdienlichkeit ausgingen und sich ihre Wahl leicht zum Nachteil der eigenen
Kultur auswirkte. So übernahmen die nordamerikanischen Prärieindianer
von den weissen Siedlern sehr schnell das Pferd, züchteten und ritten es mit
unvergleichlichem Geschick und verwendeten es nutzbringend bei der Bisonjagd;

andererseits belasteten die Pferdediebereien, welche bald in Schwung
kamen, die innerindianischen Beziehungen beträchtlich. Bei der
Bewirtschaftung des Bodens verzichteten die Prärieindianer in der Regel auf den
Gebrauch europäischen Werkzeugs und die Aneignung neuer Praktiken;
hier hielten sie sich mit unerschütterlichem Traditionsbewusstsein an die
hergebrachten Formen des Ackerbaus und blieben so von den Einkünften
ihrer Jagdgründe auf verhängnisvolle Weise abhängig.

Die Folgen der Übernahme und Einverleibung fremden Kulturgutes sind

weitgehend bestimmt durch die Rigidität der Flexibilität der betroffenen
Kultur. So setzten sich in ihrer Überlieferung erstarrte, isoliert lebende
Kulturgemeinschaften, die dem "Challenge and Response"18 des Kulturkontakts

selten ausgeliefert gewesen sind, dem Risiko einer allgemeinen Zersetzung

eher aus als Kulturen, die durch frühere Kontakte mit der Aussenwelt
herausgefordert worden sind. Die Arauak-Indianer auf Santo Domingo
waren dem kolonialwirtschaftlichen Ausbeutungssystem der Spanier in keiner

Weise gewachsen und starben innerhalb weniger Jahrzehnte aus; den
schwarzen Plantagensklaven gelang es zu überleben, weil sie, neben einer
ausserordentlichen physischen Widerstandskraft, über den an Kulturbeziehungen,

besonders mit dem Islam, reichen Erfahrungshorizont ihrer
westafrikanischen Geschichte verfügten. In manchen Fällen, etwa bei manchen
nordamerikanischen Indianergesellschaften, konnten sich bereits einzelne
importierte Kulturelemente - Feuerwaffe, Branntwein, Geldwirtschaft - als

höchst explosiver Fremdkörper im stimmigen Gefüge ihrer Kultur erweisen,
selbst dann, wenn der Kontakt mit Weissen den sporadischen Charakter der
Kulturbegegnung langezeit beibehielt. Die negative Auswirkung eines
solchen Fremdkörpers war nicht immer so leicht abzusehen wie etwa beim

18 Toynbee, A Study of History, Bd. XIII, Reconsiderations (London 1961), S. 255f.

32



Branntwein; zu weit heimtückischeren Formen der Schädigung konnte es

kommen, wenn die jüngere Generation der betroffenen Kultur sich an das

importierte Kulturelement gewöhnte und es zu einem "cultural lag", einer
Verschiebung im Verhältnis der Generationen kam, die sich bei patriarchalisch

organisierten Gruppen katastrophal auswirken konnte.
Doch selbst in den Fällen, in denen die Übernahme fremder Kulturelemente

sich ohne existenzgefährdende Störungen vollzieht, bleibt eine
grundsätzliche Problematik von Akkulturationsvermögen bestehen. Indem nämlich

ein Kulturelement sich verlagert, verändert es sich und tritt in neue
Sinnzusammenhänge. Dies lässt sich besonders gut in jenem Bereich
beobachten, in dem Europa ein eigentliches kulturelles Sendungsbewusstsein
entwickelte: im Bereich der Heidenmission. Bei der Rezeption religiösen
Ideenguts durch die Fremdkultur ereignete es sich, dass christliche
Glaubensvorstellungen mit archaischen Bedeutungsinhalten erfüllt oder einer
angestammten Religion wesensfremde Heilserwartungen unterschoben wurden.

In der Folge entstanden merkwürdige synkretistische Formen der
Religiosität, in denen sich, wie etwa auf Haiti, katholische Heiligengestalten
und westafrikanische Gottheiten in bizarrer Personalunion verbanden. In
den amerikanischen Südstaaten, wo der protestantische Einfluss bestimmend
blieb, war eine derartige Identifikation unmöglich; hier behalf man sich auf
Seiten der Schwarzen damit, dass man die biblische Offenbarung mit archaischer

Symbolik anreicherte: so gewann etwa der Jordan-Fluss im Negro-
Spiritual einen entchristianisierten Sinn dadurch, dass man ihn jenen
afrikanischen Strömen gleichsetzte, die, gemäss angestammter Kulturtradition,
von den Geistern der Verstorbenen überquert werden müssen, bevor sie ins
Jenseits gelangen.

Dieses Phänomen der "Re-Interpretation" kann bei der dominierten
Fremdkultur zu gefährlicher geistiger Unbehaustheit des Individuums führen.

Am Beispiel der westafrikanischen Stadtbevölkerung hat der Soziologe
Georges Balandier gezeigt, in welchem Grade sich der dort lebende
Schwarze bei unzähligen alltäglichen Entscheidungen vor das Dilemma
gestellt sieht, ob er nach überlieferten oder übernommenen Grundsätzen
urteilen soll, und wie sehr er gezwungen wird, auf verschiedenen Registern
zu spielen19. In seinem Buch "Schwarze Haut, weisse Masken" hat der
Westinder Frantz Fanon diese kulturelle Bedrohung für den Überseebewohner

auf die knappe Formel gebracht: "Insofern er die europäische Kultur als
ein Mittel begreift, sich von seiner Rasse zu lösen, setzt er sich als Entfremdeter20."

Solche Entfremdung ist wissenschaftlich durchaus nachweisbar. So

stellt der Ethnologe Roger Bastide fest, dass sich schwarzafrikanische Tänzer
durch die Berührung mit dem klassischen Ballet nicht nur äusserlich neue

19 Balandier, Georges, Afrique ambiguë (Paris 1957) S. 279ff.
20 Fanon, F., Schwarze Haut, weisse Masken (Frankfurt 1980), S. 84.

33



Formen der Bewegung angeeignet haben, sondern zugleich in ihrer
"rhythmischen Sensibilität" verändert worden sind21. Ebenso lassen sich bei den

sogenannt kultischen Tänzen, welche Schwarzafrikaner neuerdings europäischen

Touristen vorführen, kommerzielle und erotische Motivationen erkennen,

die ihnen ursprünglich vollkommen fremd gewesen sind. Entsprechende
Beobachtungen haben Bastide dazu geführt, zwischen einer "formellen" und
einer "materiellen" Akkulturation zu unterscheiden und damit die äusserlich
leicht erkennbare Aneignung fremder Kulturelemente von elementaren
Modifikationen der mentalen Struktur abzuheben22.

Natürlich kann die Fremdkultur den Import europäischer Kulturelemente
auch verweigern, ohne sich notwendigerweise physischer Vernichtung
auszusetzen. So flüchteten gewisse indianische Ethnien unter dem Kulturdruck der
Frontier-Situation in fanatische Rituale, die den Charakter einer Rückbesinnung

und oft geradezu pathologischen Übersteigerung überlieferter
Kulturformen hatten. Als eine Reaktion von ähnlicher, allerdings nicht resignierter,

sondern militanter Natur kann der Mahdi-Aufstand begriffen werden,
der um 1883 den Sudan erfasste und die ägyptisch-englische Machtstellung in
diesem Gebiet erschütterte. In der Bewegung des Mahdi verbanden sich
"konservative Kulturrevolution" aus dem Geiste des Islams, fanatischer
Messianismus und Freiheitsbewegung gegen aussen mit einem totalen
Machtanspruch einer führenden Schicht im Innern - ähnliche Tendenzen
liessen sich im heutigen Libyen unter Ghadafi und im Iran unter Khomeini
nachweisen. Alle diese Versuche der "Gegen-Akkulturation" scheinen
indessen zum Scheitern verurteilt, und die irrationale Energie, die sie

entfachen, verpufft sehr rasch; in einem weltumspannenden, auf gegenseitiger

Abhängigkeit beruhenden und gegenseitige Abhängigkeit erzeugenden
Wirtschaftssystem ist mit dauerhaften Erfolgen solcher Wiedererweckungsbewegungen

nicht zu rechnen.
Es versteht sich, dass Akkulturationsvorgänge immer alle Beteiligten in

Mitleidenschaft ziehen, auch dann, wenn die technisch überlegene Kultur oft
als dominant erscheint und ihre Auswirkungen auf den "Unterlegenen"
offensichtlicher sind. Die Kolonialgeschichte kennt ungezählte Beispiele von
Europäern, Waldläufern, Händlern, Militärs und und selbst Missionaren, die
sich weitgehend in eine Fremdkultur integrierten, so sehr, dass Landsleute,
die ihnen später begegneten, schockiert davon berichteten, sie seien in
Lebensform und Verhalten völlig angepasst und nicht mehr ansprechbar
gewesen. Manchen Missionaren stand die Gefahr derartiger Barbarisierung,
wie man es nannte, täglich vor Augen und sie suchten ihr durch Versetzung
oder das Gebet zu begegnen. Auffällig ist, dass die fremden Kulturelemente,
welche die weisse Kolonialgesellschaft aufnahm, wenn man von Drogen

21 Bastide, R., Le proche et le lointain (Paris 1970). S. 143.

22 Ibidem, S. 137ff.

34



absieht, selten jene zerstörerische Wirkung entfalteten, die im umgekehrten
Fall häufig zu beobachten war. Hier zeigte sich der Vorteil der abendländischen

Kultur, der wohl auf weite Sicht folgenreicher blieb als deren
militärisch-technische Überlegenheit, und der darauf beruhte, dass diese Kultur
sich im Laufe einer äusserst wechselvollen Geschichte der Aneignung,
Umsetzung und Verwerfung fremder Einflüsse ein erstaunliches Vermögen
zum Wandel und zur Erneuerung und damit zur vitalen Dynamik ihrer
Entwicklung hat erwerben können.

Kann ein Akkulturationsvorgang je als abgeschlossen gelten? Aus dem
Blickwinkel der zweiten Hälfte dieses Jahrhunderts urteilend, könnte man
dazu neigen, diese Frage zu bejahen. Es will heute in der Tat scheinen, als

habe jener Prozess der "Europäisierung der Welt", den die iberischen
Völker im 15. Jahrhundert einleiteten, einen Grad globaler Verbindlichkeit,
eine Sogwirkung, erreicht, der sich auf die Dauer nichts entziehen könne.
Die Dekolonisation hat sich als vorwiegend politisch-rechtlicher Ablösungs-
prozess erwiesen, ausgelöst und vorangetrieben durch in Europa und den

Vereinigten Staaten entwickelte Vorstellungen vom Selbstbestimmungsrecht
der Völker und des Individuums. Zwar gehört die Berufung auf das eigene
kulturelle Erbe zu den häufigsten Lippenbekenntnissen führender Politiker
der "Dritten Welt"; kaum einer von ihnen aber hat sein Regierungsprogramm

daraufhin ausgerichtet, vorkoloniale Zustände herbeizuführen und
die Einheit der autochthonen Kultur wieder herzustellen. So könnte sich
dann zuletzt ereignen, dass die Akkulturation, verstanden als das Produkt
des Kontakts zweier oder mehrerer sich als eigenständig erkennenden Kulturen,

in der Uniformität einer einzigen "Welt-Industrie-Kultur"23 aufgehoben
würde; Akkulturation würde dann ganz auf die sogenannte Enkulturation,
auf eine innerkulturell erfolgende Eingliederung der jeweils nachfolgenden
Generation in ihre gesellschaftliche Umwelt, reduziert. Denkbar ist indessen
auch, dass sich auf der Grundlage der durch den Industrialismus bewirkten
kulturellen Integration der Erde einst wieder neue Kulturen unverwechselbaren

Stils herausbilden könnten, ja, dass ein solcher Prozess, für uns noch
kaum erkennbar, in Ansätzen bereits begonnen hat. In diesem Sinne hat
etwa der brasilianische Soziologe Gilberto Freyre geglaubt, von einer "luso-
tropischen Kultur" der ehemaligen portugiesischen Kolonialgebiete sprechen

zu können, die ihre Eigentümlichkeit daraus beziehe, dass sich in ihr
drei Kulturen, die indianische, afrikanische und europäische zu einer
harmonischen Mischkultur verbunden hätten24.

Die vorliegenden Ausführungen haben versucht, den Kulturkontakt in
seinen kolonialgeschichtlich belegbaren Formen, nämlich der Kulturbegegnung,

dem Kulturzusammenstoss und der Kulturbeziehung, sowie in deren

23 Gehlen, A., Anthropologische Forschung (Hamburg 1961), S. 132
24 Freyre, G., Condiciones etnoculturales en América Latina (Paris 1969).

35



Auswirkungen vor Augen zu führen. Eine solche Thematik hat notwendigerweise

universalhistorischen Charakter, nicht nur, weil sie die Grenzen lokaler,

nationaler und kontinentaler Betrachtung sprengt, sondern auch, weil sie

völlig ausserhalb europäischer Verhältnisse, im Kontakt fremdartiger Kulturen

unter sich, ihre Berechtigung beweist. Im universalhistorischen Charakter

der Thematik liegen die interessantesten Fragestellungen noch zu leistender

Forschungsarbeit begründet; einige von ihnen seien zum Schluss noch

genannt. Eine spezifische Aufgabe liegt zweifellos in der Erhellung jenes
Grenzraums zwischen den Kulturen, in welchem die wechselseitigen
Einflüsse unmittelbar wirksam werden. Die bisher übliche Vorstellung, die den

geschichtlich Handelnden in diesem Grenzraum primär als Befehlsempfänger
einer entfernten Zentralbehörde sah, ist nicht mehr haltbar. Pierre

Chaunu hat in diesem Zusammenhang auf die Bedeutung der Distanzen
hingewiesen: Ein portugiesischer Gouverneur, der während seiner Amtsdauer

allenfalls ein einziges Mal Gelegenheit hatte, eine Anfrage in Lissabon
beantwortet zu erhalten, handelte anders, als ein Provinzbeamter im Mutterland

selbst25. Es ist unzweifelhaft, dass im Bereich des Kulturkontaktes
Sachzwänge und Freiheitsspielraum der handelnden Individuen und Gruppen

jeder Kultur von anderer Natur sind und in anderem gegenseitigem
Verhältnis stehen als anderswo. Der französische Waldläufer in Kanada,
aber auch sein indianischer Fellieferant, sind, vom Kontext ihrer Kultur aus

gesehen, Aussenseiter. Jede Fragestellung, die wir an das Quellenmaterial
herantragen, hat diesen Umstand in Rechnung zu stellen.

Eine weitere erfolgversprechende Aufgabe wäre im typologischen
Vergleich ähnlich strukturierter Phänomene zu sehen26. Kulturzusammenstösse
beispielsweise sind, in auffallend ähnlichen Ablaufmustern, weltweit und in
verschiedenen Zeitepochen zu beobachten. Die vergleichende Betrachtung
dieses Phänomens, die präzise Herausstellung der jeweiligen geographischen,

demographischen und politischen Sonderumstände, könnte zu neuartigen

Aufschlüssen im Gebiet der historischen Konfliktforschung führen.
Dass solche Studien interdisziplinär erfolgen müssen, unter Einbezug
ethnologischer, psychologischer und soziologischer Überlegungen, versteht sich

von selbst; die primär geschichtswissenschaftliche Zielsetzung würde davon
nicht berührt.

Eine weitere Fragestellung, die das Studium des Kulturkontaktes aus
universalhistorischer Blickweite nahelegt, betrifft das Problem der zeitlichen
Strukturierung und der Periodisierung der Weltgeschichte27. Am Beispiel des

Ahnenkults kann gezeigt werden, dass nicht nur Hochkulturen wie die
europäisch-amerikanische, die islamische, indische und chinesische, sondern

25 Chaunu, P., Conquête et exploitation des nouveaux mondes (Paris 1976).
26 Maier, F.G., Das Problem der Universalität; in: Geschichte heute (Göttingen 1973), S. 103.

27 Vgl. dazu Schulin, E., Universalgeschichte (Köln 1973), S. 132ff.

36



auch die archaischen Kulturen einen jeweils unterschiedlichen Zeitbegriff
und einen unterschiedlichen Grad historischen Interesses herausgebildet
haben. Kulturkontakte führen folglich auch zur Konfrontation verschiedener
Vorstellungswelten, Zeit und Geschichte betreffend. In diesem Zusammenhang

wären bisher sehr vernachlässigte Probleme abzuklären. Auf welche
Weise, könnte man etwa fragen, wird der Kulturkontakt von den Betroffenen

in den Sinnzusammenhang ihres Geschichtsbilds integriert? Bringt der
Kulturkontakt Veränderung in den althergebrachten zeitlichen Ablauf
bestimmter Prozesse, kommt es zu Rhythmusstörungen, Rhythmusübertragungen,

und, wenn ja, welches sind die Auswirkungen solchen Wandels auf
die kollektive Mentalität. Lassen sich überhaupt gültige Aussagen über das

Verhältnis der Kulturen innerhalb der Zeit, über die Vor-, Nach- oder
Gleichzeitigkeit ihrer inneren Entwicklung machen? Solche Fragen haben,
an konkreten Tatbeständen abgehandelt, ihren heuristischen Wert, falls der
Versuchung widerstanden wird, sie in den Dienst geschichtsphilosophischer
Systematik zu stellen.

Natürlich birgt das Studium des Kulturkontaktes durch den Kolonialhistoriker

auch spezifische Schwierigkeiten in sich. Zwei von diesen, die eine

philologischer, die andere philosophischer Natur, seien noch erwähnt. Es ist
bekannt, dass unsere Kultur von der Fülle der Aufzeichnungen her gesehen,
die sie über ihre eigene Vergangenheit hinterlassen hat, einmalig ist. Die
Geschichte anderer Kulturen ist lückenhafter dokumentiert und oft nur
mündlich überliefert; einzelne schriftliche Überlieferungen sind noch nicht
entziffert. Die andere Schwierigkeit ist philosophisch-hermeneutischer Art.
Wenn es schon kein Leichtes ist, mag man fragen, sich in die Vergangenheit
der eigenen Kultur einzufühlen, muss es dann nicht völlig aussichtslos
scheinen, den Stil einer Fremdkultur überhaupt je verstehen zu können?
Eine Hoffnung, dieser philologischen und hermeneutischen Problematik
Herr zu werden, scheint mir in der sich zunehmend akzentuierenden Mitarbeit

von Kollegen aus nicht europäischen Kulturregionen zu liegen. In
gemeinschaftlicher Bemühung mit Historikern, die mit den wissenschaftlichen

Methoden, wie sie unsere Kultur entwickelt hat, vertraut sind und sich

zugleich das Bewusstsein ihrer eigenen Geschichtlichkeit bewahrt haben, ist
meines Erachtens die Möglichkeit verborgen, Blickpunkte aufzufinden, von
denen her sich die Geschichte der Kulturen neu erschliesst.

Zusammenfassung

Die Geschichtsschreibung der europäisch-überseeischen Beziehungen hat
sich im Zusammenhang mit der Dekolonisation zunehmend aus europazen-
trischen Befangheiten gelöst. Die Vorgänge an der Peripherie der Kolonial-

37



reiche sind für den modernen Historiker wichtiger geworden als das Geschehen

in den europäischen Metropolen. Dadurch hat sich die
Überseegeschichtsschreibung auch gegenüber der Ethnologie geöffnet. Der vorliegende
Aufsatz, der verschiedene Formen des Kulturkontakts aus historischer Sicht
vorführt, möchte auf interdisziplinäre Zusammenhänge hinweisen und zu
vermehrter Zusammenarbeit zwischen den Fachdisziplinen hinführen.

38


	Kulturbegegnungen und Kuturzusammenstoss in der Sicht des Kolonialhistorikers

