Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 8 (1984)

Artikel: Kulturbegegnungen und Kuturzusammenstoss in der Sicht des
Kolonialhistorikers

Autor: Bitterli, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007692

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007692
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Urs Bitterli

Kulturbegegnung und Kulturzusammenstoss
in der Sicht des Kolonialhistorikers

Die Geschichte der européisch-iiberseeischen Beziehungen ist bis zum
Beginn unseres Jahrhunderts vor allem als Entdeckungsgeschichte verstan-
den und beschrieben worden. Das zivilisatorische Sendungsbewusstsein des
imperialistischen Zeitalters begiinstigte diese Betrachtungsweise, welche die
Leistung des europdischen Entdeckers und Eroberers als notwendige Vor-
stufe einer weitergehenden kolonialpolitischen Einflussnahme und wirt-
schaftlichen Erschliessung begriff und entsprechend ins Licht riickte. Als sich
nach dem Ersten Weltkrieg das Ende der européischen Vormachtstellung in
der Welt abzuzeichnen begann, verlagerte sich auch das Erkenntnisinteresse
der Historiker. Die “Cambridge History of the British Empire”’, deren erster
Band 1929 erschien, hielt im Vorwort zwar noch fest, dass das Britische
Weltreich weiterhin im Begriff sei, seine Macht auszuweiten; manche Einzel-
beitrdage indessen priiften mit neu erwachtem kritischem Sinn die Tragféhig-
keit der administrativen, rechtlichen und kulturellen Bindung zwischen
Kolonien und Mutterland in Vergangenheit und Zukunft'. Frankreich blieb
zwar stolz, das zweitgrosste Kolonialreich aus den Kriegswirren gerettet zu
haben; aber kein Kolonialhistoriker entzog sich hier der nach 1925 heftig
anhebenden Diskussion um die Frage, wie dieses Reich noch sinnvoll zu
verwalten sei: ob durch die “Assoziation’” oder durch die ‘“Assimilation”
seiner Mitglieder’.

Mit der seit dem Zweiten Weltkrieg einsetzenden Emanzipations- und
Dekolonisationsbewegung ist schliesslich eine weitere Neuorientierung histo-
rischer Fragestellung verbunden gewesen. Die moderne Imperialismusfor-
schung hat sich mit allen Aspekten der im Gefolge der Industrialisierung zu
beobachtenden Verlagerung des européischen Wirtschaftspotentials in 6ko-
nomisch nicht entwickelte Regionen der Erde befasst und angesichts der
Zuspitzung des Nord-Siid-Konflikts immer dridngender die Schuldfrage
gestellt’. Von aussereuropdischen wie européischen Historikern ist ferner mit

Der vorliegende Text wurde erstmals verdffentlicht in ‘‘Begegnungsraume von Kulturen” (Band
21 der Schriftenreihe des Zentralinstituts fiir frankische Landeskunde und allgemeine Regional-
forschung an der Universitit Erlangen-Niirnberg, 1982, Seite 75-88).

1 Rose, J.H., Newton, A.P., Benians, E.A., The Cambridge History of the British Empire,
Bd. I (Cambridge 1929).

2 Deschamps, H., Méthodes et doctrines coloniales de la France (Paris 1953), S. 124ff.

3 Vgl. Wehler, H.U., ed., Imperialismus (K&ln 1976).

23



Vehemenz ein Abriicken von der “Europazentrik’ bisheriger Kolonialge-
schichtsschreibung gefordert worden®; sehr zu Recht wurde daraufthingewie-
sen, dass bislang die Geschiclite der iiberseeischen Welt in unzuldssiger
Weise mit der Geschichte der europdischen Einflussnahme gleichgesetzt
worden sei. Einzelne Historiker, wie etwa der Brasilianer Darcy Ribeiro
haben versucht, die Universalgeschichte in ihren Abldufen neu zu strukturie-
ren und die lineare Konzeption der europaischen Fortschrittsidee in Frage zu
stellen’. Mit grossem Nachdruck ist ferner gefordert worden, die Vertreter
aussereuropdischer Kulturen miissten deren Geschichte selbst schreiben; die
im Auftrag der Unesco erscheinende ‘“General History of Africa’ stiitzt sich
denn auch vorwiegend auf afrikanische Mitarbeiter®. Die europdischen Kolo-
nialhistoriker sind ihrerseits bemiiht gewesen, ihren Forschungsgegenstand
in neuer Perspektive zu sehen. Nicht die Leistung einzelner Entdeckerper-
sOnlichkeiten und nicht das Studium von Aufbau und Organisation kolonia-
ler Machtstellung stehen heute im Vordergrund; man konzentriert sich
vielmehr stirker auf das Phanomen des Kulturkontaktes sowie den dadurch
ausgeldsten politischen und sozialen Wandel in den dussersten Grenzberei-
chen europdischer Einflussnahme. Als Quellenmaterial haben die offiziésen
Berichte der Entdecker und Eroberer, die Vertrige, die sie aushandelten
und die Anweisungen, die sie empfingen, an Gewicht verloren; bedeutsam
scheinen die zahllosen Zeugnisse an sich wenig namhafter Reisender und
Siedler aus der kolonialen Peripherie sowie die oft nur miindlich iiberliefer-
ten, nicht leicht zu fassenden Aussagen von Vertretern der betroffenen
Fremdkultur. Ich méchte im folgenden zu zeigen versuchen, welche Moglich-
keiten historischer Erhellung allenfalls erschlossen werden kénnen, wenn das
Phinomen des Kulturkontakts in dieser Weise zum Ansatz- und Ausgangs-
punkt wissenschaftlichen Fragens gewdhlt wird.

Wenn von Kultur die Rede ist, mag es dienlich scheinen, von einer
Definition des Begriffs auszugehen. Wie schwierig freilich die Begriffserkla-
rung zum Zweck der interdisziplindren Verstdndigung ist, beweist der
Umfang entsprechender Fachliteratur aus ethnologischer, philosophischer,
philologischer, linguistischer und historisch-politischer Sicht’. Ich halte mich
an dieser Stelle an die Definition des englischen Kulturphilosophen Philip
Bagby, wie sie dhnlich auch von den Ethnologen Edward B. Tylor und Ruth
Benedict vorgenommen worden ist. Nach Bagby bezeichnet “Kultur” die
“Regelmaissigkeiten im inneren und dusseren Verhalten von Gliedern einer
Gesellschaft unter Ausschluss jener Regelmaissigkeiten, die eindeutig erbli-

4 Vgl. etwa Barraclough, G., An Introduction to Contemporary History (London 1964).

5 Ribeiro, D., Der zivilisatorische Prozess (Frankfurt 1971).

6 Ki-Zerbo, J., ed., General History of Africa, Bd. I (Paris 1980).

7 Vgl. etwa Kroeber, A.L., Kluckhohn, C., Culture. A Criticial Review of Concepts and
Definitions (Cambridge, Mass. 1952); Febvre, L., Civilisations; in: Pour une histoire a part
entiere (Paris 1962); Schmidt-Hidding, W., Kultur und Zivilisation (Miinchen 1967).

24



chen Ursprungs sind®.”” Diese Definition geht insofern {iber den urspriingli-
chen Wortsinn hinaus, als der Begriff der Pflege, lateinisch “cultura”,
verstanden sowohl als “Urbarmachung der rohen Natur” als wie ‘‘Ausbil-
dung individuell angelegter Begabungen”, um die soziale Dimension erwei-
tert wird und nun den “Stil”, das ‘“Muster” meint, in dem sich eine
menschliche Gemeinschaft in der Summe ihrer historisch tradierten Lebens-
formen als eigenstindig empfindet. Wie Kultur geschichtlich tberliefert,
durch Enkulturation pddagogisch eingeiibt und durch rechtliche und institu-
tionelle Regelung gesichert wird, kann sie auch im rdumlichen Sinne expan-
sive Tendenzen entwickeln. Jeder Kulturkontakt setzt Krifte frei, die einer-
seits, defensiv, eine Steigerung des kulturellen Selbstverstidndnisses bewir-
ken, andererseits, aggressiv, auf eine Integration der anderen Kultur abzie-
len konnen. Dieser dialektisch zwischen Selbstverstindnis und Fremdver-
standnis, zwischen Widerstand und Anpassung schwankende Vorgang ist
immer, wenn auch von Fall zu Fall auf sehr ungleiche Art, durch Wechselsei-
tigkeit charakterisiert; und er kann unter Umsténden einen Grad kultureller
Verschmelzung hervorbringen, den die Betroffenen fast schon wieder als
autochthon empfinden.

Im Blick auf die Geschichte der europiisch-iiberseeischen Beziehungen
mochte ich im folgenden drei Formen der Kulturkontakte unterscheiden: die
Kulturbegegnung, den Kulturzusammenstoss und die Kulturbeziehung. Unter
Kulturbegegnung verstehe ich das in seiner Dauer begrenzte erstmalige oder
mit grossen Unterbriichen erfolgende Zusammentreffen einer Gruppe von
Europiern mit Vertretern einer iiberseeischen Kultur. Solche Kulturbegeg-
nungen haben weitgehend den Charakter der friihen Entdeckungsfahrten
bestimmt, welche die Portugiesen im 15. Jahrhundert iiber das Kap Bojador
und zur Umsegelung des Kaps der Guten Hoffnung fiihrten; auch die ersten
Unternehmungen der Spanier in der Karibik, der Franzosen in Kanada und
der Englinder an der nordamerikanischen Ostkiiste sind hier einzuordnen.
Zu vergleichbaren Kontakten kam es schliesslich auch bei der Erkundung
des Pazifiks im spéten 18. Jahrhundert und im Verlauf der Binnen-Explora-
tion der grossen afrikanischen und asiatischen Kontinentalriume im
19. Jahrhundert. Wihrend zur Zeit der spanisch-portugiesischen und der
franzésisch-englischen Ubersee-Expansion vorerst der geringe zahlenmiis-
sige Einsatz von Reisenden und oft auch die Unwirtlichkeit der anvisierten
Regionen fiir den episodischen Charakter der Kulturbegegnung verantwort-
lich zeichneten, traten bei der Binnenexploration des 19. Jahrhunderts
zusétzlich die enormen Distanzen der miihsam zu bewiltigenden Landwege
sowie innerethnische Konflikte unter der Bevdlkerung des Hinterlandes
erschwerend hinzu.

8 Bagby, Ph., Culture and History. Prolegomena to the Comparative Study of Civilisations
(London 1958), S. 84ff.

25



Die Kulturbegegnung hatte fiir beide Seiten den Reiz und die Bedrohlich-
keit des Neuen und Uberraschenden. Die Uberseebevolkerung reagierte in
der Regel mit scheuer Zurtickhaltung auf das erste Auftreten der Européer;
zuweilen zeigte man unverhohlene Neugierde wie beim Erscheinen von
Kolumbus in der Karibik, oder die Ankémmlinge wurden geradezu begei-
stert begriisst — so James Cook in Tahiti. Nur in verhéltnismaissig seltenen
Fillen, etwa an der mauretanischen Kiiste oder vor Neuseeland, verhielt sich
die einheimische Bevolkerung feindselig; meist dann {ibrigens, wenn sich auf
dem Landweg bereits die Kunde vom Nahen der Européer verbreitet hatte.
Der Vertreter der Uberseekultur sah im Européer in der Regel ein géttliches
oder gottdhnliches Wesen; dies bezeugen die von Bernardino de Sahagiin
gesammelten Aufzeichnungen der Azteken iiber die Ankunft des Cortés oder
auch die Jesuiten-Relationen iiber das Verhalten der Algonkin-Indianer
beim Auftreten der Franzosen in Kanada. Die Géottlichkeit oder Gottdhn-
lichkeit des Europiers leitete der Uberseebewohner aus dem Moment des
Ganz-und-gar-Ungewohnten ab, der Schwarzafrikaner aus der weissen Haut-
farbe, der Indianer aus dem Bartwuchs. Das Ganz-und-gar-Ungewohnte
verband sich oft mit dem Unerklérlichen, und dieses Unerklarliche verlieh
Macht, die der Europider gern zu demonstrieren liebte, sei es, indem er mit
einem Musketenschuss einen Papagei vom Baume holte oder das abgerich-
tete Reitpferd in die Menge jagte. Diese Macht des “Numinosen’ freilich
war nicht ungefdhrdet: verletzte sich der Europder vor den Augen der
Uberseebewohner oder starb er gar, konnte sich die Empfindung des
“Mysterium tremendum”, wie Rudolf Otto sie nennt, plotzlich, und mit den
nachteiligsten Folgen fiir den Reisenden, verfliichtigen®.

Ein typisches Zusammentreffen im Sinne der Kulturbegegnung beschreibt
der Venezianer Cadamosto, der im Jahre 1454 in portugiesischen Diensten
nach Westafrika segelte. “Diese Neger”, heisst es in dessen Bericht, “liefen
zusammen, um mich zu sehen, als ob ich eine Wundererscheinung gewesen
wire. Es schien fiir sie eine neue Erfahrung zu sein, einen Christenmenschen
zu sehen. Sie wunderten sich nicht weniger iiber meine Bekleidung als tiber
meine weisse Haut. Meine Kleider waren in spanischer Mode gemacht: ein
Wams aus schwarzem Damast mit einem kurzen Mantel aus grauer Wolle
dariiber. Sie untersuchten den Wollstoff, der ihnen neu war, wie auch das
Wams mit grosster Verwunderung; einige beriihrten meine Hidnde und
Gliedmassen und rieben meine Haut mit Speichel, um herauszufinden, ob
das Weiss natiirlich oder geférbt sei”®.”” Starker von Scheu als von Neugierde
gepragt ist jene Kulturbegegnung, von welcher der um 1640 nach der
Guineakiiste reisende Franzose Jannequin berichtet: “‘Diese barbarischen
Menschen”, schreibt Jannequin, “welche vielleicht alle anderen Nationen

9 Otto, R., Das Heilige (Miinchen 1979), S. 28ff.
10 Crone, C.R., The Voyages of Cadamosto (London 1937), S. 49.

26



nach sich selbst beurteilten, wagten nicht, sich uns zu ndhern, um ihre Fische
und ihr Wasser gegen unseren Tabak und Schiffszwieback einzutauschen; sie
benahmen sich vielmehr, wie wir uns Pestkranken gegeniiber verhalten
wiirden: unsere Leute waren gezwungen, das, was sie gegen Fische einhan-
deln wollten, ziemlich weit vom Schiff wegzutragen und dann umzukehren;
nachdem dies die Eingeborenen beobachtet hatten, kamen sie heran, holten,
was man ihnen gebracht hatte, legten ihre Fische am selben Platz nieder und
kehrten zu ihren Hiitten zuriick".”

Die Europaer ihrerseits begegneten der archaischen Fremdkultur ebenfalls
mit einem Vorurteil, das insofern beschdmender ist, als es sich nicht auf die
Illusion der Gottlichkeit, sondern auf die Behauptung der Tierdhnlichkeit
griindete. Man konnte die Attribute, die in den verschiedensten Weltgegen-
den zur Zeit der frithen Kulturbegegnung mit dem Uberseebewohner ver-
bunden worden sind, sammeln, und wiirde auf eine verbliuffende Einhellig-
keit des Urteils kommen. Manche dieser Eigenschaften wurden mehr oder
weniger bewusst mit tierischen Existenzformen verkniipft: die Sitte, sich
nicht oder kaum zu bekleiden; der immer wieder erwdhnte Hang zur Vollerei
und sexuellen Ausschweifungen; die in ihrer Verbreitung masslos iiber-
schitzte Neigung zur Verspeisung des Artgenossen, zum Kannibalismus. Als
die ersten franzosischen Entdecker vor der Miindung des Sankt-Lorenz-
Stroms ankamen, geschah es, dass ein Matrose iiber Bord fiel und von der
Stromung ans Ufer getragen wurde. Mit Entsetzen beobachtete die Mann-
schaft, wie ihr Landsmann von Indianern umringt wurde, die sich anschick-
ten, ein Feuer zu entziinden. Jedermann auf dem Schiff war tiberzeugt, dass
man alsbald zusehen miisste, wie der Matrose gekocht und verspeist werden
wiirde. Gross war die Erleichterung der Besatzung, als sich zeigte, dass die
Indianer sich damit begniigten, die Kleider des Franzosen zu trocknen®.

Die Episode zeigt, dass man auch auf europaischer Seite verunsichert war.
Sich bereits in der Periode der Kulturbegegnung durch militarische Aktionen
eine unbestrittene Uberlegenheit sichern zu wollen, war wegen der begrenz-
ten Einsatz- und Nachschubmittel unmoglich und unklug; nur wenn man auf
eine zum Kampf entschlossene Fremdkultur stiess — wie etwa die Portugiesen
bei ithrem Zusammenstoss mit der arabischen Flotte im indischen Ozean —,
entschloss man sich, die militarische Superioritdt auszuspielen. Im iibrigen
suchte man, vorerst mit den Formen interkulturellen Umgangs wenig ver-
traut und entsprechend ungeschickt, auf der Basis des Tauschhandels die
Kulturbegegnung in die lukrative Kontinuitét einer Handelsbeziehung tiber-
zufiihren. So bildet sich heraus, was wir im folgenden die Kulturbeziehung
nennen werden: ein dauerndes Verhiltnis wechselseitiger Kontakte im Inter-
esse beider Seiten und unter Ausschluss der kolonisierenden Landnahme

11 Jannequin, C., Voyage de Lybie au Royaume de Sénégal (Paris 1643), S. 43f.
12 Douville, R., Casanova, J.-D., La vie quotidienne des Indiens du Canada a I'époque de la
colonisation frangaise (Paris 1967), S. 197ff.

27



und Vertreibung der Urbevoélkerung. Das Stereotyp vom tierdhnlichen Ein-
geborenen wurde durch die Erfahrung der dauernden Kulturbeziehung
freilich kaum abgebaut, sondern durch zusétzliche pejorative Epitheta wie
“hinterhaltig”, “treulos”, ‘““faul’”’, noch erweitert. Auf dem Wege der Soziali-
sation von einer Handler- und Kolonistengeneration auf die néchste tibertra-
gen und verinnerlicht, spielte das dermassen klischierte Vorurteil eine will-
kommene Rolle, wenn es galt, den Schuldigen fiir einen kommerziellen und
kolonisatorischen Fehlschlag zu suchen oder eine Strafaktion nachtréglich zu
rechtfertigen.

Vergleichsweise am besten gelang es der kleinen Gruppe von europaischen
Faktoreibeamten im Verkehr mit der schwarzen Kiistenbevilkerung West-
afrikas, die Unwissenheit der Kulturbegegnung durch eine gut eingespielte
Dauerbeziehung “Do-ut-des” zu ersetzen. Hier, wo das ungesunde Klima
und die Unzuginglichkeit des Hinterlandes eine expansive Kolonialpolitik
der Européer ausschlossen, erwiesen sich die traditionellen Formen des
diplomatischen Verkehrs und der Handelsabsprachen als erstaunlich tragfé-
hig, und bald bildete sich eine, teilweise aus Mulatten bestehende Schicht
von Interpreten und Mittelmannern, welche die Spannungen des Kulturkon-
takts entscharfen half. Mit Recht schreibt Basil Davidson in seiner ‘‘History
of West Africa”: “Wenn die Europder Herren der See blieben, blieben die
Afrikaner Herren des Landes und sorgten dafiir, dass sich daran nichts
dnderte. Vor der Mitte des 19. Jahrhunderts wurde dieses Gleichgewicht der
Krifte nie entscheidend zum européischen Vorteil verdndert”.”

Dass die Friedfertigkeit der gegenseitigen Beziehungen mit dem Ungliick
der Negersklaven erkauft wurde, von deren Verkauf Kiistenafrikaner wie
weisse Sklavenfahrer in gleicher Weise profitierten, darf allerdings nicht
verschwiegen werden. Ahnliches lésst sich auch in China und Japan beobach-
ten, wo sich eine Sonderform des européisch-liberseeischen Kulturkontakts
beobachten lésst, die ich als ‘‘kontrollierte Kulturbeziehung” bezeichnen
mochte. Hier, an der &dussersten Peripherie ihrer Kolonialreiche, trafen
Portugiesen und Holldnder auf méichtige Hochkulturen mit ausgeprégt eth-
nozentrischem Indentitdtsbewusstsein. Den Europédern wurden zwei leicht zu
iiberwachende Hafenstiitzpunkte, Macao und Deshima, zugewiesen; der
Kontakt mit der Fremdkultur wickelte sich iiber einen kleinen Stab geschul-
ter Mittelsleute ab, Export und Import wurden durch monopolistische Han-
delsvertrdge und entsprechende Zollbestimmungen geregelt. So wurde es
auch hier méglich, die Kulturbegegnung in eine stabile, fiir beide Seiten
profitable Dauerbeziehung iiberzufiihren.

In anderen Teilen der iiberseeischen Welt dagegen folgte der Kulturbegeg-
nung nach kurzer Zeit der Kulturzusammenstoss. Ich verstehe darunter den

13 Davidson, B., Vom Sklavenhandel zur Kolonisierung. Afrikanisch-europiische Beziehun-
gen zwischen 1500 und 1900 (Hamburg 1966), S. 62.

28



als Aktion oder Reaktion militant-aggressiven Zusammenprall zweier Kultu-
ren, der mit der Ausrottung, der Vertreibung oder der Unterjochung der
militdrisch und machtpolitisch schwécheren Kultur endet; als Paradigma mag
man die Liquidation der Arauak-Indianer auf Santo Domingo zwischen 1492
und 1550, die Verdringung der nordamerikanischen Indianer und den trans-
atlantischen Sklavenhandel herausgreifen.

Der Umschlag von der Kulturbegegnung zum Kulturzusammenstoss ldsst
sich bereits im Gefolge der ersten Reise von Kolumbus beobachten. Mit der
freundschaftlichen Mitwirkung der Kaziken hatte Kolumbus am Weihnachts-
tag des Jahres 1492 auf Santo Domingo den festen Stiitzpunkt “La Navidad”
errichtet. In diesem Fort sollten etwa vierzig Kolonisten die Riickkehr ihres
Kapitidns und Nachschub an Menschen und Material aus dem Mutterland
abwarten. Doch als Kolumbus im November des folgenden Jahres wieder in
Santo Domingo eintraf, fand er die Befestigung zerstort, die Besatzung
erschlagen und die Indianer verdngstigt und abweisend. Was sich im einzel-
nen zutrug, kann man nur ahnen". Man darf aber, hier wie in andern
vergleichbaren Fillen, davon ausgehen, dass es im Zusammenhang mit der
Nahrungsmittelbeschaffung fiir die Garnison zum Konflikt kam, dhnlich wie
etwa beim quellenmassig besser belegten “Virginia-Massaker”, das nord-
amerikanische Indianer im Jahre 1622 unter englischen Siedlern anrichteten.
Nun ist bekannt, dass die Européder, wo immer sie jenseits der Meere an
Land gingen, knapp an Nahrungsmitteln waren und sich auf die — zuerst
meist bereitwillig erfolgende — Hilfe der Uberseebewohner angewiesen
sahen, nicht nur, was den Bezug der Nahrung, sondern auch, was die
Anleitung zum Anbau von Agrarprodukten betraf. Da die meisten ilibersee-
ischen Jdger und Sammler, sowie Ackerbaukulturen nur fiir ihre eigenen
Bediirfnisse produzierten, also auf subsistenzwirtschaftlicher Basis lebten,
war die Moglichkeit ihrer Hilfeleistung jedoch eng begrenzt. Hungersnote
brachen auf beiden Seiten aus, und es bedurfte einer Kleinigkeit, um den
Konflikt zu entziinden.

Massaker der genannten Art boten den Kolonisatoren den erwiinschten
Vorwand, sobald ihre Krifte es erlaubten, jenen Prozess der Unterwerfung
einzuleiten, der unter dem vollig irrefiihrenden Begriff der ‘““pacificacién’ in
die Berichte der spanischen Konquistadoren eingegangen ist. Das “Myste-
rium tremendum” der Kulturbegegnung wurde durch den Terror militéri-
scher Gewaltakte abgeldst. Verheerender noch als Krieg und Plinderung
wirkten sich andere Faktoren aus: die zwangsweise Eingliederung indiani-
scher Arbeitskrifte ins Encomiendo-System; deren riicksichtsloser Einsatz in
den Gold- und Silberminen; die Einschleppung ansteckender Krankheiten.
Wenn sich, wie auf den Karibischen Inseln, keine Riickzugsmoglichkeit in
entlegenere Regionen bot, war das Schicksal der Indianer besiegelt.

14 Crone, C.R., The Discovery of America (London 1969), S. 106.

29



Auf dem Festland dagegen, wo den Einwohnern Fluchtwege offen blie-
ben, gewann der Kulturzusammenstoss hiufig den scheinbar milderen Cha-
rakter der Verdrdngung. Dies war vor allem an der nordamerikanischen
Ostkiiste, wo sich seit dem Beginn des 17. Jahrhunderts die Englinder
festgesetzt hatten, der Fall. Im Unterschied zu Mittel- und Siidamerika
schritt hier die koloniale Expansion nur zogernd voran: die Zahl der Zuwan-
derer blieb vorerst bescheiden; die Urbarmachung des L.andes erwies sich als
schwierig und zeitraubend; Auseinandersetzungen mit den franzdsischen
Rivalen und schliesslich mit dem Mutterland absorbierten das aggressive
Potential der Kolonisten. Da und dort, etwa in Pennsylvanien, gelang es
sogar voriibergehend, eine friedliche Kulturbeziehung herzustellen; zudem
blieb im Bereich der europiisch-indianischen Grenze, im “Frontier”, lange-
zeit ein Toleranzspielraum erhalten, der einen fraternisierenden Kontakt
zwischen Trappern und Indianern zuliess. Gegen Ende des 18. Jahrhunderts
aber verstirkte sich der europaische Bevolkerungsdruck betrachtlich; die
Indianer waren gezwungen, westwarts auszuweichen, mussten ihre Lebens-
form neuen Gegebenheiten anpassen und sahen sich bald auch in Zweifront-
kriege verstrickt, da sie in die Jagdgrinde anderer ethnischer Gruppen
abgetrieben wurden. Wohl versuchte der amerikanische Kongress durch die
“Indian Removal Act” vom Jahre 1830 diesen Verdrangungsprozess durch
staatliche Landzuweisung und Schaffung von Reservationen in Griff zu
bekommen - im allgemeinen ohne jeden dauerhaften Erfolg. Die von der
Verdrangung betroffenen Ethnien wurden in ithrem gesellschaftspolitischen
und psychischen Gleichgewicht empfindlich gestort, und nicht selten endete,
was als Verdringung begonnen hatte, in der volligen Ausrottung. Ein
typisches Beispiel fiir diesen Vorgang geben die Sauk- und Fox-Indianer ab,
die nach 1810 ihre angestammten Jagdgriinde in Illinois verliessen und auf
Grund einer Landzuweisungsabmachung den Mississippi iiberquerten. Im
neuen Wohngebiet gerieten sie in Konflikt mit den dort anséssigen Sioux,
konnten sich nicht mehr ausreichend erndhren und waren zur Riickkehr
gezwungen. Dies betrachtete der Gouverneur von Illinois als feindlichen Akt
und befahl den Einsatz von Truppen. Zu den wenigen Uberlebenden des
nachfolgenden Massakers gehorte der Hauptling “Black Hawk’’; er wurde
zwar von Prisident Jackson in Audienz empfangen, verlor aber sein Stam-
mesgebiet vollstandig".

Was schliesslich die Versklavung betrifft, reprdsentiert sie insofern den
Kulturzusammenstoss auf besondere Weise, als sie weder Liquidation noch
Verdringung des Uberseebewohners zum Ziel hat, sondern im Gegenteil
dessen Erhaltung und Vermehrung, freilich innerhalb eines neugeschaffe-
nen, in jeder Hinsicht auf die Profitsteigerung des Kolonisten ausgerichteten

15 Morison, S.E., The Oxford History of the American People, Bd. II (New York 1972),
S. 187f.

30



Sozialzusammenhangs. Sklavenwirtschaft wurde vor allem in der Karibik, in
den amerikanischen Siidstaaten und in Brasilien betrieben. Ihre Triger
waren bekanntlich Schwarzafrikaner, die man in Westafrika raubte, gewalt-
sam iiber den Atlantik verschiffte, in Ubersee von ihren Angehérigen
trennte und zum Frondienst auf Zucker-, Tabak- und Baumwollplantagen
verschickte. Fiir viele Schwarzafrikaner kam die Versklavung der physischen
Ausléschung gleich: man schétzt, dass bereits auf dem Transport iiber den
Atlantik ein Drittel der Deportierten umkam; ein weiteres Drittel starb
wihrend des sogenannten ‘‘Seasoning”’, der Akklimatisationsphase in Uber-
see. Wer iiberlebte, wurde ins Zwangssystem der Sklavenfarm gepresst, war
der inneren Verlogenheit jener doppelten Loyalitat ausgeliefert, welche, wie
dies kiirzlich von K. De Queiros-Mattoso am Beispiel der brasilianischen
Sklaverei gezeigt worden ist, gleichzeitig die vollige Integration in die
Sklavengesellschaft und die blosse taktische Adaption an die weisse Herr-
schaft forderte'®. Auf der Sklavenfarm spielte sich der Kulturzusammenstoss
im engsten Kreise ab; die meisten der sittlich und psychisch korrumpieren-
den Erscheinungen dieses Vorgangs wurden hier in der Abgeschlossenheit
der Retorte zu derart angestauter Intensitdt gebracht, dass zuletzt auch die
Abschaffung der Sklavenwirtschaft und der Wechsel der Generationen das
tiefe Ressentiment der Rassen nicht mehr tilgen konnten.

Kulturbeziehung und Kulturzusammenstoss haben, sofern letzterer nicht
zur Beseitigung der Fremdkultur fiihrt, Akkulturationsvorgénge ausgelost,
die, bisher in der Kolonialgeschichte zu wenig beachtet, eine bald beschleu-
nigende, bald retardierende, jedenfalls im weitesten Sinn kulturbestim-
mende Auswirkung gehabt haben. Der amerikanische Ethnologe M.J. Hers-
kovits hat den Begriff wie folgt definiert: “Die Akkulturation umfasst
Erscheinungen, die aus dem direkten und dauernden Kontakt zwischen
Gruppen von Individuen verschiedener Kultur resultieren, zusitzlich der
daraus sich ergebenden Veridnderungen einer fiir die betroffene Kultur
charakteristischen Verhaltens- oder Denkform"”.” Zu den ersten Wissen-
schaftlern, die Akkulturationsvorginge an Ort und Stelle untersuchten,
gehorte der Englinder Malinowski, der unter dem Eindruck des durch die
stiirmische industrielle Entwicklung des imperialistischen Zeitalters verstirk-
ten Kulturdrucks auf archaische Volker diesen Prozess vielleicht etwas
einseitig sah und das passive Ausgeliefertsein der Fremdkultur iiberbewer-
tete. Wohl ist die Faszination durch technische Uberlegenheit bei den
meisten archaischen Volkern ausserordentlich gross, doch unterwarfen und
unterwerfen sich nicht alle diesem Einfluss riickhaltlos. Die Geschichte der
europdisch-liberseeischen Beziehungen zeigt vielmehr, dass die européische
Kultur nie geschlossen, als Ganzes, iibernommen worden ist, sondern dass

16 De Queiros-Mattoso, K., Etre ésclave au Brésil au XIVe—XIX¢ si¢cle (Paris 1970), S. 122.
17 Herskovits, M.J., Les bases de I’antropologie culturelle (Paris 1967), S. 216.

31



einzelne Kulturelemente auf eine sehr unterschiedliche Aufnahmebereit-
schaft gestossen sind. Dies gilt selbstverstindlich in erster Linie von den
hochentwickelten fernostlichen Kulturen, die im Sinne der ‘“kontrollierten
Kulturbeziehung” den europdischen, spiter auch den nordamerikanischen
Einfluss vorsichtig und bewusst zu filtrieren wussten. So schirmten sich die
Japaner, als sie den gesellschaftlich desintegrierenden Einfluss der portugie-
sischen Christenmission erkannten, sorgfiltig dagegen ab, iibernahmen aber
von den Holldndern begierig alles, was sie in naturwissenschaftlicher, ins-
besondere auch in medizinischer Hinsicht lernen konnten. Selektiv verfuhren
auch die meisten archaischen Volker, selbst wenn sie vielfach nicht von
rationalen Erwidgungen der wirtschaftlichen oder staatspolitischen Zweck-
dienlichkeit ausgingen und sich ihre Wahl leicht zum Nachteil der eigenen
Kultur auswirkte. So libernahmen die nordamerikanischen Prérieindianer
von den weissen Siedlern sehr schnell das Pferd, ziichteten und ritten es mit
unvergleichlichem Geschick und verwendeten es nutzbringend bei der Bison-
jagd; andererseits belasteten die Pferdediebereien, welche bald in Schwung
kamen, die innerindianischen Beziehungen betrdchtlich. Bei der Bewirt-
schaftung des Bodens verzichteten die Prérieindianer in der Regel auf den
Gebrauch europdischen Werkzeugs und die Aneignung neuer Praktiken;
hier hielten sie sich mit unerschiitterlichem Traditionsbewusstsein an die
hergebrachten Formen des Ackerbaus und blieben so von den Einkiinften
ihrer Jagdgriinde auf verhingnisvolle Weise abhingig.

Die Folgen der Ubernahme und Einverleibung fremden Kulturgutes sind
weitgehend bestimmt durch die Rigiditat der Flexibilitdt der betroffenen
Kultur. So setzten sich in ihrer Uberlieferung erstarrte, isoliert lebende
Kulturgemeinschaften, die dem “Challenge and Response”* des Kulturkon-
takts selten ausgeliefert gewesen sind, dem Risiko einer allgemeinen Zerset-
zung eher aus als Kulturen, die durch frithere Kontakte mit der Aussenwelt
herausgefordert worden sind. Die Arauak-Indianer auf Santo Domingo
waren dem kolonialwirtschaftlichen Ausbeutungssystem der Spanier in kei-
ner Weise gewachsen und starben innerhalb weniger Jahrzehnte aus; den
schwarzen Plantagensklaven gelang es zu iiberleben, weil sie, neben einer
ausserordentlichen physischen Widerstandskraft, tiber den an Kulturbezie-
hungen, besonders mit dem Islam, reichen Erfahrungshorizont ihrer west-
afrikanischen Geschichte verfiigten. In manchen Féllen, etwa bei manchen
nordamerikanischen Indianergesellschaften, konnten sich bereits einzelne
importierte Kulturelemente — Feuerwaffe, Branntwein, Geldwirtschaft — als
hochst explosiver Fremdkorper im stimmigen Gefiige ihrer Kultur erweisen,
selbst dann, wenn der Kontakt mit Weissen den sporadischen Charakter der
Kulturbegegnung langezeit beibehielt. Die negative Auswirkung eines sol-
chen Fremdkorpers war nicht immer so leicht abzusehen wie etwa beim

18 Toynbee, A Study of History, Bd. XIII, Reconsiderations (London 1961), S. 255f.

32



Branntwein; zu weit heimtiickischeren Formen der Schiadigung konnte es
kommen, wenn die jiingere Generation der betroffenen Kultur sich an das
importierte Kulturelement gewdhnte und es zu einem ‘‘cultural lag”, einer
Verschiebung im Verhiltnis der Generationen kam, die sich bei patriarcha-
lisch organisierten Gruppen katastrophal auswirken konnte.

Doch selbst in den Fillen, in denen die Ubernahme fremder Kulturele-
mente sich ohne existenzgefdhrdende Stérungen vollzieht, bleibt eine grund-
sdtzliche Problematik von Akkulturationsvermdgen bestehen. Indem nim-
lich ein Kulturelement sich verlagert, verdndert es sich und tritt in neue
Sinnzusammenhénge. Dies lésst sich besonders gut in jenem Bereich beob-
achten, in dem Europa ein eigentliches kulturelles Sendungsbewusstsein
entwickelte: im Bereich der Heidenmission. Bei der Rezeption religiésen
Ideenguts durch die Fremdkultur ereignete es sich, dass christliche Glau-
bensvorstellungen mit archaischen Bedeutungsinhalten erfiillt oder einer
angestammten Religion wesensfremde Heilserwartungen unterschoben wur-
den. In der Folge entstanden merkwiirdige synkretistische Formen der
Religiositdt, in denen sich, wie etwa auf Haiti, katholische Heiligengestalten
und westafrikanische Gottheiten in bizarrer Personalunion verbanden. In
den amerikanischen Siidstaaten, wo der protestantische Einfluss bestimmend
blieb, war eine derartige Identifikation unmdoglich; hier behalf man sich auf
Seiten der Schwarzen damit, dass man die biblische Offenbarung mit archai-
scher Symbolik anreicherte: so gewann etwa der Jordan-Fluss im Negro-
Spiritual einen entchristianisierten Sinn dadurch, dass man ihn jenen afrika-
nischen Stromen gleichsetzte, die, geméss angestammter Kulturtradition,
von den Geistern der Verstorbenen iiberquert werden miissen, bevor sie ins
Jenseits gelangen.

Dieses Phidnomen der “‘Re-Interpretation” kann bei der dominierten
Fremdkultur zu gefdhrlicher geistiger Unbehaustheit des Individuums fiih-
ren. Am Beispiel der westafrikanischen Stadtbevolkerung hat der Soziologe
Georges Balandier gezeigt, in welchem Grade sich der dort lebende
Schwarze bei unzihligen alltdglichen Entscheidungen vor das Dilemma
gestellt sieht, ob er nach iiberlieferten oder ibernommenen Grundsétzen
urteilen soll, und wie sehr er gezwungen wird, auf verschiedenen Registern
zu spielen”. In seinem Buch ‘“‘Schwarze Haut, weisse Masken” hat der
Westinder Frantz Fanon diese kulturelle Bedrohung fiir den Uberseebewoh-
ner auf die knappe Formel gebracht: “Insofern er die europaische Kultur als
ein Mittel begreift, sich von seiner Rasse zu 16sen, setzt er sich als Entfrem-
deter®.” Solche Entfremdung ist wissenschaftlich durchaus nachweisbar. So
stellt der Ethnologe Roger Bastide fest, dass sich schwarzafrikanische Tanzer
durch die Beriihrung mit dem klassischen Ballet nicht nur dusserlich neue

19 Balandier, Georges, Afrique ambigué (Paris 1957) S. 279ff.
20 Fanon, F., Schwarze Haut, weisse Masken (Frankfurt 1980), S. 84.

33



Formen der Bewegung angeeignet haben, sondern zugleich in ihrer “rhyth-
mischen Sensibilitdt” verdndert worden sind”. Ebenso lassen sich bei den
sogenannt kultischen Tanzen, welche Schwarzafrikaner neuerdings européi-
schen Touristen vorfithren, kommerzielle und erotische Motivationen erken-
nen, die ihnen urspriinglich vollkommen fremd gewesen sind. Entsprechende
Beobachtungen haben Bastide dazu gefiihrt, zwischen einer “formellen’ und
einer “‘materiellen’”” Akkulturation zu unterscheiden und damit die dusserlich
leicht erkennbare Aneignung fremder Kulturelemente von elementaren
Modifikationen der mentalen Struktur abzuheben®.

Natiirlich kann die Fremdkultur den Import européischer Kulturelemente
auch verweigern, ohne sich notwendigerweise physischer Vernichtung auszu-
setzen. So fliichteten gewisse indianische Ethnien unter dem Kulturdruck der
Frontier-Situation in fanatische Rituale, die den Charakter einer Riickbesin-
nung und oft geradezu pathologischen Ubersteigerung iiberlieferter Kultur-
formen hatten. Als eine Reaktion von dhnlicher, allerdings nicht resignier-
ter, sondern militanter Natur kann der Mahdi-Aufstand begriffen werden,
der um 1883 den Sudan erfasste und die dgyptisch-englische Machtstellung in
diesem Gebiet erschiitterte. In der Bewegung des Mahdi verbanden sich
“konservative Kulturrevolution” aus dem Geiste des Islams, fanatischer
Messianismus und Freiheitsbewegung gegen aussen mit einem totalen
Machtanspruch einer fithrenden Schicht im Innern — dhnliche Tendenzen
liessen sich im heutigen Libyen unter Ghadafi und im Iran unter Khomeini
nachweisen. Alle diese Versuche der “Gegen-Akkulturation” scheinen
indessen zum Scheitern verurteilt, und die irrationale Energie, die sie
entfachen, verpufft sehr rasch; in einem weltumspannenden, auf gegenseiti-
ger Abhidngigkeit beruhenden und gegenseitige Abhéngigkeit erzeugenden
Wirtschaftssystem ist mit dauerhaften Erfolgen solcher Wiedererweckungs-
bewegungen nicht zu rechnen.

Es versteht sich, dass Akkulturationsvorgdnge immer alle Beteiligten in
Mitleidenschaft ziehen, auch dann, wenn die technisch tiberlegene Kultur oft
als dominant erscheint und ihre Auswirkungen auf den “Unterlegenen”
offensichtlicher sind. Die Kolonialgeschichte kennt ungezihlte Beispiele von
Europiern, Waldldufern, Handlern, Militdrs und und selbst Missionaren, die
sich weitgehend in eine Fremdkultur integrierten, so sehr, dass Landsleute,
die ihnen spiter begegneten, schockiert davon berichteten, sie seien in
Lebensform und Verhalten vollig angepasst und nicht mehr ansprechbar
gewesen. Manchen Missionaren stand die Gefahr derartiger Barbarisierung,
wie man es nannte, tiglich vor Augen und sie suchten ihr durch Versetzung
oder das Gebet zu begegnen. Auffillig ist, dass die fremden Kulturelemente,
welche die weisse Kolonialgesellschaft aufnahm, wenn man von Drogen

21 Bastide, R., Le proche et le lointain (Paris 1970). S. 143.
22 Ibidem, S. 137ff.

34



absieht, selten jene zerstOrerische Wirkung entfalteten, die im umgekehrten
Fall hiaufig zu beobachten war. Hier zeigte sich der Vorteil der abendlidndi-
schen Kultur, der wohl auf weite Sicht folgenreicher blieb als deren milité-
risch-technische Uberlegenheit, und der darauf beruhte, dass diese Kultur
sich im Laufe einer &usserst wechselvollen Geschichte der Aneignung,
Umsetzung und Verwerfung fremder Einfliisse ein erstaunliches Vermdgen
zum Wandel und zur Erneuerung und damit zur vitalen Dynamik ihrer
Entwicklung hat erwerben kdnnen.

Kann ein Akkulturationsvorgang je als abgeschlossen gelten? Aus dem
Blickwinkel der zweiten Hilfte dieses Jahrhunderts urteilend, konnte man
dazu neigen, diese Frage zu bejahen. Es will heute in der Tat scheinen, als
habe jener Prozess der “Europdisierung der Welt”, den die iberischen
Volker im 15. Jahrhundert einleiteten, einen Grad globaler Verbindlichkeit,
eine Sogwirkung, erreicht, der sich auf die Dauer nichts entziehen kdnne.
Die Dekolonisation hat sich als vorwiegend politisch-rechtlicher Ablésungs-
prozess erwiesen, ausgeldst und vorangetrieben durch in Europa und den
Vereinigten Staaten entwickelte Vorstellungen vom Selbstbestimmungsrecht
der Volker und des Individuums. Zwar gehort die Berufung auf das eigene
kulturelle Erbe zu den hiufigsten Lippenbekenntnissen fiihrender Politiker
der “Dritten Welt”; kaum einer von ihnen aber hat sein Regierungspro-
gramm daraufhin ausgerichtet, vorkoloniale Zustinde herbeizufiihren und
die Einheit der autochthonen Kultur wieder herzustellen. So konnte sich
dann zuletzt ereignen, dass die Akkulturation, verstanden als das Produkt
des Kontakts zweier oder mehrerer sich als eigenstédndig erkennenden Kultu-
ren, in der Uniformitét einer einzigen ““Welt-Industrie-Kultur”* aufgehoben
wiirde; Akkulturation wiirde dann ganz auf die sogenannte Enkulturation,
auf eine innerkulturell erfolgende Eingliederung der jeweils nachfolgenden
Generation in ihre gesellschaftliche Umwelt, reduziert. Denkbar ist indessen
auch, dass sich auf der Grundlage der durch den Industrialismus bewirkten
kulturellen Integration der Erde einst wieder neue Kulturen unverwechsel-
baren Stils herausbilden kénnten, ja, dass ein solcher Prozess, fiir uns noch
kaum erkennbar, in Ansitzen bereits begonnen hat. In diesem Sinne hat
etwa der brasilianische Soziologe Gilberto Freyre geglaubt, von einer “luso-
tropischen Kultur” der ehemaligen portugiesischen Kolonialgebiete spre-
chen zu kénnen, die ihre Eigentiimlichkeit daraus beziehe, dass sich in ihr
drei Kulturen, die indianische, afrikanische und européische zu einer harmo-
nischen Mischkultur verbunden hétten™.

Die vorliegenden Ausfilhrungen haben versucht, den Kulturkontakt in
seinen kolonialgeschichtlich belegbaren Formen, ndmlich der Kulturbegeg-
nung, dem Kulturzusammenstoss und der Kulturbeziehung, sowie in deren

23 Gehlen, A., Anthropologische Forschung (Hamburg 1961), S. 132
24 Freyre, G., Condiciones etnoculturales en América Latina (Paris 1969).

a3



Auswirkungen vor Augen zu fiihren. Eine solche Thematik hat notwendiger-
weise universalhistorischen Charakter, nicht nur, weil sie die Grenzen loka-
ler, nationaler und kontinentaler Betrachtung sprengt, sondern auch, weil sie
vollig ausserhalb européischer Verhiltnisse, im Kontakt fremdartiger Kultu-
ren unter sich, ihre Berechtigung beweist. Im universalhistorischen Charak-
ter der Thematik liegen die interessantesten Fragestellungen noch zu leisten-
der Forschungsarbeit begriindet; einige von ihnen seien zum Schluss noch
genannt. Eine spezifische Aufgabe liegt zweifellos in der Erhellung jenes
Grenzraums zwischen den Kulturen, in welchem die wechselseitigen Ein-
fliissse unmittelbar wirksam werden. Die bisher iibliche Vorstellung, die den
geschichtlich Handelnden in diesem Grenzraum primér als Befehlsempfén-
ger einer entfernten Zentralbehérde sah, ist nicht mehr haltbar. Pierre
Chaunu hat in diesem Zusammenhang auf die Bedeutung der Distanzen
hingewiesen: Ein portugiesischer Gouverneur, der wéhrend seiner Amts-
dauer allenfalls ein einziges Mal Gelegenheit hatte, eine Anfrage in Lissabon
beantwortet zu erhalten, handelte anders, als ein Provinzbeamter im Mutter-
land selbst”®. Es ist unzweifelhaft, dass im Bereich des Kulturkontaktes
Sachzwinge und Freiheitsspielraum der handelnden Individuen und Grup-
pen jeder Kultur von anderer Natur sind und in anderem gegenseitigem
Verhiltnis stehen als anderswo. Der franzdsische Waldldufer in Kanada,
aber auch sein indianischer Fellieferant, sind, vom Kontext ihrer Kultur aus
gesehen, Aussenseiter. Jede Fragestellung, die wir an das Quellenmaterial
herantragen, hat diesen Umstand in Rechnung zu stellen.

Eine weitere erfolgversprechende Aufgabe wire im typologischen Ver-
gleich dhnlich strukturierter Phinomene zu sehen®. Kulturzusammenstosse
beispielsweise sind, in auffallend dhnlichen Ablaufmustern, weltweit und in
verschiedenen Zeitepochen zu beobachten. Die vergleichende Betrachtung
dieses Phidnomens, die prédzise Herausstellung der jeweiligen geographi-
schen, demographischen und politischen Sonderumstande, konnte zu neuar-
tigen Aufschliissen im Gebiet der historischen Konfliktforschung fiihren.
Dass solche Studien interdisziplindr erfolgen miissen, unter Einbezug ethno-
logischer, psychologischer und soziologischer Uberlegungen, versteht sich
von selbst; die primér geschichtswissenschaftliche Zielsetzung wiirde davon
nicht bertihrt.

Eine weitere Fragestellung, die das Studium des Kulturkontaktes aus
universalhistorischer Blickweite nahelegt, betrifft das Problem der zeitlichen
Strukturierung und der Periodisierung der Weltgeschichte”. Am Beispiel des
Ahnenkults kann gezeigt werden, dass nicht nur Hochkulturen wie die
européisch-amerikanische, die islamische, indische und chinesische, sondern

25 Chaunu, P., Conquéte et exploitation des nouveaux mondes (Paris 1976).
26 Maier, F.G., Das Problem der Universalitit; in: Geschichte heute (Géttingen 1973), S. 103.
27 Vgl. dazu Schulin, E., Universalgeschichte (Koln 1973), S. 132ff.

36



auch die archaischen Kulturen einen jeweils unterschiedlichen Zeitbegriff
und einen unterschiedlichen Grad historischen Interesses herausgebildet
haben. Kulturkontakte fiihren folglich auch zur Konfrontation verschiedener
Vorstellungswelten, Zeit und Geschichte betreffend. In diesem Zusammen-
hang waren bisher sehr vernachlissigte Probleme abzukldren. Auf welche
Weise, konnte man etwa fragen, wird der Kulturkontakt von den Betroffe-
nen in den Sinnzusammenhang ihres Geschichtsbilds integriert? Bringt der
Kulturkontakt Verdnderung in den althergebrachten zeitlichen Ablauf
bestimmter Prozesse, kommt es zu Rhythmusstorungen, Rhythmusiibertra-
gungen, und, wenn ja, welches sind die Auswirkungen solchen Wandels auf
die kollektive Mentalitdt. Lassen sich tiberhaupt giiltige Aussagen iiber das
Verhiltnis der Kulturen innerhalb der Zeit, iiber die Vor-, Nach- oder
Gleichzeitigkeit ihrer inneren Entwicklung machen? Solche Fragen haben,
an konkreten Tatbestinden abgehandelt, ihren heuristischen Wert, falls der
Versuchung widerstanden wird, sie in den Dienst geschichtsphilosophischer
Systematik zu stellen.

Natiirlich birgt das Studium des Kulturkontaktes durch den Kolonialhisto-
riker auch spezifische Schwierigkeiten in sich. Zwei von diesen, die eine
philologischer, die andere philosophischer Natur, seien noch erwéhnt. Es ist
bekannt, dass unsere Kultur von der Fiille der Aufzeichnungen her gesehen,
die sie iiber ihre eigene Vergangenheit hinterlassen hat, einmalig ist. Die
Geschichte anderer Kulturen ist liickenhafter dokumentiert und oft nur
miindlich iiberliefert; einzelne schriftliche Uberlieferungen sind noch nicht
entziffert. Die andere Schwierigkeit ist philosophisch-hermeneutischer Art.
Wenn es schon kein Leichtes ist, mag man fragen, sich in die Vergangenheit
der eigenen Kultur einzufiihlen, muss es dann nicht vollig aussichtslos
scheinen, den Stil einer Fremdkultur liberhaupt je verstehen zu kénnen?
Eine Hoffnung, dieser philologischen und hermeneutischen Problematik
Herr zu werden, scheint mir in der sich zunehmend akzentuierenden Mitar-
beit von Kollegen aus nicht europdischen Kulturregionen zu liegen. In
gemeinschaftlicher Bemiihung mit Historikern, die mit den wissenschaftli-
chen Methoden, wie sie unsere Kultur entwickelt hat, vertraut sind und sich
zugleich das Bewusstsein ihrer eigenen Geschichtlichkeit bewahrt haben, ist
meines Erachtens die Moglichkeit verborgen, Blickpunkte aufzufinden, von
denen her sich die Geschichte der Kulturen neu erschliesst.

Zusammenfassung
Die Geschichtsschreibung der europdisch-liberseeischen Beziehungen hat

sich im Zusammenhang mit der Dekolonisation zunehmend aus europazen-
trischen Befangheiten gelost. Die Vorginge an der Peripherie der Kolonial-

37



reiche sind fiir den modernen Historiker wichtiger geworden als das Gesche-
hen in den europiischen Metropolen. Dadurch hat sich die Uberseege-
schichtsschreibung auch gegeniiber der Ethnologie gedffnet. Der vorliegende
Aufsatz, der verschiedene Formen des Kulturkontakts aus historischer Sicht
vorfiihrt, mochte auf interdisziplinire Zusammenhdnge hinweisen und zu
vermehrter Zusammenarbeit zwischen den Fachdisziplinen hinfihren.

38



	Kulturbegegnungen und Kuturzusammenstoss in der Sicht des Kolonialhistorikers

