
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 8 (1984)

Artikel: Zum Verhältnis von Ethnologie und Geschichtswissenschaft

Autor: Szalay, Miklós

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007691

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007691
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miklôs Szalay

Zum Verhältnis von Ethnologie und
Geschichtswissenschaft

Vorbemerkung

Die Frage nach dem Verhältnis von Ethnologie und Geschichtswissenschaft
kann - wie die Frage nach dem Verhältnis von Wissenschaften überhaupt -
von verschiedenen Seiten her abgehandelt werden. Im folgenden sollen die
beiden Fachdisziplinen in wissenschaftstheoretisch-methodologischer
Hinsicht verglichen werden. Wie verhält sich Ethnologie und wie verhält sich
Geschichtswissenschaft zu dem sich stets stellenden Problem des "Allgemeinen

und Partikulären" - dies genau ist die Frage, der in diesem Beitrag
nachgegangen werden soll1.

Geschichtswissenschaft: Die Überwindung des Historismus

Lévi-Strauss sieht in seiner auch ausserhalb des Faches bekannt gewordenen
und daher besonders beachtenswerten Gegenüberstellung von Ethnologie
und Geschichtswissenschaft11 nur einen wesentlichen Unterschied zwischen
den beiden Disziplinen. Dieser bestehe in der Wahl unterschiedlicher
Perspektiven: "... die Geschichte ordnet ihre Gegebenheiten in Bezug auf die
bewussten Äusserungen, die Ethnologie in Bezug auf die unbewussten
Bedingungen des sozialen Lebens" (Lévi-Strauss 1967 : 32). Anders drückt
er den postulierten Unterschied folgendermassen aus: "In diesem Sinne

rechtfertigt die berühmte Formulierung von Marx: 'Die Menschen machen
ihre eigene Geschichte, aber sie machen sie nicht aus freien Stücken' in ihrer
ersten Hälfte die Geschichtsschreibung und in ihrer zweiten die Ethnologie"
(1967 : 38).

Ethnologie und Historie beziehen demnach jeweils verschiedene Sphären
der sozialen Realität in ihre Betrachtung ein: Die Ethnologie sei auf das

1 Dieser Beitrag ist eine leicht abgeänderte und erweiterte Fassung der entsprechenden
Ausführungen in meinem Buch "Ethnologie und Geschichte" (Szalay 1983). Für die
Erlaubnis des Abdrucks danke ich dem Dietrich Reimer Verlag.

2 Ich meine den mehrfach abgedruckten und in seine "Anthropologie structurale" als Einleitung

aufgenommenen Aufsatz "Histoire et ethnologie". Hier zitiert nach der deutschen
Ausgabe, Lévi-Strauss 1967 : 11-40.

3



Reich der Notwendigkeit, die Geschichtswissenschaft auf das Reich der
Freiheit fixiert. Die Ethnologie sei das Studium des Strukturellen, Regelhaften

und Allgemeinen, die Historie das des Intentionalen, Einmaligen und
Besonderen. Die Geschichtswissenschaft sei eine individualisierende (her-
meneutische), die Ethnologie eine generalisierende (analytische) Wissenschaft.

Weiter unten nimmt jedoch Lévi-Strauss diese Trennung teilweise wieder
zurück: "... wenn der Ethnologe seine Analyse hauptsächlich den unbewus-
sten Elementen des sozialen Lebens widmet, wäre es absurd anzunehmen,
dass der Historiker diese nicht kennt. Wir leben nicht mehr in einer Zeit
der politischen Geschichte ..." (1967 : 38).

In der Tat war eine Abgrenzung von Ethnologie und Geschichtswissenschaft,

wie diese bereits Ende der 40er Jahre - Lévi-Strauss' Aufsatz erschien
erstmals 1948 - vor allem in Frankreich betrieben wurde, auf der Grundlage
eines individualisierenden bzw. generalisierenden Ansatzes, wie es Lévi-
Strauss zunächst versucht hat, nicht mehr recht möglich. Die im Historismus
wurzelnde Tradition der Geschichtswissenschaft, die das Bewusstseinsmäs-
sige und Intentionale auf der einen Seite und das Ereignishafte und Einmalige

auf der anderen in den Mittelpunkt des historischen Interesses rückte, ja
die historische Wirklichkeit auf diese Aspekte reduzierte - "... die
Geschichte setzt sich aus einmaligen und unwiederholbaren menschlichen

Handlungen zusammen, die von Wille und Absicht erfüllt sind"' war
dort bereits weitgehend überwunden. Die Kritik "an der konventionellen,
auf deutschen Mustern beruhenden Geschichtsforschung" hat sich in Frankreich

bereits während der 1890er Jahre angebahnt (Iggers 1978 : 63) und den

Weg einer geschichtswissenschaftlichen Praxis geebnet, deren Interesse auch
immer mehr - ganz deutlich nach etwa 1930 - auf die gleichbleibenden und
wiederkehrenden Merkmale des historischen Gegenstandes gerichtet war.'

Ein Trend zur Einbringung von Forschungsprinzipien generalisierender
Wissenschaft in die historische Forschung setzte, wenn auch in anderer Form
als in Frankreich, auch in Amerika während der 40er Jahre ein.5

3 So Georg G. Iggers summarisch über den Geschichtsbegriff des Historismus in seiner
"Deutschen Geschichtswissenschaft: Eine Kritik der traditionellen Geschichtsauffassung von
Herder bis zur Gegenwart". 1971 : 13.

4 Diese Entwicklung wird ab 1929 vor allem von der Zeitschrift "Annales" (Annales d'histoire
économique et sociale). Paris, getragen. (Ab 1946 heisst diese Zeitschrift, nachdem sie
vorher schon zweimal ihren Titel geändert hatte. "Annales: Economies, sociétés,
civilisations".) Guter Überblick über diese Entwicklung in: Iggers 1978 : 55-96. Cf. auch Wüstemeyer

1967 : 1-45.
5 Cf. The Social Sciences in Historical Study: A Report of the Committee on Historiography,

Social Science Research Council. Bulletin 64, 1954. Für eine knappe Übersicht: Frisch. M.,
Neue Wege in der amerikanischen Sozialgeschichte, beigegeben in: Iggers 1978 : 219-257.
Für die frühere amerikanische Geschichtsschreibung cf. Commager 1950.

4



Später erst erfolgte die Abwendung von der individualisierenden Perspektive

bzw. die Korrektur oder Komplettierung derselben durch den
generalisierenden Ansatz in Deutschland und im deutschen Sprachbereich. Hier
hatte die Geschichtswissenschaft seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert und
insbesondere seit Leopold von Ranke bekanntlich einen stark partikularisti-
schen Kurs verfolgt. "Jede Epoche ist unmittelbar zu Gott" (Ranke
18995 : 17), d.h. unvergleichbar und nur mit den ihr eigenen Massstäben zu
messen. "Individuum est ineffabile",6 d.h. einer begrifflichen Betrachtungsweise

unzugänglich. "Nicht die allgemeinen Tendenzen entscheiden in dem
Fortgang der Geschichte, es bedarf immer grosser Persönlichkeiten, um sie

zur Geltung zu bringen".1 Dies waren u.a. die Sätze, welche die deutsche
Geschichtswissenschaft geprägt haben.

Der Historismus, d.h. der individualisierende Forschungsansatz mit all
seinen ontologischen, wertphilosophischen und politischen Implikationen,8
bestimmte diese Geschichtswissenschaft bis Ende der 1950er Jahre.1' Während

der 60er Jahre hat sich die deutsche Geschichtswissenschaft gegenüber
der Soziologie geöffnet und gleichzeitig von einer einseitig partikularisti-
schen Ausrichtung distanziert.10 Trotz der Vielfalt der Auffassungen in
verschiedenen Fragen ist der Trend seitdem eindeutig: "Weg von einer sich
ausschliesslich als 'individualisierende' und 'verstehende' Geisteswissenschaft

betrachtenden Geschichtsforschung zu einer Geschichtswissenschaft,
die hermeneutische Interpretation mit sozialwissenschaftlichen Fragestellungen

und Methoden enger verbindet" (Iggers 1978 : 156).
Der herkömmliche Dualismus zwischen Szientismus und Historismus -

zwischen Natur- und Geisteswissenschaften - ist für die moderne
Geschichtswissenschaft wohl überall weitgehend überwunden." Der von Lévi-Strauss
zitierte Marxsche Satz ist für sie kaum trennbar. Selbst Theodor Schieder,
ein eher konservativer, noch von der Tradition des Historismus geprägter
Historiker, formuliert neuerdings: "Die ältere Gegenüberstellung von Erklären

und Verstehen ist aus verschiedenen Gründen obsolet geworden." Einer-

6 Meinecke (1936 1959) verfolgt den Satz bis zu seinen Ursprüngen zurück.
7 Leitmotivisch in verschiedenen Formulierungen in Rankes "Weltgeschichte" (1881-1888,

z.B. Teil 3, Abtg. 1 : 3-5; Teil 3, Abtg. 2 : XI; Teil 7 : 7; Teil 9. Abtg. 1 : 272). Cf. auch
Meinecke 1936 =1959.

8 Cf. hiezu Iggers 1971 und meine bald zu publizierende Arbeit "Historismus und Kulturrelativismus".

9 Einen sehr guten Überblick darüber gibt Iggers mit viel Literatur in seinem 1971 erschienenen

Buch.
10 Cf. hiezu etwa: Wehler 1972, 1973; Geiss 1972; Rürup 1977. Guten Überblick über den

Bruch mit der Tradition des Historismus in der deutschen Geschichtsschreibung gibt Iggers
(1978 : 97-156). Zu verweisen ist in diesem Zusammenhang auch auf die programmatische,
1975 gegründete Zeitschrift "Geschichte und Gesellschaft: Zeitschrift für Historische
Sozialwissenschaft".

11 Cf. hiezu Iggers 1978.

5



seits sei der Gesetzesbegriff selbst in den Naturwissenschaften in seiner
früheren Strenge problematisch geworden (Wahrscheinlichkeitsgesetze).
Andererseits sei klar geworden, dass der historische Zusammenhang nicht in
dem aufgeht, "was die Menschen wechselseitig intendieren" (Schieder
1972 : 295-296).12

Der individualisierende Ansatz war während des 19. Jahrhunderts derart
zum methodischen Prinzip der Historie geworden, dass das partikularisie-
rende Vorgehen in den Wissenschaften gleichsam als das historische bezeichnet

wurde. Der oft beschworene Gegensatz zwischen Geschichts- und
Sozialwissenschaften meint den Dualismus zwischen individualisierender und
generalisierender Methode, zwischen idiographischer und nomothetischer
Verfahrensweise, wie es in der Erkenntnistheorie des späten Historismus nach
Wilhelm Windelband (1919 : 136-160) bekanntlich heissen sollte. "Historyand Science in Anthropology" - so auch der Titel eines Aufsatzes von A.L.
Kroeber (1935 : 539-569), der den wissenschaftstheoretischen Standort der
Ethnologie zu bestimmen sucht - meint den partikularisierenden und den
generalisierenden Ansatz in der Ethnologie.

Angesichts dieser Sachlage ist es interessant festzustellen, dass die
Geschichtswissenschaft zwar während der Aera des Historismus vom parti-
kularistischen Geist dominiert, jedoch auch damals nicht - und selbst in
Deutschland nicht - vollends von diesem bestimmt wurde. Historiker wie
Karl Lamprecht, Kurt Breysig und Otto Hintze veröffentlichten hier bereits
gegen Ende des 19. Jahrhunderts Arbeiten, die eine von der herrschenden
Auffassung deutlich abweichende Meinung vertraten. Es kommt in ihren
Schriften ganz klar die Auffassung zum Ausdruck, dass sich die historische
Realität einer individualisierenden, auf das Besondere gerichteten
Betrachtungsweise nur teilweise erschliesst.13

Es ist vielleicht nicht unwichtig, auch darauf hinzuweisen, dass sich der
Historismus gegenüber der Problematik des Allgemeinen in einem bestimmten

Sinne bejahend verhielt. Das von der Historischen Schule bejahte
Allgemeine war jedoch kein empirisches, wie das hier und von den Kritikern
des Historismus gemeinte Allgemeine, sondern ein metaphysisches
Allgemeines. Dieses Allgemeine - mit Gott, Geist, Idee gleichgesetzt - nimmt
nach Ansicht des Historismus in jedem Individuellen Gestalt an, es dient ihm
sozusagen als Substrat.14 Der Historismus ist der Meinung, dass das Individu-
12 Der Aufsatz errschien ursprünglich 1971. Der Begriff des Erklärens bzw. Verstehens diente

vor allem ab den 1920er Jahren zur Abgrenzung zweier wissenschaftlicher Programme, wie
sie in den in ihrer Zugangsweise zur Wirklichkeit schlussfolgernden und generalisierenden
Natur- und den nichtschlussfolgernden, individualisierenden Geisteswissenschaften zumAusdruck kommen (Heussi 1932 : 36 und bes. 60; Gomperz 1929).

13 Cf. etwa Lamprecht 1891-1909, 1896, 1900. Über Lamprecht allgemein Iggers 1971, 1978
passim. Hintze 1897 : 60-67. Über Breysig siehe vor allem Brocke 1971.

14 Interessant in diesem Zusammenhang auch Rankes Begriff der Universalgeschichte
Darüber: Butterfield 1955 : 100-141.

6



elle immer eine Erscheinungsform des Generellen ist. Daher fasst nach
dieser Ansicht der Historiker, der das Individuelle beschreibt, zugleich -
"ohne lange Umschweife" (Ranke) - auch immer das Allgemeine.
Meinecke: "Das Allgemeine ist die höchste der jeweils sichtbaren geschichtlichen

Individualitäten, die alle übrigen umfassende" (1936 1959 : 593).
Die Annahme eines hinter jedem Singulären sich verbergenden Allgemeinen

bewahrte den Historismus vor einem extremen Relativismus, dessen

Gefahr in seinem Ansatz von Anfang an mitgegeben war. Iggers: Was die
historistische Tradition "vor ethischem und erkenntnistheoretischem
Relativismus bewahrte, war ihr tiefer Glaube an eine metaphysische Wirklichkeit
jenseits der geschichtlichen Welt. Ihre Überzeugung lief darauf hinaus, dass

die verschiedenen Kulturen" und auch sonstige individuelle Grössen "nur
die mannigfachen Aspekte jener Wirklichkeit widerspiegelten" (1971 : 24).

Das Problematischwerden der metaphysischen Grundannahmen nach 1900

und insbesondere nach dem Ersten Weltkrieg bewirkte denn auch die

sogenannte "Krise des Historismus" (Troeltsch 1922; Heussi 1932; Iggers
1971 : 227-295). "Der tiefe Glaube an die letzte Einheit des Lebens in
Gott" (Iggers 1971 : 21) blieb freilich für die praktische Forschung ohne
Relevanz (cf. auch Meinecke 1936 1959 : 378-388).

Eine gewisse Verwandtschaft ist hier zum ethnologischen Kulturrelativismus

unverkennbar: Der Kulturrelativismus anerkennt zwar "die psychische
Einheit der Menschheit" (Rudolph) - "... the human mind develops everywhere

according to the same laws" (Boas 1940 : 637) -, vertritt jedoch die
Ansicht, dass diese Einheit angesichts der intrakulturellen Ähnlichkeiten
und interkulturellen Unterschiede, welche der jeweiligen Kulturzugehörigkeit

entsprechen, als "so gut wie substanzlos" angesehen werden kann

(Rudolph 1968 : 273).15

Ethnologie und Ethnographie

Wenn Lévi-Strauss die Ethnologie als eine Wissenschaft des Allgemeinen
und Regelhaften bestimmt, so meint er - wie er sagt - Ethnologie "im
strengen Sinne". Traditionsgemäss unterscheidet Lévi-Strauss zwischen
Ethnologie und Ethnographie. Unter Ethnographie versteht er - wie auch
andere Fachvertreter - die Beobachtung und Beschreibung von menschlichen

Gruppen in ihrer Besonderheit. Ethnologie sei die vergleichende Aus-

15 Historismus und Kulturrelativismus ähneln sich auch in manch anderen Belangen. Cf. hiezu
meine oben in Fussn. 8 angezeigte Arbeit.

7



wertung des von dem Ethnographen gebotenen Materials. Zweck des
Vergleichs sei die Formulierung allgemeiner Aussagen.

Soweit Ethnologie als Ethnographie verstanden wird, stimmt sie nach
Lévi-Strauss - und hierin ist er mit einer ganzen Anzahl von Ethnologen
einig (Kroeber 1935; Redfield 19652; Evans-Pritchard 1950 1968) - in
wissenschaftstheoretisch-methodologischer Hinsicht mit Historie, wie er sie

definiert hat, überein. Beide gehen von einem individualisierenden Ansatz
aus, bezwecken das gleiche und verfahren ähnlich. Das Ziel beider
Wissenschaften sei es, uns jene Gesellschaften, die sie untersuchen, verständlich zu
machen, d.h. deren besondere "Erfahrung" (Lévi-Strauss) so zu vermitteln,
dass sie Menschen eines anderen Landes oder einer anderen Zeit als Erfahrung

zugänglich wird. "Und sie gelangen dahin unter den gleichen Bedingungen:

Übung, Strenge, Sympathie, Objektivität" (Lévi-Strauss 1967 : 31).
Diese Vermittlung oder Übersetzung - es sei hier noch angemerkt - kann

allerdings, wie Lévi-Strauss richtig einräumt (1967 : 30-31), nicht erfolgen
ohne den Preis einer gewissen Verzerrung. Damit das uns Unvertraute
vertraut gemacht werden kann, muss es auf die Ebene unserer Erfahrung
gehoben, also bis zu einem gewissen Grade verallgemeinert werden. Hierin
liegt bekanntlich eines der Grundprobleme der ethnographischen und auch
historischen Beschreibung (cf. hiezu Stagl 1981 : 30).

Wie ist nun das Verhältnis von Ethnologie und Ethnographie im Sinne

generalisierenden bzw. individualisierenden Verfahrens? Lévi-Strauss'
Ausführungen erwecken darüber einen falschen Eindruck. Die Frage, ob in der
Ethnologie stets zur Formulierung genereller Aussagen fortgeschritten wird
und wurde, oder umgekehrt, ob der Formulierung von verallgemeinerten
Sätzen stets auch eine entsprechende beschreibende Tätigkeit vorausging,
wird zwar nicht gestellt, aber implizit bejaht.

Die Geschichte unseres Faches zeigt aber eher das Gegenteil:16
Im 19. und frühen 20. Jahrhundert war die ethnologische Forschung durch

den nomothetischen Wissenschaftsansatz bestimmt. Sehr wenig beschreibende

und viel komparative Arbeit wurde geleistet. Die Daten entnahm man
Berichten, deren Autoren Amateurethnographen waren (Reisende, Missionare,

Kolonialbeamte). Ziel der Forschung war die Formulierung von
Entwicklungsgesetzen. Dies ist die Zeit der sogenannten Lehnstuhl-Ethnologie.
Evolutionismus und Diffusionismus - in ihren Prämissen bekanntlich zwar
verschiedene, in den Zielsetzungen jedoch gleiche Denkansätze - beherrschten

die ethnologische Forschung. Theorie stand weit über Feldpraxis.
Dementsprechend war auch der Status des theoretisch arbeitenden Lehnstuhl-

16 Sehr gut diesbezüglich Harris 1969. Für einen knappen Überblick über die wissenschafts¬
theoretischen Trends in der Ethnologie, namentlich der amerikanischen Ethnologie seit
ihren Anfängen siehe neuerdings Gerber 1978.

8



Ethnologen weit höher als der des Daten liefernden "Feldforschers", dessen
Arbeit als nicht eigentlich wissenschaftlich angesehen wurde.17

Von Anfang dieses Jahrhunderts an, insbesondere seit den 20er Jahren, bis
in die 50er Jahre hinein war die ethnologische Forschung dem partikularisti-
schen Ansatz verpflichtet: Viel beschreibende und wenig vergleichende
Arbeit wurde getan. Es ist die Aera der Feldforschung und des Kulturellen
Relativismus, eingeleitet von Franz Boas und Bronislaw Malinowski. Es ist
auch die Zeit, da sich die Ethnologie gegenüber anderen Sozialwissenschaften

durchsetzte und sich als eine der wichtigsten unter ihnen profilierte. Die
Forschungstätigkeit fand ihren literarischen Ausdruck vor allem in der
Stammesmonographie. Das Genre der auf Feldforschung basierenden
ethnographischen Monographie gehört zweifellos mit zu den Aktiva, welche der
Ethnologie bis zur Jahrhundertmitte zu ihrem grossen Erfolg verhalfen.
Manche Ethnologen sehen denn auch - sicherlich nicht zu Unrecht - die
grösste Leistung des Faches in seinem deskriptiven Beitrag. G.P. Murdock
z.B.: "I have no hesitation in characterising the corpus of descriptive
ethnography which we have produced as by far the greatest achievement in
anthropology - the crowing glory of our discipline" (1971 : 17).

Für den Erfolg der Ethnologie war wohl neben der ethnographischen
Beschreibung vor allem auch die Ideologie massgeblich, die sie mit dem
Konzept des Kulturrelativismus anbot.18 Der Kulturelle Relativismus erhob
bekanntlich den Anspruch, Ausdruck eines neuen Humanismus zu sein
(Stagl 1974 : 109-115). Seine die Toleranz, d.h. "die Anerkennung aller
möglichen Lebensformen" ("the recognition of many possible ways of life"),
wie Margaret Mead sagt (1949 : 161-162), zum zentralen Wert erhebende
Philosophie machte die Ethnologie für sehr viele junge Leute als Studienfach
anziehend und tut es zum Teil heute noch. "Im Namen dieses neuen
Humanismus ist die Ethnologie in Amerika aus einer primär wissenschaftlichen

Disziplin zu einem persönlichkeitsbildenden Lehrfach geworden"
(Stagl 1974 : 110).

Die wissenschaftliche Tradition, die sich in der ersten Hälfte dieses
Jahrhunderts konstituierte, prägt das Fach sehr stark heute noch. Ja, sie erhielt
ihre spitzeste Formulierung während der 60er Jahre in der sogenannten

17 Cf. hiezu Stagl 1974 : 102-103. Das Verdienst, die Feldarbeit auf den Rang wissenschaftli¬
cher Tätigkeit erhoben zu haben, kommt nach Harris Boas zu: "What was unique in Boas'
case was not the emphasis on field research and collection of facts, but his insistence that
these activities were more critical, more prestigeous, and more scientific than theory-making
on any scale, grand or small" (Harris 1969 : 257). Den Weg dazu ebnete aber wohl bereits
Adolf Bastian (cf. Girtler 1979 : 28).

18 Herskovits 1948: "... the philosophy of cultural relativism has to come to dominate most
anthropological thoughts and, indeed, social science in general" (1948 : 618).

9



Ethnoscience oder New Ethnography," die - wie der extreme Historismus
eines Wilhelm Dilthey etwa (Dilthey 1959) - das Kulturelle vollends auf das
Bild reduzierte, das sich darüber jene machen, die es jeweils leben. Zugänglich

gemacht wird dieses Bild für die Wissenschaft im Vollzug des schwierigen

Versuchs, "to get inside of other people's head" (Harris 1969 : 269).
Die Tatsache, dass es während der vom Kulturellen Relativismus geprägten

Periode Forscher bzw. Schulen gab, die sich zu einem generalisierenden
Wissenschaftsansatz bekannten, oder, wie Radcliffe-Brown formulierte, eine
"Naturwissenschaft" der Gesellschaft im Sinne hatten (Radcliffe-Brown
1948), darf uns nicht irreführen. Diese Forscher, wie die englischen Struktur-
funktionalisten und die französischen Strukturalisten, führten ihre Arbeit,
die in der Hauptsache Feldarbeit war, weitgehend im Geiste des Partikularismus

durch. Zwischen ihrer beschreibenden und theoretischen Arbeit blieb
ein Graben. Ihr theoretischer Beitrag blieb sowohl in quantitativer wie auch
in qualitativer Hinsicht weit hinter ihrem beschreibenden zurück. Die szienti-
stische Zielsetzung blieb in Wirklichkeit vor allem ein Programm (cf. Evans-
Pritchard 1950 1968 : 20; Redfield 19652; Harris 1969 passim).

Seit Mitte der 50er Jahre ist wieder das Aufkommen generalisierender
Betrachtungsweisen zu verzeichnen: der sogenannte Neoevolutionismus mit
seinen Spielarten ("Kulturmaterialismus", "Kulturökologie") (Harris
1969 : 605-685; Naroll und Cohen 1970; Service 1971; siehe auch Gerber
1978 : 77-78 und Stagl 1981). Eingeleitet wurde dieser Trend bereits während

der 30er Jahre durch die mit G.P. Murdocks Namen verbundene
korrelationsstatistische Forschung2".

Im Zusammenhang mit dem Aufkommen generalisierender Forschungsansätze

kam eine abwertende Haltung gegenüber der Ethnographie auf, die
zuweilen explizite Formen annahm: Es sei das Gebot der Zeit, sagt z.B.
W.E. Mühlmann - in auffallender Umkehrung der Ansichten eines Franz
Boas, der vor allem Daten einholen und beschreiben wollte21 -, das
angehäufte ethnographische Material theoretisch auszuwerten. Eine Vermehrung
desselben - von Boas noch als die eigentliche Aufgabe angesehen - sei nicht

19 Über diese Begriffe informiert am besten vielleicht W. Sturtevant, der die Bezeichnung
"New Ethnography" auch geprägt hatte (1964 : 99-131). Für weitere Literaturangaben
hiezu cf. Gerber 1978 : 76.

20 Darüber im einzelnen Harris 1969 : 605-633.
21 "If we want to make progress we must insist upon critical methods, based not on

generalities but on each individual case" (Boas 1940 : 435). Der Aufsatz, aus welchem das

Zitat stammt, erschien ursprünglich 1896. Boas' wissenschaftliche Haltung war bekanntlich
gekennzeichnet durch einen, wie W. Rudolph über ihn und die Boasianer im allgemeinen
sagt, "methodologischen Empirismus" (Rudolph 1968 : 272), ja man kann fast sagen durch
eine übertriebene Faktengläubigkeit. Hierin ähnelt Boas stark Ranke. Ich hoffe, bald auf
diese und ähnliche Parallelen zwischen Boas und Ranke bzw. der von ihnen begründeten
wissenschaftlichen Traditionen in einer Arbeit ausführlich hinweisen zu können (siehe oben
Fussn. 8). Zu Boas' Empirismus cf. besonders Smith 1959 : 46-60.

10



anzustreben, auch deswegen, weil im Feld kaum noch neues Material
aufgefunden werden könne, das theoretisch von Relevanz wäre (Mühlmann

: 186-187). Mit einem ähnlichen Argument möchte E.R. Service die

Ethnographen anstatt auf Feldforschung auf die kritische Überprüfung des

vorhandenen Materials verpflichten (1971 : 151-157).
Solche Argumentation ist auch im Zusammenhang mit anderen Faktoren

zu sehen - worauf Mühlmann und Service eigentlich bereits hinweisen -, wie
z.B. der "weitgehenden 'Ausforschung' der Welt der Primitivkulturen mit
den Mitteln des Malinowski'schen Feldforschungs-Paradigmas" (Stagl
1981 : 31) und dem veränderten Status des traditionellen Gegenstandes der
Ethnologie (Szalay 1975).

Diese Status-Veränderung ist zum Teil eng verbunden mit dem
Zusammenbruch des Kolonialsystems. Die Völker, die einst Gegenstand der
Ethnologie bildeten, bringen nun immer mehr ihren Standpunkt zum Ausdruck
und fordern seine Geltung. In der Art, wie sie es tun, können wir durchaus
das Eintreffen jenes Phänomens erblicken, das von Julius Lips bereits für die
40er Jahre erwartet wurde: "Der Eingeborene schlägt zurück" (cf. Koepping
1973 : 266). Die Möglichkeiten der Feldarbeit sind infolge des allgemeinen
Widerstandes von Seiten derer, die Gegenstand der Forschung bilden bzw.
von deren Sprecher limitiert. Zudem stellen die Gesellschaften, die der
Ethnologe heute in Übersee vorfindet, mehrheitlich keine einfachen
Organisationsformen dar, sondern sind komplexe Gebilde, denen er mit den

Mitteln, die ihm sein Fach zur Verfügung stellt, nur schwer beikommt. Der
traditionelle Gegenstand der Ethnologie, die einfachen, sogenannten
primitiven oder naturvölkischen Gesellschaften, ist weitestgehend historisch
geworden; er ist uns nur mehr mit Hilfe der Methoden der Geschichtsforschung

zugänglich. Stammesgesellschaften können im Feld nur noch in den
wenigen entlegenen Rückzugsräumen der Erde studiert werden.

Folgendes sei hier noch angemerkt: Der von Mühlmann und Service
befürwortete Weg führt das Fach ipso facto weg von der Bindung an die
Feldforschung - von einer Methode, die während der klassischen Epoche der
Disziplin (von Anfang der 20er bis Ende der 50er Jahre) zum unabdingbaren
Instrumentarium der Ethnologie gehörte. Nicht zuletzt durch sie erlangte das
Fach seine Identität, die Feldforschung ist zu dessen Fundament geworden.
L. Holy: "The basic principle of social anthropology, can, perhaps, be

expressed most briefly by the simple sentence 'go to the field, young man'"
(1968 : 5; cf. auch Stagl 1974).

Auch eine historisch ausgerichtete ethnologische Forschung, die im
Betrieb unserer Wissenschaft einen immer grösseren Platz einnimmt, löst das
Fach weitgehend von der Bindung an die Feldforschung; auf jeden Fall an
die Feldforschung im klassischen Sinne.

Da aber die Nachbardisziplinen, vor allem Soziologie und Volkskunde,
zunehmend sich der ethnologischen Feldforschung als Datenerhebungsme-

11



thode bedienen, geht dem Fach dieses Spezifikum ohnehin verloren.22 Aus
diesem Grunde und auch aus anderen Gründen, auf die hier nicht eingegangen

werden kann, kann und wird die Feldarbeit für eine künftige Ethnologie
nicht mehr in so hohem Grade wie früher bestimmend sein (cf. Szalay 1975).

Diese Bemerkung darf jedoch nicht dahin verstanden werden, dass die
ethnohistorische Forschung - welche aus dem gegenwärtigen Stand der
Dinge um die Feldforschung zweifellos Impulse erhalten hat, wenngleich ihr
Trendcharakter in der gegenwärtigen Ethnologie keineswegs allein darauf
zurückgeht (Szalay 1981) -, die traditionelle, auf Feldforschung aufbauende
Ethnologie ablösen möchte. Sie tritt ihr vielmehr ergänzend an die Seite. Auf
längere Sicht werden allerdings der historischen Forschung in der Ethnologie
immer mehr Aufgaben zufallen - sofern diese Wissenschaft an den einstigen
Kolonialvölkern oder den sogenannten "Naturvölkern" als Forschungsgegenstand

weiterhin festhält.
Und sie sollte dies tun, nicht nur, weil das Studium dieser Gesellschaften

ihr angestammtes Feld ist, sondern auch, weil sie für ein solches Studium
mehr Kompetenz mitbringt als die Geschichtswissenschaft, welche sie hier
ablösen könnte und die ihr bereits erheblich Konkurrenz macht.23 Zwar muss
die Ethnologie, wenn sie an ihrem traditionellen Gegenstand festhält, d.h.
Geschichte treibt, von der Historie die Erhebungsmethoden und die Zeitbegriffe

übernehmen.4 Über die Kategorien und Termini, die zur Erfassung
einfacher, vorindustrieller sozialer Gebilde geeignet sind - und dieser Punkt
ist entscheidend - verfügt jedoch sie selber. Sie sind von ihr entwickelt
worden.

Die Ethnologie ist also — um nun das eigentliche Thema wieder aufzugreifen
- während einer langen und für sie als akademische Disziplin besonders

erfolgreichen Etappe ihrer Geschichte auf der Ebene der Beschreibung
stehengeblieben. Ihr Augenmerk war auf die Erforschung individueller
Zusammenhänge gerichtet. Diese sind entweder aus sich heraus begriffen
(die amerikanischen Holisten der Boas-Schule und Vertreter der New
Ethnography) oder mit Hilfe von Generalisierung erfasst worden (Strukturfunk-
tionalisten), die eine bedingte Geltung haben. Die wenigen Versuche,
universelle Sätze zu formulieren (Funktionalisten, Strukturalisten), erwiesen
sich als nicht sehr erfolgreich (cf. Evans-Pritchard 1950 1968 : 49; Harris
1969 passim).

Als eine Wissenschaft mit individualisierender Ausrichtung nimmt die
Ethnologie den gleichen wissenschaftstheoretischen Standort ein wie die

22 Zur Feldforschung in den Nachbarfächern cf. z.B. Arbeitsgruppe Bielefelder Soziologen
1976; Greverus 1978.

23 Siehe hiezu Anm. 37 in meiner im Druck befindlichen Arbeit "Die Ethnologie auf dem Weg
zur Historie?" im Sammelband der Beiträge einer Tagung zum Thema "Ethnologie und
Volkskunde", Berlin, Dietrich Reimer Verlag.

24 Zu den historischen Zeitbegriffen siehe Braudel 1958; Koselleck 1971; Wehler 1973.

12



traditionelle Geschichtswissenschaft. Daran ändert auch die Tatsache nichts,
dass die Ethnologie in manchen äusseren Belangen wie in der expliziten
Formulierung selektiver Gesichtspunkte und theoretischer Annahmen, ferner

in der Anordnung und Systematisierung ihres Datenmaterials einer
generalisierenden Wissenschaft näher steht als die traditionelle
Geschichtswissenschaft, die in dieser Hinsicht, wie man neuerdings auch geschichtswis-
senschaftlicherseits erkennt, einen Nachholbedarf hat.

Historie, Ethnologie, Ethnohistorie

Die Ethnologie ist auch heute noch mehrheitlich einer partikularistischen
Position verpflichtet. Ihre andere Tradition, die an den Naturwissenschaften
orientierte, ist allerdings, wie erwähnt, dabei, wieder aktuell zu werden. Als
eine Wissenschaft mit generalisierender Ausrichtung unterscheidet sich die
Ethnologie von der traditionellen Geschichtswissenschaft, ist aber nicht
mehr so gut trennbar von der neueren Geschichtsschreibung, die zwar keinen
streng analytisch-verallgemeinernden Kurs genommen, aber doch - wie
bereits auch Lévi-Strauss andeutungsweise zugeben musste - die individualisierende

Perspektive mit der generalisierenden ergänzt hat.
Die Historie wehrt sich in der Tat nach wie vor gegen eine Position, die sie

auf die Validierung von Gesetzesannahmen verpflichtet.25 Sie scheint nach
wie vor hauptsächlich am Konkreten interessiert zu sein. Generalisierungen
betrachtet sie als Mittel, mit dessen Hilfe individuelle Fälle erklärt werden
können. Der amerikanische Historiker H.S. Hughes etwa: "Ein
Sozialwissenschaftler formuliert eine Generalisierung, für die die Geschichte Daten
oder Beispiele liefern soll. Ein Historiker arbeitet umgekehrt: Ihm dient die
Generalisierung als ein mögliches Ordnungsprinzip, das er auf die spezifische
Ereigniskette anwenden kann, mit der er sich beschäftigt".26 Aber: "... ich
behaupte, dass historische Generalisierungen umfassender und gleichzeitig
expliziter und präziser werden müssen" (Hughes 1972 : 222). Auch für die
moderne Historie sind individuelle Fälle an und für sich interessant und nicht
als Instanzen des Allgemeinen, welche sie für eine streng generalisierende
Wissenschaft natürlich sein müssen. Ob jedoch allgemeine Sätze als Zweck

25 Dies kommt in den theoretischen Schriften eindeutig zum Ausdruck. Siehe z.B. Wehler
1972; Rürup 1977. Ferner: Mommsen 1971; Rüsen 1976; Baumgartner und Rüsen 1976.

26 Flughes 1972 : 222; K.R. Popper: "Diese Auffassung der Historie macht es klar, warum so

viele Erforscher der Geschichte und ihrer Methoden behaupten, dass sie an besonderen

Ereignissen interessiert sind und nicht an sogenannten historischen Gesetzen. Die
Generalisation gehört einfach einem anderen Interessensgebiet an, und dieses ist scharf vom
Interesse an spezifischen Ereignissen und an ihrer kausalen Erklärung zu unterscheiden -
worin die Aufgabe der Historie besteht" (1957 : 326).

13



oder Mittel wissenschaftlicher Forschung betrachtet werden, sie müssen
allemal formuliert werden, und diese Aufgabe können die andern
Wissenschaften der Historie nicht ganz abnehmen (cf. Acham 1974 : 154-155).

Allerdings meldet die Geschichtswissenschaft gegenüber Generalisierungen

auf höchster Stufe Bedenken an. Auch H.-U. Wehler, einer der
Wortführer der neuen, an der Soziologie orientierten Geschichtswissenschaft im
deutschen Sprachraum in einer programmatischen Schrift: "Ganz zentral ist
die Einigung auf die Notwendigkeit eines bestimmten Desideratums: auf
historische Theorien, die gewöhnlich mittlere Reichweite besitzen".27

Anders verhält es sich bezüglich der theoretischen Zielsetzungen mit der
Ethnologie: Die Ethnologie hat den nomothetischen Wissenschaftsbegriff
nicht nur stets wörtlich genommen, sondern selbst in ihrer Phase individualisierender

Ausrichtung ein Interesse an einer generalisierenden Zielsetzung
im strengen Sinne bewahrt. Es kann, ohne zu übertreiben, behauptet werden,

dass das letzte Ziel der Ethnologie stets in der Formulierung genereller
Aussagen, in dem Aufspüren sozio-kultureller Regelhaftigkeiten gesehen
wurde. Die meisten Ethnologen, und zwar auch jene, die nichts für das
Erreichen dieses Ziels getan haben, wie z.B. Boas oder Lowie, waren sich
über die Legitimität der von den Evolutionisten formulierten Zielsetzung
einig. Boas, der selbst die Beschäftigung mit vergleichend-theoretischen
Problemen für verfrüht hielt: "We may still recognize in the general
problem of the evolution of mankind the ultimate aim of anthropology
in the wider sense of the term" (1904 : 523; cf. auch Boas 1900-1908 : 4 und
1940 634, 637).

Insofern hat D. Hymes recht, wenn er sagt, dass die "Grosse Tradition"
der Ethnologie der Evolutionismus sei.28 Es ist tatsächlich vielmehr die
Ethnologie als die Geschichtswissenschaft oder auch andere sich mit Kultur

27 Wehler 1973 : 31. Die geschichtstheoretische Diskussion zeigt im übrigen ein buntes Bild,
sowohl im deutschen Sprachraum wie auch sonst. Einen guten Überblick vermittelt darüber
mit Einbezug auch der marxistisch-osteuropäischen Situation Iggers (1978). Bei Iggers auch
eine ausführliche Liste der einschlägigen Literatur auf pp. 269-270. Meinem Eindruck nach
wurde die in der Geschichtsphilosophie geführte Diskussion über die theoretischen Belange
der Geschichtsforschung von den Fachhistorikern nicht recht zur Kenntnis genommen.
Einen Überblick über diese Diskussion gibt Acham (1974). Ganz eindeutig Einigkeit in der
Theoriediskussion etwa der deutschen Geschichtswissenschaft besteht im folgenden: "In der
theoretischen Diskussion stimmte man darin überein, dass die individualisierende Methode
des klassischen Historismus nicht mehr ausreiche (W.J. Mommsen), dass Geschichte eine
Sozialwissenschaft, wenn auch eine 'historische Sozialwissenschaft' (Wehler) sei und dass

eine 'neue Historik' (Rüsen) entwickelt werden müsse, die kritisch die Grundlagen der
modernen Geschichtswissenschaft überprüfe" (Iggers 1978 : 130). Siehe auch Mommsen
(1981).

28 Hymes 1969 : 9-36. Hymes über den in der Praxis Partikularisten Boas und seine Schüler:
"But Boas and the Boasians remained Evolutionists in the typological sense" (1969 : 27).
Für die Stellung von Boas zum Evolutionismus cf. auch bes. Harris 1969 : 250-300. Cf. auch
Lowie 1948 : 227.

14



und Gesellschaft befassenden Wissenschaften, die von ihrem reichen und
weitgestreuten Material her die Bausteine einer Makrotheorie der
gesellschaftlichen Entwicklung zusammentragen könnte.

Im Rahmen der Ethnologie ist vor allem die ethnohistorische diejenige
Arbeitsweise, welche das Fach der Verwirklichung der in der grossen Tradition

formulierten Aufgabe näherbringen könnte, für diese die Voraussetzung
schaffen könnte. Kann die Ethnohistorie doch insbesondere auch für den
Entwurf einer umfassenden Geschichtstheorie sehr wichtiges und mit den
klassischen Mitteln der Ethnographie nicht erreichbares Material an die
Hand liefern. Diese Funktion erfüllt sie, indem sie ihrer Aufgabe als Historische

Ethnographie genügt.
Der Schwerpunkt historisch-ethnographischer Forschung liegt bekanntlich

auf dem Erfassen der ethnographischen Gegebenheiten vor der europäischen
Beeinflussung. Immer mehr zeigt es sich, dass das Bild, welches wir uns über
die einstigen "Naturvölker" machen, vielfach falsch ist. Es ist falsch, weil es

vor allem anhand von Datenmaterial geprägt wurde, das zu einer Zeit
erhoben worden ist, da Kultur und Gesellschaftsordnung dieser Völker,
wenn nicht gerade zerstört, so doch oft in hohem Grade von Europa her
beeinflusst waren. Dieses problematisch gewordene Bild muss im Lichte von
historisch-ethnographischen Studien geprüft und der erforderlichen Revision
unterzogen werden (cf. auch Service 1971 : 151-157).

Für die in der grossen Tradition unseres Faches formulierte Zielsetzung ist
es unerlässlich, gesichertes Material über die Gesellschaft zur Verfügung zu
haben, die einen bestimmten Typ innerhalb der gesamtgesellschaftlichen
Entwicklung darstellen.

Bei der grossen Tradition der Ethnologie - um es etwas anders und
differenzierter zu sagen - handelt es sich nicht um einen den Tatbestand des

Kulturpluralismus missachtenden Ansatz. Es ist vielmehr der Versuch, die
Erkenntnis der Vielfältigkeit sozio-kultureller Erscheinungen mit der Suche
nach dem Gleichbleibenden oder typisch Wiederkehrenden im historischen
Wandel und nach den Regeln ihrer Veränderung zu verbinden. Das Streben,
in der Vielfalt die Einheit aufzudecken, ist - wertphilosophisch gesehen - ein
humanistisches Engagement. Angesichts einer Weltgesellschaft, die "um
ihre Geburt ringt" (Hymes), ist denn auch die im Evolutionismus gestellte
Aufgabe aktueller als je.

Die konkrete, um die Erschliessung des Einzelfalls bemühte ethnohistorische

Forschung erhält in ihrem durch die Theorie vermittelten Bezug zu
dieser Aufgabe ihren letzten und eigentlichen Sinn.

Die Bereitstellung und Revision des Wissens über die von Europa her
noch nicht beeinflussten ethnischen und kulturellen Verhältnisse, wie es in
der historischen Ethnographie vollbracht wird, ist allerdings nicht nur für
theoretische Belange von Wichtigkeit. Notwendig ist eine solche Leistung
etwa auch im Hinblick auf das neue aussereuropäische Geschichtsbewusst-

15



sein. Voreuropäische (vorkoloniale) Geschichte ist für dieses Bewusstsein

aus begreiflichen Gründen von besonderem Interesse.
Ethnohistorie als Historische Ethnographie bleibt ja einem vorwiegend

partikularistischen Wissenschaftsbegriff verpflichtet. Aber auch bei der

Lösung sonstiger Aufgaben, auf die hier im einzelnen nicht eingegangen
werden kann (siehe hiezu Szalay 1983), zu denen aber mehrheitlich auch die
in diesem Band zur Sprache kommenden Themen gehören, wird sie, weil
auch dabei vor allem dem Konkreten zugewandt, ein mittleres Niveau der
Generalisierung kaum überschreiten. Und wo sie dies dennoch tut, bleibt sie

hypothetisch, solange jedenfalls, bis ihr von einer Ethnologie als Makrotheo-
rie der gesellschaftlichen Entwicklung gesicherte Erklärungsmodelle
unbeschränkter Geltung zur Verfügung stehen.

Zusammenfassung

Ein Interesse an der Formulierung genereller Aussagen unbeschränkter
Geltung und die Ansicht, dass solche Aussagen als Ziel und nicht als Mittel
der Forschung zu formulieren seien, verbindet sich mit jener Tradition der
Ethnologie, die als ihre "grosse" gilt: Ethnologie als Makrotheorie der
gesellschaftlichen Entwicklung.

Dieses evolutionstheoretische Interesse scheint die Geschichtswissenschaft
mit der Ethnologie nicht zu teilen. Moderne Geschichtswissenschaft distanziert

sich zwar von der einseitig individualistischen Ausrichtung des Historismus

und orientiert sich vermehrt an den Forschungsprinzipien verallgemeinernder

Wissenschaft, Generalisierungen sind jedoch für sie weiterhin nicht
Ziel, sondern nur Mittel, mit dessen Hilfe individuelle Fälle erklärt werden
können. Die klassische Ethnologie (von ca. 1920 bis 1960) bekannte sich

zwar zu einer an den Naturwissenschaften orientierten (szientistischen)
Ausrichtung - hielt somit die im Evolutionismus gestiftete Tradition weiterhin

hoch -, für die konkrete Forschung war jedoch im wesentlichen der
Partikularismus bestimmend.

Eine Ethnologie als Makrotheorie der gesellschaftlichen Entwicklung -
gegenwärtig vermehrt aktuell - hat vor allem eine historisch-ethnographische
Forschung zur Voraussetzung. Diese erhält in jener ihren letzten Sinn.

16



Bibliographie

Acham, Karl
1974 Analytische Geschichtsphilosophie. Freiburg.

Arbeitsgruppe Bielefelder Soziologen
1976 Kommunikative Sozialforschung: Alltagswissen und Alltags¬

handeln, Gemeindeforschung, Polizei, Politische Erwachsenenbildung.

München.

Baumgartner, Hans M. und J. Rüsen, (eds.)
1976 Seminar: Geschichte und Theorie. Frankfurt/M.

Boas, Franz
1900-1908 The Jesup North Pacific Expedition. Memoir of the Ame¬

rican Museum of Natural History 2. Leiden.

1904 The History of Anthropology. Science 20.

1940 Race, Language and Culture. New York.

Braudel, Fernand
1958 Histoire et Science Sociales: La longue durée. Annales 13; dt.

in: Wehler, H.-U., (ed.), Geschichte und Soziologie. Köln
1972.

Brocke, Bernhard
1971 Kurt Breysig: Geschichtswissenschaft zwischen Historismus und

Soziologie. Lübeck.

Butterfield, Herbert
1955 Man on His Past: The History of the Study of Historical

Scholarship. Cambridge.
Commager, H.S.

1950 The American Mind: An Interpretation of American Thought
and Character since the 1880's. New Haven.

Committee on Historiography
1954 The Social Sciences in Historical Study: A Report of the Com¬

mittee on Historiography. Social Science Research Council,
Bulletin 64.

Dilthey, Wilhelm
1959 Einleitung in die Geisteswissenschaften: Versuch einer Grund¬

legung für das Studium der Gesellschaft und Geschichte
(Gesammelte Schriften 1, ed. B. Groethuysen). Göttingen.

17



Evans-Pritchard, E.E.
1968 Social Anthropology: Past and Present, in: Manners, R. und O.

Kaplan (eds.), Theory in Anthropology: A Sourcebook. London

(19501)

Frisch, Michael
1978 Neue Wege in der amerikanischen Sozialgeschichte, in: Iggers,

G.G., Neue Geschichtswissenschaft: Vom Historismus zur
Historischen Sozialwissenschaft, Ein internationaler Vergleich.
München.

Geiss, Imanuel
1972 Studien über Geschichte und Geschichtswissenschaft. Frank¬

furt/M.
Gerber, Peter

1978 Kulturtheorien in der amerikanischen Kulturanthropologie -
Ein Beitrag zur wissenschaftstheoretischen Diskussion in der
Ethnologie. Ethnologische Zeitschrift. Zürich 1 : 67-80.

Geschichte und Gesellschaft:
1975 - Zeitschrift für Historische Sozialwissenschaft.

Girtler, Roland
1979 Kulturanthropologie: Entwicklungslinien, Paradigmata, Metho¬

den. München.

Gomperz, H.
1929 Über Sinn und Sinngebilde: Verstehen und Erklären. Tübingen.

Greverus, Ina-Marie
1978 Kultur und Alltagswelt: Eine Einführung in Fragen der Kultur¬

anthropologie. München.

Harris, Marvin
1969 The Rise of Anthropological Theory: A History of Theories of

Culture. London.

Herskovits, Melville J.
1948 Man and His Works: The Science of Cultural Anthropology.

New York.
Heussi, Karl

1932 Die Krisis des Historismus. Tübingen.
Hintze, Otto

1897 Über individuelle und kollektivistische Geschichtsauffassung.
Historische Zeitschrift 78 : 60-67.

Holy, Ladislav
1968 Preface, in: Holy, L. und M. Stuchlfk, (eds.), Social Stratifica¬

tion in Tribal Africa. Prag.

18



Hughes, H.S.
1972 Historiker und Sozialwissenschaftler, in: Wehler, H.-U., (ed.),

Geschichte und Soziologie. Köln.

Hymes, Dell
1969 The Use of Anthropology: Critical, Political, Personal, in:

Hymes, D., (ed.), Reinventing Anthropology. New York.

Iggers, Georg G.
1971 Deutsche Geschichtswissenschaft: Eine Kritik der traditionellen

Geschichtsauffassung von Herder bis zur Gegenwart. München.

1978 Neue Geschichtswissenschaft: Vom Historismus zur Histori¬
schen Sozialwissenschaft, Ein internationaler Vergleich. München.

Koselleck, Reinhart
1971 Wozu noch Historie? Historische Zeitschrift 212 : 1-18.

Koepping, Klaus Peter
1973 Das Wagnis des Feldforschers zwischen Ethnozentrismus und

Entfremdung: Einige persönliche Gedanken zur Ethik in der
Kulturanthropologie, in: Tauchman, K., (ed.), Festschrift zum
65. Geburtstag von Helmut Petri. Köln.

Kroeber, A.L.
1935 History and Science in Anthropology. American Anthropolo¬

gist 37 : 539-569.

Lamprecht, Karl
1891-1909 Deutsche Geschichte. 12 vols. Berlin.

1896 Alte und neue Richtungen in der Geschichtswissenschaft.
Berlin.

1900 Die kulturhistorische Methode. Berlin.

Lévi-Strauss, Claude
1967 Strukturale Anthropologie. Frankfurt/M.; Orig.: Anthropolo¬

gie structurale. Paris 1958.

Lowie, Robert H.
1948 Social Organization. New York.

Mead, Margaret
1949 Coming of Age in Samoa. New York. (19281).

Meinecke, Friedrich
1959 Die Entstehung des Historismus (Werke 3, ed. C. Hinrichs).

München. (19361).

19



Mommsen, Wolfgang J.

1971 Geschichtswissenschaft jenseits des Historismus. Düsseldorf.

1981 Gegenwärtige Tendenzen in der Geschichtsschreibung der Bun¬

desrepublik. Geschichte und Gesellschaft 7.

Murdock, George P.
1971 Anthropology's Mythology. Proceeding of the Royal Anthropo¬

logical Institute.

Mühlmann, Wilhelm Emil
1956 Ethnologie als soziologische Theorie der interethnischen

Systeme. Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie
8.

Naroll, Raoul und R. Cohen (eds.)
1970 A Handbook of Method in Cultural Anthropology. Garden

City/N.Y.

Popper, Karl R.
1957 Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, vol. 2. Bern.

Radcliffe-Brown, A.R.
1948 A Natural Science of Society. Chicago.

Ranke, Leopold von
1881-1888 Weltgeschichte. 9 Teile. Leipzig.

18995 Über die Epochen der neueren Geschichte. Leipzig.

Redfield, Robert
19652 Relations of Anthropology to the Social Sciences and to the

Humanities, in: Tax, S., (ed.), Anthropology Today. Chicago.

Rudolph, Wolfgang
1968 Der Kulturelle Relativismus: Kritische Analyse einer Grund-

satzfragen-Diskussion in der amerikanischen Ethnologie.
Berlin.

Rürup, Reinhard (ed.)
1977 Historische Sozialwissenschaft: Beiträge zur Einführung in die

Forschungspraxis. Göttingen.
Rüsen, Jörn

1976 Für eine erneuerte Historik: Studien zur Theorie der
Geschichtswissenschaft. Stuttgart.

Schieder, Theodor
1972 Unterschiede zwischen historischer und sozialwissenschaftlicher

Methode, in: Wehler, H.-U., (ed.), Geschichte und Soziologie.
Köln. (19711).

20



Service, E.R.
1971 Cultural Evolutionism: Theory in Practice. New York.

Smith, M.
1959 Boas' "Natural History" Approach to Field Method, in: Gold-

schmidt, W., (ed.), The Anthropology of Franz Boas: Essays on
the Centennial of His Birth. The American Anthropological
Association, Memoir 89.

Stagl, Justin
1974 Kulturanthropologie und Gesellschaft: Wege zu einer Wissen¬

schaft. München.

1981 Szientistische, hermeneutische und phänomenologische Grund¬
lagen der Ethnologie, in: Schmied-Kowarzik, W. und J. Stagl,
(eds.), Grundfragen der Ethnologie: Beiträge zur gegenwärtigen

Theorie-Diskussion. Berlin.

Sturtevant, William
1964 Studies in Ethnoscience. American Anthropologist 66.

Szalay, Miklös
1975 Die Krise der Feldforschung: Gegenwärtige Trends in der Eth¬

nologie. Archiv für Völkerkunde 29.

1981 Ethnologie als Geschichte, in: Schmied-Kowarzik, W. und J.

Stagl, (eds.), Grundfragen der Ethnologie: Beiträge zur
gegenwärtigen Theorie-Diskussion. Berlin.

1983 Ethnologie und Geschichte: Zur Grundlegung einer ethnologi¬
schen Geschichtsschreibung, mit Beispielen aus der Geschichte
der Khoi-San in Südafrika. Berlin.

1984 Die Ethnologie auf dem Weg zur Historie? in: Nixdorff, H. und
Th. Hauschild, (eds.), Europäische Ethnologie. Berlin.

Troeltsch, Ernst
1922 Der Historismus und seine Probleme. (Gesammelte Schriften

3). Tübingen.

Wehler, Hans-Ulrich (ed.)
1972 Geschichte und Soziologie. Köln.

Wehler, Hans-Ulrich
1973 Geschichte als Historische Sozialwissenschaft. Frankfurt/M.

21



Windelband, Wilhelm
1919 Geschichte und Naturwissenschaft (Strassburger Rektoratsrede

1894), in: Windelband, W., Präludien: Aufsätze und Reden zur
Philosophie und ihrer Geschichte, vol. 2. Tübingen.

Wüstemeyer, Manfred
1967 Die "Annales": Grundsätze und Methode ihrer "neuen

Geschichtswissenschaft". Vierteljahresschrift für Sozial- und
Wirrtschaftsgeschichte 54.

22


	Zum Verhältnis von Ethnologie und Geschichtswissenschaft

