Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 8 (1984)

Artikel: Klio in Afrika : "Geschichtslosigkeit" als historisches Problem
Autor: Wirz, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007705

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007705
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Albert Wirz

Klio in Afrika: “Geschichtslosigkeit™
als historisches Problem

I.

Wer sich in Zirich mit Schweizer Geschichte befasst, der muss sein Tun
kaum rechtfertigen. Auch amerikanische Geschichte gehort, wenn man sich
nicht auf die Vergangenheit der Indianer kapriziert und seit Max Silber-
schmidt diese Offnung erkdmpft hat, ganz selbstverstindlich zum Kanon
unseres Fachbereichs. Wer jedoch afrikanische Geschichte mit ins Zentrum
seiner Interessen stellt und trotzdem nicht zu den Voélkerkundlern auswan-
dern will, der darf sich nicht wundern, wenn er zuweilen aus den Augenwin-
keln heraus betrachtet wird. Denn: Die Afrikaner haben doch gar keine
eigene Geschichte, die afrikanische Geschichte beginnt mit der ‘“Entdek-
kung” Afrikas durch die Européer und ist mithin nur ein Anhéngsel europii-
scher Geschichte.

Dies jedenfalls ist mir kiirzlich von einem hochangesehenen deutschen
Historiker in Heidelberg entgegengehalten worden, als ich meine Vorstellun-
gen fiir ein Schulbuch darlegen wollte, das erstmals im deutschen Sprach-
raum den Schiilern der Gymnasialstufe vertiefte Kenntnisse aussereuropai-
scher Geschichte vermitteln soll. Meine Kollegen und ich haben auf die
temperamentvolle Intervention mit jener briisken Hochnésigkeit reagiert,
wie sie im neuzeitlichen Europa Jiingere Alteren gegeniiber gern einnehmen.
Wir haben auf die stetig anschwellende Flut von Biichern zur afrikanischen
Geschichte verwiesen. Ausserdem darauf, dass die dltesten bislang bekann-
ten Hominiden-Knochen ausgerechnet in Afrika gefunden worden sind,
weshalb afrikanische Historiker ihren Kontinent als die Wiege der Mensch-
heit bezeichnen. War das keine Geschichte, fragten wir, was sich in den
Hunderttausenden von Jahren bis zur Ankunft der Européer ereignete? Die
weiteren Einwidnde tliberhorten wir bereits geflissentlich, um sprachlos-
geschwitzig zur Tagesordnung tiberzugehen.

Aus dem Nachhinein betrachtet - wie es dem Historiker eigen ist — glaube
ich, dass wir den Einwand hitten ernster nehmen miissen. Wir hétten den
Einwand ernster nehmen miissen, erstens weil er selbst eine Geschichte hat,
zweitens weil die Geschichte dieser Denktradition an die Wurzeln unserer

Der vorliegende Text wurde erstmals veroffentlicht in ““‘Geschichte in Wissenschaft und Unter-
richt”, Stuttgart 1983, Heft 2. Fiir diese Publikation wurde dieser Artikel leicht tiberarbeitet.

281



Wissenschaft zuriickfiihrt und drittens weil Begrifflichkeit und Erkenntnis-
moglichkeiten einer Wissenschaft sich gegenseitig bedingen. Oder mit ande-
ren Worten: Es ist zwar zumindest seit Bernhard von Chartres bekannt, dass
selbst Zwerge, wenn sie auf Riesen stehen, weiter sehen konnen als die
Riesen. Dennoch empfiehlt es sich, den Riesen, von dessen Schultern aus
man Ausschau halten mochte, genau zu mustern. Immerhin kénnte es ja
sein, dass der Riese auf eine selbst gegrabene Grube zugeht. Ob blindlings
oder offenen Auges macht da wenig Unterschied. Sicher ist nur eins: Je
grosser der Riese, desto tiefer der Fall. Damit habe ich, wie ich im weiteren
klarzulegen hoffe, die Problematik einer historischen Annéherung an afrika-
nische Vergangenheit umrissen, soweit diese Anndherung aus der Tradition
europdischer Geschichtswissenschaft heraus erfolgt. Und eine andere Tradi-
tion, das sei vorausgeschickt, steht uns, die wir Teil européischer Kultur sind,
nicht zur Verfligung.

II.

Gewiss, Geschichte als eine Summe von Ereignissen ist nichts spezifisch
Europiisches. Uberall, wo Menschen zusammenleben, ereignet sich
Geschichte. Alle Gesellschaften sind, ob sie es wollen oder nicht, an die
Geschichte gebunden. Auch die Tradierung, die Aufnahme, Analyse,
Memorierung und Weitergabe erlebter oder rekonstruierter Geschichte an
die Nachgeborenen ist nicht auf die européische Kultur beschrinkt. So sind
insbesondere aus dem islamischen Afrika eine Vielzahl historischer Werke
bekannt. Deren iltestes, der Tarikh al Fettach, der die Herrschaft der
Songhay-Konige beschreibt, ist 1519 von Mahmud Kati in Timbuktu begon-
nen worden, in jenem Timbuktu, das heute ein weltverlorener, zweitrangiger
Handelsplatz ist, das im 16. Jahrhundert aber ein internationales Zentrum
islamischer Gelehrsamkeit bildete.! Und dort schliesslich, wo wie im nicht-
islamischen vorkolonialen Afrika es keine Schriftsprachen gab, da war die
miindliche Uberlieferung besonders lebendig. Es sei in diesem Zusammen-
hang nur an die griots und anderen professionellen Geschichtenerzahler im
Westsudan erinnert, deren Geschichten zwar die Wissenschaftlichkeit
moderner historischer Werke fehlen mag, dafiir aber stets kurzweilig und
zudem in einer Sprache gehalten sind, die auch von einer weiteren Offent-
lichkeit verstanden wird, so dass man sich fragen kann, wer den Anspriichen,
die an eine Wissenschaft zu stellen waren, ndher kommt: der griot unter dem
Baobab-Baum oder der Historiker im universitidren Elfenbein-Turm. Ande-
rerseits ist es nur logisch, dass in einer Teilkenntnisse und Individualitit
verabsolutierenden Gesellschaft wie der unseren auch die Wissenschaftsspra-

1 Houdas, Delafosse 1913.

282



che sich diesem Segmentierungs- und Individualisierungstrend anpasst, wih-
rend umgekehrt die zwar stilisierte, aber doch volksnahe Sprache des griot
die gemeinschaftlichen Werte seiner Kultur spiegelt.

Anderseits fallt auf, dass es vornehmlich hierarchisch geordnete Gesell-
schaften sind, in denen Geschichtenerzihler die Erinnerung an die Vergan-
genheit wachhalten, wihrend in den ausgeprigt egalitiren Gesellschaften
mit segmentédrer Struktur, wie sie fiir weite Teile Afrikas kennzeichnend
sind, sich das historische Interesse der einzelnen auf die genaue und fiir die
eigene Identitdt auschlaggebende Kenntnis der Genealogie der eigenen
Abstammungsgruppe beschriankt, widhrend alles andere dem Vergessen
anheimgegeben oder doch der Zeitlichkeit enthoben in Mythen und epische
Erzdhlungen gefasst wird, wie etwa im grossartigen Mvet der Bulu-Beti-Fang
in Kamerun und Gabun.? Diese Beobachtungen deuten nicht nur auf Unter-
schiede im Geschichtsbewusstsein innerhalb Afrikas hin, sie machen tber-
dies darauf aufmerksam, dass die Geschichte dazu tendiert, im Lohne der
Herrschaft zu stehen.

All das soll uns freilich nicht dazu verleiten, die Besonderheiten européi-
schen Geschichtsdenkens zu verkennen oder gar die Vorziige einer theorie-
geleiteten und auf systematische Quellenkritik und Quelleninterpretation
basierenden Erkenntnismethode zu leugnen. Im Unterschied zur Geschichte
und im Unterschied zur Annalistik oder zur rein narrativen Geschichtskunst
ist die analytische Geschichtswissenschaft, wie wir sie heute betreiben, sehr
wohl ein Kind européischer Kultur, und erst noch ein spiatgeborenes dazu.
Der Ubergang der Geschichte von der Gelehrsamkeit zu einer sich selbst als
Wissenschaft verstehenden Disziplin datiert ins 18. Jahrhundert. Reinhard
Koselleck hat darauf hingewiesen, dass erst damals der Begriff ‘““Geschichte”
jenen Bedeutungsgehalt gewonnen hat, den wir ihm heute noch zumessen.?
Damals erst ist der Kollektivsingular entstanden, der nicht nur die Summe
von Einzelgeschichten, sondern auch Ereigniszusammenhang und Ge-
schichtskunde in einem Einzelbegriff biindelt. Dieser semantische Wandel zu
Ende des 18. Jahrhunderts wire der Erwdhnung nicht wert, wenn er nicht
einen epistemologischen Bruch im europdischen Denken anzeigen wiirde,
den wir gemeinhin als Aufkldrung bezeichnen und der in Zusammenhang
steht mit einer Denaturalisierung des Zeitbegriffs sowie mit der Herausbil-
dung des neuzeitlichen Fortschrittbegriffs. So ist denn Geschichte in der
Folge von vornherein als die Wissenschaft des Wandels im Sinne eines
offenen Fortschrittprozesses verstanden worden, wobei man, der menschli-
chen Neigung zum Ethnozentrismus folgend, die europdische Entwicklung
auch fir andere zum Massstab machte.

2 de Wolf 1972.
3 Koselleck 1975.

283



III.

Fassbar — und zwar fassbar nicht zuletzt hinsichtlich der Auswirkungen fir
die Auseinandersetzung mit Afrika — ist dieses Denken bereits in Friedrich
Schillers akademischer Antrittsrede iiber das Studium der Universalge-
schichte aus dem Jahre 1789, um dann bei Georg Wilhelm Friedrich Hegel
seinen Hohepunkt zu erreichen. Denn Hegel hat den Fortschritt zum Struk-
turmerkmal der Geschichte schlechthin erhoben, wobei er den Fortschritt als
die Verwirklichung der Freiheit des Geistes definierte. Was wie andere
philosophische Stellungnahmen schon, klug und offen tont, in Wirklichkeit
aber eine recht engstirnige Verabsolutierung eigener Erfahrung beinhaltete.

Das wird nirgends deutlicher als dort, wo Hegel sich mit Afrika befasst.
Seiner Meinung nach stellten die Afrikaner oder ‘“Neger”, wie er sie auch
nannte, den natiirlichen Menschen in seiner ganzen Wildheit und Unbéndig-
keit dar. Den Afrikanern fehlte angeblich jedes Wissen von einem absoluten
Wesen. Weder von einer geistigen Verehrung Gottes noch von einem Reiche
des Rechts sei bei ihnen die Rede. Statt dessen werde der Mensch als das
Hochste gesetzt, weshalb denn auch Tyrannei fiir kein Unrecht gelte. Es
fehle den Afrikanern das Bewusstsein ihrer Freiheit, es fehlten ihnen -
immer nach Hegel — alle sittlichen Empfindungen. Statt einer Verfassung
gebe es nur sinnliche Willkiir, die ihrerseits nicht von freien Gesetzen,
sondern bestenfalls von despotischer Gewalt gebdndigt werde. Insgesamt
spricht er den Afrikanern alles Menschliche, alles an das Menschliche
Anklingende ab. Zudem hielt er die Afrikaner zu keiner Entwicklung fahig:
“... wie wir sie heute sehen, so sind sie immer gewesen.” (Hegel 1961 : 162).
Und da Afrika keine Staatlichkeit, zudem weder Bewegung noch Entwick-
lung aufzuweisen habe, verbannte er es kurzerhand aus der Weltgeschichte.
“Was wir eigentlich unter Afrika verstehen,” erklérte er in seinen Vorlesun-
gen lber die Philosophie der Geschichte, ‘“‘das ist das Geschichtslose und
Unaufgeschlossene, das noch ganz im natirlichen Geiste befangen ist”,
wobei er unmissverstidndlich klarmachte, dass er unter dem Naturzustand
einen Zustand absoluten und durchgingigen Unrechts verstand (Hegel
1961 : 162). Der Hinweis auf den Sklavenhandel und darauf, dass auf
afrikanischen Mérkten Menschenfleisch angeblich zum géngigen Warenan-
gebot gehorte, sollte diese Auffassung wohl empirisch abstiitzen.

Friedrich Schiller seinerseits hatte dreissig Jahre zuvor davon gesprochen,
dass ‘“die Entdeckungen, welche unsere européischen Seefahrer in fernen
Meeren auf entlegenen Kiisten gemacht haben..., uns Voélkerschaften (zei-
gen), die auf mannigfaltigsten Stufen der Bildung um uns herum gelagert
sind, wie Kinder verschiedenen Alters um einen Erwachsenen herum stehen
und durch ihr Beispiel ihm in Erinnerung bringen, was er selbst vormals
gewesen und wovon er ausgegangen ist”, um sich dann zum Ausruf zu
steigern: “Wie beschdmend und traurig aber ist das Bild, das uns diese

284



Voélker von unserer Kindheit geben!” (Schiller 1959 : 414).* Manche ndmlich
seien ohne Bekanntschaft mit den unentbehrlichen Kiinsten, ohne das Eisen,
ohne den Pflug, einige sogar ohne den Besitz des Feuers. Manche wiirden
mit den wilden Tieren um Speise und Wohnung ringen, bei vielen habe sich
die Sprache noch kaum von tierischen Tonen zu verstdndlichen Zeichen
erhoben. Bei den einen fehle das so einfache Band der Ehe, bei andern die
Kenntnis des Eigentums. Immer zum Angriff und zur Verteidigung geriistet,
von jedem Gerdusch aufgeschreckt, recke der Wilde, wie Schiller die Ange-
horigen tiberseeischer Volker titulierte, sein scheues Ohr. Feind heisse ihm
alles, was neu ist. Vor soviel — notabene nie gesehener — Wildheit regten sich
im deutschen Dichterfiirsten, wie er selbst sagt, Gefiihle des Mitleids und des
Ekels.

Ich habe Schiller und Hegel keineswegs in bilderstiirmerischer Absicht
zitiert — dazu kdme ich moéglicherweise etwas zu spédt. Noch habe ich sie so
ausfiihrlich zu Wort kommen lassen, weil ich ihre Unkenntnis als Hinter-
grund fiir eine Schilderung des seitherigen Wissensfortschritts missbrauchen
mochte, wie das zwar der Argumentationsweise von Schiller selbst durchaus
entsprechen wiirde. Denn Schiller malte die Vorzeit auch deshalb so greu-
lich, um die Errungenschaften seiner Zeit desto heller erstrahlen zu lassen.
Doch anderseits geht aus den Schriften der angefiihrten Klassiker immerhin
auch hervor, dass zu ihren Lebzeiten, der Enge ihrer Lebenswelt zum Trotz,
ein gebildeter Mensch um Afrika nicht herumkam. Ich habe Schiller und
Hegel vor allem deshalb zitiert, weil ich der Auffassung bin, dass die von
ihnen verwendeten Denkmuster die weitere Beschiéftigung mit Afrika bis auf
unsere Tage geprégt haben.

Zu diesen Denkmustern, die in den zitierten Stellen aufscheinen, gehort
die Vorstellung eines unilinearen Evolutionismus, demzufolge es auch nur
eine, stufenformig fortschreitende Weltgeschichte geben kann, die ihrerseits
in der biirgerlichen Gesellschaft gipfelt, wihrend die Geschichte der ilibersee-
ischen Volker zu einer Vorgeschichte reduziert wird. Schiller hat das mit der
Kind-Erwachsenen-Metapher ein fiir allemal giiltig auf den Begriff gebracht,
Hegel seinerseits sprach vom Kinderland Afrika. Die Metapher bildete
fortan sozusagen den Erkldrungsschliissel fiir die Interpretation iiber-
seeischer Geschichte. Spétere Autoren gingen allerdings noch einen Schritt
weiter und verglichen die zeitgendssischen iiberseeischen Gesellschaften
gern mit vorzeitlichen Gesellschaften in Europa, namentlich mit den Germa-
nen, wie sie sie aus den Beschreibungen von Tacitus und César kannten, oder
aber mit alttestamentlichen Stammesgesellschaften. Das Konstrukt ist sehr
eingéngig, setzt jedoch Geschichtslosigkeit auf seiten der iiberseeischen
Gesellschaften voraus. Und weil es diese in Wirklichkeit nicht gibt, ist es

4 Zur geistesgeschichtlichen Einordnung vgl. Bitterli 1976, 2. Teil.

285



ebenso falsch wie die analoge, heute geldaufige Metapher vom Sprung tiber
die Jahrhunderte, den die Afrikaner tun miissten, wenn sie den Anschluss an
die europdische und amerikanische Entwicklung vollziehen wollten.

Auffallend bei Schiller und Hegel ist zudem die dualistische Weltsicht, was
sich darin ausdriickt, dass die beiden Autoren, mit bindren Oppositionen
operierend, europdische und afrikanische Kulturen dichotomisch einander
gegeniibersetzen. Mehr noch: trotz der Warnung des schottischen Moralphi-
losophen Adam Ferguson, eines Zeitgenossen von Schiller, dass es falsch sei,
den Menschen im Naturzustand durch blosse Negation der eigenen Tugen-
den beschreiben zu wollen, stellen sie die iberseeische Welt letztlich als eine
Verkehrung Europas dar.’ Fritz Kramer hat darauf aufmerksam gemacht,
dass man Hegels Afrika-Beschreibung auch als unfreiwillige Satire auf den
heraufziehenden Kapitalismus lesen konne, insofern Hegel in Afrika karikie-
rend kritisiere, was der Kern kapitalistischer Gesellschaftsordnungen sei:
dass dort der Mensch zur Ware erniedrigt, die Ware aber als Fetisch verehrt
werde.® Wie dem im einzelnen auch immer sein mag, die wichtigsten Dicho-
tomien im Diskurs von Schiller und Hegel, die hier stellvertretend auch fiir
andere Denker der Zeit genannt seien, sind die Gegeniiberstellungen Natur
und Kultur, Chaos und Ordnung, Statik und Entwicklung, riickwértsge-
wandte Traditionsgebundenheit und vorwirtsgerichtete Zukunftsoffenheit,
die sich ihrerseits gegenseitig bedingen und in der Dichotomie Geschichtslo-
sigkeit und Geschichte gipfeln.

Kein Zweifel, dass hier die Denkmuster vorgeprdgt sind, die es den
Europédern in der Kolonialperiode ermdoglichten, die Unterwerfung und
Ausbeutung Afrikas — beides Begriffe, die ich nicht etwa von Kritikern,
sondern von Praktikern des Kolonialismus iibernommen habe — vor dem
eigenen Gewissen zu rechtfertigen und als letztlich altruistisches Handeln
auszugeben. Wenn die Afrikaner, wie man zu wissen glaubte, in einem
kulturlosen Chaos und in blinder Traditionsgebundenheit in den Tag hinein-
lebten und deshalb aus eigener Kraft zur Entwicklung nicht fahig waren,
wenn die Menschheitsgeschichte aber unweigerlich auf eine europiische
Entwicklung hin dridngte, dann bestand die Gefahr des Untergangs der
Naturvélker, es sei denn, die Européer ebneten ihnen den Weg zu einer
Eingliederung in die von ihnen bestimmte Geschichte. Um die Jahrhundert-
wende noch in aller Riicksichtslosigkeit vorgetragen, hat man spéter aus
diesen zwischenzeitlich sozialdarwinistisch untermauerten Uberzeugungen
einen Treuhandschaftsgedanken destilliert, der im Vélkerbund sogar volker-
rechtliche Anerkennung finden sollte und spéter auch von den Vereinten
Nationen iibernommen worden ist.

5 Ferguson 1767 : 114,
6 Kramer 1977 : 59.

286



Wie tief verankert diese Vorstellungen im zeitgendssischen europaischen
Denken waren, zeigte sich etwa im Umstand, dass weder die Missionare —
und zwar selbst wenn sie sich um mdglichst grosse Anpassung an die fremde
Kultur bemiihten wie zum Beispiel die Basler Missionare der Frithzeit — noch
die europdischen Sozialisten, obschon diese sonst dankbar jede Gelegenheit
zur Kritik an den biirgerlichen Regierungen ihrer jeweiligen Lander aufgrif-
fen, die koloniale Herrschaft als solche, sondern bestenfalls die koloniale
Herrschaftspraxis kritisierten. Karl Marx hat seinerseits ja die englische
Kolonialherrschaft in Indien, all ihres von ihm gebrandmarkten Zerstorungs-
werkes zum Trotz, letztlich doch als Weg zum Fortschritt akzeptiert.” Wie
denn iiberhaupt das marxistische Denken sich mehr durch eine Umdrehung
einiger Prdmissen als durch eine radikale Infragestellung des eurozentrischen
biirgerlichen Fortschrittdenkens auszeichnete. Die Gemeinsamkeiten des in
der Aufklidrung begriindeten eurozentrischen Fortschrittdenkens machten,
dass sich Kritiker und Verteidiger des Kolonialismus néher standen, als sie
selbst es wahrhaben wollten.

IV.

All dies ist wohlbekannt. Vielleicht weniger bekannt ist, dass die Européer in
Afrika nicht nur Geschichte machten, sondern auch afrikanische Geschichte
erfanden, um selbst besser Geschichte machen zu kénnen, ein in Anbetracht
der postulierten Geschichtslosigkeit afrikanischer Gesellschaften zwar hochst
paradoxes, aus den Bedingungen der Kolonialherrschaft sich aber notwendig
ergebendes Unterfangen. Zu den Eigentiimlichkeiten der europiischen
Kolonialherrschaft in Afrika gehort ja letztlich die dusserst schwache Prisenz
der Européder, wenn man von den beiden wichtigsten Siedlungskolonien
Algerien und Siidafrika einmal absieht. Diese Schwéche der europiischen
Priasenz — “‘the thin white line”’, wie Anthony Kirk-Greene es nennt (Kirk-
Greene “980 : 25) — machte es notwendig, einheimische Helfer und Helfers-
helfer zu finden und dariiber hinaus die Kolonialherrschaft durch die Mani-
pulation vorgegebener afrikanischer Herrschaftsordnungen zu sichern. Das
wiederum setzte die Kenntnis der afrikanischen Gesellschaften voraus,
womit nicht nur die Briicke von der Politik zur Wissenschaft, von den
Interessen zu den Ideen geschlagen war, sondern auch die afrikanische
Vergangenheit unweigerlich ins Blickfeld der Verantwortlichen riickte, wo-
riiber sich neue Widerspriiche auftaten.

7 Marx 1960 : 221,

287



Die Existenz afrikanischer Staaten zum Beispiel mochte die Aufgabe der
Kolonialpolitiker erleichtern, insofern es in diesen Gesellschaften bereits
Verwaltungsstrukturen gab, die jenen monarchisch verfasster européischer
Staaten nicht undhnlich schienen und deshalb direkt in den Kolonialstaat
eingebaut werden konnten. Die Wissenschaftler freilich standen vor dem
Problem, dass es im angeblichen Kinderland Afrika Staaten mit zum Teil
vielhundertjahriger Geschichte gab. Und weil nicht sein konnte, was nicht
sein durfte, entwarfen sie neue Theorien auf der Basis der alten Denkmuster.
So schrieben die im zeitgendssischen Evolutionismus verwurzelten Fachleute
die Griindung afrikanischer Staaten und dariiber hinaus die Verbreitung
zivilisatorischer Kenntnisse allgemein dem Genie aus dem Norden zugewan-
derter hellhdutiger Fremder zu. In der Sprache der Jahrhundertwende tont
das wie folgt — ich zitiere aus Siegfried Passarges Werk iiber Adamaua: “Eine
merkwiirdige Rasse, diese Neger. Ohne aktive Energie, ohne positive Schaf-
fenskraft, von allen Volkern, mit denen sie zusammentreffen, geknechtet
und zu Sklaven gemacht, rachen sie sich an ihren Unterdriickern durch ihre
unglaubliche korperliche und geistige Passivitit. Wehe dem Volke, das sich
mit Negern vermischt. Sobald das Blut dieser dominiert, geht es rettungslos
unter in dem tridgen, unfruchtbaren Morast, welcher Negerrasse heisst. Im
Sudan, in Ostafrika, immer dasselbe Bild. Fremde Volker bringen Kultur
und Leben in die trige Masse der Schwarzen, aber bald hemmt die Stabilitét
derselben allen Fortschritt, alle Entwicklung. Dieser seit Jahrtausenden sich
vollziehende Prozess bildet den wesentlichsten Inhalt der Geschichte des
tropischen Afrika.” (Passarge 1895 :517 f.). Im Westsudan waren es
namentlich die Fulbe, denen man eine nordafrikanische Herkunft zuwies, in
Ostafrika flihrte man die Staatsgriindungen im Zwischenseengebiet auf
eindringende Hamiten kaukasischer Abstammung zurtick, die angeblich die
Feldbau betreibenden, einheimischen, aber eben unentwickelten Neger
unterworfen haben sollen.

Inzwischen weiss man, dass die Fulbe nicht von Norden nach Siiden,
sondern von Westen nach Osten gewandert sind und dass in den Zwischen-
seenreichen Ostafrikas Herren und Untertanen sich zwar sowohl in ihrer
Kultur wie auch in ihrem Koérperbau unterscheiden, dass aber dennoch beide
lokal verwurzelt und die Hamiten nicht viel mehr als ein rassistischer Mythos
der Jahrhundertwende sind. Doch Mythen fiihren ein zédhes Leben, vor allem
wenn sie eingelibten Denkmustern entsprechen. Ein Beispiel dafiir ist die
Berichterstattung iiber den seit 1965 tobenden inneren Krieg im Tschad, den
viele Beobachter als einen Konflikt zwischen Weissen und Schwarzen inter-
pretiert haben, nur weil die erfolgreichen Aufstdndischen im Norden des
Landes zuhause sind und zum Teil wenigstens eine nomadische Wirtschaft
betreiben. Nomaden aber haben weiss zu sein, und Schwarze und Weisse
konnen in Frieden zusammen nicht leben. In Wirklichkeit sind die aufstédndi-
schen tschadischen Tubu-Nomaden weder weiss noch sonstwie kulturell mit

288



dem Arabischen nérdlich der Sahara verbunden, und der Krieg ging nicht
von den Nomaden des Nordens, sondern von den Bauern im Zentraltschad
aus.®

Im iibrigen waren es nicht die staatlich verfassten Gesellschaften, die die
Européer vor die grossten politischen und konzeptionellen Probleme stell-
ten, im Gegenteil, die der Vorstellung von Geschichtslosigkeit weit eher
entsprechenden segmentidren Gesellschaften ohne zentralisierte Autoritit
und mithin ohne Staat waren nicht nur schwerer zu unterwerfen und zu
verwalten, sondern auch schwieriger zu verstehen, weil sie anders waren als
alles, was die Européer aus ihrer eigenen unmittelbaren Erfahrung kannten.
Die technologische Riickstédndigkeit und der zentrale Platz, der dem Ver-
wandtschaftsnetz in der Organisation des gesellschaftlichen Lebens zukam,
legten jedoch den Vergleich mit Stammesgesellschaften der européischen
Vorgeschichte nahe, wobei in den Stammesbegriff freilich auch Erfahrungen
der europdischen Zeitgeschichte einflossen, dies in der Form nationalisti-
scher Vorstellungen. Unter einem Stamm verstanden die Kolonialherren
namlich eine kulturelle Einheit mit gemeinsamer Sprache, mit einem eigenen
Sozialsystem und einem eigenen politischen System, dhnlich der Nation in
der Definition von Herder und Fichte. Die Stammeszugehorigkeit war
keineswegs frei gewihlt, sondern zugeschrieben und erblich. Die Beziehun-
gen innerhalb des Stammes wurden allein durch die Verwandtschaftsorgani-
sation geregelt, wie auch die Stimme untereinander als genealogisch verbun-
den galten. An der Spitze der einzelnen Stimme aber, so die geldufige
Vorstellung, standen Héuptlinge mit grosser Machtvollkommenheit. Aus
diesem Blickwinkel gesehen stellte sich die Geschichte Afrikas als ein
einziger riesiger Stammbaum dar.

Dieses Stammeskonzept war keineswegs vollkommen falsch. Festzuhalten
gilt es jedoch, dass es eine weit vielfdltigere Wirklichkeit iber Gebiihr
vereinfachte, dass es mit seiner Einbindung in den evolutionistischen Diskurs
von vornherein pejorativ, zudem auch ahistorisch war und damit blind
machte fiir Phinomene gesellschaftlichen Wandels in Afrika, wo die Identi-
tiaten vielerorten hochstwahrscheinlich viel amorpher waren, als man sich das
aus Europa gewohnt ist. Jedenfalls blieb den Verantwortlichen dariiber
verborgen, dass vielfach sie selbst es waren, die den Anstoss zur Stammesbil-
dung und zur Ausarbeitung der zugehdrigen Geschichtstraditionen gaben. In
den Worten des englischen Historikers John Iliffe: ‘“Europeans believed
Africans belonged to tribes; Africans built tribes to belong to.” (Iliffe
1979 : 324.)

Die hier angesprochene Stammesbildung ist vor allem ein Phdnomen der
Zwischenkriegszeit, als die Kolonialherren — und da sind die Englédnder an

8 Vgl. Buijtenhuijs 1978 und Wirz 1982.

289



noch so beschriankt sein, die gesellschaftlichen Voraussetzungen in den
betroffenen Gesellschaften bereits soweit verdndert — ich denke hier vor
allem an die abhéngige Eingliederung ins Weltwirtschaftssystem, zudem an
die Ansétze zur Herausbildung eines einheimischen Biirgertums oder doch
Kleinbiirgertums —, dass es angemessener gewesen ware, die konstitutiven
Gruppen der Kolonien als Nationen denn als Stdmme zu bezeichnen. In
Anbetracht des vorrangigen Platzes, den die auf dem Verwandtschaftsnetz
basierende Produktionsweise in den lindlichen Gebieten weiterhin einnahm,
ist jedoch auch hier Vorsicht geboten. Sicher ist nur eins: dass sowohl die
eine wie die andere in Analogie zur europdischen Geschichte gewihlte
Begrifflichkeit der Komplexitédt afrikanischer Wirklichkeit nur teilweise
gerecht wird.

V.

In dem Masse iibrigens, wie die Entkolonisierung voranschritt, verfliichtigte
sich das Stammeskonzept aus grossen Teilen der wissenschaftlichen Litera-
tur, so dass denn heute eigentlich nur noch die Neoevolutionisten und mit
ihnen die Marxisten daran festhalten, es zugleich aber in seiner Anwendung
auf die vorkoloniale Geschichte eingrenzen. Uberwunden sind damit die
alten Denkmuster freilich noch lange nicht. Zum einen haben die neueren
wissenschaftlichen Erkenntnisse weder Eingang in die Umgangssprache
gefunden, noch haben sie die Sprache der Massenmedien beeinflusst, wo
afrikanische Stammeskriege und andere Barbarenbilder frohliche Urstiande
feiern. Dass dies mit dem eingangs erwidhnten Elfenbeinturm-Problem der
Wissenschaft verkniipft ist, m6chte ich zumindest nicht ausschliessen. Zum
andern erweisen sich die Hegelschen Denkmuster als dusserst wandlungsf-
hig und damit gegen Angriffe weitgehend gefeit. Ein kurzer Blick auf die
neuere afrikanische Geschichtswissenschaft, wie sie nach der Entkolonisie-
rung erbliihte, soll das abschliessend verdeutlichen.

Die neuere afrikanische Geschichte ist mitgeprdgt durch die Suche der
Afrikaner nach ihrer Vergangenheit und damit nach ihrer Identitdt. Dement-
sprechend riickten Momente des Widerstands gegen die Kolonialherrschaft,
die Untersuchung afrikanischer Initiativen wihrend der Kolonialherrschaft
und die Ergriindung der Geschichte vor der Kolonialherrschaft in den
Mittelpunkt der Interessen. Ein hervorragendes Beispiel fiir diese Suche
nach den eigenen Wurzeln in direkter Auseinandersetzung mit kolonialen
Vorurteilen ist die weitverbreitete Geschichte Schwarzafrikas von Joseph Ki-
Zerbo, einem aus Obervolta stammenden Historiker, der auch einer der
Hauptherausgeber der auf acht Binde angelegten, von der Unesco betreu-
ten, neuen Allgemeinen Geschichte Afrikas ist.” Seine Darstellung ist umso

10 Ki-Zerbo 1979 : 24 f. und Unesco 1981 : Bd. 1, v.a. Vorwort und Kap. 2.

291



erster Stelle zu nennen — bewusst auf eine Politik der indirekten Herrschafts-
ausiibung einschwenkten, sich dann um die Abgrenzung einzelner Stdmme
bemiihten und als die Beamten ausschwarmten auf der Suche nach Héauptlin-
gen, denen sie Verwaltungsaufgaben anvertrauen konnten. Wie bereits
erwidhnt, haben die angesprochenen Afrikaner darauf sehr schnell reagiert,
indem sie ihrerseits entsprechende Anspriiche geltend machten und auch die
notigen Traditionen entwarfen oder gegebenenfalls alte Traditionen zum
eigenen Vorteil umbogen. Interessant ist in diesem Zusammenhang die Rolle
der damals in Bliite stehenden funktionalistischen Voélkerkunde. Diese
Schule der Volkerkunde definierte sich zwar in scharfer Opposition zu den
alteren evolutionistischen und diffusionistischen Denkmodellen. Durch ihre
willentliche Vernachldssigung der historischen Dimensionen und damit auch
der innergesellschaftlichen Konflikte bei der Untersuchung afrikanischer
Gesellschaften begiinstigte sie jedoch die ihrerseits zutiefst im evolutionisti-
schen Denken verankerte koloniale Stammesbildung. Dariiber hinaus besta-
tigten die Funktionalisten die Kolonialherren in ihrem Glauben, dass das,
was sie nun kodifizierten, unwandelbare, feste Traditionen seien und dass es
moglich sei, die Kolonisierten zu beherrschen und trotzdem in ihrer angebli-
chen Geschichtslosigkeit zu belassen.

Insgesamt wird man gerade die gern als Inbegriff afrikanischen Wesens
verstandenen Stdmme als Produkte einer historischen Entwicklung, eben der
europdischen Kolonialherrschaft sehen miissen. Oder anders gewendet:
Stimme sind keineswegs Zeichen afrikanischer Traditionsgebundenheit,
sondern ein Beweis fiir die kulturelle Innovationsfahigkeit afrikanischer
Gesellschaften. Wie denn tliberhaupt die von den Kolonialherren als Primi-
tivste der Primitiven eingeschatzten, angeblich geschichtslosen sogenannten
Stammesgesellschaften sich auch im wirtschaftlichen Bereich als dusserst
anpassungsfihig erwiesen, so anpassungsfahig sogar, dass sie zuweilen mit
ihrer Initiative die Européer derart stark zu konkurrenzieren begannen, dass
jene aus Furcht vor dem Wettbewerb den sich anzeigenden Wandel mit
gesetzgeberischen Massnahmen einzuschrdnken suchten, indem sie die Afri-
kaner in ihren Traditionen einschlossen. Beispielhaft dafiir ist die Reservats-
bildung in den Siedlungskolonien und die damit verbundene Zementierung
liberkommener Sozialstrukturen.” In diesen Gebieten ist denn auch die
Stammesbildung am konsequentesten verwirklicht worden.

Die Folge aber war, dass Afrika am Vorabend der Entkolonisierung in der
Tat zu einem von Stimmen geprigten Kontinent geworden war und sei es
nur, weil die Afrikaner selbst das Stammesmodell verinnerlicht hatten und
sich — in ihrem politischen Handeln zumindest — von Stammessolidaritidten
leiten liessen. Freilich hatte der kolonial verursachte Wandel, er mochte

9 Vgl. Welsh 1971 und Bundy 1979.

290



interessanter, als er Hegel und seine kolonialen und marxistischen Erben
direkt ins Visier nimmt. Die Ironie der Geschichte will es jedoch, dass er
selbst einem Hegelschen Geschichtsverstdndnis front, indem er der Darstel-
lung der ruhmreichen Geschichte afrikanischer Konige und afrikanischer
Staaten breitesten Platz einrdumt, die segmentédren Gesellschaften hingegen
nur am Rande erwihnt und tiberdies klar macht, dass er die Staatlichkeit als
eine erstrebenswerte hohere Form politischer Entwicklung sieht.

Die darstellerische Bevorzugung staatlich verfasster Gesellschaften im
vorkolonialen Afrika kann man zwar auch durch die Quellenlage erklaren,
wie ich das eingangs bereits angetdnt habe. Zudem durch das Bemiihen des
Verfassers, die Ebenbiirtigkeit afrikanischer Leistungen mit denen der Euro-
pder unter Beweis zu stellen. In der Tat brauchen die frithen Sudan-Staaten
einen Vergleich mit zeitgendssischen mittelalterlichen Staaten in Europa
nicht zu scheuen, wie man anderseits im Ashanti-Reiche des 18./19. Jahrhun-
derts, im heutigen Ghana gelegen, Tendenzen zu einer Birokratisierung
aufzeigen kann, die es in die Néhe konstitutioneller Monarchien im neuzeitli-
chen Europa riicken. Indem jedoch Ki-Zerbo Staatlichkeit und Fortschritt
gleichsetzt, 6ffnet er nicht nur den alten, von ihm selbst verurteilten Denk-
mustern eine neue Tiir in den historischen Diskurs, sondern er verweist
dariiber hinaus die segmentdren Gesellschaften auf einen minderen Platz.

Verbirgt sich hier nicht in antikolonialem Gewande die Gefahr einer
intellektuellen Kolonisierung Afrikas nach Beendigung der formalen Kolo-
nialherrschaft? Nun, ich bin mir durchaus bewusst, dass es im zeitgendssi-
schen afrikanischen Kontext, der dadurch gekennzeichnet ist, dass schwache
Nachfolgestaaten um ihre Legitimitdt und um ihren Bestand ringen, inoppor-
tun und sogar gefdhrlich sein mag, antistaatliche Tendenzen in der eigenen
Geschichte hervorzuheben. Ich bin mir des weiteren bewusst, dass es zur
kolonialen Strategie gehorte, die kulturellen Unterschiede zwischen Europa-
ern und Afrikanern hervorzukehren, um die Afrikaner besser beherrschen
zu konnen, und dass im kolonialen Kontext Andersartigkeit als Minderwer-
tigkeit missverstanden wurde, weshalb denn heute die Afrikaner zu Recht
misstrauisch werden, wenn Europder noch immer oder wieder Momente der
Andersartigkeit in der afrikanischen Geschichte betonen. Das kann soweit
gehen, dass einige Afrikaner ihrerseits die Vorstellung der Nicht-Staatlich-
keit als eine Chimére ablehnen. Ich bin mir schliesslich auch bewusst, dass
sich bei der historischen Untersuchung segmentidrer Gesellschaften beson-
dere Quellenprobleme stellen und es deshalb vielfach unmdéglich sein wird,
die Geschichte dieser Gesellschaften genau und iiber lange Perioden hinweg
zu rekonstruieren. Man wird mit Liicken leben miissen.

292



VI.

Im tibrigen steht hier die Frage, ob Staatlichkeit vorzuziehen oder abzuleh-
nen sei, nicht eigentlich zur Diskussion. Tatsache ist, dass viele afrikanische
Gesellschaften in der Vergangenheit die Nicht-Staatlichkeit gewihlt oder
doch wihrend Jahrhunderten Seite an Seite mit staatlich verfassten Gesell-
schaften gelebt haben, ohne deren Institutionen zu kopieren. Einer glaub-
wiirdigen Schitzung zufolge lebten in Westafrika zu Beginn der Kolonialzeit
nicht weniger als ein Viertel aller Leute in nicht-staatlich verfassten, segmen-
tiren Gesellschaften, d.h. in Gesellschaften, die es verstanden, fast alle
Probleme des Zusammenlebens im Rahmen verwandtschaftlicher Strukturen
ohne zentralisierte Regierung und Biirokratie und damit auch ohne institu-
tionalisierte Hauptlingsherrschaft zu 16sen. Die meisten dieser aus einer
Vielzahl sich stets erneuernder, nach den Regeln der Senioritét lose geordne-
ten Abstammungsgruppen (Lineage und Clan) bestehenden Gesellschaften
waren zwar kleinrdumig. Im Falle der im heutigen Nordostnigeria beheima-
teten Tiv fanden sich aber doch mehrere hunderttausend Menschen in ein
und derselben genealogisch geordneten Gesellschaftstruktur.” In anderen
Regionen Afrikas lassen sich tiberdies Entwicklungen zu einer Dezentralisie-
rung der Macht beobachten. Ich denke hier namentlich an die Kongo, die im
16. Jahrhundert noch ein grosses Konigreich bildeten, dann jedoch in der
Auseinandersetzung mit europdischen Sklavenhédndlern zu segmentiren
Strukturen fanden.

Da segmentir strukturierte Gesellschaften mithin zur afrikanischen Ver-
gangenheit gehdren, bedeutet ihre historische Vernachlédssigung zugleich die
Verdréngung eines wichtigen Teils afrikanischer Eigenart. Diese Verdrin-
gung ist aber umso widersinniger, als die afrikanischen Gesellschaften ohne
Staat gezeigt haben, dass Menschen ohne zentrale Herrschaft, ohne feste
politische Hierarchie und nicht zuletzt ohne Ausbeutung zusammenleben
konnen. Man stelle sich etwa vor, dass bei den schon einmal erwdhnten Fang
nicht etwa derjenige den grossten Einfluss gewann, der am meisten Besitz
zusammenraffte, sondern derjenige, der mit seinen Besitztiimern am gross-
ziigigsten verfuhr, und dass umgekehrt Verstosse gegen den Zwang zum
Teilen und personliches Machtstreben als Verbrechen galten und deshalb
unweigerlich Widerstand weckten. Das Prinzip der segmentéren Opposition,
demzufolge homologe Verwandtschaftsgruppen ein und derselben Abstam-
mungslinie zueinander in Opposition standen, in Auseinandersetzungen mit
anderen Segmenten der niachsthoheren genealogischen Stufe sich aber soli-
darisierten, machte im tbrigen auch bei den Fang jede politische Zentralge-

11 Vgl. die zurzeit wohl beste Gesamtdarstellung Curtin et al. 1978 : 82f.

293



walt tberfliissig und sicherte den Zusammenhalt, ohne die innere Autono-
mie der einzelnen Segmente zu beschneiden."

VII.

Die Gefahr des Traumens liegt nahe, ebenso nahe wie in der imagindren
Ethnografie des 19. Jahrhunderts. Bevor ich ihr erliege und in Umkehrung
des Schillerschen Vorgehens alle hierzulande vergeblich angestrebten Tugen-
den in die prédkolonialen afrikanischen Gesellschaften hineinprojiziere —
schliesslich weisen Hexerei und Zauberei darauf hin, dass Solidaritidt auch in
Gesellschaften ohne Staat nicht ohne weiteres zu erreichen war —, mOchte ich
zum Bild zuriickkehren, mit dem ich am Anfang meiner Ausfiihrungen das
Thema umrissen habe: Gefdhrlicher als stolpernde und strauchelnde Riesen
scheinen mir jene anderen zu sein, die mit ihren Fiissen das zertreten,
wonach man Ausschau halten miisste. Kritische Distanz zum Hegelschen
Geschichtsparadigma ist deshalb eine notwendige Voraussetzung zur Unter-
suchung der sogenannt geschichtslosen afrikanischen Gesellschaften. Da im
tibrigen, wie Hegel seinen anderen Ansichten zum Trotz wusste, nur die
Perioden des Gliicks leere Blatter der Geschichte sind, hat auch eine
Geschichte der Geschichtslosen noch eine schéne Zukunft vor sich.

Zusammenfassung

Wenn noch heute etwa gesagt wird, die afrikanischen Vdlker seien
geschichtslos, dann ist das in engem Zusammenhang mit dem modernen
Geschichtsverstdndnis zu sehen, wie es sich in der Zeit der Aufklirung
herausgebildet hat und demzufolge die Geschichte als die Wissenschaft des
Wandels im Sinne eines offenen Fortschrittsprozesses verstanden wird. Dies
und die Vorstellung eines unilinearen Evolutionismus nach Massgabe der
europdischen Geschichte machten, dass jene der Afrikaner zur blossen
Vorgeschichte reduziert und Afrika als Kinderland (Hegel) perzipiert wurde.
Dementsprechend erschien dann die koloniale Durchdringung als Eingliede-
rung von NaturvlOlkern in die Weltgeschichte. Paradoxerweise kamen die
Européer als Kolonialherren aber nicht umhin, die Geschichtlichkeit afrika-
nischer Gesellschaften anzuerkennen. Die Dekolonisation fithrte zu einer
weiteren Neubewertung afrikanischer Vergangenheit. Die Ubernahme des
hegelianischen Geschichtsparadigmas durch nationalistische Historiker
bedeutete allerdings, dass die nicht-staatlich verfassten Gesellschaften auch
in diesem neuen Diskurs vernachldssigt wurden, ungeachtet der Tatsache,
dass sie einen wichtigen Teil afrikanischer Eigenart ausmachen.

12 Balandier 1963 ist hierzu immer noch grundlegend. Vgl. ausserdem den von Kramer, Sigrist
1978 herausgegebenen zweibdndigen Reader, der einige der wichtigsten Aufsétze englischer
Sozialanthropologen zum Thema in Ubersetzungen zugénglich macht.

294



Bibliographie

Balandier, Georges
1963 Sociologie actuelle de I’Afrique noire. Dynamique sociale en
Afrique centrale. Paris, Presses Universitaires de France, 2.
Auflage.

Bitterli, Urs

1976 Die ‘Wilden’ und die ‘Zivilisierten’. Die europdisch-libersee-

ische Begegnung. Miinchen, Vertag C.H.Beck.
Buijtenhuijs, Robert

1978 Le Frolinat et les révoltes populaires du Tchad, 1965-1976. The

Hague, Mouton Publishers.
Bundy, Colin
1979 The rise and fall of the South African peasantry. London,
Heinemann.
Curtin, Philip et al.
1978 African History. London, Longman.
de Wolf, P.

1972 Un mvet de Zwe-Nguéma. Chant épique fang recueilli par H.

Pepper. Paris, Colin.
Ferguson, A.

1767 Essay on the history of civil society. Edinburgh, Printed for A.

Millar and T. Cadell.
Hegel, G.W.F.

1961 Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte. Stuttgart,
Philipp Reclam jun.

Houdas, O., Delafosse, M., Hrg. und Ubersetzer

1913 Tarikh el-Fettach. Paris, E. Leroux.

Iliffe, John

1979 A modern history of Tanganyika. Cambridge, Cambridge Uni-

versity Press.
Kirk-Greene, Anthony
1980 The thin white line: The size of the British colonial service in
Africa. African Affairs (London), 79/314 : 25-44,
Ki-Zerbo, J.
1979 Die Geschichte Schwarz-Afrikas. Wuppertal, Hammer.
Koselleck, R.

1975 Geschichte V und Fortschritt IV. In: Geschichtliche Grundbe-
griffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in
Deutschland, hrg. von O. Brunner, W. Conze, R. Koselleck,
Stuttgart.

295



Kramer, Fritz
1977 Verkehrte Welten. Zur imagindren Ethnographie des 19. Jahr-
hunderts. Frankfurt a.M., Syndikat.

Kramer, Fritz, Ch. Sigrist, Hrg.
1978 Gesellschaften ohne Staat. Frankfurt a.M., Syndikat.
Marx, Karl

1960 Die kiinftigen Ergebnisse der britischen Herrschaft in Indien.
In: MEW, Bd. 9. Berlin, Dietz.

Passarge, S.
1895 Adamaua. Bericht iiber die Expedition des Deutschen Kame-
run-Komitees in den Jahren 1893/94. Berlin, D. Reimer.

Schiller, Friedrich
1959 Was heisst und zu welchem Ende studiert man Universalge-
schichte? In: Schillers Werke in FEinzelausgaben, hrg. von
Benno von Wiese. Frankfurt a.M., Biichergilde Gutenberg.

Unesco
1981 Unesco General History of Africa, Bd. 1: Methodology and
African prehistory, hrg. von J. Ki-Zerbo. London, Heinemann.
Welsh, D.
1971 The roots of segregation. Native policy in colonial Natal, 1845—
1910. Kapstadt, Oxford University Press.
Wirz, Albert
1982 Krieg in Afrika. Die nachkolonialen Konflikte in Nigeria,
Sudan, Tschad und Kongo. Wiesbaden, Steiner.

296



	Klio in Afrika : "Geschichtslosigkeit" als historisches Problem

