
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 8 (1984)

Artikel: Klio in Afrika : "Geschichtslosigkeit" als historisches Problem

Autor: Wirz, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007705

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007705
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Albert Wirz

Klio in Afrika: "Geschichtslosigkeit"
als historisches Problem

i.

Wer sich in Zürich mit Schweizer Geschichte befasst, der muss sein Tun
kaum rechtfertigen. Auch amerikanische Geschichte gehört, wenn man sich
nicht auf die Vergangenheit der Indianer kapriziert und seit Max
Silberschmidt diese Öffnung erkämpft hat, ganz selbstverständlich zum Kanon
unseres Fachbereichs. Wer jedoch afrikanische Geschichte mit ins Zentrum
seiner Interessen stellt und trotzdem nicht zu den Völkerkundlern auswandern

will, der darf sich nicht wundern, wenn er zuweilen aus den Augenwinkeln

heraus betrachtet wird. Denn: Die Afrikaner haben doch gar keine
eigene Geschichte, die afrikanische Geschichte beginnt mit der "Entdek-
kung" Afrikas durch die Europäer und ist mithin nur ein Anhängsel europäischer

Geschichte.
Dies jedenfalls ist mir kürzlich von einem hochangesehenen deutschen

Historiker in Heidelberg entgegengehalten worden, als ich meine Vorstellungen

für ein Schulbuch darlegen wollte, das erstmals im deutschen Sprachraum

den Schülern der Gymnasialstufe vertiefte Kenntnisse aussereuropäi-
scher Geschichte vermitteln soll. Meine Kollegen und ich haben auf die
temperamentvolle Intervention mit jener brüsken Hochnäsigkeit reagiert,
wie sie im neuzeitlichen Europa Jüngere Älteren gegenüber gern einnehmen.
Wir haben auf die stetig anschwellende Flut von Büchern zur afrikanischen
Geschichte verwiesen. Ausserdem darauf, dass die ältesten bislang bekannten

Hominiden-Knochen ausgerechnet in Afrika gefunden worden sind,
weshalb afrikanische Historiker ihren Kontinent als die Wiege der Menschheit

bezeichnen. War das keine Geschichte, fragten wir, was sich in den
Hunderttausenden von Jahren bis zur Ankunft der Europäer ereignete? Die
weiteren Einwände überhörten wir bereits geflissentlich, um
sprachlosgeschwätzig zur Tagesordnung überzugehen.

Aus dem Nachhinein betrachtet - wie es dem Historiker eigen ist - glaube
ich, dass wir den Einwand hätten ernster nehmen müssen. Wir hätten den
Einwand ernster nehmen müssen, erstens weil er selbst eine Geschichte hat,
zweitens weil die Geschichte dieser Denktradition an die Wurzeln unserer

Der vorliegende Text wurde erstmals veröffentlicht in "Geschichte in Wissenschaft und Unterricht",

Stuttgart 1983, Heft 2. Für diese Publikation wurde dieser Artikel leicht überarbeitet.

281



Wissenschaft zurückführt und drittens weil Begrifflichkeit und
Erkenntnismöglichkeiten einer Wissenschaft sich gegenseitig bedingen. Oder mit anderen

Worten: Es ist zwar zumindest seit Bernhard von Chartres bekannt, dass

selbst Zwerge, wenn sie auf Riesen stehen, weiter sehen können als die
Riesen. Dennoch empfiehlt es sich, den Riesen, von dessen Schultern aus
man Ausschau halten möchte, genau zu mustern. Immerhin könnte es ja
sein, dass der Riese auf eine selbst gegrabene Grube zugeht. Ob blindlings
oder offenen Auges macht da wenig Unterschied. Sicher ist nur eins: Je

grösser der Riese, desto tiefer der Fall. Damit habe ich, wie ich im weiteren
klarzulegen hoffe, die Problematik einer historischen Annäherung an afrikanische

Vergangenheit umrissen, soweit diese Annäherung aus der Tradition
europäischer Geschichtswissenschaft heraus erfolgt. Und eine andere Tradition,

das sei vorausgeschickt, steht uns, die wir Teil europäischer Kultur sind,
nicht zur Verfügung.

II.

Gewiss, Geschichte als eine Summe von Ereignissen ist nichts spezifisch
Europäisches. Überall, wo Menschen zusammenleben, ereignet sich
Geschichte. Alle Gesellschaften sind, ob sie es wollen oder nicht, an die
Geschichte gebunden. Auch die Tradierung, die Aufnahme, Analyse,
Memorierung und Weitergabe erlebter oder rekonstruierter Geschichte an
die Nachgeborenen ist nicht auf die europäische Kultur beschränkt. So sind
insbesondere aus dem islamischen Afrika eine Vielzahl historischer Werke
bekannt. Deren ältestes, der Tarikh al Fettach, der die Flerrschaft der
Songhay-Könige beschreibt, ist 1519 von Mahmud Kati in Timbuktu begonnen

worden, in jenem Timbuktu, das heute ein weltverlorener, zweitrangiger
Handelsplatz ist, das im 16. Jahrhundert aber ein internationales Zentrum
islamischer Gelehrsamkeit bildete.1 Und dort schliesslich, wo wie im
nichtislamischen vorkolonialen Afrika es keine Schriftsprachen gab, da war die
mündliche Überlieferung besonders lebendig. Es sei in diesem Zusammenhang

nur an die griots und anderen professionellen Geschichtenerzähler im
Westsudan erinnert, deren Geschichten zwar die Wissenschaftlichkeit
moderner historischer Werke fehlen mag, dafür aber stets kurzweilig und
zudem in einer Sprache gehalten sind, die auch von einer weiteren
Öffentlichkeit verstanden wird, so dass man sich fragen kann, wer den Ansprüchen,
die an eine Wissenschaft zu stellen wären, näher kommt: der griot unter dem
Baobab-Baum oder der Historiker im universitären Elfenbein-Turm.
Andererseits ist es nur logisch, dass in einer Teilkenntnisse und Individualität
verabsolutierenden Gesellschaft wie der unseren auch die Wissenschaftsspra-

1 Houdas, Delafosse 1913.

282



che sich diesem Segmentierungs- und Individualisierungstrend anpasst, während

umgekehrt die zwar stilisierte, aber doch volksnahe Sprache des griot
die gemeinschaftlichen Werte seiner Kultur spiegelt.

Anderseits fällt auf, dass es vornehmlich hierarchisch geordnete
Gesellschaften sind, in denen Geschichtenerzähler die Erinnerung an die Vergangenheit

wachhalten, während in den ausgeprägt egalitären Gesellschaften
mit segmentärer Struktur, wie sie für weite Teile Afrikas kennzeichnend
sind, sich das historische Interesse der einzelnen auf die genaue und für die
eigene Identität auschlaggebende Kenntnis der Genealogie der eigenen
Abstammungsgruppe beschränkt, während alles andere dem Vergessen
anheimgegeben oder doch der Zeitlichkeit enthoben in Mythen und epische
Erzählungen gefasst wird, wie etwa im grossartigen Mvet der Bulu-Beti-Fang
in Kamerun und Gabun.2 Diese Beobachtungen deuten nicht nur auf
Unterschiede im Geschichtsbewusstsein innerhalb Afrikas hin, sie machen überdies

darauf aufmerksam, dass die Geschichte dazu tendiert, im Lohne der
Herrschaft zu stehen.

All das soll uns freilich nicht dazu verleiten, die Besonderheiten europäischen

Geschichtsdenkens zu verkennen oder gar die Vorzüge einer
theoriegeleiteten und auf systematische Quellenkritik und Quelleninterpretation
basierenden Erkenntnismethode zu leugnen. Im Unterschied zur Geschichte
und im Unterschied zur Annalistik oder zur rein narrativen Geschichtskunst
ist die analytische Geschichtswissenschaft, wie wir sie heute betreiben, sehr
wohl ein Kind europäischer Kultur, und erst noch ein spätgeborenes dazu.
Der Übergang der Geschichte von der Gelehrsamkeit zu einer sich selbst als

Wissenschaft verstehenden Disziplin datiert ins 18. Jahrhundert. Reinhard
Koselleck hat darauf hingewiesen, dass erst damals der Begriff "Geschichte"
jenen Bedeutungsgehalt gewonnen hat, den wir ihm heute noch zumessen.3
Damals erst ist der Kollektivsingular entstanden, der nicht nur die Summe
von Einzelgeschichten, sondern auch Ereigniszusammenhang und
Geschichtskunde in einem Einzelbegriff bündelt. Dieser semantische Wandel zu
Ende des 18. Jahrhunderts wäre der Erwähnung nicht wert, wenn er nicht
einen epistemologischen Bruch im europäischen Denken anzeigen würde,
den wir gemeinhin als Aufklärung bezeichnen und der in Zusammenhang
steht mit einer Denaturalisierung des Zeitbegriffs sowie mit der Herausbildung

des neuzeitlichen Fortschrittbegriffs. So ist denn Geschichte in der
Folge von vornherein als die Wissenschaft des Wandels im Sinne eines
offenen Fortschrittprozesses verstanden worden, wobei man, der menschlichen

Neigung zum Ethnozentrismus folgend, die europäische Entwicklung
auch für andere zum Massstab machte.

2 de Wolf 1972.

3 Koselleck 1975.

283



III.

Fassbar - und zwar fassbar nicht zuletzt hinsichtlich der Auswirkungen für
die Auseinandersetzung mit Afrika - ist dieses Denken bereits in Friedrich
Schillers akademischer Antrittsrede über das Studium der Universalgeschichte

aus dem Jahre 1789, um dann bei Georg Wilhelm Friedrich Hegel
seinen Höhepunkt zu erreichen. Denn Hegel hat den Fortschritt zum
Strukturmerkmal der Geschichte schlechthin erhoben, wobei er den Fortschritt als

die Verwirklichung der Freiheit des Geistes definierte. Was wie andere

philosophische Stellungnahmen schön, klug und offen tönt, in Wirklichkeit
aber eine recht engstirnige Verabsolutierung eigener Erfahrung beinhaltete.

Das wird nirgends deutlicher als dort, wo Hegel sich mit Afrika befasst.
Seiner Meinung nach stellten die Afrikaner oder "Neger", wie er sie auch

nannte, den natürlichen Menschen in seiner ganzen Wildheit und Unbändigkeit

dar. Den Afrikanern fehlte angeblich jedes Wissen von einem absoluten
Wesen. Weder von einer geistigen Verehrung Gottes noch von einem Reiche
des Rechts sei bei ihnen die Rede. Statt dessen werde der Mensch als das

Höchste gesetzt, weshalb denn auch Tyrannei für kein Unrecht gelte. Es
fehle den Afrikanern das Bewusstsein ihrer Freiheit, es fehlten ihnen -
immer nach Hegel - alle sittlichen Empfindungen. Statt einer Verfassung
gebe es nur sinnliche Willkür, die ihrerseits nicht von freien Gesetzen,
sondern bestenfalls von despotischer Gewalt gebändigt werde. Insgesamt
spricht er den Afrikanern alles Menschliche, alles an das Menschliche
Anklingende ab. Zudem hielt er die Afrikaner zu keiner Entwicklung fähig:
"... wie wir sie heute sehen, so sind sie immer gewesen." (Hegel 1961 : 162).
Und da Afrika keine Staatlichkeit, zudem weder Bewegung noch Entwicklung

aufzuweisen habe, verbannte er es kurzerhand aus der Weltgeschichte.
"Was wir eigentlich unter Afrika verstehen," erklärte er in seinen Vorlesungen

über die Philosophie der Geschichte, "das ist das Geschichtslose und
Unaufgeschlossene, das noch ganz im natürlichen Geiste befangen ist",
wobei er unmissverständlich klarmachte, dass er unter dem Naturzustand
einen Zustand absoluten und durchgängigen Unrechts verstand (Hegel
1961 : 162). Der Hinweis auf den Sklavenhandel und darauf, dass auf
afrikanischen Märkten Menschenfleisch angeblich zum gängigen Warenangebot

gehörte, sollte diese Auffassung wohl empirisch abstützen.

Friedrich Schiller seinerseits hatte dreissig Jahre zuvor davon gesprochen,
dass "die Entdeckungen, welche unsere europäischen Seefahrer in fernen
Meeren auf entlegenen Küsten gemacht haben..., uns Völkerschaften
(zeigen), die auf mannigfaltigsten Stufen der Bildung um uns herum gelagert
sind, wie Kinder verschiedenen Alters um einen Erwachsenen herum stehen
und durch ihr Beispiel ihm in Erinnerung bringen, was er selbst vormals

gewesen und wovon er ausgegangen ist", um sich dann zum Ausruf zu
steigern: "Wie beschämend und traurig aber ist das Bild, das uns diese

284



Völker von unserer Kindheit geben!" (Schiller 1959 : 414).4 Manche nämlich
seien ohne Bekanntschaft mit den unentbehrlichen Künsten, ohne das Eisen,
ohne den Pflug, einige sogar ohne den Besitz des Feuers. Manche würden
mit den wilden Tieren um Speise und Wohnung ringen, bei vielen habe sich
die Sprache noch kaum von tierischen Tönen zu verständlichen Zeichen
erhoben. Bei den einen fehle das so einfache Band der Ehe, bei andern die
Kenntnis des Eigentums. Immer zum Angriff und zur Verteidigung gerüstet,
von jedem Geräusch aufgeschreckt, recke der Wilde, wie Schiller die
Angehörigen überseeischer Völker titulierte, sein scheues Ohr. Feind heisse ihm
alles, was neu ist. Vor soviel - notabene nie gesehener - Wildheit regten sich
im deutschen Dichterfürsten, wie er selbst sagt, Gefühle des Mitleids und des

Ekels.
Ich habe Schiller und Hegel keineswegs in bilderstürmerischer Absicht

zitiert - dazu käme ich möglicherweise etwas zu spät. Noch habe ich sie so
ausführlich zu Wort kommen lassen, weil ich ihre Unkenntnis als Hintergrund

für eine Schilderung des seitherigen Wissensfortschritts missbrauchen
möchte, wie das zwar der Argumentationsweise von Schiller selbst durchaus
entsprechen würde. Denn Schiller malte die Vorzeit auch deshalb so greulich,

um die Errungenschaften seiner Zeit desto heller erstrahlen zu lassen.
Doch anderseits geht aus den Schriften der angeführten Klassiker immerhin
auch hervor, dass zu ihren Lebzeiten, der Enge ihrer Lebenswelt zum Trotz,
ein gebildeter Mensch um Afrika nicht herumkam. Ich habe Schiller und
Hegel vor allem deshalb zitiert, weil ich der Auffassung bin, dass die von
ihnen verwendeten Denkmuster die weitere Beschäftigung mit Afrika bis auf
unsere Tage geprägt haben.

Zu diesen Denkmustern, die in den zitierten Stellen aufscheinen, gehört
die Vorstellung eines unilinearen Evolutionismus, demzufolge es auch nur
eine, stufenförmig fortschreitende Weltgeschichte geben kann, die ihrerseits
in der bürgerlichen Gesellschaft gipfelt, während die Geschichte der überseeischen

Völker zu einer Vorgeschichte reduziert wird. Schiller hat das mit der
Kind-Erwachsenen-Metapher ein für allemal gültig auf den Begriff gebracht,
Hegel seinerseits sprach vom Kinderland Afrika. Die Metapher bildete
fortan sozusagen den Erklärungsschlüssel für die Interpretation
überseeischer Geschichte. Spätere Autoren gingen allerdings noch einen Schritt
weiter und verglichen die zeitgenössischen überseeischen Gesellschaften

gern mit vorzeitlichen Gesellschaften in Europa, namentlich mit den Germanen,

wie sie sie aus den Beschreibungen von Tacitus und Cäsar kannten, oder
aber mit alttestamentlichen Stammesgesellschaften. Das Konstrukt ist sehr
eingängig, setzt jedoch Geschichtslosigkeit auf Seiten der überseeischen
Gesellschaften voraus. Und weil es diese in Wirklichkeit nicht gibt, ist es

4 Zur geistesgeschichtlichen Einordnung vgl. Bitterli 1976, 2. Teil.

285



ebenso falsch wie die analoge, heute geläufige Metapher vom Sprung über
die Jahrhunderte, den die Afrikaner tun müssten, wenn sie den Anschluss an
die europäische und amerikanische Entwicklung vollziehen wollten.

Auffallend bei Schiller und Hegel ist zudem die dualistische Weltsicht, was
sich darin ausdrückt, dass die beiden Autoren, mit binären Oppositionen
operierend, europäische und afrikanische Kulturen dichotomisch einander
gegenübersetzen. Mehr noch: trotz der Warnung des schottischen Moralphilosophen

Adam Ferguson, eines Zeitgenossen von Schiller, dass es falsch sei,
den Menschen im Naturzustand durch blosse Negation der eigenen Tugenden

beschreiben zu wollen, stellen sie die überseeische Welt letztlich als eine
Verkehrung Europas dar.5 Fritz Kramer hat darauf aufmerksam gemacht,
dass man Hegels Afrika-Beschreibung auch als unfreiwillige Satire auf den
heraufziehenden Kapitalismus lesen könne, insofern Hegel in Afrika karikierend

kritisiere, was der Kern kapitalistischer Gesellschaftsordnungen sei:
dass dort der Mensch zur Ware erniedrigt, die Ware aber als Fetisch verehrt
werde.6 Wie dem im einzelnen auch immer sein mag, die wichtigsten
Dichotomien im Diskurs von Schiller und Hegel, die hier stellvertretend auch für
andere Denker der Zeit genannt seien, sind die Gegenüberstellungen Natur
und Kultur, Chaos und Ordnung, Statik und Entwicklung, rückwärtsgewandte

Traditionsgebundenheit und vorwärtsgerichtete Zukunftsoffenheit,
die sich ihrerseits gegenseitig bedingen und in der Dichotomie Geschichtslo-
sigkeit und Geschichte gipfeln.

Kein Zweifel, dass hier die Denkmuster vorgeprägt sind, die es den

Europäern in der Kolonialperiode ermöglichten, die Unterwerfung und
Ausbeutung Afrikas - beides Begriffe, die ich nicht etwa von Kritikern,
sondern von Praktikern des Kolonialismus übernommen habe - vor dem
eigenen Gewissen zu rechtfertigen und als letztlich altruistisches Handeln
auszugeben. Wenn die Afrikaner, wie man zu wissen glaubte, in einem
kulturlosen Chaos und in blinder Traditionsgebundenheit in den Tag hineinlebten

und deshalb aus eigener Kraft zur Entwicklung nicht fähig waren,
wenn die Menschheitsgeschichte aber unweigerlich auf eine europäische
Entwicklung hin drängte, dann bestand die Gefahr des Untergangs der
Naturvölker, es sei denn, die Europäer ebneten ihnen den Weg zu einer
Eingliederung in die von ihnen bestimmte Geschichte. Um die Jahrhundertwende

noch in aller Rücksichtslosigkeit vorgetragen, hat man später aus
diesen zwischenzeitlich sozialdarwinistisch untermauerten Überzeugungen
einen Treuhandschaftsgedanken destilliert, der im Völkerbund sogar
völkerrechtliche Anerkennung finden sollte und später auch von den Vereinten
Nationen übernommen worden ist.

5 Ferguson 1767 : 114.

6 Kramer 1977 : 59.

286



Wie tief verankert diese Vorstellungen im zeitgenössischen europäischen
Denken waren, zeigte sich etwa im Umstand, dass weder die Missionare -
und zwar selbst wenn sie sich um möglichst grosse Anpassung an die fremde
Kultur bemühten wie zum Beispiel die Basler Missionare der Frühzeit - noch
die europäischen Sozialisten, obschon diese sonst dankbar jede Gelegenheit
zur Kritik an den bürgerlichen Regierungen ihrer jeweiligen Länder aufgriffen,

die koloniale Herrschaft als solche, sondern bestenfalls die koloniale
Herrschaftspraxis kritisierten. Karl Marx hat seinerseits ja die englische
Kolonialherrschaft in Indien, all ihres von ihm gebrandmarkten Zerstörungswerkes

zum Trotz, letztlich doch als Weg zum Fortschritt akzeptiert.7 Wie
denn überhaupt das marxistische Denken sich mehr durch eine Umdrehung
einiger Prämissen als durch eine radikale Infragestellung des eurozentrischen
bürgerlichen Fortschrittdenkens auszeichnete. Die Gemeinsamkeiten des in
der Aufklärung begründeten eurozentrischen Fortschrittdenkens machten,
dass sich Kritiker und Verteidiger des Kolonialismus näher standen, als sie
selbst es wahrhaben wollten.

IV.

All dies ist wohlbekannt. Vielleicht weniger bekannt ist, dass die Europäer in
Afrika nicht nur Geschichte machten, sondern auch afrikanische Geschichte
erfanden, um selbst besser Geschichte machen zu können, ein in Anbetracht
der postulierten Geschichtslosigkeit afrikanischer Gesellschaften zwar höchst
paradoxes, aus den Bedingungen der Kolonialherrschaft sich aber notwendig
ergebendes Unterfangen. Zu den Eigentümlichkeiten der europäischen
Kolonialherrschaft in Afrika gehört ja letztlich die äusserst schwache Präsenz
der Europäer, wenn man von den beiden wichtigsten Siedlungskolonien
Algerien und Südafrika einmal absieht. Diese Schwäche der europäischen
Präsenz - "the thin white line", wie Anthony Kirk-Greene es nennt (Kirk-
Greene '980 : 25) - machte es notwendig, einheimische Helfer und Helfershelfer

zu finden und darüber hinaus die Kolonialherrschaft durch die
Manipulation vorgegebener afrikanischer Herrschaftsordnungen zu sichern. Das
wiederum setzte die Kenntnis der afrikanischen Gesellschaften voraus,
womit nicht nur die Brücke von der Politik zur Wissenschaft, von den
Interessen zu den Ideen geschlagen war, sondern auch die afrikanische
Vergangenheit unweigerlich ins Blickfeld der Verantwortlichen rückte,
worüber sich neue Widersprüche auftaten.

7 Marx 1960 : 221.

287



Die Existenz afrikanischer Staaten zum Beispiel mochte die Aufgabe der
Kolonialpolitiker erleichtern, insofern es in diesen Gesellschaften bereits
Verwaltungsstrukturen gab, die jenen monarchisch verfasster europäischer
Staaten nicht unähnlich schienen und deshalb direkt in den Kolonialstaat
eingebaut werden konnten. Die Wissenschaftler freilich standen vor dem
Problem, dass es im angeblichen Kinderland Afrika Staaten mit zum Teil
vielhundertjähriger Geschichte gab. Und weil nicht sein konnte, was nicht
sein durfte, entwarfen sie neue Theorien auf der Basis der alten Denkmuster.
So schrieben die im zeitgenössischen Evolutionismus verwurzelten Fachleute
die Gründung afrikanischer Staaten und darüber hinaus die Verbreitung
zivilisatorischer Kenntnisse allgemein dem Genie aus dem Norden zugewanderter

hellhäutiger Fremder zu. In der Sprache der Jahrhundertwende tönt
das wie folgt - ich zitiere aus Siegfried Passarges Werk über Adamaua: "Eine
merkwürdige Rasse, diese Neger. Ohne aktive Energie, ohne positive
Schaffenskraft, von allen Völkern, mit denen sie zusammentreffen, geknechtet
und zu Sklaven gemacht, rächen sie sich an ihren Unterdrückern durch ihre
unglaubliche körperliche und geistige Passivität. Wehe dem Volke, das sich
mit Negern vermischt. Sobald das Blut dieser dominiert, geht es rettungslos
unter in dem trägen, unfruchtbaren Morast, welcher Negerrasse heisst. Im
Sudan, in Ostafrika, immer dasselbe Bild. Fremde Völker bringen Kultur
und Leben in die träge Masse der Schwarzen, aber bald hemmt die Stabilität
derselben allen Fortschritt, alle Entwicklung. Dieser seit Jahrtausenden sich
vollziehende Prozess bildet den wesentlichsten Inhalt der Geschichte des

tropischen Afrika." (Passarge 1895 : 517 f.). Im Westsudan waren es
namentlich die Fulbe, denen man eine nordafrikanische Herkunft zuwies, in
Ostafrika führte man die Staatsgründungen im Zwischenseengebiet auf
eindringende Hamiten kaukasischer Abstammung zurück, die angeblich die
Feldbau betreibenden, einheimischen, aber eben unentwickelten Neger
unterworfen haben sollen.

Inzwischen weiss man, dass die Fulbe nicht von Norden nach Süden,
sondern von Westen nach Osten gewandert sind und dass in den
Zwischenseenreichen Ostafrikas Herren und Untertanen sich zwar sowohl in ihrer
Kultur wie auch in ihrem Körperbau unterscheiden, dass aber dennoch beide
lokal verwurzelt und die Hamiten nicht viel mehr als ein rassistischer Mythos
der Jahrhundertwende sind. Doch Mythen führen ein zähes Leben, vor allem
wenn sie eingeübten Denkmustern entsprechen. Ein Beispiel dafür ist die
Berichterstattung über den seit 1965 tobenden inneren Krieg im Tschad, den
viele Beobachter als einen Konflikt zwischen Weissen und Schwarzen
interpretiert haben, nur weil die erfolgreichen Aufständischen im Norden des
Landes zuhause sind und zum Teil wenigstens eine nomadische Wirtschaft
betreiben. Nomaden aber haben weiss zu sein, und Schwarze und Weisse
können in Frieden zusammen nicht leben. In Wirklichkeit sind die aufständischen

tschadischen Tubu-Nomaden weder weiss noch sonstwie kulturell mit

288



dem Arabischen nördlich der Sahara verbunden, und der Krieg ging nicht
von den Nomaden des Nordens, sondern von den Bauern im Zentraltschad
aus.8

Im übrigen waren es nicht die staatlich verfassten Gesellschaften, die die
Europäer vor die grössten politischen und konzeptionellen Probleme stellten,

im Gegenteil, die der Vorstellung von Geschichtslosigkeit weit eher
entsprechenden segmentären Gesellschaften ohne zentralisierte Autorität
und mithin ohne Staat waren nicht nur schwerer zu unterwerfen und zu
verwalten, sondern auch schwieriger zu verstehen, weil sie anders waren als

alles, was die Europäer aus ihrer eigenen unmittelbaren Erfahrung kannten.
Die technologische Rückständigkeit und der zentrale Platz, der dem
Verwandtschaftsnetz in der Organisation des gesellschaftlichen Lebens zukam,
legten jedoch den Vergleich mit Stammesgesellschaften der europäischen
Vorgeschichte nahe, wobei in den Stammesbegriff freilich auch Erfahrungen
der europäischen Zeitgeschichte einflössen, dies in der Form nationalistischer

Vorstellungen. Unter einem Stamm verstanden die Kolonialherren
nämlich eine kulturelle Einheit mit gemeinsamer Sprache, mit einem eigenen
Sozialsystem und einem eigenen politischen System, ähnlich der Nation in
der Definition von Herder und Fichte. Die Stammeszugehörigkeit war
keineswegs frei gewählt, sondern zugeschrieben und erblich. Die Beziehungen

innerhalb des Stammes wurden allein durch die Verwandtschaftsorganisation

geregelt, wie auch die Stämme untereinander als genealogisch verbunden

galten. An der Spitze der einzelnen Stämme aber, so die geläufige
Vorstellung, standen Häuptlinge mit grosser Machtvollkommenheit. Aus
diesem Blickwinkel gesehen stellte sich die Geschichte Afrikas als ein
einziger riesiger Stammbaum dar.

Dieses Stammeskonzept war keineswegs vollkommen falsch. Festzuhalten
gilt es jedoch, dass es eine weit vielfältigere Wirklichkeit über Gebühr
vereinfachte, dass es mit seiner Einbindung in den evolutionistischen Diskurs
von vornherein pejorativ, zudem auch ahistorisch war und damit blind
machte für Phänomene gesellschaftlichen Wandels in Afrika, wo die Identitäten

vielerorten höchstwahrscheinlich viel amorpher waren, als man sich das

aus Europa gewohnt ist. Jedenfalls blieb den Verantwortlichen darüber
verborgen, dass vielfach sie selbst es waren, die den Anstoss zur Stammesbildung

und zur Ausarbeitung der zugehörigen Geschichtstraditionen gaben. In
den Worten des englischen Historikers John Iliffe: "Europeans believed
Africans belonged to tribes; Africans built tribes to belong to." (Iliffe
1979 : 324.)

Die hier angesprochene Stammesbildung ist vor allem ein Phänomen der
Zwischenkriegszeit, als die Kolonialherren - und da sind die Engländer an

8 Vgl. Buijtenhuijs 1978 und Wirz 1982.

289



noch so beschränkt sein, die gesellschaftlichen Voraussetzungen in den
betroffenen Gesellschaften bereits soweit verändert - ich denke hier vor
allem an die abhängige Eingliederung ins Weltwirtschaftssystem, zudem an
die Ansätze zur Herausbildung eines einheimischen Bürgertums oder doch
Kleinbürgertums -, dass es angemessener gewesen wäre, die konstitutiven
Gruppen der Kolonien als Nationen denn als Stämme zu bezeichnen. In
Anbetracht des vorrangigen Platzes, den die auf dem Verwandtschaftsnetz
basierende Produktionsweise in den ländlichen Gebieten weiterhin einnahm,
ist jedoch auch hier Vorsicht geboten. Sicher ist nur eins: dass sowohl die
eine wie die andere in Analogie zur europäischen Geschichte gewählte
Begrifflichkeit der Komplexität afrikanischer Wirklichkeit nur teilweise
gerecht wird.

V.

In dem Masse übrigens, wie die Entkolonisierung voranschritt, verflüchtigte
sich das Stammeskonzept aus grossen Teilen der wissenschaftlichen Literatur,

so dass denn heute eigentlich nur noch die Neoevolutionisten und mit
ihnen die Marxisten daran festhalten, es zugleich aber in seiner Anwendung
auf die vorkoloniale Geschichte eingrenzen. Überwunden sind damit die
alten Denkmuster freilich noch lange nicht. Zum einen haben die neueren
wissenschaftlichen Erkenntnisse weder Eingang in die Umgangssprache
gefunden, noch haben sie die Sprache der Massenmedien beeinflusst, wo
afrikanische Stammeskriege und andere Barbarenbilder fröhliche Urstände
feiern. Dass dies mit dem eingangs erwähnten Elfenbeinturm-Problem der
Wissenschaft verknüpft ist, möchte ich zumindest nicht ausschliessen. Zum
andern erweisen sich die Hegeischen Denkmuster als äusserst wandlungsfähig

und damit gegen Angriffe weitgehend gefeit. Ein kurzer Blick auf die
neuere afrikanische Geschichtswissenschaft, wie sie nach der Entkolonisierung

erblühte, soll das abschliessend verdeutlichen.
Die neuere afrikanische Geschichte ist mitgeprägt durch die Suche der

Afrikaner nach ihrer Vergangenheit und damit nach ihrer Identität.
Dementsprechend rückten Momente des Widerstands gegen die Kolonialherrschaft,
die Untersuchung afrikanischer Initiativen während der Kolonialherrschaft
und die Ergründung der Geschichte vor der Kolonialherrschaft in den

Mittelpunkt der Interessen. Ein hervorragendes Beispiel für diese Suche
nach den eigenen Wurzeln in direkter Auseinandersetzung mit kolonialen
Vorurteilen ist die weitverbreitete Geschichte Schwarzafrikas von Joseph Ki-
Zerbo, einem aus Obervolta stammenden Historiker, der auch einer der
Hauptherausgeber der auf acht Bände angelegten, von der Unesco betreuten,

neuen Allgemeinen Geschichte Afrikas ist.10 Seine Darstellung ist umso

10 Ki-Zerbo 1979 : 24 f. und Unesco 1981 ; Bd. 1, v.a. Vorwort und Kap. 2.

291



erster Stelle zu nennen - bewusst auf eine Politik der indirekten Herrschaftsausübung

einschwenkten, sich dann um die Abgrenzung einzelner Stämme
bemühten und als die Beamten ausschwärmten auf der Suche nach Häuptlingen,

denen sie Verwaltungsaufgaben anvertrauen konnten. Wie bereits
erwähnt, haben die angesprochenen Afrikaner darauf sehr schnell reagiert,
indem sie ihrerseits entsprechende Ansprüche geltend machten und auch die
nötigen Traditionen entwarfen oder gegebenenfalls alte Traditionen zum
eigenen Vorteil umbogen. Interessant ist in diesem Zusammenhang die Rolle
der damals in Blüte stehenden funktionalistischen Völkerkunde. Diese
Schule der Völkerkunde definierte sich zwar in scharfer Opposition zu den
älteren evolutionistischen und diffusionistischen Denkmodellen. Durch ihre
willentliche Vernachlässigung der historischen Dimensionen und damit auch
der innergesellschaftlichen Konflikte bei der Untersuchung afrikanischer
Gesellschaften begünstigte sie jedoch die ihrerseits zutiefst im evolutionistischen

Denken verankerte koloniale Stammesbildung. Darüber hinaus bestätigten

die Funktionalisten die Kolonialherren in ihrem Glauben, dass das,
was sie nun kodifizierten, unwandelbare, feste Traditionen seien und dass es

möglich sei, die Kolonisierten zu beherrschen und trotzdem in ihrer angeblichen

Geschichtslosigkeit zu belassen.

Insgesamt wird man gerade die gern als Inbegriff afrikanischen Wesens
verstandenen Stämme als Produkte einer historischen Entwicklung, eben der
europäischen Kolonialherrschaft sehen müssen. Oder anders gewendet:
Stämme sind keineswegs Zeichen afrikanischer Traditionsgebundenheit,
sondern ein Beweis für die kulturelle Innovationsfähigkeit afrikanischer
Gesellschaften. Wie denn überhaupt die von den Kolonialherren als Primitivste

der Primitiven eingeschätzten, angeblich geschichtslosen sogenannten
Stammesgesellschaften sich auch im wirtschaftlichen Bereich als äusserst

anpassungsfähig erwiesen, so anpassungsfähig sogar, dass sie zuweilen mit
ihrer Initiative die Europäer derart stark zu konkurrenzieren begannen, dass

jene aus Furcht vor dem Wettbewerb den sich anzeigenden Wandel mit
gesetzgeberischen Massnahmen einzuschränken suchten, indem sie die
Afrikaner in ihren Traditionen einschlössen. Beispielhaft dafür ist die Reservatsbildung

in den Siedlungskolonien und die damit verbundene Zementierung
überkommener Sozialstrukturen.® In diesen Gebieten ist denn auch die
Stammesbildung am konsequentesten verwirklicht worden.

Die Folge aber war, dass Afrika am Vorabend der Entkolonisierung in der
Tat zu einem von Stämmen geprägten Kontinent geworden war und sei es

nur, weil die Afrikaner selbst das Stammesmodell verinnerlicht hatten und
sich - in ihrem politischen Handeln zumindest - von Stammessolidaritäten
leiten Hessen. Freilich hatte der kolonial verursachte Wandel, er mochte

9 Vgl. Welsh 1971 und Bundy 1979.

290



interessanter, als er Hegel und seine kolonialen und marxistischen Erben
direkt ins Visier nimmt. Die Ironie der Geschichte will es jedoch, dass er
selbst einem Hegeischen Geschichtsverständnis frönt, indem er der Darstellung

der ruhmreichen Geschichte afrikanischer Könige und afrikanischer
Staaten breitesten Platz einräumt, die segmentären Gesellschaften hingegen
nur am Rande erwähnt und überdies klar macht, dass er die Staatlichkeit als
eine erstrebenswerte höhere Form politischer Entwicklung sieht.

Die darstellerische Bevorzugung staatlich verfasster Gesellschaften im
vorkolonialen Afrika kann man zwar auch durch die Quellenlage erklären,
wie ich das eingangs bereits angetönt habe. Zudem durch das Bemühen des

Verfassers, die Ebenbürtigkeit afrikanischer Leistungen mit denen der Europäer

unter Beweis zu stellen. In der Tat brauchen die frühen Sudan-Staaten
einen Vergleich mit zeitgenössischen mittelalterlichen Staaten in Europa
nicht zu scheuen, wie man anderseits im Ashanti-Reiche des 18./19. Jahrhunderts,

im heutigen Ghana gelegen, Tendenzen zu einer Bürokratisierung
aufzeigen kann, die es in die Nähe konstitutioneller Monarchien im neuzeitlichen

Europa rücken. Indem jedoch Ki-Zerbo Staatlichkeit und Fortschritt
gleichsetzt, öffnet er nicht nur den alten, von ihm selbst verurteilten
Denkmustern eine neue Tür in den historischen Diskurs, sondern er verweist
darüber hinaus die segmentären Gesellschaften auf einen minderen Platz.

Verbirgt sich hier nicht in antikolonialem Gewände die Gefahr einer
intellektuellen Kolonisierung Afrikas nach Beendigung der formalen
Kolonialherrschaft? Nun, ich bin mir durchaus bewusst, dass es im zeitgenössischen

afrikanischen Kontext, der dadurch gekennzeichnet ist, dass schwache
Nachfolgestaaten um ihre Legitimität und um ihren Bestand ringen, inopportun

und sogar gefährlich sein mag, antistaatliche Tendenzen in der eigenen
Geschichte hervorzuheben. Ich bin mir des weiteren bewusst, dass es zur
kolonialen Strategie gehörte, die kulturellen Unterschiede zwischen Europäern

und Afrikanern hervorzukehren, um die Afrikaner besser beherrschen
zu können, und dass im kolonialen Kontext Andersartigkeit als Minderwertigkeit

missverstanden wurde, weshalb denn heute die Afrikaner zu Recht
misstrauisch werden, wenn Europäer noch immer oder wieder Momente der
Andersartigkeit in der afrikanischen Geschichte betonen. Das kann soweit
gehen, dass einige Afrikaner ihrerseits die Vorstellung der Nicht-Staatlichkeit

als eine Chimäre ablehnen. Ich bin mir schliesslich auch bewusst, dass

sich bei der historischen Untersuchung segmentärer Gesellschaften besondere

Quellenprobleme stellen und es deshalb vielfach unmöglich sein wird,
die Geschichte dieser Gesellschaften genau und über lange Perioden hinweg
zu rekonstruieren. Man wird mit Lücken leben müssen.

292



VI.

Im übrigen steht hier die Frage, ob Staatlichkeit vorzuziehen oder abzulehnen

sei, nicht eigentlich zur Diskussion. Tatsache ist, dass viele afrikanische
Gesellschaften in der Vergangenheit die Nicht-Staatlichkeit gewählt oder
doch während Jahrhunderten Seite an Seite mit staatlich verfassten
Gesellschaften gelebt haben, ohne deren Institutionen zu kopieren. Einer
glaubwürdigen Schätzung zufolge lebten in Westafrika zu Beginn der Kolonialzeit
nicht weniger als ein Viertel aller Leute in nicht-staatlich verfassten, segmen-
tären Gesellschaften, d.h. in Gesellschaften, die es verstanden, fast alle
Probleme des Zusammenlebens im Rahmen verwandtschaftlicher Strukturen
ohne zentralisierte Regierung und Bürokratie und damit auch ohne
institutionalisierte Häuptlingsherrschaft zu lösen. Die meisten dieser aus einer
Vielzahl sich stets erneuernder, nach den Regeln der Seniorität lose geordneten

Abstammungsgruppen (Lineage und Clan) bestehenden Gesellschaften
waren zwar kleinräumig. Im Falle der im heutigen Nordostnigeria beheimateten

Tiv fanden sich aber doch mehrere hunderttausend Menschen in ein
und derselben genealogisch geordneten Gesellschaftstruktur.11 In anderen
Regionen Afrikas lassen sich überdies Entwicklungen zu einer Dezentralisierung

der Macht beobachten. Ich denke hier namentlich an die Kongo, die im
16. Jahrhundert noch ein grosses Königreich bildeten, dann jedoch in der
Auseinandersetzung mit europäischen Sklavenhändlern zu segmentären
Strukturen fanden.

Da segmentär strukturierte Gesellschaften mithin zur afrikanischen
Vergangenheit gehören, bedeutet ihre historische Vernachlässigung zugleich die
Verdrängung eines wichtigen Teils afrikanischer Eigenart. Diese Verdrängung

ist aber umso widersinniger, als die afrikanischen Gesellschaften ohne
Staat gezeigt haben, dass Menschen ohne zentrale Herrschaft, ohne feste

politische Hierarchie und nicht zuletzt ohne Ausbeutung zusammenleben
können. Man stelle sich etwa vor, dass bei den schon einmal erwähnten Fang
nicht etwa derjenige den grössten Einfluss gewann, der am meisten Besitz
zusammenraffte, sondern derjenige, der mit seinen Besitztümern am
grosszügigsten verfuhr, und dass umgekehrt Verstösse gegen den Zwang zum
Teilen und persönliches Machtstreben als Verbrechen galten und deshalb
unweigerlich Widerstand weckten. Das Prinzip der segmentären Opposition,
demzufolge homologe Verwandtschaftsgruppen ein und derselben
Abstammungslinie zueinander in Opposition standen, in Auseinandersetzungen mit
anderen Segmenten der nächsthöheren genealogischen Stufe sich aber
solidarisierten, machte im übrigen auch bei den Fang jede politische Zentralge¬

il Vgl. die zurzeit wohl beste Gesamtdarstellung Curtin et al. 1978 : 82f.

293



wait überflüssig und sicherte den Zusammenhalt, ohne die innere Autonomie

der einzelnen Segmente zu beschneiden.12

VII.
Die Gefahr des Träumens liegt nahe, ebenso nahe wie in der imaginären
Ethnografie des 19. Jahrhunderts. Bevor ich ihr erliege und in Umkehrung
des Schillerschen Vorgehens alle hierzulande vergeblich angestrebten Tugenden

in die präkolonialen afrikanischen Gesellschaften hineinprojiziere -
schliesslich weisen Hexerei und Zauberei darauf hin, dass Solidarität auch in
Gesellschaften ohne Staat nicht ohne weiteres zu erreichen war -, möchte ich
zum Bild zurückkehren, mit dem ich am Anfang meiner Ausführungen das

Thema umrissen habe: Gefährlicher als stolpernde und strauchelnde Riesen
scheinen mir jene anderen zu sein, die mit ihren Füssen das zertreten,
wonach man Ausschau halten müsste. Kritische Distanz zum Hegeischen
Geschichtsparadigma ist deshalb eine notwendige Voraussetzung zur
Untersuchung der sogenannt geschichtslosen afrikanischen Gesellschaften. Da im
übrigen, wie Hegel seinen anderen Ansichten zum Trotz wusste, nur die
Perioden des Glücks leere Blätter der Geschichte sind, hat auch eine
Geschichte der Geschichtslosen noch eine schöne Zukunft vor sich.

Zusammenfassung

Wenn noch heute etwa gesagt wird, die afrikanischen Völker seien
geschichtslos, dann ist das in engem Zusammenhang mit dem modernen
Geschichtsverständnis zu sehen, wie es sich in der Zeit der Aufklärung
herausgebildet hat und demzufolge die Geschichte als die Wissenschaft des
Wandels im Sinne eines offenen Fortschrittsprozesses verstanden wird. Dies
und die Vorstellung eines unilinearen Evolutionismus nach Massgabe der
europäischen Geschichte machten, dass jene der Afrikaner zur blossen
Vorgeschichte reduziert und Afrika als Kinderland (Hegel) perzipiert wurde.
Dementsprechend erschien dann die koloniale Durchdringung als Eingliederung

von Naturvölkern in die Weltgeschichte. Paradoxerweise kamen die
Europäer als Kolonialherren aber nicht umhin, die Geschichtlichkeit
afrikanischer Gesellschaften anzuerkennen. Die Dekolonisation führte zu einer
weiteren Neubewertung afrikanischer Vergangenheit. Die Übernahme des

hegelianischen Geschichtsparadigmas durch nationalistische Historiker
bedeutete allerdings, dass die nicht-staatlich verfassten Gesellschaften auch
in diesem neuen Diskurs vernachlässigt wurden, ungeachtet der Tatsache,
dass sie einen wichtigen Teil afrikanischer Eigenart ausmachen.

12 Balandier 1963 ist hierzu immer noch grundlegend. Vgl. ausserdem den von Kramer, Sigrist
1978 herausgegebenen zweibändigen Reader, der einige der wichtigsten Aufsätze englischer
Sozialanthropologen zum Thema in Übersetzungen zugänglich macht.

294



Bibliographie

Balandier, Georges
1963 Sociologie actuelle de l'Afrique noire. Dynamique sociale en

Afrique centrale. Paris, Presses Universitaires de France, 2.

Auflage.
Bitterli, Urs

1976 Die 'Wilden' und die 'Zivilisierten'. Die europäisch-übersee¬
ische Begegnung. München, Verlag C.H.Beck.

Buijtenhuijs, Robert
1978 Le Frolinat et les révoltes populaires du Tchad, 1965-1976. The

Hague, Mouton Publishers.

Bundy, Colin
1979 The rise and fall of the South African peasantry. London,

Heinemann.

Curtin, Philip et al.
1978 African History. London, Longman.

de Wolf, P.
1972 Un mvet de Zwè-Nguéma. Chant épique fang recueilli par H.

Pepper. Paris, Colin.

Ferguson, A.
1767 Essay on the history of civil society. Edinburgh, Printed for A.

Millar and T. Cadell.

Hegèl, G.W.F.
1961 Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte. Stuttgart,

Philipp Reclam jun.
Houdas, O., Delafosse, M., Hrg. und Übersetzer

1913 Tarikh el-Fettach. Paris, E. Leroux.

Iliffe, John
1979 A modern history of Tanganyika. Cambridge, Cambridge Uni¬

versity Press.

Kirk-Greene, Anthony
1980 The thin white line: The size of the British colonial service in

Africa. African Affairs (London), 79/314 : 25-44.

Ki-Zerbo, J.

1979 Die Geschichte Schwarz-Afrikas. Wuppertal, Hammer.

Koselleck, R.
1975 Geschichte V und Fortschritt IV. In: Geschichtliche Grundbe¬

griffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in
Deutschland, hrg. von O. Brunner, W. Conze, R. Koselleck,
Stuttgart.

295



Kramer, Fritz
1977 Verkehrte Welten. Zur imaginären Ethnographie des 19. Jahr¬

hunderts. Frankfurt a.M., Syndikat.
Kramer, Fritz, Ch. Sigrist, Hrg.

1978 Gesellschaften ohne Staat. Frankfurt a.M., Syndikat.

Marx, Karl
1960 Die künftigen Ergebnisse der britischen Herrschaft in Indien.

In: MEW, Bd. 9. Berlin, Dietz.

Passarge, S.

1895 Adamaua. Bericht über die Expedition des Deutschen Kame¬
run-Komitees in den Jahren 1893/94. Berlin, D. Reimer.

Schiller, Friedrich
1959 Was heisst und zu welchem Ende studiert man Universalge¬

schichte? In: Schillers Werke in Einzelausgaben, hrg. von
Benno von Wiese. Frankfurt a.M., Büchergilde Gutenberg.

Unesco
1981 Unesco General History of Africa, Bd. 1: Methodology and

African prehistory, hrg. von J. Ki-Zerbo. London, Heinemann.

Welsh, D.
1971 The roots of segregation. Native policy in colonial Natal, 1845—

1910. Kapstadt, Oxford University Press.

Wirz, Albert
1982 Krieg in Afrika. Die nachkolonialen Konflikte in Nigeria,

Sudan, Tschad und Kongo. Wiesbaden, Steiner.

296


	Klio in Afrika : "Geschichtslosigkeit" als historisches Problem

