
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 7 (1983)

Artikel: Entvölkerung eines Bergtales in Nordostafghanistan : Geschichte des
Munjantales - Entwicklung seit der Sowjetischen Invasion

Autor: Moos, Iren von / Huwyler, Edwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007686

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007686
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Iren von Moos und Edwin Huwyler

Entvölkerung eines Bergtales in Nordostafghanistan
Geschichte des Munjantales - Entwicklung seit der

Sowjetischen Invasion

"Sieben Generationen ist es her, als es in Shahran1 sehr schlecht ging. Der
karge Ertrag von den Getreidefeldern reichte kaum aus, um den grössten
Hunger zu stillen. Nur wenig Wasser stand zur Bewässerung der Felder zur
Verfügung. In dieser Notlage erwog man, gemeinsam in eine andere Gegend
zu ziehen. Aus den drei grössten kheP wurde je ein Vertreter auf die Suche
nach neuem Land geschickt: Mokhtar aus dem Mokhtarkhel, Saqa aus dem
Saqakhel, Sabzi aus dem Khushalabegkhel. Die drei verliessen das Dorf und
gingen dem Munjanpass3 zu. Als sie die Passhöhe erreichten und weiter
gegen das Sanglechtal absteigen wollten, begegnete ihnen ein Mann. Er
fragte sie: 'Wohin wollt ihr?' Sie erzählten ihm ihre Sorgen und fügten hinzu:
'Wohin wir gehen, wissen wir nicht. Vielleicht nach Pakistan, nach China,
vielleicht nach Russland, je nachdem, wo wir genug zum Leben finden.' Der
Mann war Shah Naser4. Er bewegte sie zur Rückkehr und gab jedem eine
Aufgabe. Dem Sabzi sagte er, er solle Steinböcke auf die Felsen zeichnen5.
Dem Mokhtar trug er auf, ein Kleintier zu schlachten und ein kheirât zu
geben6. Der Saqa aber sollte als erster pflügen und aussäen7. Die drei Männer
kehrten ins Dorf zurück und taten wie ihnen aufgetragen. In der Folge
brachten die Flüsse wieder genügend Wasser für die Felder, und die Ernten
fielen reichlich aus. Seither versammeln wir uns jeden Frühling vor der
Aussaat zu diesem Fest."

Zur Aussprache der einheimischen Bezeichnungen und Namen:
'ch' wir als tsch, 'j' als dsch, 'kh' als ach-Laut, 'gh' als gutturales r, 'sh' als sch gesprochen.

1 Shahran ist das grösste Dorf im Munjantal, wir hielten uns dort während der Sommermonate
1974 und 1976 auf.

2 khel bezeichnet eine Verwandtschaftsgruppe patrilinearer Deszendenz.
3 Munjanpass ist ein wichtiger Verbindungs- und Handelsweg nach Chitral, Pakistan existierte

aber zu jener Zeit noch nicht als Staat.
4 Shah Naser wird bis heute von den Ismaeli in Badakhshan als ihr Missionar verehrt.
5 Felszeichnungen wurden in Shahran noch in rezenter Zeit, im Zusammenhang z.B. mit der

Jagd angebracht - dazu Huwyler 1979.

6 kheirât bedeutet Verteilung von Essen und Geschenken an Dorfbewohner, Verwandte u.a.
zur Abwendung von Unheil.

7 Der Brauch, dass ein bestimmter Bauer als erster aussät oder pflügt ist in agrarischen
Kulturen über ganz Zentralasien verbreitet.

115



Diese Geschichte erzählte uns Mullah A.M., der arbâb8 von Shahran, im
Sommer 1976.

Er war ein "guter Mensch", ganz im Sinne der Bezeichnung khub mard,
die er sich weit über die Grenzen seines Dorfes, ja des ganzen Tales hinaus
verdient hat. Er war gescheit, fast raffiniert und drückte sich gewandt aus,
wenn es z.B. um die Darstellung dorfpolitischer Angelegenheiten ging.
Ebenso wusste er einiges über Weltpolitik, das er hauptsächlich aus den
Radiosendungen Afghanistans und Pakistans, wann immer er Batterien für
sein Gerät auftreiben konnte, zusammengehört hatte. Selbst im Leben und
Wirken von Mao kannte er sich aus, verglich es mit den Chinaschilderungen
der persischen Epen, nur - an der Mondlandung begann er inzwischen
wieder zu zweifeln. Er hatte beträchtlichen Einfluss, ging damit kreativ um
und konnte seine Fähigkeiten einschätzen. Sein Ratschlag war begehrt, er
wurde oft als Schlichter aufgesucht, und er trug diese Ehre würdevoll. Dazu
kam, dass er als ismaelischer Geistlicher ein hohes Ansehen genoss. Er war
berühmt als ausgezeichneter Amulettschreiber, kannte sehr viele Heilkunststücke

und verstand Träume zu deuten. Je nach Bedürfnissen und Eigenheiten
des Ratsuchers fand er passende Methoden und Behandlungen; er

schrieb etwa aus dem Koran und seinen Büchern ab, je nachdem, ob sein
Klient lesen konnte oder meistens eben nicht: dann war es ihm oft zu
anstrengend, den Buchstaben genau zu folgen und so krizelte er eigene
Zeichen. Er stammte aus der angesehendsten Familie des Dorfes. "Dass ich
zum arbâb von Shahran und zum Vorsteher des ganzen Tales gewählt wurde,
hat damit zu tun, dass ich am meisten Verwandte habe und meine Familie,
Väter und Grossväter schon angesehen waren. Ich bekam das Amt schon, als

ich 35 Jahre alt war." Nicht, dass sein Haushalt überaus reich war, doch an
Grosszügigkeit zur rechten Zeit fehlte es nie. Er wusste mehr als die Normen
und Werte seiner Gemeinschaft, er schätzte die Möglichkeiten ab, wann und
in welchem Zusammenhang er jene nützen aber auch verändern konnte.
Ausserdem war er in der klassischen persischen Literatur bewandert, die er
hochhielt und der er auch Ideen für sein Leben entnahm - geniessen können,
ein Stück Opium essen, eine heimlich geliebte Frau bewundern - zwar nur
eben der ganz klaren Stellungnahme für seine einzig richtige Ehefrau, eine
Frau, die ihm an Würde um nichts nachstand, aber eben, Ehe und
Zusammenleben und -arbeiten sei nicht dasselbe wie Liebe.... In einer Geschichte,
die er uns erzählte, heiratete ein Riese seine Schwester und hatte mit ihr
starke Söhne. "Ist es gut, seine Schwester zu heiraten?" - "Was ist gut?"
fragte er uns!

Für ihn war vieles möglich. Wir haben ihn nie mehr getroffen. Er wird sich

an das, was er uns erzählt hatte, erinnert haben, als er vor bald vier Jahren
zusammen mit fast allen Leuten der vorderen Dörfer des Tales auszog, über
den Munjanpass, durchs Sanglechtal nach Zebaq, Eshkashim...
8 arbâb bezeichnet das Amt des Dorfchefs.

116



Faizabad

• Baharak

UdSSR

Eshkashim

[• Hazrat-e Said

Afghanistan

/ & / Munjanpass /V J if
£ L (Dasht-e Pardesh) '

V / Maghnawul •JHaEshkirikh)\ (Mulkh) x ZWulf \/ ^/Tagau^* (But)

^X^fBazam)
VS. Shahran *\

Ghamond *\• _ ^ \\ Dasht A

Garmcheshma

#\ Chitral
Koran-e
Munjan

Anjuman

ÀDehambeh

•/ Wilus
Shah-e Pare
Miandeh

*v Panam

p Qala-e Shah

Tilli \
Panjshir

Kabul

Nuristan

(Kafiristan)

0 10 20 30

km

117



Wie real ist die Notsituation, von der in der Geschichte die Rede ist?

Die Erzählung spricht von der ernsten Not, in die die Bevölkerung von
Shahran, dem grössten Dorf des Munjantals, geraten ist, und begründet sie

mit der äussersten Knappheit an natürlichen Ressourcen. Die agrarische
Produktion vermag nicht einmal den täglichen Nahrungsbedarf der Familien
zu decken, geschweige denn irgend einen nötigen Überschuss hervorzubringen:

Vorräte, Saatgut für's Frühjahr, Tauschwerte für die der Selbstversorgung

fehlenden Güter, oder Abgaben, Anteile für Brautgaben, Essensverteilung,

Gästebewirtung usw.
Betrachtet man die ökologische Situation des Tales, liegt die Erklärung für

diesen Engpass nahe. Munjan ist das hinterste, abgelegenste Bergtal im
Badakhshan, das weit in den nördlichen Abhang der Hindukushkette hineinreicht,

ein Hochtal auf 3 000 m. Noch heute liegt es weitab von allen
Strassenverbindungen, welche nur die unteren Regionen Badakhshans ein
wenig erschlossen haben. Die nuristanischen Nachbartäler im Süden, das

Panjshirtal, das Sanglechtal sowie das Gebiet von Chitral sind vom Munjan
aus nur zu Fuss über hohe Pässe (bis 4 700 m) erreichbar; der Zugang zum
Zentralbadakhshan ist durch die gefährliche Wegpassage der engen Kokcha-
schlucht erschwert. Im Winter lebt die Bevölkerung ganz abgeschlossen, bis
in die Sommermonate hinein sind die Flüsse reissend, schwierig zu überqueren,

Brücken und Stege oft weggerissen. Nur während des kurzen Sommers
herrscht trotz der ungünstigen Lage reger Verkehr von einheimischen
Reisenden und Wanderhändlern; für Touristen war das Gebiet stets geschlossen,
abgesehen von einzelnen Bergsteigergruppen.

Das Haupttal ist eng und hat steile Anhänge. Rund um die Siedlungen
befinden sich die kleinen von hohen Steinmauern umgebenen Felder, die oft
in schmälsten Streifen den Berghängen entlang terrassiert sind, überall, wo
Bewässerung - von einem Seitenfluss aus oder über ein Kanalsystem vom
Hauptfluss abgezweigt - möglich ist. Hier werden Sommergetreide (Winterfrucht,

ebenso Regenfeldbau sind in dieser Höhe nicht mehr möglich)
nämlich Weizen und Gerste, sowie Hülsenfrüchte angebaut. Die Flächenerträge

sind gering (um die Hälfte kleiner als in tieferen Lagen). Die Vegetationszeit

ist so kurz, dass die Weizenernte oft erst knapp vor Wintereinbruch
eingebracht werden kann. Obwohl eigentlich viel Wasser zur Verfügung
stehen würde, stellt sich die Frage, ob sich die Schneeschmelze im Gebirge so
früh einstellt, dass die Wachstumszeit lang genug werden kann. Hat in
anderen Gebieten des Badakhshans der mir-e âu, der von der Dorfschaft
gewählte Wächter über die Wasserverteilung besondere Macht, ist hier
derjenige bedeutend, der über die Rituale bestimmt, die für das Eintreten
des Wasser abgehalten werden. Das Bauen und Instandhalten der Bewässe-

118





rungseinrichtungen, das ständige Bewässern der Felder während der
Wachstumszeit ist Hauptarbeit der Männer im Feldbau. Die Frauen jäten Unkraut,
d.h. Viehfutter und helfen bei den Erntearbeiten.

Auf Grund dieser Bedingungen leben mehr Bauern am Rande der
Existenz, als es für die ländliche Bevölkerung von Afghanistan durchschnittlich
angenommen werden kann9. Mehr als die Hälfte der Haushalte (von insgesamt

62) von Shahran, dem bestgelegenen Dorf des Tales verfügt über
zuwenig oder gar kein Land, um die Familie zu ernähren. Ein Viertel lebt
ausreichend oder eher knapp vom eigenen oder/und fremden Land. Der Rest
der Haushalte hat mehr, als für die unmittelbare Existenz nötig ist; nur 3-4
Haushalte sind auffallend reicher als alle ürbigen10. Die armen Bauern,
welchen die familiäre Selbstversorgung mangels Produktionsmittel nicht
möglich ist - 20 Haushalte, d.i. ein Drittel, haben gar kein Land - arbeiten
als deqân" für die Reicheren, saison- oder tageweise. Nur reichen die
Arbeitsmöglichkeiten innerhalb des Dorfes nicht für alle aus, einige nehmen
saisonale Arbeit ausserhalb des Tales an12 - viele bleiben auf die
verwandtschaftliche Unterstützung und das Almosengeben der Dorfmitglieder
angewiesen. Im Dorf gibt es zwischen Reichen und Ärmeren, sowohl Verwandten
wie Nichtverwandten Pachtverhältnisse13. Zwar bleiben Verpächter selber
Bauern und bewirtschaften ihr Land, resp. Teile ihres Landes selber und
ziehen z.B. für die Ernte Taglöhner gegen Nahrung bei. Als Landbesitzer
ausserhalb des Tales tritt 1974/76 der Khan von Anjuman14 auf, der in allen
Dörfern des Tales Land besitzt und verpachtet. Eine andere Besonderheit

9 Rund 25% der Bauern sind reiche Bauern, d.h sie besitzen etwa 10 ha bewässertes Land,
selten viel mehr, 50% besitzen als mittlere Besitzer 2-4 ha und versorgen sich selbst, 25%
sind arm und besitzen weniger als 2 ha oder gar kein Land. Vergl. Roy 1980 und Töpfer 1972.

10 Detaillierte Angaben in von Moos 1980.
11 Der Begriff deqân wird verschieden gebraucht, in diesem Zusammenhang ist ein Arbeitsver¬

hältnis gemeint, im dem der Bauer seine Arbeitskraft zur Verfügung stellt, er wird pro
Saison mit Naturalien und Geld entschädigt, insgesamt 2 000-3 000 Afghani (1976 ca. 100-
150 Fr.). Der Lohn reicht knapp für das Auskommen einer Person und erlaubt kaum, eine
Existenz aufzubauen, ist aber für viele (in Shahran gab es 1976 14 Männer die als deqân
arbeiteteten) die einzige Chance, wenn auch in entfernter Zukunft einen eigenen Haushalt
zu gründen.

12 1976 arbeiteten 19 Männer ausserhalb des Tales, (siehe auch Kpt. "Fremde Händler im
Tal").

13 Die Pachtbedingungen sind verschieden, beruhen aber im Prinzig auf den fünf Produktionsfaktoren

Land, Wasser, Saatgut, Arbeitstiere und -geräte und menschliche Arbeitskraft, je
nach ihrer Zuteilung zum Pächter oder Verpächter erfolgt die Teilung der Ernte: z.B. der
Khan von Anjuman als Verpächter stellte das Saatgut, der Pächter Tiere und Geräte; 2/3 der
Ernte gingen an den Khan, manchmal verlangte er dazu noch die Rückerstattung des

Saatgutes.
Ausführliche Beschreibubng der Pachtverhältnisse in Groetzbach 1972 : 215ff.

14 Der Khan von Anjuman kam während der Revolten gegen die Tarakireformen 1978 ums
Leben.

120



sind die Ländereien des lokalen Ismaelilshah, Shah-e Munjan15, die als

religiöses Stiftungsland tournusgemäss von den Bauern unentgeldlich
bearbeitet werden. Zudem geben die Gläubigen eine festgelegte Menge Korn pro
Haushalt und einen Anteil der Produkte aus der Viehwirtschaft, Butter,
Trockenkäse, qurut, Tiere ab.

Ähnlich wie die Verteilung des bebaubaren Bodens ist die des Viehbestandes.

Doch einige Haushalte ohne Land besitzen wenigstens eine Kuh oder
ein, zwei Ziegen oder Schafe. Die Produkte aus der Viehwirtschaft sind für
die Ernährung ebensowichtig wie das Brotgetreide. Die Hochgebirgssteppen
werden als Viehweiden genutzt. Die Frauen der Haushalte, die Vieh besitzen,

ziehen im Sommer mit dem Vieh auf diese Weiden und verarbeiten die
Milch zu Joghurt, Butter und qurut. Ihre Söhne oder angestellte Hirten
hüten das Vieh. Die Rückkehr ins Tal richtet sich nach dem Erntetermin.
Die Frauen helfen beim Schnitt des Getreides mit. Die Ochsen braucht man
zum Dreschen, und das Vieh kann die Stoppelfelder abweiden. Ziegen und
Schafe bleiben wenn möglich den ganzen Winter draussen. Die Rinder
werden in Ställen gehalten und mit Stroh gefüttert. Die Grösse des Viehbestandes

ist wegen der schwierigen Überwinterung begrenzt. Über die
Düngproduktion beeinflusst der Viehbestand rückwirkend die Qualität der Felder.
Doch wird ein grosser Teil dieses Düngers als Brennmaterial verwendet, da
Holz äusserst knapp ist. Das einzige Produkt, das bei all dieser Kargheit wie
Luxus anmutet, sind die Aprikosen, die in kleinen Obstgärten innerhalb der
Siedlungen wachsen. Gemüse gedeiht kaum, die Kartoffel gilt als Kuriosum,
aber in den kleinen Hausgärten kultiviert man Tabak.

Die Wirtschaft ist nicht spezialisiert. Innerhalb der Haushalte teilt sich die
Arbeit zwischen Geschlechtern und zwischen Altersgruppen. Handwerkliche
Tätigkeiten wie Wolle weben, Leder verarbeiten, zimmern, Herde bauen
u.a. führt niemand losgelöst von der Landwirtschaft aus. Über der Haushaltebene

kooperiert man bei der Alpbewirtschaftung und bei grösseren Arbeiten

wie Hausbau oder Bewässerungskanalbau, Brücken- und Wegarbeiten
usw.

Im Tal gibt es keinen festen Bazar, die nächsten liegen Tagereisen weit
entfernt, in Jurm, in Chitral, in Faizabad. Die fehlenden Güter wie Salz und
Eisengeräte wurden früher von ausserhalb des Tales gegen handwerkliche
oder viehwirtschaftliche Produkte eingetauscht. Heute haben Wanderhändler

die Versorgung der Dörfer mit Tee, Salz, Zucker, Petrol, Kleider, Opium
übernommen und viel von den ohnehin geringen Überschüssen der
landwirtschaftlichen Produktion wird aus dem Tal geschafft.

15 1976 herrschte Uneinigkeit über die rechtmässige Nachfolge des verstorbenen Shah-e

Munjan und die Bauern überlegten, ob sie das Land, das ihre Vorfahren dem Shah

übergaben, wieder in ihren Besitz nehmen wollten.

121



Die Erfahrung des Wegziehens - Leben im Rückzugsgebiet

Nach der anfangs wiedergegebenen Geschichte ist die Erfahrung des Wegzie-
henmüssens in der Erinnerung der Munjani vorhanden. Sie waren zwar
schon immer Bauern, aber sie unterschieden sich als Ismaeli beträchtlich von
den sunnitischen Bauern des Badakhshan. Gerade diese Religionszugehörigkeit

und dazu ihre ethnische Andersartigkeit - sie sprechen Munji, eine
ostiranische Sprache - waren Grund zu ihrer Rückdrängung durch die

tadjikischen Badakhshani in die entlegensten Täler16. Eine Geschichte der
Munjani fängt so an: "Es war zu einer Zeit, als es hier noch viele Maulbeerbäume

und Weintrauben gab. Damals lebten noch nicht Munjani hier,
sondern andere Leute..."

Nach der Überlieferung17 war Badakhshan ein blühendes und dicht
besiedeltes Reich. Auch im Munjan hörten wir von einer blühenden Vergangenheit.

Das war wohl um die Zeit vor dem 16. Jahrhundert, als die grossen
Handelswege noch wichtig waren, einer führte an Munjan vorbei über den

Munjanpass. Entlang diesem Weg durch das Nebental zum Munjan gab es

etliche grosse Dörfer. In der Ebene eingangs dieses Tales war sogar ein
Bazar angelegt und dazu eine Siedlung mit 60 Häusern, welche Bazara hiess.
Bauliche Reste und Felderanlagen sind noch zu erkennen. Nach Tagau, das

damals noch nicht existierte, kam man nach But, eine 20 Häuser Siedlung,
dann nach Wulf, das damals 40 Häuser zählte. Es folgten Eshkirikh mit 60

Häusern und Mulkh mit 40. Maghnawul ist wiederum ein neuer Ort. Dasht-e
Pardesh mit 20 Häusern lag auf einer Ebene vor dem Pass. Dort residierte
vor Zeiten die Königin Gulbigum in einer grossen Qala, umgeben von
Waziren und Soldaten. Ihr Reich erstreckte sich bis nach Anjuman, Bahrak
und Eshkashim. Sie stand höher als die religiösen Shah18. An diesem Passweg
gab es also allein 200 Haushalte, davon existieren heute noch etwa 14,
teilweise an neuen Siedlungsorten. Auch Shahran hatte einmal 180 Häuser,
in den Jahren 1974/76 noch 62 und von den rund 400 Häusern des Munjan
zählten wir noch knapp 250.

Die Bewohner von ganz Badakhshan beteiligten sich selber nicht gross am
Handel, profitierten doch durch Bereitstellen von Transporttieren, Träger,
Boten, Verpflegung für die Karawanen; Steuern und Zolleinnahmen gingen
an die lokal Mächtigen, falls die Bauern handelten, hatten sie Gewinnanteile

16 Dasselbe trifft für die anderen Ismaeliminoritäten im Badakhshan zu, die Sanglechi, Eshkas-

himi, Wakhi, Sheghnani, Roshani, die sich auch durch eine ostiranische Sprache identifizieren.

Shahrani (1978 : 16) weist darauf hin, ohne Ausmasse und zeitlicher Rahmen für die

Bevölkerungsbewegung anzudeuten.
17 Orale Tradition, Reiseberichte, einheimische Geschichtsschreibung z.B. Tarikh-e Badakhs¬

han bearbeitet von J.H. Grevemeyer 1982.

18 Diese Information gab uns arbâb M.A., er bezog sich dabei auf eine Handschrift, die er in
der Bibliothek des Shah-e Munjan gelesen hatte.

122



anzuliefern. Mit der Entdeckung der Seewege wurden die Handelswege
weniger wichtig, viele Bazarorte verschwanden, die Wirtschaft wurde schwächer.

In den letzten zwei Jahrhunderten berichteten die Reisenden vermehrt
von der Verlassenheit und Unwegsamkeit des Badakhshan und fürchteten
sich sehr vor Überfällen. Bis Ende des 19. Jahrhunderts befanden sich die
einzelnen Talschaften und Ethnien fast dauernd im Krieg. Auch die Munjani
waren von den ständigen Raubzügen, Plünderungen und Viehdiebstählen
betroffen. Menschen, besonders Jugendliche wurden verschleppt und auf die
Sklavenmärkte in Zentralasien und Yarkand gebracht. Diese erlebten noch
im 19. Jahrhundert einen grossen Aufschwung. Munjan gehörte damals zum
Einzugsgebiet der Mire von Badakhshan und war diesen zu jährlichen
Abgaben verpflichtet: Getreide, Holz, Butter, Tiere und jeweils noch kafiri-
sche Sklaven. Die Anteile varierten für die am Rand gelegenen Gebiete, wie
es Munjan war, je nach Macht und Einfluss der Mire und Khane. Munjan
leistete auch Abgaben an die lokalen ismaelischen Geistlichen, den "Anteil
des Herrn" zu Händen des Aga Khan19.

Für Munjan kam zu der ständigen Unsicherheit und Bedrohung von
aussen auch Einengung. So wurde das letzte Dorf im Tal, Nau, von Kafiri-
stan her besiedelt. In Shah-e Pare, einem anderen Dorf, liess sich eine
persisch sprechende Gruppe nieder (Snoy 1965). Eine Gruppe von Munjani-
familien wanderte vor etwa 100 Jahren ins benachbarte Luthkoh im Chitral-
gebiet ab und hat sich dort, in ismaelischer Umgebung, angesiedelt. "Es ist
davon auszugehen, dass infolge zahlloser Kriege, Fehden, Zwangsdeportationen,

Versklavung und Flucht nach Yarkand, Chitral, Kanjut und Darwaz
die Bevölkerungszahl (im Badakhshan) im 19. Jahrhundert stark gesunken
war." (Odjlbekova 1975 : 4, zit. in Holzwarth 1980 : 203)20. Trotz andauernden

Feindseligkeiten zwischen Munjani, Kafiren oder Badakhshani konnten
die traditionellen Handels- und Tauschbeziehungen ungehindert ablaufen.
Männer aus Munjan besorgten den Salzhandel für die Kafirtäler und tauschten

das Salz aus Badakhshan und ihre eigenen Wollstoffe dort ein gegen
Holzgefässe, Felle, Wolldecken, Fett und Honig.

Nach der Eroberung und Befriedung des Gebietes 1983 durch die Pashtu-
nen von Kabul aus nahm die Bevölkerung etwas zu. Badakhshan entwickelte
sich seither zu einer Provinz des afghanischen Staates. Die Bevölkerung
wurde entwaffnet, das Gebiet durch Truppen kontrolliert. Kabul führte die
Geldsteuer ein. Die traditionelle Elite wurde vorerst entmachtet, reorgani-

19 Zur Situation der Ismaeli im 19. Jahrhundert, ihre Einengung durch Abgabepflicht an die
lokalen religiösen Shah, sowie Bedrohung durch Raub und Versklavung am Beispiel
Sheghnans in Holzwarth 1980 : 203f.

20 In diese Zeit gehört z.B. der Bericht, dass eine grössere Ismaeligruppe ihr Gebiet verliess, da
sie die Loyalitätsbeziehungen zu den religiösen Notablen nicht mehr aufrecht erhalten
wollten (Holzwarth 1980).

123



sierte sich aber dank ihrer ökonomischen Grundlagen in den 50er Jahren
wieder. In lokalpolitischer Hinsicht behielten die Dörfer und Täler eine
weitreichende Autonomie innerhalb des Staates. Im 20. Jh. nahmen die
Handelsaktivitäten wieder zu und stiegen ab den 30er Jahren an: pashtuni-
sche Händler brachten Tee, Zucker, Textilien und industrielle Produkte und
tauschten gegen Pferde, Schafe und Ziegen. Auch Munjan brachte der
Salzhandel eine gewissen Wohlstand, erst in den 50er Jahren wurde ihr
Absatzgebiet von Süden her durch Strassen erschlossen und die Einkünfte
blieben aus. Mit der Grenzziehung 1916/17 gegen die UdSSR wurden die
Bevölkerungsverschiebungen in beiden Richtungen unmöglich. Doch die
allgemeine Existenzgrundlage blieb begrenzt und die Bevölkerungszahl
stagnierte in den 20er und 30er Jahren wieder und ging in den letzten Jahrzehnten

erneut zurück. Neues Land wurde kaum mehr erschlossen, wie es für
frühere Zeiten durch viele Geschichten überliefert ist. Kulturland ging
verloren. Shahran wurde zum Beispiel zu Mullah A.M.'s Vaters Zeiten
viermal zur Schneeschmelzzeit stark überschwemmt. Ein 40jähriger Mann
aus Dehambeh erinnerte sich, dass sein Dorf 22 Haushalte hatte. Allein in
den letzten paar Jahren seien 4 davon eingegangen und jetzt hätte es noch 8

Haushalte. Aus Zentralbadakhshan begannen in den 30er Jahren die ersten
Wanderungen zu saisonaler Arbeit in den Flussoasen Qatagans. Für die
Munjani bedeutete das lediglich, dass in den tiefergelegenen Tälern Arbeitskräfte

fehlten, in deren Lücken einige von ihnen traten, etwa in Koran-e
Munjan, Panjshir, Zebaq, Nuristan.

Eine Lösung wird gesucht

Zurück zu unserer Geschichte. Sie deutet an, wie die Dorfgemeinschaft
Entscheide trifft und weist auf die soziale Organisation hin. In der Bedrängung

und Not erwägt man das Wegziehen, es gilt, diese Möglichkeit zu
prüfen. Die drei wichtigsten Männer des Dorfes sollen das umliegende
Gebiet auskundschaften, eine öffentliche Beratung wird folgen.

Die drei Männer vertreten je einen der grossen khel. Ein khel ist eine
Verwandtschaftsgruppe patrilinearer Deszendenz. Die Mitglieder bezeichnen

sich als qaumi, als Verwandte, doch wird dieser zweite Begriff auch für
affinale Verwandte gebraucht, qaum kardan heisst bspw. sich verschwägern.
Man heiratet vorzugsweise im eigenen khel, es gibt aber keine ausdrücklichen

Endogamiegebote - Heiraten unter Verwandten ist u.U. wirtschaftlich
günstiger. Andererseits wird die grössere Dorfgemeinschaft, die oft aus
mehreren khel besteht auch als qaumi bezeichnet, oder selbst mehrere
Dörfer zusammen, wie die vorderen 6 des Munjantales. Auf jeder dieser
lokalen Ebene sowie innerhalb der verwandschaftlichen Gruppe gibt es

entsprechende Ratsversammlungen.

124



Für verwandtschaftsinterne Diskussionen hat jeder khel seinen eigenen
Versammlungsplatz. Er ist durch im Kreis angeordnete Sitzsteine, die den
Weisen und Alten, den musafed zugeteilt sind, gekennzeichnet. Alle
Haushaltvorstände21 können mitreden, auch wenn sie keinen Sitzplatz haben; jede
Meinung wird respektiert, doch die musafed haben ein gewichtigeres Wort
und Autorität. Besprochen werden Organisationsfragen der gemeinsamen
landwirtschaftlichen Arbeiten, der Viehweidung und Alpbewirtschaftung,
des Häuserbaus oder die Kanalpflege und die Wasserverteilung. Hier wird
die Meinung formiert, die in der Regel vom Repräsentanten des khels dem
einflussreichsten musafed, im grösseren Rahmen des Dorfes vertreten wird.
Die Wohngebiete der einzelnen khel, ziemlich kompakte und in sich

geschlossene Siedlungskerne, werden qeshlaq, Dorf im Dorf, genannt und
sind mehr oder weniger augenfällig voneinander abgegrenzt. Jedes qeshlaq
hat einen heiligen Platz, ziärat genannt, der von hohen Steinmauern umgeben

und mit einer Feuerstelle ausgestattet ist, Hörner und Gebeine von
Steinböcken und Wildziegen liegen am Boden, an den Bäumen rund um den
Platz hängen farbige Stoffstreifen. Die Friedhöfe der einzelnen qeshlaq
liegen verteilt in den Feldern, die den verwandten Bewohnern gehören.

Alles in allem ist die Verwandtschaftsgruppe eine sehr bedeutende
Einheit. Zwischen den Familien des khels besteht eine Recht- und Pflichtenverbindung,

welche die gegenseitige Hilfe regelt, die soziale Not der ärmeren
Familien auffängt und den reicheren Prestige für ihre Freigiebigkeit verleiht.
So werden ökonomische Unterschiede ein wenig ausgeglichen, aber mit der
Zeit hat doch der ärmere die Unterstützung des reicheren Verwandten mit
Arbeitsleistungen zu begleichen. Grosszügiges Verteilen von Essen und
Geschenken anlässlich von Festen, Hochzeiten oder Begräbnissen und khei-
rât geht oft über die Grenzen des khels hinaus und bringt dem Geber
Ansehen ein. Ärmere müssen sich grundsätzlich mehr wehren, sie sind im
Notfall immer auf ökonomische Unterstützung der Reichen oder auf ihren
Beistand im Streit angewiesen. So sind die persönlichen Beziehungen unbedingt

wichtig. Jeder Mann muss sein Ansehen, seinen Einfluss und Anerkennung

täglich pflegen, bestätigen, erneuern:
Wir fragen häufig, "Was hast du heute gemacht?" und erhalten verschiedene

Antworten: "Ich habe meine Felder bewässert", oder "Ich hatte zu
tun" kâr kardam, d.h. ein Geschäft, einen Handel zu tätigen. Eine häufige
Antwort lautet: bi kâr budam, "Ich verbrachte den Tag ohne etwas zu tun",
- keineswegs mit schlechtem Gewissen, untätig gewesen zu sein oder gar
faul; man meint damit, dass man studenlang oder den ganzen Tag auf dem
Dorfplatz verbracht und der Dinge geharrt hat, die auf einem zukamen:

21 In einem Haushalt wohnen meistens eine, ab und zu mehrere, meist kleine Familien, nahe

Verwandte, oft drei Generationen - 3 bis 6 Mitglieder - zusammen.

125



einem Händler zuschauen, sich in eine Auseinandersetzung, ein Gespräch
einmischen, schreien, wenn nötig, weitergeben, was passiert ist, also ständig
offene Ohren haben für Neuigkeiten, neue Varianten von schon Gehörtem.

Besprechungen, die die ganze Dorfgemeinschaft betreffen, finden auf dem
zentralen Dorfplatz statt, in Sicht- und Hörweite aller, teilnehmen können
alle Männer. Bei schwierigen Fragen und Vermittlungsversuchen ziehen sich
die musafed in den geschützten Moscheegarten zur Besprechung zurück, um
dann neue Wege vorzuschlagen. In der Regel dauern solche Prozesse

solange, bis ein Konsens entsteht, auf Grund dessen eine Entscheidung
getroffen werden kann. Kommt eine Einigung auch nach wiederholten
Zusammenkünften und Überzeugungsversuchen nicht zustande, so bleibt die
Spannung solange aufrecht, bis sich u.U. eine Gruppe von der anderen löst
und eigene Wege geht. Dazu ein Beispiel vom Verlauf eine dorfpolitischen
Auseinandersetzung:

Ghamond gehörte früher zu Shahran, ein Siedlungsteil, der vom eigentlichen

Dorf durch den Munjanfluss getrennt war. Eines Tages waren die
Bewohner Ghamonds nicht mehr bereit, ihren Beitrag an das grosse
Frühlingsfest zu leisten. Als sie nicht mehr dazu zu bewegen waren, wurden sie

von den Dorfbewohnern Shahrans von der Teilnahme am Fest ausgeschlossen,

und dieser Bruch hatte den Ausschluss von den anderen sozialen und
politischen Angelegenheiten der Dorfgemeinschaft zur Folge22.

Können innere Konflikte nicht gelöst werden, bleibt auch die Möglichkeit,
eine integre Vermittlerperson, ein berühmter musafed aus einem anderen
Dorf oder selbst einer der lokalen Notablen herzubitten - in neuerer Zeit die
staatliche Instanz beizuziehen. Shahran hat drei musafed dieser Auszeichnung,

sie können das Dorf auch nach aussen vertreten - im ganzen Tal gibt es

acht, die die Talversammlung bilden und einen mälek23 als Vorsteher für
innere und äussere Angelegenheiten, wie z.B. den Kontakt zu den lokal
Mächtigen. Seit der staatlichen Zeit hat jedes Dorf seinen arbâb, den die
Dorfversammlung meist aufgrund eines Vorschlags der musafed wählt, als

Vermittler zwischen Bevölkerung und Regierung zur Verfügung zu stellen.
Der arbâb von Shahran vertritt sein Dorf und auch die vordere Talhälfte. Im
übrigen Tal gibt es weitere vier arbâb. Im Dorf koordiniert der arbâb
Arbeiten auf Dorfebene, z.B. die Einsätze bei der Bearbeitung des dem
religiösen Shah gestifteten Landes, er bestimmt Termine für den Beginn
wichtiger Arbeiten innerhalb des Produktionszyklus und wacht - stets zusammen

mit den musafed - über das Einhalten der Werte und Normen des

Gewohnheitsrechtes.

22 Fallen solche Spannungen mit wirtschaftlichen Krisen und mit Bevölkerungsdruck zusam¬

men, so kann eine Verwandtengruppe auch auswandern. Über die Wandermotive Munjani-
familien in Luthkohtal wissen wir nichts, doch lassen sich solche Hintergründe vermuten.

23 Eine andere Bezeichnung für diese Position ist im übrigen Gebiet aqsaqäl.

126



Was die eingangs wiedergegebene Geschichte betrifft, gibt es noch einen
anderen Faktor im politischen Prozess. Shah Naser tritt auf und schlägt den
Suchenden eine Lösung vor: sie sollen seine Aufträge ausführen und das
Schicksal wird auf ihrer Seite stehen. Mit dieser Wende in der Geschichte ist
eine der bedeutendsten Tatsachen, die das Leben der Munjani prägt, ihre
Religionszugehörigkeit, angesprochen.

Die Ismaeli sind solche, die nicht bei Kälte beten

Die Leute, denen wir auf dem Weg von Faizabad Richtung Flindukusch
begegneten, warnten uns vor unserem Reiseziel. Ins Munjantal zu gehen sei

unmöglich, es sei so weit weg und ausserdem gefährlich, denn die Munjani
seien Ungläubige, sie seien beinarm, ihre Frauen seien schmutzig, bei ihnen
gebe es kaum zu essen, und überhaupt sei das ganze Volk eine Ansammlung
von Opiumabhängigen, teriâki. Wir erlebten die Munjani als keineswegs
feindliche und abweisende, vielmehr besonders freundliche Leute. Sie
erklärten uns, dass die fromme Muslime seien, streng fasten und täglich fünf
mal beten würden. Davon bemerkten wir allerdings nichts, sie beteten weder
regelmässig, noch öffentlich. Am Abend vor dem Ramadan klagten sie über
die Entbehrungen der kommenden Zeit. Doch der Alltag verging normal wie
immer, niemand fastete. Sie hätten eben- eine eigene Fastenzeit, die daure
nur drei Tage. Ähnlich grosszügig gingen sie mit vielen anderen Formen und
Geboten des Islam um. Ihre "geheime" Religion beinhaltete Vorstellungen
über die Seelenwanderung nach dem Tode, über Begegnungen mit Geistern
und Feen oder ruhelosen Seelen, die umgingen; Heilige wurden verehrt. Die
Ismaeli im Munjan hatten einen eigenen Kalender und kelterten früher Wein
für grosse ausgelassene Feste. All die Ansichten und Handlungen brachten
ihnen die Bezeichnung kafir, ungläubig ein. Uns fiel vor allem die Offenheit
im gegenseitigen Verhalten zwischen Frauen und Männern auf, was in
sunnitischen Gebieten nie anzutreffen war. Wenn die sunnitischen Badakh-
shani, welche als skrupellose Händler und als "schlechte Menschen"
überhaupt bekannt waren, ins Dorf kamen, waren die Männer um die Treue ihrer
Frauen besorgt. Ganz anders war es mit den Sanglechi, sie durften sich
unbeobachtet mit den Frauen im Haus aufhalten, denn für Glaubensbrüder
seien diese wie leibliche Schwestern.

127



Die Munjani sind seit dem 11. Jahrhundert Ismaeli24. Zu jener Zeit
brachte der weitgereiste Dichter und Gelehrte, Naser-e Khosrow, die Ismai-
liya von Nordafrika nach Badakhshan. Sein Andenken ist im Munjan überall
präsent: mächtige Wacholderbäume erinnern an ihn, man kennt Steine, wo
er sich ausgeruht hatte, zum Zeichen legt man dort einen weissen Kiesel vom
Weg nieder, vielleicht erfüllt sich dabei ein Wunsch. Shah Naser, wie er
genannt wird, war ein sanfter Missionar, ein hervorragend guter Mensch.
Unzählige Geschichten erzählt man sich über seine Wundertaten. "Vor 900

Jahren hat Shah Naser von Balkh her über Mazar nach Faizabad und Hazrat-
e Said die Religion nach Munjan gebracht. In Shahran weilte er sechs Jahre.
Er verbrachte die Nacht in der Moschee und bei Sonnenaufgang begab er
sich zu dem Häuschen unten auf dem Dorfplatz und blieb dort den ganzen
Tag. Er spielte Schach und trank jeden Tag eine kleine Schale Milch, mehr
brauchte er nicht. Durch seine Anwesenheit waren die Jahre gesegnet und
vom Überfluss gezeichnet. Im Frühling füllte man den Korb in der Mühle
und er wurde bis im Herbst nicht leer. Jetzt muss man ihn hundert mal füllen.
Als Shah Naser von der Wanderung hier ankam, steckte er seinen Stab in
den Boden, es begann sogleich zu spriessen und zu grünen. In der ganzen
Gegend gibt es keinen vergleichbaren Wacholderbaum, jetzt noch spendet er
wohltuenden Schatten. Shah Naser ging dann zurück nach Hazrat-e Said und
verschwand dort in der Erde, unterirdisch ging er nach Pakistan und Hindustan.

In Bombay begegnete er einem Weissbärtigen, der reines Licht war. Er
lernte alles von ihm und wurde auch reines Licht."

Die Ismailiya durchdringt nicht nur die Vorstellungswelt der Munjani, sie
reicht in sämtliche Lebensbereiche. Landstiftungen und Abgabeleistungen
für den religiösen König den Shah-e Munjan, der bis in de 60er Jahre in
Qala-e Shah residierte, waren religiös begründet25.

Als wir über den Anjumanpass durchs Panjshirtal nach Kabul zurückkehrten,

trat die Feindlichkeit der sunnitischen Nachbarn stärker hervor, die
Aggressionen richteten sich auch gegen uns, da wir Munjani als Begleiter

24 Die religiösen Richtungen innerhalb des Islam haben verschiedene Ansichten über die
rechtliche Nachfolge des Propheten. Die Sunniten zählen die ersten vier Kalifen, die
Freunde Mohammads waren, dazu. Die Shiiten anerkennen als ersten Nachfolger einzig Ali
an; er ist der Schwiegersohn und Cousin des Propheten - Mohammad, seine Tochter Fatima,
Ali, Hasan und Hosein, die Enkel Mohammads verehren sie besonders, sie heissen auch

panjdâni, (Fünffinger). Die Nachfolger Alis nennen sie Imame statt Kalifen. An der Frage,
wer die wirklichen Imame seien, teilten sich die Shiiten - bis zur 7. Generation sind sie sich

einig, für den 7. Imam nehmen die Zwölfer den einen Sohn des 6. Imams und zählen bis zum
zwölften Imam, der verschwand und auf den sie bis heute noch warten. Die Ismaeli folgen
dem andern Sohn des 6. Imams und der Linie seiner Nachkommen, die uns als Agha Khans
bekannt sind. Dazu Canfield 1978 : 36f.

25 Der Shah-e Munjan wurde damals in die Nähe der Regierungsstation von Koran-e Munjan,
nach Rabat befohlen, wahrscheinlich zur genaueren Kontrolle durch die Regierungsbeamten.

128



gewählt hatten. Wir erfuhren von der Härte, die ihnen begegnete. Sie Hessen
sich doch nicht auf Konflikte ein, sondern suchten den Schutz des lokal
mächtigen Khan. Strafe für Kafirsein folgte auf den Fuss, es war Ramadan.
Jeder reisende Muslim, der länger als zwei Nächte von zu Hause entfernt ist,
wird bewirtet. Die Munjani beriefen sich auf dieses Gebot, erfolglos. Man
Hess sie stundenlang warten. Selbst in der Moschee, wo jedermann übernachten

kann, überlegte man lange, bevor man sie und uns schlafen Hess. Kaum
jemand war zu finden, der dem Raucher ein kleines Stück Butter gab, damit
er Feuer für seine Opiumpfeife anmachen konnte - nicht für einen teriäki.

Wie sich die Notsituation vor vier Jahren anbahnte

Auseinandersetzungen mit dem Staat

Die erste Begegnung mit der zentralen Verwaltung des Königreichs von
Kabul hatten die Talbewohner, als nach der Eroberung eine grosse
Besatzungsgruppe beim Dorf Wilu eingesetzt wurde. Der Unterhalt der über
hundert Soldaten, welche über Jahre stationiert blieben, stellte für die
Bevölkerung ein grosses Problem dar: "Die Soldaten frassen unser Tal leer
und brachten unmässig viel Holz, sie schonten selbst die heiligen Wacholderbäume

nicht." Eine ablehnende Haltung gegenüber Kabul war entstanden26.

Später wurde die Verwaltungsstation, die alâqadâri nach Koran-e Munjan
ausserhalb des Tales verlegt27. Ein Lehmgebäude, der Offizier alâqadâr, sein
Kommandant, ein Sekretär - die höheren Beamten waren fast ohne
Ausnahme ethnisch fremde, Pashtunen - und zehn, zwölf Soldaten repräsentierten

die Regierung: hokumat. Alle zwei Jahre wurden sie ausgetauscht, nur
ihre Funktionen blieben erhalten. Als in Kabul die Herrscher wechselten
oder der König schliesslich 1973 vom Präsidenten abgelöst wurde, blieb dies
für die Bevölkerung relativ uninteressant und brachte keine Veränderungen
mit sich. (Anders verhielt es sich 1978 beim Sturz von Daud durch Taraki,
vor der sowjetischen Invasion!) Das hokumat konnte weder die Einwohner
noch deren Besitzverhältnisse kontrollieren: Steuern wurden über die arbäb
eingesammelt und überbracht, die arbäb rekrutierten auch für die afghanische

Armee. Soldatsein war damals für die Männer interessant, es brachte sie
meist zum ersten und oft zum einzigen Mal in ihrem Leben in andere
Landesgegenden und in Kontakt mit anderen Lebensformen, mit Städten,
der Modernität. Jedoch galten Skepsis und Ablehnung der Einrichtung von

26 In gewissem Sinne übernahm die neue Regierung Funktionen, die die Mire und Khane
früherer Zeiten inne hatten und damit war eine latente Opposition schon vorhanden.

27 Die alâqadâri von Koran-e Munjan, einem Unterdistrikt vom Distrikt Jurm, umfasste bis
1978 neben Munjan auch Anjuman und das obere Kokehagebiet.

129



Volksschulen seit den 60er Jahren. Viel Streitigkeiten gab es um die von der
Regierung geforderten Fronarbeiten - Wegausbesserung, Brückenbau oder
das zur Verfügungstellen von Transporttieren. Konflikt- und Rechtsfälle
wurden wenn immer möglich nach dem traditionellen System durch Vermittlung

innerhalb der Dörfer beigelegt. Trotz aller Vorbehalte gegenüber der
Gerichtsbarkeit des hokumat wurde von dieser relativ häufig Gebrauch
gemacht, ungeachtet der hohen Taxen, Geld- und Gefängisstrafen oder
Schlägen, die in Aussicht standen.

Lapislazuligeschäft als Konfliktherd

Der alâqadâr war zuständig für die Bewachung der Lapislazuliminen28 in
Darra-e Sakhi, Nebenminen zu den verstaatlichten Hauptminen in Sar-e

Sang. Die Schürfung war verboten, doch der alâqadâr liess sich bestechen.
So bezahlten die reichen Munjani und einige Leute aus anderen Orten
sogenannte Lizenzen von 1 000 Afghani pro Tag und Arbeitskraft und
konnten dann soviel wie möglich Steine abbauen. Die Erträge standen ihnen
zur Verfügung. Wer die Summe nicht bezahlen konnte, liess sich gegen einen
Anteil am abgebauten Stein anstellen. Wer wieviel Stein von welcher Qualität

besitzt, ob die Preise steigen oder fallen, wie es mit den Transportmöglichkeiten

auf den Bazar von Chitral steht, ob Steinhändler aus Panjshir oder
Kabul im Dorf einkaufen wollen... das Thema "Stein" dominierte die

Gespräche und Aktionen auf dem Dorfplatz. Das Geschäft war sehr risikoreich

und anfällig. Nicht jederzeit liess sich der alâqadâr bestechen.
Grenzwachen kontrollierten die Steinkarawanen, erpressten Lösegeld, stahlen
Steine oder brachten die Männer ins Gefängnis. Die Beispiele von vier
Munjanifamilien zeigten uns, dass der Gefängisaufenthalt eines Familienmitgliedes

in Faizabad oder Kabul einen durchschnittlich begüterten Haushalt
zum Ruin führt, denn die Angehörigen müssen das Essen bezahlen, den

Gefangenen mit Opium versorgen, Geschenke für Mitgefangene machen
und Bestechungsgelder für Richter und Wärter aufbringen. Der Lapislazulih-
andel brachte zwar einiges Geld ins Dorf, aber dadurch verfügten vor allem
die Reicheren über mehr flüssiges Geld um den ärmeren verschuldeten
Dorfbewohnern Land abzukaufen oder diese Kredite zu gewähren. Somit
unterstützte dieses Geschäft die wirtschaftliche und soziale Not der meisten

Munjani.

28 Lapislazuli ist ein blauer Halbedelstein, die Minen waren schon vor 2000 Jahren bekannt und
benutzt.

130



Fremde Händler im Tal

Als in den 50er Jahren der traditionelle Salzhandel für Munjan unrentabel
wurde, verschlechterte sich die wirtschaftliche Lage. Der Steinhandel war zu
schwankend, als dass er Ersatz zu bieten vermochte. Wanderhändler von
Panjshir, Badakhshan und Kabul versorgten nun das Tal. Die Munjani selber
ergriffen die Gelegenheit nicht, sich selber an der Organisation der
Zusatzversorgung zu beteiligen. "Die Munjani sind alle arm und haben kein Geld;
habe ich Waren geholt, so kommen sie zu mir und borgen; ich kann das nicht
abschlagen, denn sie sind mir verwandt und bekannt; binnen kurzem werde
ich viele Schuldner haben, aber kein Geld mehr, um den Handel fortzuführen"

(Snoy 1965 : 122). So die Argumentation eines Munjani. Die auswärtigen

Händler kannten diese Probleme nicht, sie waren fremd, anderssprachig
und andersgläubig, aber sie waren es, die durch die ganzen Sommermonate
Tee, Salz, Zucker, Stoffe und industrielle Güter brachten. Im Herbst, nach
der Alpzeit kauften sie in grossen Mengen gesömmertes Vieh auf für die
Fleischversorgung der Hauptstadt, dazu soviel ausgelassene Butter und
Trockenkäse wie möglich. Meistens waren ihnen die verschuldeten Bauern
als Lieferanten sicher.

Die Händler wollten nicht in erster Linie Landlords werden, vielmehr
schöpften sie ziemliche Anteile der Surplusproduktion des Tales regelmässig
ab und bedienten sich dabei harter Praktiken. Z.B. war Korn vor der Ernte
stets knapp und entsprechend teuer. Die Händler brachten es von tiefergelegenen

Gebieten ins Tal und verkauften es teuer oder streckten es vor und
holten nach der Ernte entsprechend mehr Korn ab. Die reichen Bauern des
Dorfes spekulierten auf ähnliche Weise, sie kauften nach der Ernte vom
billigen Korn auf, speicherten es, um es vor der neuen Ernte an die
Dorfbewohner zu verleihen. Diese wiederum hatten die Schuld nach der
Ernte mit einer viel grösseren Getreidemenge zu begleichen, begannen also
den neuen Zyklus mit reduziertem Vorrat. Nur ganz nahe Verwandte und
gute Freunde leihten sich gegenseitig ohne Auflagen. Durchschnittlich
bemittelte und besonders arme Haushalte konnten auch durch soziale
Verpflichtungen in Not geraten: Essensverteilung an Verwandte anlässlich eines

Begräbnisses, Heirat eines Familienmitgliedes. Arbeitsmigration der Männer,

die eine Trennung vom eigenen Dorf und Aufenthalt in fremder
Umgebung bedeutete, war nicht beliebt und wurde nur zur Not für einmalige
Geldbeschaffung in Betracht gezogen. War noch Land vorhanden, konnte
man es in Pfändung, gerawi geben, wurden die Zinsen und die Grundschuld
nicht beglichen, blieb es beim Pfänder. So hatte in den letzten Jahren sehr
viel Landumverteilung stattgefunden. Käufer waren reiche Dorfbauern, der
Khan von Anjuman, einige Bauern aus Koran-e Munjan.

131



Opium heilte alles, nur nicht sich selber

Der wesentlichste Grund zur Verschuldung vieler Familien war aber der
vermehrte Opiumkonsum29. Zu Königszeiten bauten die Munjani Mohnkulturen

an, um Opium, teriâk für den eigenen Gebrauch als unentbehrliches
Medikament und als Genussmittel zu gewinnen. "Unsere Erde eignete sich

gut für den Anbau, sie ist besonders kalt, auch ist das Wasser kälter als in
Jurm, deshalb gedeiht bei uns bessere Qualität30. Die Regierung hat es jetzt
verboten. Wir pflanzen nicht mehr an, weil zuviele Leute es sehen könnten,
davor haben wir Angst. Wir würden dann angezeigt. Die Strafen sind sehr
hoch - 4 000-5 000 Afghani und dazu gibt es Schläge". Nicht so beeindruckt
von diesen Drohungen waren die Jurmi, sie pflanzten weiterhin etwas
ausserhalb der Stadt Mohn an und stellten Rauchopium her. Sie bestachen
ihre Regierungsbeamten. Die Händler hatten Beziehungen zu den Kontrollbeamten

und versorgten nun die abgelegenen Täler, Munjan, Sanglech,
Wakhan, die sich den Anbau wegen der strafrechtlichen Konsequenzen nicht
mehr leisten konnten, mit Opium. Gerade durch dieses Produkt wurde
Munjan endgültig vom Wanderhandel abhängig; der Bedarf nahm zu, die
Preise stiegen von Jahr zu Jahr - 1970 kostete das tuli, 18 g, 10-20 Afghani,
1976 schon 120-200 Afghani und 1978 bereits bis 400 Afghani - dem
Raucher war somit die sukzessive Verschuldung sicher. In 43 Haushalten -
also 2/3 aller Haushalte von Shahran wurde 1976 ziemlich regelmässig
geraucht, 20 Haushalte davon hatten kein Land- und Viehbesitz mehr. Allein
15 Haushalte verloren auf Grund von Opiumkosten alles. Auf die 7 Haushalte,

die wenig und die 10 Haushalte die kein Opium verbrauchten fielen
56 % des bebaubaren Bodens und 60 % des Viehbestandes, sie waren
Landkäufer, Arbeitgeber und besassen Prestigegüter, Gewehre, Radios - sie

erstanden von den Badakhshanhändlern grössere Mengen Opium und
verkauften es an die Dorfbewohner weiter. Für die anderen jedoch war die
Subsistenz des Haushaltes oft nicht mehr gewährleistet. Viele unter ihnen
waren nicht mehr daran interessiert, sich eine Existenz zu erarbeiten, was für
sie bereits aussichtslos gewesen wäre. Die Verwandtschaft hielt sie noch über
Wasser, aber diese Solidaritätsleistungen mussten mit der Zeit nachlassen.
Viele junge Männer konnten keinen neuen Haushalt mehr gründen, schon
die Brautgabe zu beschaffen war ihnen unmöglich. Umgekehrt kam es vor,
dass heiratsfähige Töchter von Opiumrauchern, teriâki, zur Schuldentilgung
an fremde Händler vergeben wurden. Viele teriâki erklärten uns: "Opium

29 Eine ähnliche Entwicklung solcher Abhängigkeit beschreibt Shahrani 1978 : 23; er berichtet
aber auch von Aggression der ismaelischen Wakhi gegen die sunnitischen Muslimhändler
und umgekehrt.

30 Diese Bemerkung steht im Zusammenhang mit der volksmedizinischen Theorie, nach der
die Eigenschaften und Wirkungen der "Stoffe" mit warm oder kalt bezeichnet werden.

132



macht uns zufrieden, sorglos. Es nimmt uns Hunger und Schmerzen." Aber
Opiumgebrauch stellte keinen aktiven Lösungsversuch für die Überlebensprobleme

der Talbevölkerung dar.

Der Auszug

Im Sommer 1978 versuchten wir von Kabul aus in den Badakhshan und ins
Munjan zu reisen. Wir bekamen jedoch keine Bewilligung: sie wurde uns mit
der Begründung verweigert, Überschwemmungen hätten eine wichtige
Brücke zerstört. In Wirklichkeit waren im ganzen Gebiet Unruhen ausgebrochen,

aber erst drei, bzw. vier Jahre später, als wir nach Chitral in Nordpakistan

gekommen waren, erfuhren wir im Einzelnen, was sich damals im
Munjan ereignet hatte.

"Die Tarakitruppen kamen 1978 nach Koran-e Munjan und übernahmen
dort die militäriscen Angelegenheiten und die Aufsicht über die Lapislazuli-
minen. Die Leute merkten bald, dass der neue alâqadâr aus Sheghnan, ein
Ismaeligebiet, ein Khalqi31 war, kafir, ungläubig, d.h. ein Kommunist, der
nicht an Allah glaubt und das heilige Buch nicht anerkennt. Sie waren mit
seinen Reden über das Tarakireformprogramm nicht einverstanden, und was
er über die Regierung, hokumat, sagte, akzeptierten sie nicht. Mulla M.J.,
der Sohn von H.S., ein Mann aus Anjuman war ein mujâhed-e pâk, ein
rechtschaffener Kämpfer für den heiligen Krieg, ein guter Mensch. Er
versammelte sich miit anderen Mujahedin und in einer Nacht griffen sie die
Regierungsstation, die alàqadâri an und töteten eine Offizier und einige
Soldaten; der alâqadâr versteckte sich und floh dann über Jurm nach
Faizabad. Am anderen Tag kam ein Flugzeug und flog lange über dem
Gebiet. Die Männer von Koran-e Munjan kamen nach Munjan und baten
um Unterstützung. Mulla M.J., der Führer der Mujahedin sagte: 'Wenn ihr
nicht mit uns kommt, betrügt ihr uns und greift uns später an: wenn ihr nicht
mit uns zusammen kämpft, sind wir sehr unzufrieden und wir werden euch
zwingen, mit uns zu gehen und den heiligen Krieg zu wählen.' Die Munjani
waren nicht einverstanden und schlössen sich gegen M.J. zusammen."

So begann A.S. aus Shahran die neue Geschichte über Munjan. Wir
begegneten ihm in Chitral, wo er mit seiner dritten Frau und zwei Kindern
ein Haus gemietet hatte. Er selber ist Muslim, ein Usbeki und steht eher auf
Seiten der Mujahedin. Er kam als junger Mann nach Shahran herauf, weil es
ihm in der Ebene zu heiss gewesen sei. Er heiratete eine reiche Munjanifrau
und lebte im Haus ihres Vaters angesehen. Er hatte zwar immer den Ruf

31 Eine der beiden Linksparteien (Khalq, die Volkspartei, und Parcham, die Partei mit dem
Namen Flagge), die im Frühling 1978 an die Macht kamen.

133



eines Aussenseiters, heiratete bald eine zweite Munjanifrau aus einem
anderen Dorf und war reicher als viele andere. Er besass Gewehre und
Luxus aus der Stadt, empfing viele Gäste von auswärts, handelte gewinnbringend

mit Lapislazuli und Opium.
Mit K.B., einem Munjani aus Shahran, trafen wir in Garmcheshma, dem

Umschlagplatz der Mujahedin, Ausgangsort zu den Grenzpässen nach

Afghanistan, nördlich von Chitral zusammen. Er war allein hierher gekommen,

schon alt und immer noch sehr arm, lebte er jetzt sozusagen auf der
Strasse. "Muhjahedin aus Panjshir, Anjuman und Koran-e Munjan überfielen

unser Dorf mehrmals und stahlen uns Kühe und Schafe. Wir wollten
ihnen keine Steuern abgeben. Sie nahmen sie sich gewaltsam. Dann nahmen
sie einige Shahrani, die sich wehrten, gefangen, verschleppten sie nach

Anjuman und sperrten sie dort in ihr Gefängnis. Auch mich und ein paar
andere alte Männer nahmen sie mit. Nach sechs Wochen Hessen sie mich frei
und ich kam hierher. Nach dem Vorfall haben sich die Shahrani gewehrt und
haben die Mujahedin mehrmals angegriffen. Es gab heftige Streitereien und
Tote auf beiden Seiten." Seiner Ansicht nach entflammten die Kämpfe, weil
verschiedene Mujahedinregierungen, die sich inzwischen bildeten, von der
Bevölkerung und auch von den Munjani Abgaben verlangten.

Zwei Männer aus Miandeh im oberen Munjan, die in Garmcheshma etwas
einkauften und sich über Neuigkeiten informierten, ergriffen selber keine
Partei. Sie meinten zur Entwicklung in Shahran: "Speziell die Shahrani
haben mit den Propagandisten der Khalqiregierung, die das Tal 1978 besuchten,

kollaboriert. Das war der Grund zu ihrer Enthaltung von den
Solidaritätsleistungen und dem heiligen Krieg."

A.S. aus Shahran erzählt weiter:
"Ein Mann aus Shahran, sie nennen ihn N., sammelte in Sanglech Soldaten,
und zusammen mit Leuten aus Shahran und Munjan wollten sie nach Koran-
e Munjan vorstossen. Auf dem Pajukapass trafen sie auf die Mujahedin,
griffen sie an und töteten den Führer M.J. und acht Mujahedin. Der Offizier
W.Kh., ein Muslim hatte sich mit den Mujahedin verbündet und die
Regierungssoldaten waren zum Teil zu ihnen übergegangen, zum anderen Teil
flohen sie nach Munjan. Leute aus Koran-e Munjan suchten die Shahrani,
welche die Mujahedin getötet hatten auf und baten um die Leichen ihrer
toten Brüder, damit sie zu Hause das Begräbis abhalten konnten. Sie

erklärten, da das Tarakiregime hier nicht mehr existierte, hätten sie nichts
mehr gegeneinander. Sie brachten den Koran, damit ihre Toten im Respekt
vor dem Koran zurückgegeben würden. Aber die Sharanikhalqi hatten kein
Gehör für ihre Klagen und Worte. So schritten die Mujahedin fort, Munjan
anzugreifen, sie überfielen Häuser und stahlen Hausrat. Das Tal wurde von
allen Seiten eingeschlossen: Mujahedin kamen von Nuristan, von Parun, von
Koran-e Munjan und Anjuman, vom Badakhshan und wollten Munjan
einnehmen. Einige Khalqi wurden getötet, ein paar Hilflose und Arme

134



ergaben sich und wurden Muslim, so wurden sie nicht getötet und gingen mit
Hab und Gut nach Koran-e Munjan. Die Munjani, die mit der Khalqiregie-
rung zusammenblieben, flohen über den Munjanpass; aus Shahran, Gha-
mond und Dasht, Tagau, Wulf und Maghnawul flohen alle Leute, nur etwa
fünf, sechs Famililen blieben in Shahran. Alle anderen gingen zu ihren
Glaubensbrüdern durchs Sanglech nach Zebaq. Der alâqadâr in Zebaq war
ein panjdâni (vergl. 24) und den Ismaeli freundlich gesinnt. Dort blieben sie

einige Zeit - es war im Frühling 1979. Aber der alâqadâr fürchtete einen
Angriff der Mujahedin und schickte die Munjani weiter, sie gingen nach
Eshkashim. Am nächsten Tag kam ein Flugzeug und bombardierte Sanglech
und Zebaq. Die Mujahedin waren alle in den Bergen versteckt, sie hatten
keinen Erfolg gegen die alâqadâri und umgekehrt."

A.S. war auf der Flucht dabei, aber er spannte heimlich mit den Mujahedin

zusammen. Die Khalqi deckten sein Tun auf und nahmen ihn gefangen.
Er fürchtete um sein Leben, zum Glück kannte er einen der Offiziere, der
mit ihm verwandt war - und so kam er frei.

Die Flüchtlinge haben sich also in der Nähe von Eshkashim niedergelassen.

Dort stehen sie unter dem Schutz der alâqadâri. - In ihren Heimatdörfern

vermochte sie die Regierung und später die Rote Armee nicht vor den
Mujahedin zu schützen. - Jeder Haushalt stellt einen Mann zur Verfügung,
um das Lager zu bewachen und Dienste in der alâqadâri zu übernehmen. Die
Regierung hat den Familien etwas Land zur Nutzung zugeteilt. Die teriäki
rauchen Opium - das tuli kostet sie 200 Afghani; die Soldaten der Roten
Armee rauchen mit32.

Der arbäb von Shahran hat in der Entscheidung der Munjani, sich mit den
Khalqi zusammenzuschliessen, sicher eine wichtige Rolle gespielt: er weiss,
dass sich die Ismaeli in der Regel nie am heiligen Krieg, am jahäd beteiligt
haben und sich mit den Sunniten nie einigen konnten33.

Während des Auszugs wurden soziale Spannungen innerhalb der
Dorfgemeinschaft noch einmal deutlich. Es war der alte Mokhtar, der Vorsteher des

zweitwichtigsten khels von Shahran, der sich mit ein paar Verwandten seiner
Generation nach Koran-e Munjan absetzte. Die fünf oder sechs Familien,
die im Dorf blieben, eine verwandte Linie des khels des arbäbs, wohnten
schon längere Zeit in einer eigenen Siedlungseinheit. A.S., der Usbeki,
behielt seine besondere Rolle bei und richtete sich schliesslich nach seinem
eigenen religiösen Bekenntnis. Eine Familie, die aus Miandeh zugewandert
war, ging an ihren Herkunftsort zurück. Einige wenige Familien aus dem

ganzen Tal wanderten nach Chitral aus.

32 Im Gegensatz dazu verbieten die meisten Mujahedinregierungen Haschisch- und Opiumkonsum

oder Schmuggel und Handel damit in ihrem Gebiet streng.
33 Im Sommer 1982 erlebten wir in Chitral auch heftige Auseinandersetzungen zwischen den

dortigen Ismaeli und Sunniten.

135



In Shahran haben die Mujahedin der Umgebung ein Zwischenlager aufgebaut,

sie haben viele Häuser zerstört und die Moschee, das Versammlungshaus

der Ismaeli, niedergebrannt. Sie schlugen die meisten Pappeln und
Weiden auf dem Dorfplatz und viele Obstbäume in den Gärten und fällten
auch den grossen Wacholderbaum. Die Felder ums Dorf sind zum grossen
Teil vernachlässigt.

Die Rote Armee hat in der ehemaligen alâqadâri von Koran-e Munjan
ihren befestigten Posten und auf der dortigen Ebene neben dem Fluss einen
Flugplatz eingerichtet. Sie kontrolliert von dort aus den Munjanpass, den

wichtigsten Verbindungsweg nach Pakistan, der dadurch für die Mujahedin-
gruppen aus ganz Nordafghanistan unpassierbar geworden ist. Im Frühsommer

1982 hat die Rote Armee zusätzlich 100 Soldaten eingeflogen und diese

zum Teil auch im Munjantal stationiert. Sie versuchte, einige Munjanimän-
ner zum Wiederaufbau ihrer verlassenen Dörfer zurückzuholen. Wieweit
dieser Versuch geglückt ist, haben wir nicht erfahren.

Zusammenfassung

In den Auseinandersetzungen der Bevölkerung Afghanistans mit den afgah-
nisch-sowjetischen Truppen nahm Munjan eine spezielle Position ein: Keine
Solidarität mit benachbarten Gruppen der Mujahedin, keine materielle
Unterstützung derselben und Verweigerung der aktiven Teilnahme am
jahâd, am heiligen Krieg. Dieses Verhalten hatte zur Folge, dass ein grosser
Teil der Bevölkerung zum Verlassen ihrer Dörfer gezwungen wurde.

Als ethnische Minorität zurückgedrängt, lebten die Munjani unter ungünstigen

klimatischen Bedingungen in einem Bergtal Badakhshans. Bei schwacher

subsistenter Ökonomie nahm die Bevölkerung ab. Das Tal war von
einem Wanderhandel abhängig und im letzten Jahrzehnt war der Opiumverbrauch

stark gestiegen. Ausschlaggebend für die ablehnende Haltung gegenüber

der Widerstandsgruppen war aber die Zugehörigkeit der Munjani zum
ismaelischen Bekenntnis. Das feindselige Verhältnis mit den Muslim führte
zum Anschluss der Munjani an die Regierungspartei und die Rote Armee:
Die Munjani hatten kosequent nach den Richtlinien ihrer Religion gehandelt,

müssen aber jetzt die nachteiligen Folgen tragen.

136



Bibliographie

Canfield, Robert L.
1978 Religious Myth as Ethnie Boundary. New York, The Afghani¬

stan Council of the Asia Society, Occasional Paper,
nr. 15 : 35-42.

Grevemeyer, Jean-Heeren
1982 Herrschaft, Raub und Gegenseitigkeit: Die Politische

Geschichte Badkhshans 1500-1883. Wiesbaden.

Grötzbach, Erwin
1972 Kulturgeographischer Wandel in Nordost-Afghanistan seit dem

19. Jahrhundert. Meisenheim a. Glan. (Afghanische
Studien, 4.)

Holzwarth, Wolfgang
1980 Segmentation und Staatsbildung in Afghanistan: traditionale

sozio-politische Organisation in Badakhshan, Wakhan und
Sheghnan. in: Revolution in Iran und Afghanistan. Mardom
Nameh-Jahrbuch zur Geschichte und Gesellschaft des Mittleren
Orients. Frankfurt a. Main: 177-235.

Huwyler, Edwin
1979 Über den Steinbock in der Vorstellungswelt der Bewohner des

Munjan-Tales. Afghanistan Journal (Graz) 6/4 : 131-143.

von Moos, Iren
1980 Die wirtschaftlichen Verhältnisse im Munjantal und der Opium¬

gebrauch der Bevölkerung. Bibliotheca Afghanica, Liestal.

Roy, Olivier
1980 Afghanistan. La 'révolution' par le vide. Esprit (Paris) n°

5 : 78-88.

Shahrani, M. Nazif
1978 Ethnie Relations and Access to Resources in Northeast-

Badakhshan. New York, The Afghanistan Council of the Asia
Society, Occasional Paper, nr. 15 : 15-25.

Snoy, Peter
1965 Nuristan und Mungan. Tribus (Stuttgart) 14 : 101-148.

Toepfer, Helmuth
1972 Wirtschafts- und sozialgeographische Fallstudien in ländlichen

Gebieten Afghanistans. Bonner Geographische Abhandlungen
nr. 46.

137




	Entvölkerung eines Bergtales in Nordostafghanistan : Geschichte des Munjantales - Entwicklung seit der Sowjetischen Invasion

