
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 7 (1983)

Artikel: Endstation "Islambol" : die Türkei als Asylland für muslimische
Glaubensflüchtlinge und Rückwanderer (muhacir) im 19. und 20.
Jahrhundert

Autor: Kläy, Ernst Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007684

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ernst Johannes Kläy

Endstation "Islambol"

Die Türkei als Asylland für muslimische Glaubensflüchtlinge und
Rückwanderer (muhacir) im 19. und 20. Jahrhundert

1. Vorbemerkungen

Bevölkerungsbewegungen verschiedenster Art bewirkten im osmanischen
Reich während Jahrhunderten ausserordentlich vielschichtige Umsiedlungsvorgänge.

Einen ersten quantitativen Höhepunkt erreichten die Verschiebungen

in der Mitte des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts, steigerten
sich nochmals in den Entstehungswirren der jungen türkischen Republik und
setzten sich in grossem Stile bis in die 50er Jahre fort; bis heute sind sie nicht
ganz zum Stillstand gekommen. Im Laufe der Zeit verlagerte sich der
Schwerpunkt in diesen Bewegungen von den staatsinternen, oft gewaltsam
erzwungenen Umsiedlungen immer mehr in Richtung der Asylgewährung an
sunnitisch-islamische und meist turkophone Gruppen, die sich ethnischer,
religiöser und wirtschaftlicher Diskriminierung in ihrer Heimat durch die
Flucht in die - trotz Säkularisation - grundsätzlich islamisch orientierte
türkische Republik zu entziehen wussten.

Auf dem beschränkten uns zur Verfügung stehenden Raum kann die
vielfältige Problematik nur andeutungsweise umrissen werden; der vorliegende

Artikel hat denn auch bestenfalls Hinweischarakter. Er soll eine
summarische Übersicht geben und den Interessierten u.a. auf solche Quellen
hinweisen, welche durch Einbezug verschiedener Fallstudien das Verständnis

für die Vielschichtigkeit der Umsiedlungsvorgänge zu fördern vermögen.
Aus dieser Überzeugung hat der Schreibende grössere Abschnitte aus seinen
früheren, themenverwandten Arbeiten abgeändert und leicht gekürzt für den
vorliegenden Beitrag übernommen (Kläy 1971-1979), in der Hoffnung, ein
grösseres Publikum auf das Schicksal der muslimischen Umsiedler in der
Türkei aufmerksam machen zu können. Grundsätzlich muss für die vorliegende

Arbeit aus Platzgründen ein der Wirklichkeit kaum entsprechendes
unilaterales Betrachtungssystem adoptiert werden: der Schwerpunkt der
Untersuchungen ist bewusst auf die Immigrationen in die Türkei gelegt
worden, während Auswanderungen, Genozid und Bevölkerungsaustausch
einerseits und staatsinterne Umsiedlungen andrerseits nur am Rande und der
Vollständigkeit halber erwähnt werden können.

9



2. Einleitende Übersicht über die Bevölkerungsbewegungen in der Türkei

Kleinasien, aufgrund seiner Morphologie und Lage seit altersher ein klassisches

Durchgangsland und ein Schmelztiegel ethnischer Gruppen, hat bis in
die Neuzeit eine ausserordentlich bewegte Geschichte von Migrationen
verschiedenster Art aufzuweisen. Während einige dieser demographischen
Umschichtungen recht gut bekannt sind, wurden andere in der westlichen
Welt kaum beachtet. Dieser Artikel soll die fast vergessenen, zahlenmässig
aber keinesfalls unbedeutenden Einwanderungen muslimischer
Glaubensflüchtlinge und Rückwanderer (muhacir)* in die Türkei des 19. und 20.
Jahrhunderts ins Licht rücken und dabei ein für manchen Leser wohl erstaunlich
wirkendes Bild der Türkei als Asylland zeichnen:

Die Kolonialmächte der europäisch-christlichen Welt waren im ausgehenden

19. und beginnenden 20. Jh. mit der Vernichtung des ehemals mächtigen,

nun aber "kranken Mannes am Bosporus" und der Aufteilung der
erwarteten "Beute" so beschäftigt, dass in der Presse fast nur Berichte über
Genozide, Massaker und Vernichtungen im osmanischen Reich Aufnahme
fanden; dass aber zur gleichen Zeit mehrere Millionen muslimischer Flüchtlinge,

welche in christlichen Staaten aufs grausamste verfolgt wurden, in die
Türkei emigrierten, wurde wenig zur Kenntnis genommen. Diese Einwanderungen

lassen sich, zusammen mit den anderen Bevölkerungsbewegungen in
der Türkei, grob verallgemeinert, etwa in folgende Kategorien einteilen:

- Flüchtlinge aus religiösen und politischen Motiven

* Zur Tanskription

Nach Huetteroth (1982 : XIV) werden türkische Bezeichnungen in neutürkischer

Orthographie mit dem lateinischen Alphabet und folgenden vom
Deutschen abweichenden Lautwerten wiedergegeben:

c dsch
Ç tsch
s stimmloses s

§ sch

z stimmhaftes s

g aspiriertes g (dient oft nur der Vokalverlängerung)
1 e in unbetonten dt. Endsilben
e Lautwert zwischen dt. e und ä

Arabische Bezeichnungen folgen dem Transkripitonsschema der Enzyklo-
paedie des Islam, und tatarische Ausdrücke sind an der phonemischen
Wiedergabe bei Poppe (1963 : 9-13) orientiert (vgl. dazu: Kläy 1975 : 18-
23).

10



- Rückwanderer aus verlorengegangenen Provinzen des osmanischen
Reiches

- Staatsinterne Zwangsumsiedlungen und Sédentarisation von Nomadengruppen

- Kolonisten und Wehrbevölkerungen
- Bevölkerungsaustausch, Vertreibungen; Genozid
Die ersten zwei Klassen werden von den eigentlichen muhacir gebildet,
wobei zwischen den einzelnen Gruppen z.T. enge Verflechtungen bestehen
können: so wurden z.B. aus den turkotatarischen Kolonisten, welche sich im
17. Jh. (zur Zeit der grössten Ausdehnung des osmanischen Reiches) freiwillig

im Balkan ansiedelten, durch die Balkankriege Ende des 19. Jhs. eigentliche

Rückwanderer, die in Anatolien ihre letzte Zuflucht fanden. Andere
Verbände, wie die Krim- und Nogaitataren, mussten innerhalb von weniger
als 100 Jahren gleich zweimal die Flucht ergreifen (erste Auswanderung ab
1790 aus der Krim und den ponto-kaspischen Steppen in die osmanische
Dobruca-Region; zweite Emigration während der Balkankriege aus dem neu
entstandenen Bulgarien nach Anatolien). Auch im gewaltigen Bevölkerungaustausch

nach dem griechisch-türkischen Krieg um 1923 wurde nicht nur
weit über eine Million kleinasiatischer Griechen vertrieben; an ihre Stelle
traten nämlich hunderttausende von Türken und Tataren als Rückwanderer
aus Griechenland und dem Balkan. Diese Beispiele sollen als Hinweis auf die

Komplexität der türkischen Bevölkerungsbewegungen genügen.
Das osmanische Reich, welches im Laufe des 19. und zu Beginn des

20. Jhs. aus einem umfangreichen, ethnisch heterogenen Vielvölkerstaat auf
sein mehrheitlich turkophones, traditionelles Kernland Anatolien - die
Republik Türkei - zusammengeschrumpft war, ist bis in die Gegenwart ein
Asylland für muslimische Glaubensflüchtlinge und Rückwanderer aus
Europa und Asien geblieben. Mehrere Millionen ethnisch zwar heterogener,
sich aber in der Regel zum Islam sunnitischer Glaubensrichtung bekennender

Immigranten, mit dem aus dem Koran übernommenen Begriff muhacir1

1 "Al-Muhäd[irün, die Emigranten, eine im Kor'an öfters benutzte Bezeichnung für diejenigen

der Anhänger Muhammed's, die mit ihm aus Mekka nach Madina ausgewandert waren.
Dass Wort ist von Hidjra abgeleitet, das nicht "Flucht" bedeutet, sondern: Bruch, Auflösung
einer auf Abstammung beruhenden Verbindung, an deren Stelle eine neue Verbindung
treten kann. Auf Muhammed selbst wird Muhädjir nicht angewendet, sondern nur auf
diejenigen, die mit ihm auswanderten und darnach einen wesentlichen Teil der Bevölkerung
Madlna's ausmachten ..." Enzyklopaedie des Islam, Bd. III, 1936 : 690.

Gôçmen: Aus-, Ein-, Zu-wanderer, Umsiedler, Repatriierter, muhacir; aus der Verbgrundform

gôçmek: umherziehen, -wandern; aus-, ein-wandern; um-, ein-, aus-, Weg-ziehen,
übersiedeln (Steuerwald 1972 : 333).
Grundsätzlich verpflichten islamische Rechtsvorschriften jeden Muslim, nach Möglichkeit
seine Heimat zu verlassen, wenn sie unter die Herrschaft nicht-islamischer Mächte fällt, und
in islamisches Hoheitsgebiet auszuwandern. Die grossen Muhacir-Emigrationen aus dem
Balkan und Südrussland waren daher durch die zunehmenden Gebietsverluste des osmanischen

Reiche gewissermassen vorprogrammiert (vgl. dazu Huetteroth 1982 : 234f).

11



(und später mit dem türkischen Terminus gôçmen) bezeichnet, sind von
Ende des 18. Jhs. bis in die Gegenwart in türkisches Gebiet eingewandert.
Diese Flüchtlingsströme schwollen in Zeiten kriegerischer Auseinandersetzungen

mit Russland und den neu entstandenen Balkanstaaten einerseits und
infolge wirtschaftlicher und religiöser Diskriminierung turkophoner Muslime
in Westsibirien, Zentralasien und Westchina andrerseits oft stark an, versiegten

aber auch in eigentlichen Friedenszeiten und bis heute nie vollständig.
Es wäre aber irreführend, diese Bevölkerungsbewegungen nur unilateral -

nach Kleinasien gerichtet - zu sehen. Die Türkei darf nicht nur als

Einwanderungsland geschildert werden, da auf ihrem Territorium ganze Volksgruppen

ausgewiesen, ausgetauscht oder vernichtet wurden. Auf die Vertreibung
und Liquidierung der Armenier zu Beginn des 20. Jhs. und die Ausweisung
von gesamthaft über 2,5 Millionen kleinasiatischer Griechen in den Wirren
von 1921-1928 sei daher in diesem Zusammenhang deutlich hingewiesen.2

Vom quantitativen Aspekt her betrachtet, stellen die sich über beinahe
300 Jahre hinwegziehenden, auffälligen Muhacir-Immigrationen weder eine
Ausnahme noch ein Novum in den Bevölkerungsverschiebungen des osmani-
schen Reiches dar; während Jahrhunderten schon hatten sich grosse
nomadisierende Stammverbände fast ungehindert über ganz Anatolien verschoben,
bis sie vom Staat umgesiedelt oder zur Sesshaftigkeit gezwungen wurden.
Besonders gefährliche Stämme aus neu eroberten Gebieten waren in isolierte
Regionen und auf Inseln verpflanzt oder in zentralen, militärisch sicher
beherrschten Gegenden des Reiches angesiedelt worden. Andrerseits wurden

als loyal geltende Einwanderer öfters an unstabilen Grenzen als

Wehrbevölkerung angesiedelt3, um dort Vorposten für weitere Eroberungen
aufzubauen; auf vergleichbare Weise entstanden in Russland die berüchtigten
Grenzgürtel befestigter Kosakendörfer. Verschiedene nomadische und sess-
hafte Gruppen folgten aber auch freiwillig der Expansion des osmanischen
Militärs und Hessen sich in Gebieten türkischer Verwaltungsballungen
nieder, wo sie inmitten andersethnischer Bevölkerungen stabile turkophone
Kolonien aufbauten (so z.B. die Yürüken, Türken und Tataren auf dem
Balkan). Bewiesenermassen erfolgten aber im osmanischen Reich auch
staatsinterne Deportationen türkisch-anatolischer Stammbevölkerungen zur
Besiedlung neu eroberter Gebiete (Barkan 1949/50 : 72ff).

Dieser Tendenz von freiwilligen und/oder staatlich gelenkten
Bevölkerungsverschiebungen, welche nach dem 1. Weltkrieg im gegenseitigen
Austausch mehrerer Millionen Individuen zwischen Griechenland, Bulgarien
und der Türkei gipfelte, stand nun aber der Ruf des osmanischen Reiches als

religiös tolerantes Staatswesen gegenüber; im Laufe der Zeit wurden neben

2 Vgl. z. B. Barkan 1949/50, 1951/52, Kostanik 1957, Ladas 1932, de Planhol 1968, Sanders

1942, Seidahmet 1921, Wirth 1963, Zarevand 1926.

3 Vgl. dazu Wirth 1963 : 16-20.

12



dem muslimischen Muhacir auch gelegentlich andersgläubige Gruppen
eingegliedert, welche sich auf der Flucht vor intoleranten christlichen Verfolgern

befanden: schon den aus Spanien vertriebenen sephardischen Juden war
in Istanbul Aufnahme gewährt worden4; verschiedene Wellen
christlichungarischer Flüchtlingen bildeten nach 1848 Kolonien in der Türkei; Polen
wanderten nach der Teilung ihres Landes in die Bosporus-Region aus, und
altgläubige Moscoviten und Donkosaken errichteten Fischersiedlungen am
Manjasee in Westanatolien (de Planhol 1968 : 259), welche sich aber auf die
Dauer nicht zu halten vermochten. Vergessen wir aber dabei nicht, dass die
Zahl nicht-muslimischer Flüchtlinge in der Türkei immer gering war.

Die eigentlichen Muhacir sind in mehreren kleinen Schüben und einigen
grossen Immigrationswellen auf unterschiedlichsten Fluchtwegen eingewandert.

Sie sind weder ethnisch noch sprachlich homogen; ihre Gemeinsamkeit
beschränkt sich auf die Religion, die Zugehörigkeit zum Islam sunnitischer
Glaubensrichtung. Die Immigrationen können zeitlich in zwei wichtige Phasen

eingeteilt werden, welche im weitesten Sinne von der politischen Einstellung

im osmanischen Reich und der türkischen Republik verursacht wurden:
während im osmanischen Reich bis nach der Jahrhundertwende vor allem
pan-islamische Einigungs- und Eroberungsgedanken für den politischen Kurs
und damit auch für die Einwanderungspolitik richtungsweisend waren,
begannen im 1. Weltkrieg pan-turkische oder pan-turanistische Vorstellungen5,

von heftigen nationalistischen Bestrebungen unterstützt, an Bedeutung
zu gewinnen. Die in der pan-islamischen, dem osmanischen Vielvölkerstaat
entsprechenden Phase noch zu hunderttausenden eingewanderten
nichttürkischen, aber muslimischen Kaukasier (Cirkassier verschiedener
Sprachgruppen zum Beispiel), wären später, in der nationalistisch-panturanisti-
schen Republik kaum mehr als Siedler akzeptiert worden, da sie keine
'Türken' waren. Nach der Jahrhundertwende wurden ausschliesslich turko-
phone Flüchtlinge und Rückwanderer aufgenommen, während man die
eigenen nicht-türkischen und nicht-islamischen Gruppen auswies und
austauschte.

4 Die spanischen Juden wurden auf Betreiben des Grossinquisitors Torquemada 1492 aus
Spanien und 1496 aus Portugal vertrieben und fanden u.a. im osmanischen Reich Zuflucht
(vgl. Huetteroth 1982 : 284).

5 Vgl. dazu Zarevand 1926; Gökalp 1920.

13



3. Die MuAac/r-Immigration des 19. und 20. Jahrhunderts

3.1 Die Ursachen der tatarischen und cirkassischen Emigration

Die im Koran für die mekkanischen Glaubensflüchtlinge Muhammeds
erstmals verwendete arabische Bezeichnung muhacir typisiert in der Türkei die
/iane/i-sunnitischen Flüchtlinge aus verschiedenen ethnischen Gruppen, welche

sich nach der Eroberung ihrer ursprünglichen Siedlungsgebiete durch
nicht-muslimische Mächte in das Hoheitsgebiet des osmanischen Sultan-
Kalifen und später in die zwar säkularisierte, aber trotzdem islamische
türkische Republik retteten, wo sie Erlaubnis zur permanenten Ansiedlung
erhielten.

Mit der zaristischen Eroberung ihrer Wohngebiete begann für alle
russischen Muslime eine lange Zeit kulturell-religiöser Unterdrückung, auf welche

aber nicht alle betroffenen Völker in gleicher Weise reagierten. Die
westlichen Verbände (Krimtataren, pontische und kaukasische Nogai-Tata-
ren und Cirkassier) suchten ihr Heil im Laufe der Zeit in der massenweisen

Emigration in verschiedene Provinzen des osmanischen Reiches, welches als

Hochburg des islamischen Glaubens galt: Während das tatarische Kazan
unter Iwan IV. dem Schrecklichen schon 1552 erobert, Astrachan 1556

eingenommen und 1598 auch das Chanat Sibir (Westsibirien) durch die
Eroberungen der Kosaken unter Yermak annektiert wurde, vermochte sich
das Krimchanat als Protektorat des osmanischen Reiches noch weitgehend
unabhängig zu halten; es wurde aber 1736-1738 von den zaristischen Armee
verwüstet, im Vertrag von Kûçûk Kaynardçi (1774) der Protektion des
besiegten osmanischen Reiches entrissen und im Jahre 1782 endgültig von
Russland annektiert6. 1859 ergaben sich, nach beinahe lOOjährigem Widerstand,

auch die letzten Freiheitskämpfer im Kaukasus7, und ab 1877 war die
ganze Gegend fest in russischen Händen. Die russische Eroberung folgte
während langer Jahre dem gleichen Muster: mit dem militärischen Sieg
gingen Verwüstungen einher, danach wurde die politische Struktur der
islamischen Staaten aufgelöst, Regierungen abgesetzt und das beste Land
systematisch dem russischen Adel und den Klöstern übertragen; schlechterer
Boden wurde der Flut landloser, aus der Leibeigenschaft flüchtender Bauern
Zentralrusslands preisgegeben. Die Muslime wurden aus den wichtigsten
Städten verdrängt und Ketten von befestigten Forts durch das nur zum Teil
unterworfene Land gezogen. In diesen wurden Kosaken als Grenzschutz und
Stossstruppen angesiedelt, welche durch ständige Eroberungen die zaristische

Macht weiter ausdehnten. Schon vom 16. Jh. an blieb den Tataren
ausser der Emigration nur die Bekehrung zur russisch-orthodoxen Kirche als

6 Spuler 1943, 1944; Menges 1968, Bennigsen und Lermercier-Quelquejay 1961, 1967.
7 Allen und Muratoff 1953 : 107f. de Planhol 1968 : 258f.

14



Mittel zur Gleichberechtigung. Obschon beispielsweise Katharina II. in
einem Manifest ein Jahr nach der Annektion der Krim der muslimischen
Bevölkerung Besitz, Religionsfreiheit und Gleichberechtigung garantiert
hatte, kam es sehr bald dennoch zur Besetzung des besten Landes durch die
russische Aristokratie und zu Verfolgungen des Klerus'8.

Die östlichen Wolga-Tataren um Kazan, Orenburg und Astrachan hatten
schon viel früher unter der russischen Politik der zwangsweisen Bekehrung
gelitten; deren Erfolg war zwar unter den animistischen, finno-ugrischen
Stämmen der Region gross, unter den Muslimen aber relativ gering.
Hunderte von Moscheen wurden schon im 16. Jh. geschlossen und vag/-Besitzun-
gen säkularisiert; der Klerus verarmte ebenso wie der seines Besitzes
beraubte Adel und die vertriebenen Landbevölkerungen, welche durch die
starke Einwanderung der landlosen grossrussischen Bauern bald in vielen
Regionen ihrer ehemaligen Wohnräume zu Minoritäten wurden. Diese
Politik trieb viele Wolga-Tataren aus ihren Wohngebieten als Siedler und als
unermüdliche muslimische Missionare und Lehrer nach Osten, nach Basch-
kirien und Westsibirien, in die Kazakhen-Steppen und nach Turkestan.
Sogar der überraschende, aber nur kurzfristige Abbruch der anti-islamischen
Kampagnen unter Katharina II. und der sehr erfolgreiche Versuch, mit der
H'minsky-Erziehungstheorie religiöse Übertritte und russisch-europäische
Ausbildung zu verknüpfen (als Kampfmittel gegen pan-islamistische
Bestrebungen und die durch den Islam geförderte Solidarität aller Russland-
Türken), erzielten keine dauernden Erfolge. Die islamische Tatarengemein-
schaft fürchtete nach dem Übertritt von über 100 000 Muslimen und beinahe
aller Animisten in der zweiten Hälfte des 19. Jhs. um ihre Existenz und
reagierte mit dem Zusammenschluss der muslimischen Elite und des

Handelsbürgertums, unterstützt von Geistlichkeit und Bauern. Dies führte zu
einer grossen Reformbewegung, welche die Wiederbelebung des Islams im
Russland des ausgehenden 19. Jh. bewirkte (Bennigsen und Lemercier-
Quelquejay 1967:11/12). Im Gegensatz zu den Krimtataren und Nogaiern
schien aber eine Emigration in die Türkei nur wenigen Gruppen der östlichen

Tataren einen Ausweg aus der Unterdrückung zu bieten. Sie flüchteten
vielmehr vom 16. Jh. an aus den traditionellen tatarischen Siedlungsgebieten
der Wolga/Ural-Region ostwärts nach Sibirien und Zentralasien, wo sie aber
schliesslich vom scheinbar unaufhaltsamen Vormarsch des zaristischen
Reiches wieder eingeholt wurden. In der Türkei sind denn auch kaum Dörfer
emigrierter Idel/Ural-Tataren (Kazan, Astrachan, Orenburg) und westsibirischer

Tataren (Omsk', Tobol'sk) aufzufinden; nach Ergebnissen mündlicher
Befragungen zu schliessen, dürften es nicht mehr als ein halbes Dutzend sein

(Kläy 1975:113, 136f, 147. Vgl. auch S. 37f). Als zu Beginn des 20. Jhs. die
älteren pan-islamischen Ideologien von pan-turanistischem Gedankengut in

8 Bennigsen und Lemercier-Quelquejay 1967; Seidahmet 1921 : 43.

15



den Hintergrund gerückt worden waren und starke nationale Strömungen
auftauchten, zeigten die Kazan-Tataren der mittleren Wolga alle Merkmale
einer echten Nation: eine kontinuierliche historische und ethnische Tradition,

eine alte und dominierende Literatursprache, eine starke Handelsbourgeoisie

und eine aktive und moderne Intelligentsia. Verschiedene andersethnische

Nachbarvölker (z.B. die finnischen Mishären und Teptyären) verbanden

sich mit der tatarischen Mehrheit, und viele turksprachige Gruppen in
Russland wurden durch die Ausstrahlungskraft der Kultur von Kazan assimiliert,

so die Baschkiren, die Kasimov- und Astrachan-Tataren, die Nogaier
und westsibirischen Tatarenstämme (Bennigsen und Lemercier-Quelquejay
1967:26 Anm. 6, 7; 238).

Wie angedeutet, verlief die Entwicklung in den westlichen tatarischen
Siedlungsgebieten, auf der Halbinsel Krim und in den nördlich angrenzenden
pontischen Steppen, wesentlich anders. Die vergleichsweise späte Annektion
dieser Region unter Katharina II. schuf allerdings für die Krimtataren ähnlich

schlechte Lebensbedingungen wie vorher für die Muslime an der Wolga:
"Der gesame Verwaltungs- und Gerichtsapparat des Chanats wurde
abgeschafft, die Bevölkerung nach russischem Muster in Stände, (Adel, Bürger
und Bauern) geteilt und von der Teilnahme an der russischen Verwaltung
ausgeschlossen. Gleichzeitig wurde die Religionsausübung der Krimmoha-
medaner Beschränkungen ausgesetzt und ein Teil der Moscheen geschlossen
oder gar zerstört, bzw. in orthodoxe Kirchen, in Läden und Speicher
umgewandelt. Diese Veränderungen gingen unter Anwendung von individuellem

und Massenterror vor sich, der mancherorts in eine physische Vernichtung

der Bevölkerung ausartete..." (Kirimal 1952:6/7). Daneben wurden
aber einem Teil der einheimischen Aristokratie und der Ulema gewisse,
wenn auch stark verminderte Macht- und Besitzprivilegien belassen,
wodurch sich der russische Staat deren Kooperation (z.T. gegen die Interessen

der Bauernbevölkerung) versicherte, oder doch wenigstens deren Beharren

im Traditionalismus und ihre Feindschaft gegenüber Reformen bewirkte.
Auf diese Weise von den russischen Bauern in die ariden Gebiete verdrängt,
vom Adel und der Geistlichkeit betrogen und von der russischen Verwaltung
diskriminiert, flüchteten die Tataren, von pan-islamischer Propaganda in
ihrem Entschluss bestärkt, während mehr als 100 Jahren in die Türkei; sie
Hessen im Mutterland eine kleine Minorität zurück, welche trotz einiger
hervorragender Führerpersönlichkeiten (vor allem Ismail Gasprinsky, der
u.a. eine gesamttürkische Umgangssprache auf der Basis des Osmanischen
und Südkrimtatarischen zu schaffen versucht hatte) und trotz der weitgehend
geglückten Vereinigung mit den Nogaiern aus den nördlichen Steppen
aufgrund ihrer zahlenmässigen Schwäche keine richtige Nation zu bilden
vermochte®.

9 Vgl. dazu: Bennigsen und Lemercier-Quelquejay 1964, 1967.

16



Kurz nach dem Hauptharst der Krimtataren flüchteten auch die (erst seit
relativ kurzer Zeit islamisierten) nichtturkophonen ibero-kaukasischen
Bergvölker (verallgemeinernd als Tscherkessen oder Cirkassier bezeichnet)
innert kürzester Zeit auf dem Seeweg vor den siegreichen Russen. Im
Kaukasus, wo ebenfalls tatarische Minderheiten lebten, blieb die islamische
Gesellschaft, trotz vereinzelter Bündnisse gegen den Aggressor Russland, in
eine Unzahl Splittergruppen gespalten, welche ausser ihrem religiösen
Zusammengehörigkeitsgefühl kaum weitere Beziehungen zueinander oder
zu übergeordneten Instanzen hatten. Obwohl sich die Tscherkessen in der
Vergangenheit öfters mit den Krimtataren und Nogaiern und manchmal
sogar mit osmanischen Truppen auseinandergesetzt hatten, suchten sie
dennoch vor dem christlichen Erzfeind Russland - von pan-islamischer Propaganda

und einer fanatischen muslimischen Kriegerschicht getrieben und von
den russischen Truppen mit Vernichtung und Vertreibung konfrontiert -
Schutz in der Flucht in das osmanische Reich.

3.2 Chronologisch-demographische Gliederung der Emigrationen;
ethnische Verteilung

Die frühesten Muhacir-Einwanderungen in die Türkei wurden durch die
russische Annektion des Krimchanates ausgelöst. Auf der Krim lebte zu der
Zeit eine Mischbevölkerung aus turko-tatarischen (aus den westlichen Kyp-
chak-Gruppen der ehemaligen 'Golden Horde' hervorgegangenen) Eroberern

und vielfältigen autochthonen Gruppen: die sesshaften turkophonen
und sunnitischen Krimtataren (kirimtürkler); die nördlich angrenzenden
pontisch-kaspischen Steppen wurden von nomadischen und stark altaisch
geprägten A^ogai-Tataren bewohnt10. Die zaristische Annektion der Krim
veranlasste nun schon bis 1790 über 180 000 Krimtataren und Nogaier
(Seidahmet 1921 : 47n), zur Flucht in das Hoheitsgebiet des Sultan und
Kalifen (ihres ehemaligen Verbündeten), in die Heimat ihrer ethnisch
verwandten türkischen Nachbarn. Ein Grossteil der westlichen Tataren liess sich

zu der Zeit in den noch zum osmanischen Reich gehörenden, von turko-
tatarischer Bevölkerung im 17. und 18. Jh. kolonisierten Provinzen des
Balkans nieder (südliches Donaudelta, Dobruca, Donau- und Maritza-Tal,
Tunca, Ostthrakien und Mazedonien). In der Folge ging die krimatatarische
Emigration in Jahren verständiger russischer Administration (so unter Kardinal

Richelieu als Gouverneur des taurischen Gebietes: Seidahmet 2921 :51)
wohl stark zurück, um aber später wieder zuzunehmen, weil das zaristische
Reich die Krim vollständig mit grossrussischen, christlichen Kolonisten

10 Zur Ethnogenese der Nogai- und Krimtataren vgl. Kläy 1975 : 24-45.
11 de Planhol 1968 : 258 gibt für die ersten sieben Jahre nach der Annektion (ab 1783) eine Zahl

von über 300 000 emigrierten Krimtataren an.

17



bevölkern wollte. Die stärksten Flüchtlingswellen wurden jeweils während
und nach den verschiedenen russisch-osmanischen Kriegen des 19. Jhs.

registriert (im speziellen während des Krimkrieges), welche meistens mit
einem Gebietsverlust der Türkei endeten.

Grosse tatarische Einwanderungsströme wurden ferner in der Zeit von
1785-1800, 1812 und 1828-1829 (200 000; de Planhol 1968 : 258) und 1860-
1861 (Krimkrieg: 140 000 nach offiziellen russischen Statistiken; 225 000; de
Planhol 1968 : 258) verzeichnet. Als in den Balkankonflikten und im
1. Weltkrieg der grösste Teil der türkischen Ländereien auf dem Balkan von
den neuentstandenen christlichen Staaten (Rumänien, Bulgarien, Griechenland)

absorbiert wurde, waren die meisten krimtatarischen und nogaiischen
Muhacir zur erneuten Auswanderung in die Restgebiete der europäischen
Türkei und nach Anatolien gezwungen12; sie Hessen sich vor allem im
Bosporus-Gebiet und in West-, Zentral- und Südwestanatolien
('Verteilungszentrum' Eski§ehir) nieder. Zwischen 1890 und 1892 verliessen
wiederum mehr als 60 000 Personen die Krimhalbinsel; noch bis zum 1. Weltkrieg

emigrierten kleinere Gruppen aus ihren Rückzugsgebieten in den
Gebirgen der Südkrim. Schon 1914 blieb nur noch eine kleine Minorität von
240 000 Tataren zurück. Auch die nomadischen Nogaier aus der Zentral- und
Nordkrim sowie aus den Steppen des nordkaukasischen Kuban- und Terek-
Gebietes flüchteten vor dem Einmarsch der Russen zwischen 1859 und 1864;
der Krimkrieg und die Eroberung des westlichen Kaukasus trieben über
100 000 Nogaier in die osmanischen Restprovinzen des Balkan und nach
Anatolien13.

Im gleichen Zeitraum flohen 400 000-500 00014 westliche Cirkassier
(Kabardiner, Adyghe, Beçleney, Absagh, Abasa, §apsug, Ubyken u.a.) über
die Donauhäfen auf den Balkan (von wo aus sie nach 1878 mit den ausgestos-
senen Türken- und Tatarenkolonisten nach Anatolien weiterziehen mussten)
oder über die Schwarzmeerhäfen Samsun, Sinope und Trebzond nach
Anatolien und Transjordanien; in der syrischen Wüste und bis zum Mittellauf des

Euphrat wurden sie als Wehrbevölkerung und dem Sultan-Kalifen ergebene
Untertanen gegen die Einfälle kriegerischer arabischer Nomaden angesiedelt15.

Ihre Emigration, die nach den jahrelangen Entbehrungen der Kriegsund

Belagerungszeit im Kaukasus unter viel schlechteren Bedingungen und
auch rascher verlief als die der meisten Tatarengruppen, war besonders
verlustreich; in den ersten Jahren der Ansiedlung starben in den wüstenhaften

oder sumpfigen neuen Siedlungsräumen des osmanischen Reiches über
die Hälfte der schon arg dezimierten Flüchtlinge (besonders in der malaria-

12 Ein Beispiel dafür liefert die Fallstudie Kalecikayaköyü, S. 3 f.
13 Vgl. dazu Kläy 1975 : 207-219. de Planhol 1968 : 258.
14 de Planhol 1968 : 258: zwischen 1860 und 1864 flüchteten über 600 000 Tscherkessen; Allen

und Muratoff 1953 : 107/108.
15 de Planhol 1968 : 260ff. Wirth 1963 : 16- 20.

18



verseuchten Çukurova um Ceyhan/Adana und in den nordsyrischen
Wüstengebieten). Die Cirkassier scheinen unter allen Muhacir die grössten
wirtschaftlichen Anpassungschwierigkeiten gehabt zu haben, was sich in der
häufigen Aufgabe neuer Siedlungen und in Auseinandersetzungen mit den
autochthonen Bevölkerungen zeigte. Ihre Unfähigkeit, im ungewohnten
Trockenfeldbau ein Auskommen zu finden, resultierte in der Abwanderung
grösserer Verbände in die Städte.

Aus dem östlichen Kaukasus sind auch nach der endgültigen Besiegung
des Widerstandskämpfers Scheich Schamil und seiner restlichen Muriden nur
vereinzelte und kleine Gruppen in die Türkei ausgewandert (so 1877 mehrere

tausen Abkhazen und später wenige Chehchen, Ingush und Daghista-
ner: Allen und Muratoff 1953 : 48).

Kleinere Nogaier-Verbände verliessen noch bis ins beginnende 20. Jh.
mehr oder weniger freiwillig ihre Wohngebiete in den nordkaukasischen
Steppen und siedelten sich in Anatolien an, oft in der Nähe schon etablierter
Muhacir-Dörfer; allerdings sollen einige dieser nomadischen Gruppen -
durch die vom osmanischen Reich erzwungene Sédentarisation abgeschreckt

- nach 1870 wieder nach Russland zurückgewandert sein (Hahn 1911 :122).
Bis zum russisch-türkischen Krieg von 1877/78 war Anatolien noch kaum

das Fluchtziel der einwandernden Muhacir gewesen. Die meisten von ihnen
hatten sich in den türkischen Siedlungsballungen des Balkan und in der
europäisch-asiatischen Bosporus-Region niedergelassen. Die Niederlagen
gegen Russland sowie die Entstehung der christlichen Balkanstaaten, welche
mit extremem Nationalismus und anti-islamischer Einstellung (nach Abwerfen

des türkischen Joches) die turkophonen Minoritäten in ihren neuentstandenen,

pluriethnischen Staaten zu verfolgen begannen, vergrösserten den
zunehmenden Verlust von Randgebieten des osmanischen Reiches; dies
verursachte ab 1877 einen erneut gewaltig anschwellenden Strom muslimischer

Flüchtlinge, welcher sich bald nur noch auf das anatolische Stammland
und die winzige europäische Westtürkei richten konnte. Jeder Krieg und
jede Grenzänderung auf dem Balkan zwischen Griechenland, Bulgarien,
Rumänien und der Türkei führten zu grossen Bevölkerungsverschiebungen,
nach allen Seiten; diese wurden nur zum Teil nach partiellen Friedensschlüssen

wieder rückgängig gemacht. Nach 1878 sind denn auch mehrere 100 000

Balkan-Türken, -Tataren und -Tscherkessen nach Anatolien und in die
Bosporus-Region geflüchtet. Der Verlust Kretas im Jahre 1900 bewirkte
weitere Flüchtlingsströme17, und die zunehmende Zerstückelung der osmanischen

Gebiete in Europa während der Kriege von 1912-1914 Hess die Zahl
der Muhacir erneut um einige 100 000 anschwellen. Gleichzeitig wurden aber
die volksreichen christlichen Minoritäten (Armenier und Griechen) aus

16 Vgl. dazu de Planhol 1969. Huetteroth 1968. Eberhard 1967 u.a.
17 Mehrere 10 000: de Planhol 1968 : 258.

19



Anatolien vertrieben. Diese Verschiebungen kulminierten im geregelten
gegenseitigen Austausch von Minoritäten nach dem griechisch-türkischen
Krieg von 1921/22. Während des Krieges waren beinahe eine Million Griechen

aus Anatolien vertrieben worden, und im Januar 1923 wurde der
Austausch der restlichen Bevölkerungen an der Lausanner Konvention
beschlossen. Bis 1928 waren über 1 600 000 kleinasiatische Griechen nach
Griechenland übersiedelt worden, während 460 000 Muslime aus dem
Balkan in die Türkei zogen18. Die meisten von ihnen konnten in den von den
Griechen verlassenen Siedlungen untergebracht werden. (Abb. 1)

\
I
V

\/
I
I\

• >
I

REINSTALLATION DES REFUGIES

DE GRECE ET DES BALKANS
1921- 1928

1000 personnes

moins de 1000personnes(par vilayet

Abb. 1: Verteilung türkischer Balkanmuhacir zwischen 1921 und 1928. Die
Flüchtlinge wurden grösstenteils in den von den Griechisch-Ortho-
doxen verlassenen Siedlungsräumen untergebracht, (aus: de Planhol

1968 : 261).

18 413 000 Individuen während der Balkankriege: Ladas 1932 : 15/16. Vgl. dazu Kostanik 1957.
Ladas 1932: Erstaunlicherweise bestanden die "Austauschqualifikationen" der betroffenen
Gruppen nicht in ihrer Nationalität oder ethnischen Zugehörigkeit, sondern einzig und allein
in ihrer Religion: Griechisch-Orthodoxe wurden gegen sunnitische Muslime ausgetauscht.
Dieses Vorgehen schuf natürlich Härtefälle: so wurden z.B. katholische und protestantische
kleinasiatische Griechen an der Auswanderung gehindert, griechisch-orthodoxe, türkische
sprechende Araber aus Cilicien dagegen nach Griechenland verbannt (de Planhol 1968 : 260.
Kostanik 1957 : 93ff); im allgemeinen gehörten daher zu den "ausgetauschten" Muhacir auch

grössere Gruppen nicht-türkischer, slawisch oder griechisch sprechender Muslime aus dem
Balkan, welche sich gezwungenermassen an ihre neuen türkischen Nachbarn assimilieren
mussten (de Planhol 1975 : 291). Nennenswerte nicht-islamische Gruppen (Griechen,
Armenier, Juden) finden sich heute fast nur noch in Istanbul und Umgebung, wo sie infolge
des Minoritätenabkommens unbehelligt blieben, und im äussersten Südosten ("Syrische
Christen oder Chaldäer", monophysitische Christen "Jacobiten" und griechisch-orthodoxe
Araber). Die nicht-islamische Bevölkerung Istanbuls ist aber einer starken Auswanderung
unterworfen (Huetteroth 1982 : 281f).

20



Doch auch der Beschluss der Lausanner Konvention sollte den Strom
muslimischer Rückwanderer nicht ganz versiegen lassen: in einem Vertrag
zwischen Bulgarien und der Türkei wurde 1925 den Minoritäten der
betreffenden Länder das Recht zur freiwilligen Emigration zugesprochen;
zwischen 1925 und 1949 verliessen noch jährlich zwischen 650 (1945) und 24 900

(1935) Türken und Tataren Bulgarien. 1950 und 1951 stellte sogar die
bulgarische Regierung, nach einem aussenpolitisch und ideologisch begründeten

Einsteilungswechsel ihrer grossen türkischen Minorität und der
(antikommunistischen) türkischen Republik gegenüber, mehr als 150 000 Türken
an die Grenze; diese zahlreichen Flüchtlinge konnten nur noch mit grossen
Anstrengungen in bestehenden und neuen Dörfern und Stadtquartieren
Anatoliens angesiedelt werden (Kostanik 1957 : 65f.)

Getreu den nationalistisch-pan-turanistischen Idealen, die auch heute
noch in der Türkei ihre Bedeutung haben (es sei in diesem Zusammenhang
nur am Rande, dafür aber umso deutlicher auf den unvermindert starken
staatlichen Druck zur "Türkisierung" anderssprachiger Fremdgruppen
hingewiesen19), wurde auch anderen, aber erheblich kleineren Gruppen turko-
phoner zentralasiatischer und westchinesischer Muslime Asyl gewährt. Zu
den bekanntesten unter ihnen dürften die in zwei Schüben eingewanderten
Sinkiang-Kazakhen gehören (S. 47f.); die jüngsten und erstmals in der
Presse gebührend beachteten Muhacir stellen die im Afganistan-Krieg 1978

auf dem Wakhan-Korridor nach Pakistan geflüchteten Kirghisen Rahman
Khul Khans dar; ihnen wurde 1982 in der Türkei Asyl gewährt20.

3.3 Die türkische Einstellung zur tatarischen Emigration

Neben den dramatischen Zuständen im russischen Reich des 18. und
19. Jhs., welche die Flucht der Russlandtürken auslösten, gingen auch vom
osmanischen Reich bestimmte Strömungen aus, welche diese Emigration
aktiv förderten: In Russland änderte sich die Einstellung zu den Auswanderungen

beinahe mit jedem Herrscherwechsel: während nach der Eroberung
der Krim Ende des 18. Jhs. die Emigration der einheimischen Tataren - von
der islamischen Geistlichkeit heftig propagiert (v. Mende 1936 : 12) - auch
von russischer Seite offensichtlich gefördert wurde21 und noch Mitte des

19 Die ibero-kaukasischen Tscherkessen sind heute wie die meisten anderen nicht-turkophonen
Minoritäten (Lazen, Georgier, Pomaken, Albanier u.a.) mindestens zweisprachig und
statistisch daher nur schwer erfassbar. Die Kurden sind durch ihre konfessionelle Vielfalt
und unterschiedlichen iranischen Dialekte kaum als Einheit zu registrieren, umsoweniger als
sie - vermutlich als Reaktion auf den zeitweilig starken Zwang zur "Türkisierung" -
offensichtlich bei Volkszählungen zu falschen Angaben neigen (vgl. dazu Huetteroth 1982 :

Fig. 74/75 und S. 277f, aber auch Roth 1978).
20 Dor 1979 : 24- 27, 1980 : 160, 1981 : 24- 29. Siehe auch Anm. 58.
21 Seidahmet 1921 : 53. Kirimal 1952 : 7.

21



19. Jhs. das zaristische Regime den Exodus cirkassischer Kaukasier erzwang
(Allen und Muratoff 1953 : 107/108), versuchte man gegen Ende des 19. Jhs.

auswanderungswillige Muslim-Gruppen an der Emigration zu hindern
(S. 40).

Auch im osmanischen Reich blieb die Einstellung zu den Muhacir-lmmi-
grationen nicht immer gleich: Istanbul und die osmanische Türkei waren vor
allem als religiöses Zentrum (Kalifat) für sunnitisch-islamische Glaubensgenossen

unterschiedlichster ethnischer Zugehörigkeit aus Europa und Asien
von grosser Bedeutung; die spontane Flucht der zwar nicht-türkischen, aber
islamisierten Tscherkessen spricht dafür deutlich genug. Westsibirische Tataren

aus der Omskaya und Kazakhen aus dem Sinkiang besangen bezeichnenderweise

Istanbul in Gedichten und Balladen mythologisierend als "Islam-
bol" (Hauptstadt, bzw. "Herz" des Islam: Kläy 1975 : 172,179). Auch ohne
pan-islamische Propaganda war also die vom osmanischen Reich ausgehende
Anziehungskraft für unterdrückte Muslimgruppen bereits ausserordentlich

gross. Vergessen wir in diesem Zusammenhang nicht, dass die religiösen
Rechtsnormen des Islam grundsätzlich alle Muslime, deren Heimat von
'ungläubigen' Mächten erobert worden war, zum 'Heiligen Krieg' oder zur
Auswanderung in islamisches Hoheitsgebiet verpflichtete (Huetteroth
1982 : 234).

Eine weniger bedeutende Rolle für die Motivation der Einwanderer
spielte das Gefühl der ethnischen Verwandschaft. Obwohl sich die turkopho-
nen Völker Russlands schon früh als verwandt erkannt hatten, und viele
Gruppen ihre gemeinsame Abstammung auf die Zeit Dschinghis Khans
zurückführten, waren es doch erst die von den frühen europäischen Turkolo-
gen Castrèn, Vambéry, Radioff u.a. postulierten Verwandschaftsbeziehun-

gen zwischen den türkischen Völkern, welche den Pan-Turanismus oder
Pan-Turkismus22, mit nationlistischen Bestrebungen vermischt, zu seiner
vollen Blüte aufgehen Hessen. Hauptentwicklungszentren der pan-turani-
schen Ideen von einem Grossreich der Turkvölker waren aber nicht Istanbul
und das pluriethnische osmanische Reich; die Ideologie wurzelte vielmehr in
der Intelligentsia aus den Kulturzentren politisch, religiös und kulturell
unterdrückter Russlandtürken: so z.B. in der Krim unter Ismail Gaspraly
(Gasprinski), dann auch in Baku und vor allem in Kazan. Die pan-turani-
schen Ideen gelangten erst mit politischen Emigranten in die Türkei, wo sie

von der herrschenden Schicht mit gemischten Gefühlen aufgenommen wurden;

das osmanische Reich war ja zu dieser Zeit immer noch ein Vielvölkerstaat

und als solcher eher pan-osmanisch oder pan-islamisch orientiert. Nur
die aktive Gruppierung der Jungtürken übernahm die neue Ideologie begeistert:

vor allem während des 1. Weltkrieges wurde der von jungtürkisch-

22 Vgl. Zarewand 1926 und Gökalp 1920.

22



nationalistisch-turanistischer Seite stammende, drakonische Plan, die Türkei
von ethnischen Minderheiten zu 'säubern' und die leer gewordenen
Siedlungsräume durch Balkantürken und -tataren zu bevölkern, in die Tat
umgesetzt (Ladas 1932 : 15/16). Es spielte dabei für die jungtürkischen
Ideologen keine Rolle, ob es sich bei den Rückwanderern um durch
Kriegsereignisse vertriebene oder durch viguröse Propaganda zur freiwilligen
Emigration verleitete Bevölkerungsgruppen handelte. Trotz der vereinigenden

Wirkung des ethnischen Zusammengehörigkeitsgefühls zwischen
russischen und osmanischen Türken auf die Emigrationsbewegungen sollte nicht
übersehen werden, dass viele pan-turanistische Führer die nationale
Unabhängigkeit ihrer Gruppen in Russland erstrebten und daher einer massiven
Auswanderung eher negativ bis prohibitiv gegenüberstanden! Unter Abdül
Hamid II. verloren viele der liberalen Ideen und Reformen der vorangehenden

Tanzimât-Zeit an Bedeutung, und auch die pan-turkische Begeisterung
wurde bis zum Sturz dieses Herrschers durch dessen ausschliessliche Beschäftigung

mit pan-islamischen Eroberungedanken, seine Besessenheit für die
Führung des Heiligen Krieges zur Einigung aller islamischen Völker fast in
den Hintergrund gerückt23. Trotzdem verbreiteten politische Flüchtlinge, mit
Einverständnis Abdül Hamids II., pan-turanistische Propaganda in Russland
und erliessen Appelle zur Emigration in die Türkei an die russischen
Muslime24. Der Einfluss der früh ausgewanderten tatarischen Muhacir auf die
noch in Russland verbliebenen Verbände ist ebenfalls nicht zu unterschätzen:

kleine Gruppen von Krimtataren und Nogaiern, die kaum unter direkter
Verfolgung gelitten hatten, emigrierten z.B. beinahe probeweise in die
Türkei; nach geglückter Ansiedlung forderten sie ihre zurückgebliebenen
Verwandten ebenfalls zur Auswanderung ins osmanische Reich auf; ihre
Aufrufe wurden dabei durch die pan-turkischen Parolen der Regierung
kräftig unterstützt.

23 Zarevand 1926 : 26. Auch die Ideologien der nationalistischen Ottomanischen Union
(Vereinigung aller Nationen des osmanischen Reiches) wurden von Abdül Hamid II.
unterdrückt.

24 In unserem Zusammenhang besonders wichtig ist der westsibirische Buhärist Sheik 'Abdur-
rashid Ibrahim ('Abdurrashid Ibragimov), dessen propagandistische Tätigkeit die Emigration

einer Gruppe westsibirischer Tataren, welche in der Fallstudie Bögrüdelik (S. 42f)
vorgestellt wird, bewirkte. (Lebenslaufund Publikationen Ibragimov's s. Kläy 1975 : 118,
168-171. Zarevand 1926 : 96. Bennigsen und Lemercier-Quelquejay 1964, 1966 : 240).

23



3.4 Die Ansiedlung der Muhacir in der Türkei

In diesem Abschnitt wollen wir auf generelle Tendenzen bei der oft äusserst
schwierig und verlustreich verlaufenen Ansiedlung der verschiedenen
Einwanderungsgruppen eingehen. Einschränkend ist anzufügen, dass grundsätzlich

jedes Umsiedlerdorf seine eigene unverwechselbare Geschichte und
Struktur aufweist25. Diese lokalen historischen Entwicklungen auf Dorfebene
und die daraus resultierende Unverwechselbarkeit der einzelnen Muhacir-

Siedlungen werden aus den Fallstudien im zweiten Teil dieser Arbeit besonders

deutlich. Leider existieren noch zu wenige engmaschige Dorfbiographien,

um eine gültige Aussage über Form und Entwicklung eines "typischen
Umsiedlerdorfes" zu erlauben. Trotzdem lassen sich gewisse allgemeine
Charakteristika bei MwAadr-Ansiedlungen in der Türkei erkennen; dabei
gilt unser Interesse aus quellenkritischen Gründen vor allem Zentralanato-
lien26.

Die Ansiedlung der Muhacir machte sich in einem Zeitraum von
annähernd 200 Jahren nicht nur quantitativ-demographisch bemerkbar, sondern
zeigte auch bemerkenswerte Auswirkungen auf die Siedlungs- und
Wirtschaftsstruktur Anatoliens. Die Voraussetzungen zur Aufnahme und
Ansiedlung von Flüchtlingen veränderten sich durch die zunehmende
Beteiligung und Kontrolle des Staates im Laufe der Zeit merklich: von 1855-1880
verliefen die ersten grösseren Muhacir-Ansiedlungen meist noch ohne staatliche

Überwachung oder Hilfeleistung. Die in Istanbul und den Häfen der
türkischen Schwarzmeerküste (Samsun, Trebzond, Sinope) angelangten
Flüchtlinge wurden solange in improvisierten Auffangstationen untergebracht,

bis ihnen ein Siedlungsgebiet zugewiesen werden konnte. Die Regierung

verfügte aber häufig kaum über genaue Kenntnisse der morphologischen,

klimatischen und rechtlich-wirtschaftlichen Zustände in den oft leichtfertig

und schematisch ausgewählten Regionen.
Gegen das Ende des 19. Jhs. besserte sich die Situation für die Muhacir

zusehends: Dorfneugründungen wurden nun im allgemeinen genauer
rekognosziert, vermessen und besser vorbereitet. Einfache Häuser in regelmässiger

Anlage wurden für die noch in den Städten weilenden Immigranten
erstellt, Brunnen gegraben und Strassen gezogen. Ausserdem wurde den
Einwanderern pro Familie (aile) oder Haushalt (hane) - je nach den
Bodenverhältnissen variierende - Trockenfeldbauflächen von 25-80 dönum bzw.
Dekar zugesprochen und das neue Dorf erhielt als Kollektivbesitz Allmenden

(mer'a) und Steppenweiden (kir), welche gegenüber den Territorien der
bestehenden Nachbarsiedlungen abgegrenzt waren. In der Regel lieferte der

25 Vgl. dazu Kläy 1975 : 8-10, 14. Huetteroth 1968 : 26. Stirling 1965 : 3.

26 Vgl. Herrmann 1900. Wenzel 1937. Huetteroth 1962, 1968. Kolars 1967. de Planhol 1958,
1959, 1965, 1968. Kläy 1971, 1974a, 1975, 1978a-c, 1979 a/b, u.a.

24



Staat den meist mittellosen Muhacir nun auch Saatgut für das erste Jahr und
Zugtiere auf Kredit.

Viele der von Sultan Abdül Hamid neu eingeführten, vorteilhaften
Bestimmungen Hessen sich jedoch nicht durchsetzen und wurden später
offensichtlich abgeändert oder aufgehoben. Immerhin ist aber die Tendenz
zu vermehrter staatlicher Kontrolle und Planung nach Möglichkeit weiterhin
gefördert worden: "Eine grosse Erleichterung gewährt die Regierung den
Kolonien dadurch, dass sie diese in den ersten sechs Jahren von allen Steuern
und Abgaben befreit; selbst zum Soldaten werden sie während dieses
Zeitraums nicht ausgehoben. Nach dem sechsten Jahr treten sie in die Pflichten
der eingesessenen Türken ein." (Herrmann 1900 : 26/27). Vielen
Einwanderergruppen half diese Bestimmung allerdings wegen der unablässigen
Kriegsführung im osmanischen Reich und der jungen türkischen Republik kaum
über die Anpassungszeit hinweg; so starben neue Siedlungen in den ersten
Jahrzehnten des 20. Jhs. als Folge von Kriegsverlusten ganz oder beinahe
aus. Zahlreiche Muhacir-Familien (besonders Tscherkessen, späte bulgarische

Einwanderer und zentralasiatische Türken) verliessen nach kurzer Zeit
ihre neuen Döfer, weil sie im Trockenfeldbau kein Auskommen fanden; sie

zogen in der Regel in städtische Agglomerationen oder in die fruchtbaren,
intensiv genutzten pontischen und mediterranen Küstenregionen. Im Jahre
1913 schliesslich wurde erneut ein Einwandereramt (muhacir idaresi),
welches dem Innenministerium als Regierungsorgan unterstand, geschaffen. Es
befasste sich nicht nur mit der Ansiedlung der Muhacir, sondern bezeichnenderweise

auch mit der Sédentarisation nomadisierender Stammesverbände
(Beck 1917 : 226. Ladas 1932 : 707).

In Innerantolien fanden die zahlenmässig stärksten Immigrationen
zwischen etwas 1860 und 1910 statt. Nach den Untersuchungen von Wenzel und
Huetteroth ergibt sich folgende zeitliche Gliederung der Einwanderungen,
die sich auch in den vom Verfasser besuchten Muhacir-Döriem des Viläyets
Konya im grossen und ganzen bestätigte: Nogai- und Krimatataren siedelten
sich hauptsächlich in den Jahren 1870-1890 an, die Tscherkessen zwischen
1865 und 1890 und die früheren Wellen von Balkan-Türken und Dobruca-
Tataren zwischen 1880 und 1910. Obschon die Zahl der später - vom
1. Weltkrieg bis in die Jahre 1951/52- eingewanderten Balkantürken
ausserordentlich gross war, wirkte sie sich auf die Veränderung der Siedlungsstruktur

Inneranatoliens nicht mehr so stark aus wie die früheren Immigrationswellen;

der weitaus grösste Teil dieser Einwanderer konnte, wie erwähnt,
mit Leichtigkeit in den von "ausgetauschten" anatolischen Griechen verlassenen

Regionen (Bosporus-Gebiet, Südwesttürkei und Adana) angesiedelt
werden. Sie wurden demzufolge auch in Inneranatolien kaum mehr in neuen
Dörfern untergebracht, sondern vielmehr auf schon bestehende rurale
Agglomerationen und auf neuererstellte Quartiere in kleineren Städten
verteilt. Weil das Ackerland für diese späten Immigranten nicht mehr wie für

25



die Muhacir des 19. Jhs. von den Weidegebieten und Gemeindeländereien
alter türkischer und kurdischer Siedlungen abgetrennt werden musste, hatten
sie trotz ihrer grossen Anzahl kaum nennenswerte Anpassungsschwierigkeiten

(vgl. Anm. 18,82). Die früheren Ansiedlungen, über deren Verlauf kaum
schriftliche Quellen vorliegen, erfolgten nach Aussagen älterer Bewohner
verschiedener Dörfer nicht immer reibungslos; in vielen Fällen suchten sich
die Immigranten auf eigene Faust ihre Siedlungsplätze innerhalb der ihnen
von der (oft inkompetenten) staatlichen Einwanderungsbehörde summarisch
zugewiesenen Grossregionen, während andere die vorgeschriebenen und mit
Brunnen und wenigen Häusern behelfsmässig vorbereiteten Dorfneuanlagen
bezogen. In der Regel mussten sich die ungenügend betreuten Flüchtlingsgruppen

in Inneranatolien jedoch noch monate- oder jahrelang in Herbergen
(han) städtischer Zentren aufhalten; sie verrichteten dort Gelegenheitsarbeiten

oder bauten bescheidene Handelsbeziehungen auf, bevor ihr geplantes
neues Dorf bezugsbereit geworden war.

Die Tscherkessen, denen die klimatische und wirtschaftliche Umstellung
am schwersten zu schaffen machte, wiesen anfangs eine hohe Mobilitäts- und
Mortalitätsrate auf: neu angelegte Dörfer entvölkerten sich, indem verschiedene

Gruppen schon nach wenigen Jahren ihren zugewiesenen Siedlungsplatz

verliessen, um an anderer Stelle Dörfer zu gründen oder in städtische
Zentren zurückzuziehen (Huetteroth 1968 : 75). Kriegerische Tradition und
wirtschaftliche Not trieben sie oft zu bewaffneten Auseinandersetzungen mir
ihren neuen einheimischen Nachbarn, und ihre Raubzüge Hessen sie mit der
Zeit in gewissen Gebieten unhaltbar werden, was ihre forcierte Umsiedlung
in schon bestehende Dörfer oder in die Städte nach sich zog27.

Nogaitataren aus dem Kuban-Terek-Gebiet des Nordkaukasus und aus
den nördlichen Steppen der Krim siedelten nach der Jahrhundertmitte
geschlossen in sechs Dörfern auf den semiariden Steppentafeln der
hauptsächlich von Kurden bewohnten Regionen um Kulu an der Nordspitze des

grossen Salzsees (tuz gölü); sie nahmen in der Folge später eingewanderte,
ethnisch verwandte Gruppen und Familien aus Zentralasien in ihren Siedlungen

auf. Andrerseits entstanden aber auch weit voneinander entfernte neue
Dörfer von Krim- und Dobrucatataren; sogar eine Gruppe westsibirischer
Tataren uzbekischer Abstammung Hess sich vor dem 1. Weltkrieg (1908/09)
in einem isolierten Dorf auf der zentralen Steppentafel zwischen Cihanbeyli
und Yünak, in hauptsächlich kurdisch-türkischem Gebiet, nieder (s. Fallstudien,

S. 30).
Trotz der Vielfältigkeit der Mw/iac/r-Siedlungsanlagen lassen sich gewisse

Tendenzen bei ihrer Verteilung feststellen: da die Umsiedlerdörfer zur Zeit
ihrer Gründung im Vergleich zu den ausgebauten Sommersiedlungen (yayla)

27 Dostal 1971 : 195. Huetteroth 1968 : 74. de Planhol 1975 : 301.

26



der ansässigen Bevölkerung oft recht gross waren und zwischen 40 und 130
Familienverbände beherbergten, musste für ihr Gedeihen auf jeden Fall
genügend Acker- und Weideland vorhanden sein. Dieses war in den
(entsprechend den physiotopischen Bedingungen) dicht besiedelten Berggebieten,

am Rand der Beckenebenen und auch im näheren Einzugsgebiet der
oasenhaften zentralanatolischen Städte kaum mehr zu finden. Umso dichter
wurde der wenig erschlossene Saum der Gebirgsrandebenen mit Muhacir-
Dörfern und ausgebauten Yaylas besetzt. (Abb. 2) Eine ähnlich bevorzugte
Siedlungslage stellten die ausgedehnten und noch nicht streng begrenzten,
durch extensive Viehzucht genutzten Weideareale grosser alter Winterdörfer
(ki§la) dar. Sie durften von den halbnomadischen Bewohnern der Gegend
wohl als Weide benutzt werden, waren aber in der Regel noch ohne
Besitztitel (tapu) und Grundbucheintragungen und gehörten demzufolge
recht- und gesetzmässig als Hazine-Land dem Staat (Akalin 1966 : 91f, 110).
Nur das spärliche, bebaute Land in Privatbesitz, in unmittelbarer Nähe der
alten Winterdörfer und der grösseren ausgebauten Sommersiedlungen und
das Land im Umkreis eines Dorfes, "... so weit die Stimme eines Mannes
gehört wird..." (Herrmann 1900 : 26), war rechtlich im festen Besitz von
Individuen oder Dorfverbänden. Trotzdem verliefen die Muhacir-Amied-
lungen auch in diesen Regionen oft nicht ohne Auseinandersetzungen
zwischen Immigranten und Einheimischen; letztere fühlten sich als rechtmässige
Besitzer der Weiden innerhalb ihrer traditionellen Dorf- oder Stammesgemarkungen.

Im Einzugsgebiet der isolierten grossen Winterdörfer auf den
Steppentafeln andererseits wurden trotz riesiger Landreserveren kaum
Muhacir-Dörfer gegründet, obwohl die Verhältnisse ähnlich lagen wie bei
den eben erwähnten Ki§las der Gebirgsrand- und Beckenebenen. Huetteroth
vermutet, dass man zu jener Zeit die trockenen Steppenweideböden als für
den traditionellen Ackerbau ungeeignet betrachtete; es ist auch möglich,
dass die halbnomadischen Turkmenen- und Kurdenstämme dieser Regionen
noch nicht vollständig kontrolliert waren und daher die geplanten Ansiedlun-
gen zu verhindern wussten (Huetterorth 1968 : 74). Nur an vereinzelten
Stellen auf den Steppentafeln haben sich an topographisch günstigen Stellen
mit guter Wasserversorgung isolierte Muhacir-Dörfer bilden und halten
können. Diese Siedlungen Hessen sich aber auch nur dort errichten, wo die
Weidegebiete grosser alter Dörfer oder halbnomadischer Stämme aneinan-
derstiessen, und wo ungesicherte oder dehnbare Grenzen vorhanden waren.
Am deutlichsten wird diese Situation in unserem Zusammenhang am
Beispiel der Umsiedlerdörfer Bögrüdelik und Yaglibayat: Das erstere Dorf, von
westsibirischen Tataren erst um ca. 1910 angelegt, liegt am Austritt einer
starken Karstquelle, im Schnittpunkt mindestens dreier Siedlungsgebiete:
das Territorium des Rejvan-Kurden um Yeniceoba erstreckt sich im Norden,
die Cihanbeyli-kurden leben in Dörfern des Nordwestens, und der
Wirtschaftsbereich des alten türkischen Winterdorfes Insuyu liegt im Osten der

27



Abb. 2: Inneranatolische Umsiedlerdörfer
(Auszug aus Huetteroth 1968 : Karte 7, S. 76f und ergänzt nach
Kläy 1975 : 129 und Abb. 10)

© Muhacir-Siedlungen
© Mu/iacir-Siedlungen mit "-iye"-Namen
© Dörfer mit "-iye"-Namen, keine Muhacir-Anlagen
D Muhacir-Gruppen in bestehenden Siedlungen
16 §adiye (Hanköy). Dobruca-Tataren krimtürkischer Abstammung

(s. Abb. 18).
20 Yaghbayat ('Savatra'?). Südkrim-Tataren (S. 41)
21 Re§adiye (Bögrüdelik). Westsibirische Tataren usbekischer Abstam¬

mung (S. 45).
22 Zafariye (Kayi§oglu). Keine Muhacir-Anlage. Ehemalige Yayla von

Hatirli: Kurden.
46 Kirkkuyu. Nordkaukasische Nogai-Tataren (S. 66).
47 Akinköyü. Cemboyluk-Nogai (S. 65).
48 §ekerköyü (Gül§ehir). Nogai- und Krimtataren (S. 65).
49 Dogankaya (Abdülgedigi). Cemboyluk- und Çetsan-Nogai (S. 66).
50 Büyük Cöplü (-Copier). Keine Muhacir-Anlage. Kurden!
51 Bogazviran (Köstengil). Çetsan-Nogai (S. 66).
52 Fevziye (köyü). Keine Muhacir. Ehemalige (Cingirli) Yayla von Kulu:

Türken.
56 Seyitahmet(li). Çetsan-Nogai.
57 Agilba§ (Mandira). Nogaier und Türken (S. 66).
58 Ismil (Altay mahalle). Sinkiang-(Punjab-)Kazaken (S. 60)

28



"VutGÖ\Ü

Cihanbeyli
•AeHsfcanSlS.

fONYA

Karapinar

Relief, vereinfacht
n.d. Karten 1-3
Creme dee Un-
dersuchungs-
gebietes

10 20km

iKaraman ,*T

29



Muhacir-Siedlung; im Süden befindet sich ausserdem noch das nicht genau
abgrenzbare Gebiet der Yürüken von Kuyuluzebir und Ce§melizebir. Yagli-
bayat andrerseits liegt in einem Tal am Fuss des Bozdaglari-Steppengebirges
auf der Wüstung eines vorosmanischen Siedlungsplatzes, zwischen den
ausgedehnten Weidegebieten Konyas im Westen und denen des einstmals
mächtigen türkischen Winterdorfes Obruk im Nordosten (S. 45 und 41).

3.5 Lage und Merkmale von Umsiedlerdörfern

Türkische Muhacir-Siedlungen unterscheiden sich im allgemeinen von den
Dörfern der Alteingesessenen durch folgende Charakteristika, welche
sowohl für das Untersuchungsgebiet von Wenzel, Huetteroth und Kläy in
Inneranatolien als auch für die Region des oberen Sakarya (Tuncdilek 1962)
und für Syrien und Mesopotamien (Wirth 1963) Gültigkeit haben:
a) Die Siedlungen sind physisch weitgehend an ebenes Gelände gebunden

und finden sich anthropogeographisch meist in Randlagen zu nomadischen

oder halbnomadischen Siedlungsräumen (Huetteroth 1968 : 75).
b) Für Umsiedlerdörfer typisch ist eine bestimmte Form von älteren

Ortsnamen (einige davon wurden jedoch in den 20er und 30er Jahren
durch türkische Bezeichnungen ersetzt): ein grosser Teil der Muhacir-
Dörfer trägt Eigennamen mit der arabischen Endung "-iye", welche als

Femininendung häufig zur Bildung abgeleiteter Substantive wie Ortsund

Personennamen verwendet wurde (Huetteroth 1968 : 76/77, Karte
7. Vgl. auch Abb. 2).

c) Die gemeinsame Ansiedlung von geschlossenen Stammes- oder Lokal¬
verbänden entweder in Dörfern, deren recht typische Namen oft
Auskunft über Herkunft und Zugehörigkeit der betreffenden Gruppe
zu geben vermögen, oder in abgegrenzenten, neuen Quartieren städtischer

Agglomerationen (mahalle), ist für Muhacir charakteristisch.
Allerdings scheint die Homogenität in der Bevölkerungsverteilung
einzelner Dörfer nicht ganz so ausgeprägt zu sein, wie sie von Huetteroth

dargestellt wird (Kläy 1975 : 130): kaum eine Siedlung im städtischen

oder ländlichen Bereich wird heutzutage von nur einer ethnischen

Gruppe bewohnt. Aus statistischen Aufstellungen ist die ethnische

Verteilung kaum zu entnehmen, weil sowohl eingewanderte
Fremdgruppen als auch nicht-türkische Minoritäten wie die Kurden
heute mindestens zweisprachig sind und demzufolge als turkophon
aufgeführt werden; ausserdem verschleiert die in der türkischen Republik

schon seit ihrer Gründung bestehende Tendenz zur Integrierung
und sukzessiven Auflösung ethnischer Minderheiten die wirklichen
Verhältnisse (Kläy 1975 : 133.5. Anm. 19). Auch hier sind wir also
erneut auf die direkte Befragung der Bewohner einzelner Muhacir-
Siedlungen über Herkunft und ethnische Zugehörigkeit angewiesen.

30



d) Weiterhin typisch für die Ansiedlung der Muhacir ist die Anlage der
Siedlungen und die Form der Felder: Auf Dorfplänen kontrastieren die
alten Siedlungen mit ihren verschachtelten Strassen- und Hofanlagen
stark mit der durch Planung bewirkten regelmässigen Parzellierung der
neuen Dörfer; deren Wegnetz zeigt einen quadratischen oder rechtek-
kigen Raster, die Höfe sind von ungefähr gleicher Grösse, und die
Häuser liegen mit Front zur Hauptstrasse. Je älter die Muhacir-
Siedlung ist, desto unregelmässiger wird der Dorfplan, weil einige
Höfe mit der Zeit durch neue Gebäude für die Familien der verheirateten

Söhne erweitert werden, andere jedoch infolge Abwanderung der
Besitzer zerfallen; neue Gehöfte werden ausserdem an der Peripherie
des alten Dorfes oft unregelmässig angelegt. Trotzdem ist kaum ein
Umsiedlerdorf alt genug, um sich nicht auf den ersten Blick von den
älteren einheimischen Siedlungen zu unterscheiden (Huetteroth
1968 : Abb. 50-60; 1982 : 297f). Auf Katasterplänen fallen die mehr
oder weniger regelmässigen, langstreifigen oder blockförmigen
Streifenfluren der Umsiedlerdörfer besonders auf (Huetteroth 1968 : 130f;
1982 : 309f); sie sind durch die schematische und einheitliche Landzuweisung

bei der Ansiedlung entstanden. Mit der Zeit ergaben sich
natürlich auch im Felderbild der neueren Siedlungen durch
zunehmende Parzellierung stärkere Unregelmässigkeiten, die aber z.T.
durch die Güterzusammenlegungen und Neuzuteilungen von Land
durch die Bodenreformkommission der 50er/60er Jahre wieder bereinigt

wurden. Dazu ist einschränkend zu bemerken, dass die Streifenfluren

wohl für die ausgedehnten Trockenfeldgebiete der Steppentafeln,
nicht aber für das bewässerte Kulturland charakteristisch sind!

Ein leicht abweichendes Bild der Muhacir-Ansiedlung scheint sich im
nördlichen Kappadokien, im Vilâyet Çorum und in der Region Alaca-Yozgat
abzuzeichnen. Durch Befragungen im Feld und den Vergleich von Ortsnamen

Hessen sich eine Anzahl von Muhacir-Siedlungen sicher lokalisieren
(Kläy 1975 : 133). Das jüngere Umsiedlerdorf befindet sich in der Regel in
der Nähe einer älteren türkischen oder ehemals turkmenischen Siedlung,
deren Namen es bezeichnenderweise (mit einem zusätzlichen Ethnonym
versehen) übernommen hat. Meist liegt es topographisch ungünstiger als das

"Mutterdorf", in hügeliger Lage oder an schwierig zu bewirtschaftenden
Talhängen; die Muhacir mussten oft mit wenig und schlechtem Boden in
diesem dicht besiedelten Gebiet vorliebnehmen. Im Gegensatz zu den grossen

Umsiedler-Dörfern der Steppentafeln Inneranatoliens, bei welchen die
ausgedehnten und flachen ehemaligen Steppenweiden eine vollständige
Mechanisierung des Feldbaus und die Nutzung der Landreserven ermöglichte,

bleibt den Bewohnern vieler kleinerer Umsiedlerdörfer in der Region
Alaca durch die geringe Ackerfläche und die physiotopisch ungünstige Lage

31



der Felder der rationelle Einsatz moderner landwirtschaftlicher Maschinen
weitgehend verschlossen; viele von ihnen sind daher gezwungen abzuwandern

oder in der Umgebung, vor allem in städtischen Zentren, Lohnarbeit zu
suchen. Viele Umsiedler bewirtschaften auch während drei bis vier Monaten
ihre kleinen Getreide-Trockenfelder oder verpachten sie an zurückbleibende
Dorfbewohner und Verwandte28.

Hinweise auf Muhacir-Anlagen geben, abgesehen von den in Kappadokien

etwas weniger häufigen Ortsnamen mit "-iye"-Endung, folgende Ethn-
onyme: Tatar, Çerkezler, Karadolaçamuhaciri, Kavakçerkezler.
Doppelbezeichnungen, welche vor allem die neben alten türkischen Siedlungen errichteten

tscherkessischen Dörfer charakterisieren, finden sich zwischen Sun-
gurlu und Çorum gehäuft: Türk Kalehisar/Çerkez Kalehisar (Mahmudiye);
Hacilarhanitûrk/Hacilarhaniçerkez ; Türkhamalhsi/Çerkezhamalhsi ; Kadili-
tûrk/Kadiliçerkez29.

Abb. 3a: Karagedik Kreis Haymana, Prov. Ankara (aus Huetteroth
1982 : 299). Der Ort ist etwa 200 Jahre alt und kann als Beispiel
für die relativ älteren, stark verdichteten "Haufendörfer" gelten.
Er hat sich aus der Ki§la eines ursprünglich kurdischen Stammes
entwickelt.

28 Halbpacht ortak: Kläy 1974 : 5. Kläy 1975 : 133. Huetteroth 1982 : 330f.
29 Kläy 1975 : 133/134. Karte 1 : 200 000, Blatt C7 und D7; Hrsg.: Harta Genel Müdürlügü,

Ankara..

32



Abb. 3b: Teil der Feldflur des alten Dorfes Hatip Kreis Konya (aus Huette-
roth 1982 : 311). Unmittelbar beim Ort (l.u.) die unregelmässig-
kleingliederig parzellierten 'Gärten' des Bewässerungslandes, weiter

entfernt jüngeres, schematischer gegliedertes Bewässerungsland

und die grossgliederig-unregelmässige Feldflur der
Regenfeldbauparzellen.

Abschliessend ist zur Siedlungsentwicklung in Inneranatolien festzuhalten,
dass die Ansiedlung der frühen Muhacir in neuen Dörfern zusammen mit
dem oft gleichzeitig erfolgten Ausbau temporärer Sommersiedlungen schon
Ende des 19. Jhs. eine Siedlungsverteilung und -dichte vozeichnete, die sich
nach 1920 kaum mehr veränderte: der natürliche Bevölkerungszuwachs
wurde von den noch kleinen Dörfern absorbiert, und die neuen Immigranten
aus Griechenland und Bulgarien wurden auf bestehende Dörfer und neue
Stadtquartiere verteilt. Yaylas wurden nun nur noch wenige (meist im
Bereich der Steppentafeln) ausgebaut; man liess sie z.T. sogar verfallen, wie
etwa im kurdischen Haymana-Gebiet, wo die Verringerung der Zahl der
Wohnplätze mit der Vorliebe der dortigen Bevölkerung, im geschlossenen
Stammes- oder Dorfverband zu leben, zusammenhängen dürfte (Huetteroth

33



C3

Abb. 4a: Ikizce, Kreis Haamana, Prov. Ankara (aus Huetteroth
1982 : 301). Der östliche Ortsteil ist eine Tscherkessenansiedlung
der Zeit um 1870/80, der Schachbrettgrundriss ist schon stark
verwischt. Der westliche Ortsteil zeigt das Ansiedlungsschema der
republikanischen Zeit um 1950/60, hier wurden Bulgarienflüchtlinge

zugesiedelt.

1968 : 81). Den Wirtschafts- und Siedlungsbau nach dem 2. Weltkrieg
bestimmten neben der Ausweitung des Trockenfeldbaus auf Kosten der
Weideländereien und dem Ausbau von Sommerwohnplätzen in feste
Dauersiedlungen nach Huetteroth noch folgende weitere Faktoren:

"... die Einbeziehung der Türkei in die wirtschaftlichen Hilfsprogramme
der Vereinigten Staaten von Amerika, (welche) die Einfuhr von Zehntausenden

billiger Traktoren und anderer landwirtschaftlicher Maschinen ermöglichte;

der Regierungswechsel 1950, der zu einer die Interessen der Bauern
ausserordentlich (z.T. einseitig) fördernden Innen- und Wirtschaftspolitik
führte; schliesslich eine Reihe niederschlagsreicher Jahre um 1950, die den
Bauern die gewinnversprechende agrarische Erschliessbarkeit der Steppen
klar werden Hess" (Huetteroth 1968 : 83). Dass sich aus der nun allzu
forcierten agrarischen Erschliessung der Steppenweiden für den Ackerbau
im Zweifeldersystem und dem trotzdem zunehmenden Gross- und Kleinviehbestand

auf den ungenügenden verbleibenden Weidearealen mit der Zeit
Erosionsprobleme, Missernten und Überweidungserscheinungen ergaben,
sei hier nur am Rande vermerkt.

34



Abb. 4b: Ikizce Kreis Haymana, Prov. Ankara (aus Huetteroth 1982 : 317).
Ansiedlung von Tscherkessen um 1890. Nordöstlich des Dorfes
der langstreifige Flurkern, ringsum die allmählich ausgebaute
Blockflur. Restweiden im Nordosten und Südwesten sind
wiederum streifig aufgeteilt worden. Der Landbesitz von zwei Betrieben

um 1960 ist durch feine Punktierung bzw. durch Vertikal-
schraffur kenntlich gemacht.

3.6 Die Sédentarisation der Nomaden

An dieser Stelle muss erneut deutlich darauf hingewiesen werden, dass die
Anlage von Muhacir-Döriem in Anatolien kein isoliertes Phänomen
darstellt, sondern aufs engste und wechselseitig mit anderen allgemeinen
Veränderungen der Wirtschafts- und Siedlungsstruktur verknüpft ist. Einer der in
diesem Zusammenhang wichtigsten Faktoren stellt die Sédentarisation nom-
discher Verbände und die damit verbundene Änderung ihrer Wirtschafts-

35



form dar: der Übergang von extensiver Viehzucht zu Trockenfeldbau von
Getreide mit stark reduzierter Tierhaltung. (Abb. 5) Diese Entwicklung
führte zusammen mit dem als "Landnahme"30 zu bezeichnenden Prozess zu
einer völligen Veränderung des Wirtschaftsgefüges und des Landschaftsbildes

Zentralanatoliens: im Iran z.B. vermochte sich der Vollnomadismus in
den riesigen ariden - und damit dem Trockenfeldbau und der Ausbreitung
einer sesshaften agrarischen Bevölkerungsschicht nicht zugänglichen -
Gebieten nicht nur zu halten, sondern beträchtlich zu erweitern. Im Gegensatz

dazu begann im osmanischen Reich sehr früh, nach einer relativ kurzen
Phase der "Beduinisation" durch eingewanderte turkophone Stämme im
15. Jh., ein rigoroser Prozess der Auflösung von Nomadenverbänden und
ihre graduelle Sédentarisation (de Planhol 1968 : 225f). Die andauernde
Bedrängung der Nomaden durch Staat und Bauern führte vorerst zur
Zersplitterung der grossen Konföderationen; sie lösten sich in kleine
Unterstämme auf und zerstreuten sich in dieser weniger auffälligen und schwieriger
zu kontrollierenden Form von Osten her über geeignete Weidegebiete fast

ganz Anatoliens. Nachdem aber der turkmenische Grossnomadismus in
Ostanatolien durch Zerstreuung der Stämme praktisch vernichtet worden
war, veranstaltete man auf die in den Westen gezogenen Splittergruppen
eine regelrechte Nomadenjagd ("chasse aux nomdes": de Planhol
1968 : 240), indem man sie durch Abgabe von Land zum Ackerbau oder
doch zur Sesshaftigkeit zwang. Rebellische Verbände wurden zu Fronarbeiten

in Minen und Befestigungen abgeführt oder in Randgebiete des Reiches

deportiert.
In der zweiten Hälfte des 19. Jhs. endlich wird der durch die graduelle

Ansiedlung der Nomaden vorangetriebene Siedlungsausbau in Inneranato-
lien noch durch die Niederlassungen der Muhacir bedeutend verstärkt. Die
nomadisierenden Gruppen werden nun durch staatliche Einschränkung ihrer
Handlungsfreiheit und durch die fortschreitende Erschliessung ihrer
Steppenweiden endgültig dazu gebracht, sich der alten sesshaften Bauernbevölkerung

anzugleichen und in verstärktem Masse dem Ackerbau zuzuwenden.
Dies bewirkte, dass die ehemaligen Nomaden nun auch ihre temporären
Sommersiedlungen auszubauen und (wie früher schon die Winterquartiere)
mit Getreidefeldern zu umgeben begannen. In dieser "Landnahme"
bewirkte also die Ansiedlung von Nomaden und ihre verstärkte Beteiligung
am Ackerbau, welche eine Expansion der agrarischen Nutzfläche akzentuierte,

eine merkbare Verdichtung des Siedlungsnetzes, an welcher die einhei-
misch-sesshafte, türkische Bevölkerung ebenso beteiligt war wie die
verschiedenen Muhacir-Gruppen.

30 Huetteroth 1962 : 249f, 1968. Zusammengefasst in Kläy 1975 : 79-92, 96-98.

36



Mecidözü

Corum

iCubuk

vBeypazari

Ankara^;
'AkdagmaderYerkoy

Eskisehir Potatli

'CiçekdîgSivrihisar ^JemerelN(keine J

Angaben)!lahmudiye Bogazliyan

jCilteler

Serefli-X^-
'XKoçhisan (Bunyan

lacibekta^
(Ava-

Vünak
Afion

INevsehir
rBolvadin 'incesu.

Develi KuTomarz.
Suhut,

,Yahyali

Doganhisar '

Karapinar

Beysehi Cumra

1937 1960

200000 ha

4100000 ha

50000 ha

Î- Kreis Kaza

— Provinz (Vilâyet

0 20 40 60 80 100 km

Lage des Ausschnittes.

Abb. 5: Ausweitung der Getreideanbaufläche zwischen 1937 und 1960; "Landnahmephase" in Inneranatolien.
^ (aus: Huetteroth 1962: Abb. 1,251).



4. Fallstudien anatolischer Muhacir-Dörfer

In der Folge sollen in sechs kurzen Fallstudien zentralanatolische Muhacir-
Siedlungen oder -Dorfverbände einzeln vorgestellt werden. Das ihnen
zugrunde liegende Informationsmaterial stammt aus Felderhebungen des

Autors aus den Jahren 1969, 1971, und 1972; seine quellenkritisch recht
unterschiedliche Qualität widerspiegelt den Assimilationsgrad der verschiedenen

Einwanderergruppen: während sich einige Muhacir-Verbände kaum
mehr von der autochthonen türkischen Bevölkerung abheben, vermochten
andere ihre kulturelle und somatische Eigenständigkeit bis heute zu bewahren.

Die bewusst gewählte, parzellierende Darstellungsform der Untersuchungen

ermöglicht es uns dabei einerseits, die Vielfältigkeit in der Entwicklung

verschiedener Umsiedlerdörfer besonders deutlich zu machen und den
historisch gewachsenen Unikatscharakter jedes einzelnen Siedlungsverbandes

zu betonen; andrerseits bedingt sie gewisse unvermeindliche Wiederholungen,

für die der Leser Verständnis aufbringen möge.

4.1 Kalecikaya: Von der Südkrim über Rumelien nach Anatolien3'

Kalecikaya(köyü) ist ein kleineres, ungefähr 500 Einwohner und 60 Höfe
(hane) zählendes Dorf, welches als unregelmässige Terrassensiedlung an den
Hängen eines Taleinschnittes im Kreis Alaca (südliches Vilâyet Çorum)
angelegt ist. Die Siedlungsform ist typisch für zentralanatolische Dörfer32:
relativ dicht angeordnete ein- bis zweistöckige Häuser mit Bruchsteinfundamenten,

Lehmziegel-Holzfachwerk-Mauern und erdbedeckten Flachdächern,

enge, verwinkelte Strassen und Wege, mit Lehmmauern umfriedete
Höfe und dichte Bestände von Pyramidenpappeln und Weiden in der Nähe
von Wasseradern. Die Bewohner von Kalecikaya hingegen unterscheiden
sich deutlich von der Bevölkerung der näheren Umgebung, die sich
hauptsächlich (und in dieser Reihenfolge) aus türkischen Alewiten (Anhängern
der Bekta§iya), Hanifa-sunnitischen, alteingesessenen Türken (yerli), Kurden

und cirkassischen Einwanderern (çerkez) zusammensetzt: sie sind
Immigranten oder Rückwanderer (muhacir) krimtatarischer Abstammung. Die
Vorfahren eines Teils der heutigen Dorfbewohner sind nach ihren eigenen
Angaben vor der Mitte des 19. Jhs., nachdem sie durch die zaristische
Okkupation ihr Land an grossrussische Bauern verloren hatten, aus der
Südkrim nach Nordwest-Rumelien in die Gegend um die Stadt Vidin an der
rumänischen Grenze ausgewandert. Diese Provinz wurde aber schon im

31 In diesem Dorf wurde ein ethnographischer Film über das Arbeiten mit dem hölzernen
Hakenpflug karasaban für die Encyclopaedia Cinematographica des Instituts für den
wissenschaftlichen Film, Göttingen, aufgenommen (E 1923/1974). Ethnographische Daten sind aus
der zugehörigen wissenschaftlichen Begleitpublikation Kläy 1974b zu entnehmen.

32 Vgl. Dostal et al. 1971. Kläy 1972, 1974a, 1976.

38



Krieg von 1877/78 nach dem Fall von Plevna von Russland erobert und im
Kongress von Berlin 1878 zum christlichen bulgarischen Reich geschlagen,
was viele der ansässigen und eingewanderten Balkantürken und -tataren zur
erneuten Auswanderung, diesmal in die europäischen Restgebiete des osma-
nischen Reiches und nach Anatolien veranlasste. Zwischen 1891 und 1893

erhielten einige dieser heimatlosen tatarischen Flüchtlingsfamilien von der
osmanischen Regierung die Erlaubnis, sich am heutigen Siedlungsplatz
niederzulassen, wo sie aus eigener Initiative und ohne Hilfe des staatlichen
Einwanderungsministeriums Kalecikaya erbauten. Ein anderer Teil der
heutigen Bewohner des Dorfes flüchtete in den Jahren 1887/88 aus ihren
angestammten Siedlungsgebieten in den Gebirgen der Südkrim über das
Schwarze Meer; nach längeren Aufenthalten in den Städten Istanbul und
Samsun Hessen sie sich 1893 ebenfalls im neu errichteten Kalecikaya nieder.

Der mündlichen Überlieferung nach war die Zeit der Ansiedlung durch
heftige Auseinandersetzungen zwischen tscherkessischen Muhacir und der
einheimischen Bevölkerung (vor allem den alewitischen Kizilba§)
gekennzeichnet33: diese Unruhen hatten zur Folge, dass sich andere, neu erstellte
Muhacirdörfer und tatarische Gruppen in benachbarten Siedlungen nicht zu
etablieren vermochten und sich in Kalecikaya zusammenzogen oder in die
Städte abwanderten. Nach kurzer Zeit verliess ein beträchtlicher Teil der
eingewanderten Familien ebenfalls das Dorf, um in die städtischen Zentren
der Region zu ziehen. Später Hessen sich nur noch wenige neue Gruppen
nieder, so z.B. 1938 fünf oder sechs Familien rumänischer Tataren aus der
Dobruca, für welche die staatliche Einwanderungsbehörde neue Häuser an
der Peripherie des Dorfes erstellen Hess. Heute findet sich in der Umgebung
von Kalecikaya nur noch eine weitere Agglomeration, die eine tatarische
Bevölkerungsgruppe von sechs Höfen aufweist. Die Bewohner von Kalecikaya,

welche somatisch recht heterogen sind und nur vereinzelt schwach
altaische Gesichtszüge aufweisen und die sich in ihrer Heimat als türk bzw.
kirimtürk bezeichneten, wurden auf dem Balkan - zusammengefasst mit
anderen tatarischen Verbänden - tatar genannt, wie auch heute noch von der
türkischen Bevölkerung Anatoliens. Nur die älteren Einwohner sprechen
noch Krimtürkisch, das dem Anatolischen nahe verwandt ist, während sich
die Jüngeren in Sprache un Kultur kaum mehr von den Bewohnern der
benachbarten Dörfer unterscheiden. Ähnlich den Alewiten, welche eine
starke religiöse und eine etwas weniger ausgeprägte "Dorfendogamie"
ausüben, zeigen sich die Tataren ethnisch und regional endogam34.

Auf der Südkrim hatten die Tataren vorwiegend Getreide und Gemüse
angebaut und intensive Wein- und Obstkulturen unterhalten, während die

33 Kläy 1974b : 4. Vgl. auch Dostal 1971 : 195. de Planhol 1975 : 301.
34 Bemerkungen zur Sozialstruktur und Verwandtschaftsterminologie der Krimtataren finden

sich in Kläy 1975 : 246-249.

39



Viehzucht von relativ untergeordneter Bedeutung war. In der neuen Heimat
mussten die Muhacir aufgrund der relativ dichten Besiedlung Kappadokiens
zur Zeit ihrer Einwanderung und mangels staatlicher Organisation und
Kontrolle mit relativ wenig Land von schlechter Qualität vorliebnehmen,
dem sie aber im Laufe der Zeit noch einige von angrenzenden Dörfern
erworbene Felder angliedern konnten. Eine durchschnittliche Familie bessas
1972 zwischen 80 und 150 dönüm35 unbewässertes, nur für den Trockenfeldbau

geeignetes Land, auf dem hauptsächlich Getreide, aber auch Hülsenfrüchte

und Wassermelonen gezogen werden. Zusätzlich verfügt das Dorf
über einige tausend dönüm Allmende (mer'a), Steppenweide (kir) und
Eichenbuschwald (orman), wo der oft starken jährlichen Schwankungen
unterworfene Gross- und Kleinviehbestand sein Auskommen finden muss.
Das bewässerte Land entlang des Baches ist auf 2-5 dönüm pro landbesitzende

Familie beschränkt, in kleine Parzellen aufgeteilt und dient vor allem
intensivem Gemüse- und Obstanbau. Etwa 15 Familien im Dorf sind praktisch

landlos oder besitzen so wenig Boden, dass sie darauf kein Auskommen
finden können. Sie verpachten ihr Grundeigentum und arbeiten in den
Städten Ankara, Istanbul und Çorum - hauptsächlich als Kalk- und
Gipsgrubenarbeiter -, während ihre Frauen die Familien mit den zusätzlichen
Erträgen aus kleinen Gärten und einem geringen Viehbestand zu versorgen
suchen. Die Bauern des Dorfes, die meist als Teilpächter auch den Boden
der abwesenden Nachbarn bearbeiten (ortak-Pacht), liefern für das von
ihnen gemietete Land und die Hälfte des Saatgutes 50% der Ernte ab.

Die Landwirtschaft ist infolge Kreditmangels und wegen der geringen
Grösse der steinigen und oft abschüssigen Felder kaum mechanisiert. Die
wichtigsten Arbeitsgeräte sind der hölzerne Hakenpflug (karasaban), der
einschärige Wendepflug (polluk, köten), silexbestückte Dreschschlitten
(düven) und zweiräderige Ochsenkarren (kagne) mit Scheibenrädern, Sensen
und Worfelschaufeln36. Als Zugtiere dienen Ochsen und Wasserbüffel, während

Pferde und Maultiere ihres hohen Anschaffungspreises wegen kaum
eingesetzt werden können. Haupterzeugnisse des Trockenfeldbaus bilden
der Winterweizen (70%), Gerste als Viehfutter (ca. 15%), Hafer (ca. 10%)
Roggen (ca. 5%) und ein wenig Mais und Wassermelonen (2%). Hülsen-
und Ölfrüchte sowie Zuckerrüben werden heute kaum mehr angebaut.

In der von Kolars anhand wirtschaftlicher Kriterien aufgestellten
Dorftypologie ist Kalecikaya der (im anatolischen Getreidegürtel weit verbreiteten)

Kategorie der ländlich orientierten (rural directed), marktbewussten

35 Dönüm: traditionelles, aber je nach Region variierendes Flächenmass: z.B. Region Konya:
2500 m2, Bögrüdelik: 1600 m2, Kappadokien 919 m2. Heute amtlich 1 Dekar 1000 m2

angeglichen (Kläy 1971 : 241; 1975 : 186, 206).
36 Abbildungen und Masse der traditionellen Ackerbaugeräte sowie Bilddokumente über ihren

Einsatz siehe Filme EC 1779, 1922, 1923, Kläy 1972, 1973, 1974.

40



(market-recognising) Siedlungen zuzuordnen; diese ist gekennzeichnet durch
den grundsätzlichen Subsistenzcharakter der Landwirtschaft, den Verkauf
der unregelmässigen, witterungsabhängigen Überschüsse der Weizenproduktion

und durch die relativ starke, durch ungenügende Ackernahrung
bedingte Abwanderung in städtische Lohnarbeitsverhältnisse37.

4.2 Yaghbayat: Aus dem Bergland der Südkrim
in die Steppengebirge Zentralanatoliens38

Das ebenfalls krimtatarische Muhacirdori Yaghbayat im östlichen Viläyet
Konya ist eine Siedlung mit ca. 700 Einwohnern in 150 Höfen (hane) \ es liegt
in einem Talausgang am Fuss eines heute kahlen Steppengebirgskomplexes,
der "Konya boz daglari". Das Dorf wurde zu Beginn des 20. Jhs. im Gebiet
der dünn besiedelten ehemaligen Steppenweiden der Städte Konya, Obruk
und Karapinar auf der Wüstung einer vorosmanischen, byzantinischen Siedlung

- vermutlich Savatra39 - neu gegründet. Die Dorfbewohner sind kirim-
türkler aus den Küstengebieten der südöstlichen und südwestlichen Krim; sie
verliessen zwischen 1898 und 1901/02 (1316 und 1319 n.H.) ihre Heimatdörfer.

Nach kürzeren Aufenthalten in verschiedenen anatolischen Städten
Hessen sie sich zwischen 1900 und 1904 in der vom osmanischen
Einwanderungsministerium neu erstellten Siedlung Yaghbayat nieder (Kläy
1975 : 200f, 1978a : 6).

In ihrer Heimat hatten auch diese Tataren intensiven Garten-, Obst- und
Rebenanbau betrieben und kleinere Getreidefelder sowie beschränkte
Schaf-, Ziegen- und Pferdebestände unterhalten. Nach ihrer Emigration in
die Türkei wandten sie sich in der semiariden anatolischen Steppe des
östlichen Viläyet Konya zwangsläufig, wie auch andere Einwanderer und die
halbnomadischen Viehzüchter, dem Trockenfeldbau von Getreide zu. Dieser

ist heute im betreffenden Gebiet, im Gegensatz zu Kalecikaya, vollständig

mechanisiert und motorisiert. Die Hektarerträge aus dem
Zweifelderwirtschaftssystem (Getreide/Schwarzbrache) sind recht bescheiden, und die
geringe jährliche Regenmenge sowie die Unregelmässigkeit der Niederschläge

führen in Trockenjahren zu vollständigen Missernten. Die unsicheren

Erträge aus dem Trockenfeldbau bedingten daher einen - im Vergleich
zu niederschlagsreicheren Gebieten Zentralanatoliens - merklich verstärkten
Ausbau der weitgehend wetterunabhängigen Schaf- und Ziegenzucht40. Die
Haltung von Fettschwanzschafen und der wertvollen Angoraziegen ist damit
zur eigentlichen Hauptwirtschaftsform geworden und ermöglicht eine
Überbrückung der häufigen Weizenmissernten.

37 Kläy 1975 : 80/81. Kolars 1967 : 68f. Louis 1957 : 60.
38 Vgl. Film EC 2029, Kläy 1978a.
39 Calder-Bean 1958 in Huetteroth 1968 : 105, Karte 10, 106.
40 Film EC 2029, Kläy 1978a. 1975 : 204/205.

41



Gärten sind infolge der herrschenden Wasserknappheit mit Ausnahme
winziger Parzellen in den mit Lehmmauern umfriedeten Höfen nicht vorhanden.

Das Grundwasser für den Verbrauch im Dorf und zum Tränken der
zahlreichen Viehherden muss aus durchschnittlich 30-50 m Tiefe mit Hilfe
verschiedener Schöpf- und Ziehbrunnensysteme gefördert werden. Neben
alten, auf die Zeit der byzantinischen Besiedlung zurückgehenden Sodbrunnen

(kuyu), die heute noch - wenn auch mit geringen Wasserleistungen-
funktionieren, finden sich vor allem Schöpfbrunnen (çikrikli kuyu) mit tiefen
Schächten.

Der Viehbestand ist vom Ertrag der Getreideernte abhängig und schwankt
von Jahr zu Jahr recht stark. In schlechten Jahren muss im Herbst ein Teil
der Jungtiere verkauft werden, da oft nicht genügend Winterfutter (Häcksel,
Gerste) zur Verfügung steht und die Bauern Bargeld für das Saatgut der
nächsten Anbauperiode benötigen. Im Dorf werden in der Regel 10 OOO-

15 000 Schafe und Ziegen gehalten, wovon die Hälfte bis zwei Drittel weisse

Angoraziegen (beyaz tiftik) und der Rest Fettschwanzschafe (karaman
koyunu) sind. Sie werden in 22-24 Herden zu 350-600 Schafen und Ziegen
aufgeteilt, die von je einem Hirten und drei Hunden betreut werden. Die
Hirten stammen nur in seltenen Fällen aus dem Dorf. In der Regel werden
junge Kurden und Türken aus der Umgebung von den tatarischen Viehbesitzern

angestellt und mit 40 Tlira pro Tier und Saison entlöhnt (1972!). Neben
dem Kleinvieh werden (je nach Niederschlagsverhältnissen und dementspre-
chendem Futterangebot) 100-400 Milchkühe mit den Kälbern (anatolisches
Torfrind kara sigir) in einer Herde gehalten. Das Vieh wird bei guter
Witterung auch im Winter auf die Weide gebracht; bei grosser Kälte oder
hohem Schnee ist man jedoch auf die Stallfütterung angewiesen, welche aus

Weizenhäcksel und gelegentlichen Gerstenbeigaben besteht.
Die tatarischen Flüchtlinge aus der Krim und den im Norden angrenzenden

pontischen Steppengebieten stellen heute auf dem west- und zentralana-
tolischen Plateau eine zwar bedeutende, aber weitgehend "türkisierte"
Minorität dar. Ihre Konsolidierung als ethnische Gruppe geht auf die
Vermischung der heterogenen autochthonen Bevölkerungsschichten der Krim mit
altaischen, turko-mongolischen Eroberern des 12. und 13.Jhs. zurück. Aus
der Gefolgschaft der Dschinghis-Khaniden entstand in den südrussischen
und pontisch-kaspischen Steppengebieten das tatarische Reich der "Goldenen

Horde", aus dem sich neben anderen turkophonen Staatsgebilden das

Krimchanat entwickelte41. Lange Zeit vor dessen endgültiger Auflösung
durch die Verbannung der tatarischen Restbevölkerung der Krim nach
Zentralasien im 2. Weltkrieg, hatte sich bekanntlich der grösste Teil der
sunnitischen Krimtataren und Nogaier in die Türkei abgesetzt, wo ihr

41 Zur Entstehung und Entwicklung der turko-tatarischen Chanate siehe Zusammenfassung in

Kläy 1975 : 24-48 und dort angegebene Literatur.

42





wichtigstes Zentrum, neben Istanbul und den Schwarzmeerhäfen, die west-
anatolische Stadt Eski§ehir war und ist. Die Krimtataren, welche ein dem
osmanisch-türkischen nahverwandtes südwest-türkisches Idiom sprechen,
erwiesen sich in der Folge in der Diaspora als tüchtige und innovative
Ackerbauern und Viehzüchter, welche sich in Anatolien dem Trockenfeldbau

von Getreide, der Pferde-, Schaf- und Ziegenzucht, aber auch dem
Detailhandel und Transportgeschäft zuwandten. Sie glichen sich in kurzer
Zeit sprachlich und kulturell mit Leichtigkeit dem anatolisch-türkischen
Milieu an. Heute unterscheiden sie sich meist nur noch durch ihre leicht
altaisch geprägte, jedoch sehr heterogene Somatik von der einheimischen
türkischen Landbevölkerung; eigene kulturelle Traditionen, Geschichtsbe-
wusstsein und Kenntnis der krimtürkischen Sprache sind nur noch rudimentär

vorhanden. Trotzdem weisen auch heute noch viele tatarische Muhacir-
dörfer und -Stadtviertel (mahalle) eine überwiegend altaisch-tatarische
Zusammensetzung der Bevölkerung auf. Verschiedene Siedlungen sind
jedoch durch den Zuzug von Kurden aus dem Osten, einheimischen Türken
aus der Umgebung und Flüchtlingen aus dem Balkan im Laufe der Zeit
ethnisch heterogener geworden; die zugezogenen Gruppen leben aber oft
heute noch isoliert in den Dörfern der ansässigen Tataren. Heiraten mit
nichttatarischen (bzw. nichtaltaischen) Partnern bilden trotz des gemeinsamen

Hanifa-sunnitischen Glaubens, die Ausnahme42.

Abb. 7: Krimtataren beim Melken der Schafe und Ziegen in Yaghbayat

42 Sozialstrukturen zentralanatolischer turko-tatarischer Muhacir in Kläy 1975 : 220-272.

44



4.3 Bögrüdelik: Von Buchara über Westsibirien
auf die Steppentafeln Lykaoniens43

Das zentralanatolische Dorf Bögrüdelik köyü mit seinen 200 Höfen und 680
Einwohnern (Stand 1972!) ist wegen seiner regelmässigen Siedlungsanlage
auf den ersten Blick von den benachbarten alten Bauerndörfern zu
unterscheiden; die Agglomeration liegt isoliert in der lykaonischen Steppe
zwischen Konya und Ankara, in der Nähe einer grossen Karstquelle am Fuss
eines Steppentafelabbruches; sie ist über ein Netz von Naturstrassen mit den
umliegenden Steppensiedlungen verbunden. Im Norden und Osten erstreckt
sich das mehrheitlich kurdische Haymana-Berggebiet, im Westen, entlang
des Insuyu-Baches, liegen grössere türkische und ehemals turkmenische
Siedlungen (so der Bezirkshauptort Cihanbeyli) mit kurdischen
Bevölkerungsanteilen; im Süden gruppieren sich mehrere Yürükendörfer.

Abb. 8: Bögrüdelik köyü von der Kante des Steppentafelabbruches gegen
Süden photographiert

43 Filme EC 2030, 2031, 2032, 2033; Kläy 1975 : 136-198, 220-245, 249-272. Kläy 1978b/c,
1979a/b. Huetteroth 1968, Karte 4 und 7. Wenzel 1937, Abb. 12.

45



Die Bevölkerung von Bögrüdelik ist ebenfalls "türkisiert" und heute
durchwegs zweisprachig; sie bekennt sich zwar zum sunnitischen Islam der
Hanifa-Richtung, unterscheidet sich aber sonst stark von den verschiedenen
autochthonen (yerli-Türken, ehem. Turkmenen, Yürüken) und den früh
eingewanderten Gruppen (Kurden) der Umgebung44. Sie enstammt der
kleinen osttatarischen Randgruppe des MwAadr-Flüchtlingsstromes, der sich
bekanntlich zur Hauptsache als Balkantürken, Krim- und Nogaitataren und
kaukasischen Bergstämmen und nur in weit geringerem Masse aus östlichen
oder Wolga-Tataren (Kazan und Astrachan) und aus zentralasiatischen
Turkvölkern (Kasakhen, Kirghisen, Usbeken) zusammensetzte. Tataren aus
Westsibirien hingegen scheinen aus ihren Wohngebieten der Tobol'sk-
Omsk-Region nur ausnahmsweise nach Westen geflüchtet zu sein; nach
Aussagen der Bewohner von Bögrüdelik sind sie selbst die einzigen westsibirischen

Muhacir, welche sich mit Erfolg in der Türkei angesiedelt haben.
Ihre erstaunlich reiche und vollständige orale Tradition, welche erst Mitte
des 20. Jhs. von Haci Abdüllaha Ünal in einer handschriftlichen Chronik
festgehalten wurde45, reicht bis ins 16. Jh. zurück: von den verschiedenen
Gruppen des in Zentralasien im 14. und 15. Jh. entstandenen nomadischen
turksprachigen Ethnos der Usbeken bezeichneten sich schon bald die in den
Oasenstädten und deren Umgebung sesshaft gewordenen (oft auch Sart
genannten) Schichten nach dem Ort ihrer Ansiedlung: Tashkenlyk, Bukhar-
lyk u.a. Sie bestanden z.T. aus iranophonen Bevölkerungselementen, setzten
sich aber in der Mehrheit aus türkischen und/oder turkisierten Gruppen mit
ausgeprägter, jedoch heterogener Ausbilung altaischer somatischer Merkmale

zusammen. Aus dieser städtischen Bevölkerung zogen vom 17. Jh. an
viele islamische Geistliche und Würdenträger husseindischer Abstammungsrichtung

im Gefolge der tüchtigen usbekischen Händler und Karawanenleiter
auf den alten Handelsstrassen aus den zentralasiatischen Städten Buchara,
Samarkand und Taschkent nach Westsibirien. Dort unterrichteten sie -
neben den aus dem religiösen Zentrum Kazan gekommenen wolga-tatari-
schen Missionaren - die autochthone, westsibirisch-tatarische Bevölkerung,
die sich in verschiedene lokale Stammes- und Sprachgruppen teilte46, im
sunnitischen Islam. Während der Eroberung des ehemaligen Chanates Sibir
durch den zentralasiatischen Sheybaniden Kochum (Kuçum) im 17. Jh. und

44 Die zentralasiatischen Kurden, besonders die Bewohner des Haymana-Berggebietes sind
nach Huetteroth (1968 : 45) von anfangs bis Mitte des 19. Jhs. aus Ostanatolien gewaltsam in
die südliche Haymana verpflanzt worden. Weniger wahrscheinlich ist die Vermutung Wenzels,

dass sich die Stämme freiwillig und graduell aus Westpersien in die Haymana verschoben

haben (1937 : 80).
45 Teilweise, annotierte Übertragung in Kläy 1975 : 138-190. Photokopie der in arabischer

Schrift aufgezeichneten Chronik im Besitz des Verfassers.
46 Kläy 1975 : 41, 43, 45-48, 156/157. Menges 1968 : 15. Krader 1966 : 34, 39. Radioff 1883 :

28. Jochelson 1928 : 28.

46



später, im Gefolge der erwähnten usbekischen Händler und Missionare,
zogen namhafte Verbände von Usbeken (oder Bukhartsy, Buhärist, bzw.
Bukharlik, wie sie von den Tataren genannt wurden) nach Westsibirien, wo
sie sich vor allem im Gebiet der Flüsse Tara, Tobol und Irtysch (in der Nähe
der späteren Städte Tobol'sk und Omsk) niederliessen; unter diesen usbekischen

Siedlern befanden sich auch die Vorfahren der Tataren von Bögrü-
delik.

Während der nun folgenden, über 200 Jahre dauernden Niederlassung in
Westsibirien nahmen die usbekischen Buhärist die Idiome der benachbarten
sibirisch-tatarischen Gruppen an und entwickelten sich zu erfolgreichen
Ackerbauern, Vieh- und Pferdezüchtern sowie zur dominierenden Handelsund

Transportunternehmerschicht. Sie siedelten in eigenen Dörfern oder
Stadtvierteln inmitten der autochthonen tatarischen Bevölkerungsmehrheit
und bewahrten bis ins 20. Jh. einen Sonderstatus und die Kenntnis ihrer
Herkunft und Einwanderungsgeschichte (Kläy 1975 : 136f); sie wurden als

buhärist, sart oder uzbek bezeichnet und als zugewanderte Gruppe von den

tup iyerli khalkA1, den alteingessenen Tataren des ehemaligen Chanats Sibir,
unterschieden, obschon sie sich kulturell und linguistisch stark an letztere
angeglichen hatten. Unterdrückung durch den christlichen Klerus, Zwang zu
kultureller und linguistischer Russifizierung und ein ständig ansteigender
Influx landloser grossrussischer Bauern, die sich mit Hilfe von Staat und
Kirche die besten tatarischen Ländereien aneigneten, drängten auch die
sibirischen Tataren in der Folge ständig weiter nach Osten. Vor allem durch
die rege schriftstellerische und propagandistische Tätigkeit des emigrierten
pan-islamischen Buhärist Scheikh 'Abdur-Rashid Ibrahim48 erfuhren sie

jedoch vom Exodus der Krimtataren, Nogaier und Tscherkessen in das
osmanische Reich. Nach Abgabe verschiedener Petitionen und Asylgesuche
an den Sultan Abdül Hamid II. und nach langwierigen Auseinandersetzungen

in den Dörfern, entschloss sich ein Teil der ßu/iärwf-Bevölkerung der
Region Tobol'sk (Gouv. Omsk), nicht nach Osten zu flüchten, sondern in die
Türkei, die Hochburg des Islam, auszuwandern. Nach einer entbehrungsreichen

Reise über Land und Meer (1908), vom zaristischen Regime schickani-
ert und durch Hunger und Krankheiten dezimiert, erreichten die Muhacir im
Jahre 1909 Istanbul; nach Zwischenhalten in den anatolischen Städten Eski-
§ehir und Konya, durften sie sich im neuerstellten Dorf Re§adiye auf dem
Gelände der ehemaligen Sommersiedlung "Bögrüdelik yaylasi" niederlassen.

Diese Dorfneugründung war auf den ausgedehnten Weideflächen der
umliegenden älteren Viehzüchter- und Ackerbaudörfer, über deren Verteilung

die Regierung des osmanischen Staates verfügen konnte, entstanden.

47 Khramova 1956 : 423. Mende 1936 : 19. Czaplicka 1918 : 51. Vgl. auch Narodny mira, 1,1962
: 98.

48 Bennigsen und Lemercier-Quelquejay 1964, 1966 : 240, 1967 : 41/43. Zarevand 1926 : 96.

Kläy 1975 : 168-171.

47



Da Bögrüdelik im trockenen Bereich der inneranatolischen Steppentafeln
liegt (unter 300 mm Niederschlag pro Jahr), besteht die Hauptwirtschaftsform

im Trockenfeldbau von Cerealien (Zweifeldersystem mit jährlicher
Schwarzbrache). Ausdauer und Tüchtigkeit, ausgeprägte wirtschaftliche
Kooperation und Solidarität der Eingewanderten im Dorfverband sowie der
sinnvolle und konsequente Einsatz fortschrittlicher Landwirtschaftsmaschinen

förderten eine zunehmende Ausdehnung der Getreideanbaufläche auf
den ehemalien Steppenweiden. Diese erst ungefähr Mitte der 50er Jahre
durch die Aktivitäten der Bodenreformkommission zum Stillstand gebrachte
"Landnahme" ermöglichte eine starke Steigerung der Getreideproduktion.
Der Erlös aus diesen Erträgen (die Weizenpreise wurden längere Zeit
staatlich subventioniert und stabilisiert) und die Bevorzugung der Region
durch die türkische Regierung unter Menderes als Modell für die Steigerung
der Weizenproduktion (im Rahmen des US-Marshall-Planes), förderten den
Einsatz immer leistungsfähigerer landwirtschaftlicher Maschinen auf den
flachen, grossräumigen Feldern. Heute ist denn auch der gesamte Getreideanbau

und die Verarbeitung der Ernte in Bögrüdelik mechanisiert; eine
diesbezügliche Ausnahme bildet der Gartenbau, dem nur eine untergeordnete,

die weitgehende Selbstsubsistenz der Höfe unterstützende Funktion
zukommt. Das Dorf wurde auf diese Weise schnell zum Zentrum der
umliegenden anders-ethnischen Siedlungen, mit denen es in einer
landwirtschaftlichen Kooperative zusammengefasst ist.

Abb. 9: Uzbek-Tataren von Bögrüdelik beim Musizieren

48



Unterstützt und abgesichert wird der Getreideabbau, wie in den meisten
semiariden Gebieten Zentralanatoliens, durch die Viehzucht49. Beinahe jede
Familie verfügt über zwei oder mehr Milchkühe und 10-50 Schafe (entsprechend

den Niederschlagsverhältnissen und dem Angebot an Winterfutter),
die auf den Dorfallmenden und Stoppelfeldern von kurdischen Hirten aus
Dörfern der Umgebung in mehreren Herden auf die Weide geführt werden.
Im Gegensatz zu den krimtatarischen Siedlungen des Vilâyet Konya werden
wegen der Verbiss-Schäden kaum Ziegen, dafür aber Hühner und Truthühner,

Enten und Gänse auf jedem Hof gehalten. Die Erträge aus den
bewässerten Gärten (Gemüse, Rüben, Mais, Klee, Luzerne, Obst, Weiden
und Pappeln) ergänzen das Angebot an Nahrungsmitteln und ermöglichen
eine weitgehende Selbstversorgung der Haushalte; diese Produkte werden
aber im Gegensatz zu Getreide, Fleisch, Milchprodukten und Wolle kaum
vermarktet, da die Erträge auf den kleinen Parzellen zu gering sind.

Abb. 10: Buhärist-Frmen bei der Teezubereitung

49 Vgl. Wenzel 1937, Kläy 1971-1974b, 1978a-c, Filme EC 2029 - 2031, Huetteroth 1962.

49



Bögrüdelik bietet heute den Anblick eines typischen anatolischen
Steppendorfes mit allerdings auffallend regelmässiger Anlage von Höfen und
Häusern aus luftgetrockneten Lehmziegeln (kerpiç) und Holzfachwerk. Die
älteren und kleineren Häuser weisen traditionelle erdbedeckte Flachdächer
auf, während neuere Gebäude mit Ziegel- oder Wellblechdächern gedeckt
sind. Eine grosse Moschee mit reichverziertem Minarett und das Lager- und
Verwaltungsgebäude der Landwirtschaftskooperative überragen das Dorf.
Mehrere Wohnhäuser sind zweistöckig angelegt. Die Wasserversorgung des
Dorfes und die Bewässerung der kleinen Gemüsegärten, die dicht mit
Bäumen bepflanzt sind, werden durch die ergiebige Karstquelle, die über
eine Pumpstation den grossen Laufbrunnen (çe§me) und verschiedene
kleinere Brunnen speist, sichergestellt.

Bögrüdelik ist durch seinen regelmässigen Aufbau als neuere, vom Staat
für Muhacir geplante Siedlung zu erkennen. Ende des 19. Jhs. war Bögrüdelik

yaylasi eine kleine temporäre Sommersiedlung (yayla) der halbnomadischen

Kleinviehzüchter und Bauern des kurdischen Winterdorfes Hatirli; sie
wies nur vereinzelte feste Gebäude, Unterstände (oba) und Zelte auf. Im
Jahre 1909/10 (1328 n.H.) hatte das osmanische Einwanderungamt auf dem
Gelände dieses alten Sommerwohnplatzes die Neusiedlung für die tatarischen

Immigranten aus Westsibirien fertiggestellt und einen Teil der weitläufigen

Weidegebiete als Acker- und Weideland den Flüchtlingen zugeteilt.
Das neue Dorf wurde Re§adiye genannt und wuchs nach dem Zuzug einer
weiteren Gruppe sibirischer Tataren, welche in Me§rudiye provisorisch
angesiedelt worden waren, trotz anfänglicher Verluste durch Krankheiten,
Hungersnöte und Kriegstote schnell. 1923 erhielt es während der
Namensreformbestrebungen Atatürks wieder den alten Namen Bögrüdelik und wurde
durch seine damals günstige Lage an der Durchgangsstrasse auf halbem Weg
zwischen Ankara und Konya 1928 vorübergehend zum Hauptort des
Landkreises (ilçe, kaza) ernannt, was einen kurzfristigen Ausbau der Siedlung
nach sich zog; durch die erneute Verlegung des Verwaltungszentrum nach

Cihanbeyli noch im gleichen Jahr stabilisierte sich jedoch das Wachstum. In
den 30er Jahren wanderten einige Kurdenfamilien aus dem Osten zu,
etablierten sich als Bauern und bilden heute eine gut adaptierte Minderheit
(15%), die sich an das ethnisch homogene tatarisch-usbekische Milieu
angepasst hat. Zwischen 1952 und 1953 wurden vom Staat erneut Flüchtlinge
(6 Familien Balkantürken aus Bulgarien) in Bögrüdelik angesiedelt; sie
haben im Gegensatz zu den Kurden mit den Tataren wenig Kontakt und
bilden wirtschaftlich und kulturell eine noch immer stark isolierte Gruppe im
Dorf.

Die Usbeken-Tataren von Bögrüdelik scheinen in mehrfacher Hinsicht
eine bemerkenswerte Ausnahme unter den Muhacir-S\ed\em Anatoliens
darzustellen: Ihr wirtschaftlicher Erfolg und die Offenheit gegenüber
ökonomischen und technologischen Neuerungen stehen in scharfem Kontrast zur

50



konservativen Haltung in kulturellen und sozialen Belangen. Angestammte
Sprache und kulturelle Tradition und Eigenständigkeit werden erfreulicherweise

bewusst gepflegt, ohne dass dadurch der Anschluss an die türkische
Bevölkerung und Regierung vernachlässigt wird. In alljährlichen Theateraufführungen

in westsibirisch-tatarischer Sprache wird das jahrhundertealte
Epos der usbekischen Wanderungen nach Westsibirien und in die Türkei im
Dorf aufgeführt; es stösst auch bei den Jungen auf reges Interesse. Recht
deutlich scheint das Beharren im Traditionellen in den Sozialstrukturen der
Buhärist auf: Ihre Verwandtschaftsterminologie weicht markant von der
anatolisch-türkischen ab; sie scheint archaischer und damit näher am
Ursprung eines altaisch-turkischen Grundtypus' geblieben zu sein. Sie steht
auf jeden Fall den heutigen zentralasiatischen Turkvölkern wie Usbeken,
Kasachen u.a. näher als den anatolischen Türken50. Heiratsform und Wohnfolge

hingegen sind von den Vorschriften der Shari'a bestimmt und
unterscheiden sich kaum von denjenigen der Hanïfa-sunnitischen Türken. Im
Gegensatz zu anderen südrussichen und zentralasiatischen Turkvölkern in
Anatolien bestehen bei den Usbek-Tataren, den sibirischen Tataren und den
Kazantataren keine ausgeprägten Exogamievorschriften mehr. Das dürfte
wohl eindeutig auf den starken Einfluss der islamischen Religion und der
damit verknüpften Bevorzugung der Verwandtenehe bei den früh und gründlich

islamisierten Tataren zurückzuführen sein. Die autochthonen türkischen
Bevölkerungsschichten kennen im allgemeinen weder ausgeprägt endogame
noch exogame Gruppen; bei den Usbek-Tataren zeigt sich eine, wohl durch
die Isolation bedingte, "ethnische Endogamietendenz". Über 95% der
Mädchen und 90% der Männer verheiraten sich mit Partnern aus der
gleichen Ethnie im Dorf Bögrüdelik. Die Wahl eines Hanifa-sunnitischen
Partners ist präskriptiv (vgl. Kläy 1979 : 9-11).

Grundsätzlich werden die Usbek-Tataren von Bögrüdelik noch heute, 75

Jahre nach ihrer Einwanderung im Gegensatz zu den stärker assimilierten
krimtatarischen Muhacir von ihren türkischen und kurdischen Nachbarn als
Fremde empfunden und nicht als muhacir oder gögmen, sondern als ösbek
bezeichnet. Dazu dürften sowohl ihr enger wirtschaftlich-sozialer
Zusammenhalt und ihre kulturelle Eigenständigkeit als auch ihre fremdartige, stark
altaisch geprägte Erscheinung beigetragen haben.

50 Vgl. Kläy 1975 : 196f. Bush 1970. Krader 1963. Gr0nbech 1953. Während die türkische
Terminologie und die Verwandtschaftsbeziehungen als "deskriptives System" (nach
Morgan), als "bifurcate collateral" (nach R. H. Lowie) und als "sudaneisch" (nach G. P.

Murdock) bezeichnet werden können, ist das usbekisch-tatarische System als "lineal" (nach
Lowie), als "Lineage Pattern"-Typus (nach Dole) und dem "Eskimo-Typ" (nach Murdock)
zugehörig zu charakterisieren. Von besonderer Bedeutung ist u.a. die strenge Beachtung des

Kriteriums des relativen Alters und das häufige Ausserachtlassen des Generationskriteriums
zugunsten des relativen Alters sowie das auffallend reichhaltige Lexikon von Begriffen für
affinale Verwandte.

51



Abb. 11: Dorfzentrum von Mahmudiye/Çerkez-Kalehisar

4.4 Mahmudiye: Tscherkessen aus dem wesdichen Kaukasus

In der Nähe des älteren grossen einheimischen Bauerndorfes (Türk-)Kalehi-
sar51 in der Kaza Alaca (Vilâyet Çorum) liegt auf einer Hügelkuppe die
Muhacir-Siedlung Mahmudiye mit ca. 440 Einwohnern (1971) in 72 Höfen.
Seit längerer Zeit, in Anlehnung an das benachbarte ältere "Mutterdorf",
auch Çerkez-Kalehisar52 genannt, wurde das Dorf nach Aussagen seiner
ältesten Bewohner im Jahre 1887 von weit über 100 Familienverbänden
cirkassischer Emigranten auf zugeteiltem Land ohne staatliche Hilfe errichtet.

Das anfänglich für Mu/zac/r-Siedlungen recht grosse Dorf schrumpfte
aber in der Folge sehr rasch, weil sich viele der schon durch Krieg und Flucht
dezimierten und entmutigten Tscherkessenfamilien vom völlig ungewohnten

51 Die Bevölkerung von Kalehisar erinnert sich, ursprünglich einer zentralanatolischen Turk¬
menen-Konföderation (türkmen) angehört zu haben. Nach ihrer Sédentarisation (vermutlich
um die Mitte des 19. Jhs.) glich sie sich schnell der einheimisch türkischen Bauernbevölkerung

an, von der sie heute kaum mehr zu unterscheiden ist (vgl. zum Turkmenen-Begriff:
Huetteroth 1982 : 275f).

52 Zur Verwendung von Doppelnamen mit zusätzlichen Ethnonymen für Muhacir-Siedlungen
im nördlichen Kappadokien vgl. S. 26/27 dieser Arbeit.

52



Trockenfeldbau auf dem zu knapp bemessenen, steinigen und abschüssigen
Ackerland überfordert fühlten und in die Städte Çorum, Ankara und sogar
Bursa und Istanbul auszogen; dort bauten sie in der Regel kleine
Transportunternehmen mit den ihnen vertrauten Pferdefuhrwerken und Handwerksbetriebe

auf. In der Krisenzeit nach dem 2. Weltkrieg wanderten erneut
grössere Teile der inzwischen erstarkten Dorfbevölkerung auf der Suche
nach Arbeit in verschiedene städtische Agglomerationen ab.

Die Wirtschaftsform des Dorfes unterscheidet sich auch heute kaum von
derjenigen der benachbarten älteren Bauernsiedlungen (Kläy 1971-1974):
sie besteht zur Hauptsache im Trockenfeldbau von Getreide in Zweifelderwirtschaft.

Dieser ist infolge der hügeligen Lage und starken Parzellierung
der Felder kaum mechanisiert und muss zum grossen Teil mit den von der
anatolischen Bauernbevölkerung übernommenen traditionellen
Landwirtschaftsgeräten betrieben werden53. Die bewässerten Gemüse-, Obst- und
Pappelgärten sind infolge des spärlichen Grundwassers und der schwierigen
Morphologie nur sehr klein und dienen der Selbstversorgung der Haushalte.
Die recht diversifizierte Viehzucht (anatolische Torfrinder, Wasserbüffel,
Fettschwanzschafe, Angoraziegen und verschiedenes Geflügel) hingegen
ermöglicht eine Nutzung der ausgedehnten Dorfallmenden (mer'a), welche
in dieser Gegend - im Gegensatz zu den Steppengebieten Inneranatoliens -
angeblich durch ein Regierungsdekret aus dem Jahre 1936 nicht mehr für den
Ackerbau erschlossen und umgepflügt werden dürfen, und ergänzt die oft
gering ausfallenden Erträge der unsicheren Zweifelderwirtschaft. Die
Tscherkessen, welche in ihrer Gebirgsheimat intensiven Ackerbau (Kartoffeln,

Mais, Getreide), Pferdezucht und Milchwirtschaft betrieben hatten,
sind bei ihren türkischen Nachbarn für ihre ausgeprochene Vorliebe für
Mais, der im trockenen Zentralanatolien aber meist nur kümmerlich wächst,
und Hülsenfrüchte (bes. Linsen) bekannt.

Die tscherkessischen Muhacir sind heute durchwegs zweisprachig, doch
die Beherrschung ihrer ibero-kaukasichen Muttersprache, des abizaghçce,
verliert sich in der jüngeren Generation zusehends. Das Geschichtsbewusst-
sein ist rudimentär geworden, - man fühlt sich in erster Linie als "Türke" -
und nur noch ältere Dorfbewohner vermögen spärliche, oft ungenaue und
z.T. widersprüchliche Auskünfte über Herkunft, Stammeszugehörigkeit,
Emigration und Ansiedlungsgeschichte zu geben.

Die Muhacir von Mahmudiye / Çerkez-Kalehisar werden von ihren
türkischen und turkmenischen Nachbarn gôçmen (S. 12) oder çerkez genannt und
gehören der grossen westkaukasischen Sprachgruppe der Abizagh (türkisiert
Absak) an. Nach Aussagen der Dorfbewohner leben verwandte Absak-

53 Die wichtigsten traditionellen Landwirtschaftsgeräte sind in Kläy 1971 : 319-375 beschrie¬
ben und abgebildet. Ihre Verwendung wird in den Filmen EC 1799 (Kläy 1972), EC 1923

(Kläy 1974a), EC 1921 (Kläy 1974b) und EC 2028 (Kläy 1976) dokumentiert.

53



Gruppen in den folgenden der im nördlichen Kappadokien besonders
zahlreichen Tscherkessendörfer: Hamalli, Aptalbodu, Embrepinan, Hamam-
köyü, Karapinar, Havza und Haci(lar)han (S. 32). Sie dürften einen der
zahlenmässig grössten Verbände im Strom der westlichen ibero-kaukasi-
schen Einwanderer darstellen, neben den eigentlichen Abkhasen oder Abaza
(Gövren) und den Kuvak (Samsun), welche als sprachlich nicht verwandt
betrachtet werden, und den nah verwandten "Unterstämmen" der §apsig
oder §apsuch (Kirkdihm, Samsun), der Be§leney (Saracik, Kafurlu) und
Kabartay (Kapakli, Altinta§). Die Absak-Gruppe von Mahmudiye ist angeblich

im Jahre 1299 n.H. (1881/82), also für tscherkessische Emigranten recht
spät54, aus ihrer Heimat in der Nähe der Stadt Prablin (?)5S vor dem
Vormarsch der Russen, von welchen sie als awar*6 bezeichnet wurden, über
das Schwarze Meer südwestwärts in die osmanische Hafenstadt Samsun

geflohen. Dort trafen sie auf früher emigrierte und in Lagern provisorisch
untergebrachte Cirkassier, mit denen sie zwischen 1883 und 1887 in verschiedene

neue Siedlungen in Kappadokien verteilt wurden. Die Absak sind zwar
heute noch stark exogam, heiraten aber mit Vorliebe Partner sprachlich und
ethnisch verwandter Gruppen (Beçleney, §apsug, Kabartay) aus anderen
Dörfern oder Städten. Obschon mehr als 40% der Heiraten im Dorf
geschlossen werden, sind enge Verwandtenheiraten jeglicher Art (die im
sunnitischen Islam erlaubt bis erwünscht wären) noch heute strengstens
verpönt. Der zukünftige Ehepartner muss genealogisch mindestens sieben
Stufen von "Ego" in horizontaler und/oder vertikaler Richtung entfernt sein.
Bei Auswärtsheiraten werden Partner aus sprachlich nicht-verwandten ibero-
kaukasischen Ethnien in der Regel (und vor allem von den Absak-Männern)
den Türken und Kurden, aber auch etwa den tatarischen Muhacir vorgezogen.

Bei den einheimischen Türken der Umgebung sind die tscherkessischen
Muhacir, wie erwähnt, für ihre kriegerische und oft räuberische Vergangenheit

bekannt (Dostal 1971 : 194/195); berühmt ist auch die sprichwörtliche
Schönheit ihrer Frauen, deren - für türkische Verhältnisse - hohe soziale

Stellung und die enorme Höhe der geforderten Brautpreise (ba§lik: 1971:
15 000-25 000 LT), sowie die sicher wirtschaftlich motivierte, daraus
resultierende Vorliebe für den Brautraub (kiz kaçirmak: Dostal 1971 : 221f). Die
sehr streng beachtete Patrilokalität, ausgedehnte Exogamievorschriften und
stark ausgeprägte patriarchalische Strukturen der Grossfamilien im sozialen

54 Der stärkste Exodus der westlichen Cirkassier fällt schon in die Jahre 1859-1864: de Planhol
1968 : 258, Allen und Muratoff 1953 : 107/108.

55 Die erwähnte Ortschaft sollte nach den ungenauen Angaben der alten Informanten in
Nordwest-Azerbaijan liegen, konnte aber nicht identifiziert werden.

56 Diese ungenaue, wohl auf die frühe altaische Invasion der Hunnen und Avaren zurückge¬
hende Bezeichnung diente vermutlich der Abgrenzung der muslimischen Kaukasier von den

pauschal als "Tataren" bezeichneten Russlandtürken (vgl. Kläy 1975 : 25/26).

54



Bereich, verschiedene Essgewohnheiten (traditionelle Laibbrote, Vorliebe
für Maisgerichte u.a.) und die im Verschwinden begriffenen kaukasischen
Musik- (Akkordeon) und Tanzformen und Trachten werden neben der für
Türken völlig unverständlichen Sprache und einigen somatischen Merkmalen
(häufige Hellhaarigkeit und Helläugigkeit, grosse Statur, prominente Nase)
als Kennzeichen der tscherkessischen Muhacir aufgeführt.

Abb. 12: Absafc-Tscherkesse beim traditionellen Handharmonika-Spiel

4.5 Der Exodus der Sinkiang-Kazakhen

Mitglieder verschiedener zentralasiatischer Kazakhenverbände aus den Tien
Shan-Gebirgen, der südlichen Dschungarei und aus der Turfan-Depression
der westchinesischen Provinz Sinkiang57 gehören zu den spätesten turkopho-
nen Mw/iacm-Gruppen, die nach langen Irrwegen in der Türkei Asyl und eine
neue Heimat fanden. Rund dreissig Jahre vor der aufsehenerregenden Flucht

57 Nach Angaben der Kazakhenmuhacir in der Türkei stammen die meisten Kazakhen aus dem
östlichen Turkestan (dogu Türkistan) von der Abteilung der Kerey ab. Kleine Gruppen
gehören zu den Uvak und westlichen Nayman, während die Kongrät und Qypçak nicht
vertreten sind. Vgl. auch Anm. 74.

55



der Kirghisen Rahman Khul Khans 1978 aus dem Wakhan-Korridor
Ostafghanistans58 siedelten sich die letzten Überlebenden des tragischen und
verlustreichen Exodus' der Kazakhen in Istanbul und verschiedenen Städtchen
und Dörfern Anatoliens an. Die Geschichte der berittenen Viehzüchternomaden,

insbesondere ihr langjähriger Widerstand gegen russische und chinesische

Truppen und ihre denkwürdige Flucht über das winterliche tibetische
Hochplateau ist im Gegensatz zu den frühen Muhacir-Immigrationen recht
ausführlich publiziert und zum Teil von Chronisten aus den eigenen Reihen
festgehalten worden59. Die hier angeführten, zusätzlichen Informationen
stammen aus unpubliziertem Feldforschungsmaterial60 und haben nur
Hinweischarakter; da es um die Kazakhen in der Türkei in der Zwischenzeit
recht still geworden ist, vermögen einige der summarischen Hinweise
vielleicht das skizzenhaft entworfene Bild der türkischen A/u/iaari-Bewegungen
abzurunden und zu ergänzen.

Die Kazakhen sind heute noch darum bemüht, ihre eigenständige Kultur
und Sprache auch in der Türkei zu erhalten; dies fällt ihnen im Gegensatz zu
anderen Gruppen - den Kurden und Tscherkessen etwa - insofern leicht, als
die türkische Regierung61 sie als dem hypothetischen Typus der "Ur-Türken"
besonders nahestehende Verbände zu erkennen glaubte und im Rahmen der
politisch noch immer bedeutsamen nationalistisch-panturanistischen Ideologie

förderte oder doch wenigstens bis heute in ihrer kulturellen Eigenständigkeit
nicht unterdrückt hat.

Die zum Teil noch bis in die Mitte unseres Jahrhunderts vollnomadisch
gebliebenen altaischen und turkophonen Kazakhen Ostturkestans blicken
auf eine ausserordentlich wechselvolle Geschichte zurück. Ihr Unglück war
es, als Viehzüchternomaden, deren eigenständige Kultur und Wirtschaftsform

nur mit einem grossen Mass an Unabhängigkeit und Handlungsfreiheit
zu erhalten ist, wiederholt zwischen die Fronten zweier kommunistischer
Staaten, der UdSSR und der Volksrepublik China, geraten zu sein.
Grundsätzlich braucht die ausgeprägte Tendenz sozialistischer Staaten, starke
nomadische Verbände zu zerschlagen und zur Sesshaftigkeit zu zwingen, hier

58 Die Wakhan-Kirghisen gehörten im August 1978 (Taraki-Regime) zu den ersten Flüchtlin¬

gen aus Afghanistan, die im pakistanischen Gilgit-Tal eine vorläufige Zuflucht fanden (vgl.
Dor 1981 : 24f). Nachdem ihrem Wunsch, nach Alaska auszuwandern, nicht stattgegeben
wurde, erhielten sie 1982 Asyl in der türkischen Republik.

59 Oraltay 1961. Özgen o.J. Vgl. auch Clark 1954, Godfrey 1956. de Planhol 1968. Türkdogan
1969.

60 Das vorliegende Material wurde vom Autor während eines Feldforschungsaufenthaltes im
Sommer und Herbst 1972 in Salihh, Sultanhani, Ismil und Altay(köyü) zusammengetragen.

61 Die Asylgewährung an die Kazakhen 1953/54 fällt in die Regierungszeit der Demokratischen
Partei unter Menderes, welche panturanistischem Gedankengut nicht abgeneigt war. Kazak-
hen-Informanten aus Ismil behaupten, dass früher gestellte Asylgesuche aus Pakistan von
der Republikanischen Regierungspartei unter Inonü abgelehnt worden seien.

56



sicher nicht besonders hervorgehoben zu werden. Darüber hinaus versuchten
sowohl das zaristische Russland als auch die UdSSR mit allen Mitteln, die
geringsten Ansätze zu einem - von panturanistischen und panislamischen
Gedanken getragenen - Zusammenschluss der einst mächtigen zentralasiatischen

Turkvölker zu verhindern. Ausserdem war der Sinkiang noch im
20. Jh. eine unstabile, seit Jahrhunderten umkämpfte Grenzregion mit
ethnisch heterogener und oft wechselnder Bevölkerung.

1932 brach unter den ostturkestanischen (dogu Türkistan) Kazakhen im
Sinkiang, in der Region um Qomul (chin.: Hami), erneut heftiger Widerstand

gegen die chinesische Regierung aus, der in kürzester Zeit auch andere
turanische Gruppen der Provinz zu den Waffen greifen liess. Die UdSSR,
welche ihr Kazakhenproblem in deren Hauptsiedlungsgebiet, der SSR
Kazakhstan, auf eigene brutale Weise "gelöst" hatte62 und jegliche Ansätze
von Autonomiebestrebungen zentralasiatischer Turkvölker und Muslime
auch ausserhalb ihrer Landesgrenzen mit Gewalt zu unterdrücken entschlossen

war, unterstützte China mit Waffen und Truppen gegen die aufständige
Front der Uyguren, Kazakhen, Kirghisen, Tataren und Usbeken. Die Lage
wurde für die erbitterten Widerstand leistenden Freiheitskämpfer nach der
Hinrichtung vieler Stammesoberhäupter ab 1935 unhaltbar. So entschlossen
sich die Führer der 12 traditionellen Kazakhen-Stammesabteilungen an
einem geheimen Kuraltay zur Flucht. Über 18 000 Kazakhen flohen mit
ihrem Viehbestand im Winter 1935/36, von russischen Flugzeugen und
Panzern verfolgt, aus dem umstrittenen Sinkiang nach Südwesten in die
chinesische Provinz Kansu (Region Tungan; chin.: Tunhwang), wo sie einige
Zeit relativ ungestört blieben, weil China im japanisch-chinesischen Krieg
anderweitig beschäftigt war. Als sich aber die Lage für alle nichtchinesischen
Gruppen der Region nach 1939 wieder zu verschlechtern begann, und der
vom Gouverneur Scheng Schi-ts'ai begrüsste russische Einfluss wuchs,
entschlossen sich die inzwischen arg dezimierten Kazakhen erneut zur Flucht.
Sie hatten die Determination ihres russischen Erzfeindes, jegliche Ansätze
zum Wiederaufbau des von ihm zerschlagenen "Gross-Turkestan" zu
vernichten, richtig eingeschätzt. Die Emigration der Kazakhen westwärts durch
das winterliche Tibet, von russischen Armeen verfolgt, von tibetischen
Truppen verraten und von Kälte und Höhenkrankheit gepeinigt, ist ein
grauenvolles Epos, das von den wenigen überlebenden älteren Kazakhen im
türkischen Asyl in eindrücklichster Weise geschildert wird.

1940 gelangten klägliche Überreste der geflüchteten Kazakhen in den
englisch verwalteten Kaschmir, wo sie sich ein halbes Jahr lang aufhielten
und erholten, bevor sie sie im Hanifa-sunnitischen Milieu des Punjab nieder-

62 Die rücksichtslose und weitgehend inkompetente Sédentarisation der Kazakhen auf dem
Gebiet der SSR Kazakhstan kostete während des ersten Fünfjahresplans 1928-32 mehreren
Millionen von Kazakhen das Leben (Hungersnöte, Verfolgungen, bewaffnete Konflikte).

57



Hessen. Dort siedelten sie sich im städtischen Bereich der Region
Rawalpindi/Hyderabad an; sie etablierten sich vor allem in Handwerk und
Kleinhandel und bauten in kurzer Zeit eine blühende Lederverarbeitungs- und
Filzindustrie auf. Während sich ein Teil der Kazakhen im Laufe der Jahre in
die verschiedensten islamischen Staaten des Nahen Ostens zerstreute, blieb
der Hauptharst bis zu seiner endgültigen Übersiedlung in die Türkei (1953)
im Punjab.

Abb. 13: Kirghise (links) und Sinkiang-Kazakhe aus Sultanhani beim
Betrachten eines "National-Geographic"-Artikels (Nov. 1954)
über den kazakhschen Exodus unter Qali Beg (Bild).

Unterdessen waren im Srinagar-Tal des Kaschmir erneut Kazakhen-
Flüchtlinge aus dem Sinkiang eingetroffen. Sie hatten sich nach dem Kur-
altay von 1935 der ersten Auswanderung nicht angeschlossen; ein 1944 im Iii-
Gebiet erneut ausgebrochener Kazakhen-Aufstand (von Uyguren
unterstützt) war aber im September 1949 durch die kommunistische Machtübernahme

der chinesischen Provisorischen Volksregierung im Sinkiang endgültig

gescheitert. Erneut versammelten sich 1950 an die 4 000 Kazakhen-
Familien mit über 15 000 Individuen aus dem Tien Shan-Gebiet zu einem
Kuraltay in Barkol (chin: Chensi), wo die Stammesführer beschlossen, im
März über die südlichen Pässe auf den indischen Subkontinent zu flüchten
und sich der Verfolgung durch die neue kommunistische chinesische Regie-

58



rung zu entziehen. Vor der Flucht wurden sie jedoch von einem massierten
chinesischen Angriff auf Barkol überrascht und 3/4 der versammelten 15 000
Leute in die Berge zerstreut, gefangen oder getötet. In Timurlik fanden sich
die überlebenden Restgruppen unter Qali Beg (çentekey/barki-Unterstamm)
aus der Urumchi-Region (Tihwa) und Sultan Sheriff (iteleltohtagul-Unter-
stamm) aus Barkol zusammen und verbrachten mit ihren reduzierten Herden
den Winter 1950/51. Im Frühjahr durchzogen sie Tibet unter grossen Verlusten

durch ihre Verfolger und die Höhenkankheit, und schliesslich erreichten
nur etwa 350 Kazakhen den Kaschmir bei Pangong Tso.

Ende 1952 erliess die Türkei ihr Asylangebot, was sowohl die "Punjab-
Kazakhen" als auch die neu eingetroffenen Verbände aus dem Kaschmir63

veranlasste, bis 1954 in mehreren Gruppen nach Istanbul zu reisen, wo sie

vorerst in Auffanglagern untergebracht wurden. Die türkische Regierung
bemühte sich in der Folge um einigermassen geeignete Ansiedlungsplätze
und Beschäftigungen für ihre neusten Muhacir. Dabei wurde nach Möglichkeit

auf die Wünsche der Kazakhenfamilien Rücksicht genommen. Die
kleine Gruppe aus dem Kaschmir wurde in unterschiedlichem Verhältnis mit
den ihnen nahe verwandten Verbänden aus dem Punjab gemischt und in
verschiedenen Siedlungen der Türkei untergebracht; die über 2000 Kazakhen

konnten aber zu der Zeit von der türkischen Regierung schon nicht mehr
gemeinsam an einem Ort angesiedelt werden: während zwei der in den 50er
Jahren entstandenen Neusiedlungen, in Zengen und Kayseri64, von den
Kazakhen schon nach relativ kurzer Zeit aufgegeben wurden, weil die
ehemaligen Viehzüchternomaden im ungewohnten Trockenfeldbau keine
Zukunft sahen und nach Istanbul in das Lederverarbeitungsgewebe auswanderten,

vermochten sich die anderen neuen Agglomerationen mit mehr oder
weniger Erfolg zu halten: Viele Familien aus dem Punjab hatten sich ja in der
Leder- und Filzbearbeitung schon in Pakistan profiliert, und sie nahmen
demzufolge diese Beschäftigung auch in ihrer neuen Heimat wieder auf. Das
Istanbuler Quartier Zeytinburnu beherbergte 1972 mehr als 500 Kazakhenfamilien

mit über 2000 Leuten; sie stellen hauptsächlich Lederwaren für den
Tourismus her, welche sie in eigenen Läden im grossen Bazar vertreiben.
Das anfänglich recht kleine Quartier (mahalle) wuchs durch den fast
ununterbrochenen Zuzug von Kazakhenfamilien aus den ländlichen Siedlungen
Anatoliens stark an. Viele jüngeren Familien verbringen überdies den Sommer

im "angestammten" Dorf, wo sie begrenzten Trockefeldbau und Schafzucht

betreiben, ziehen aber im Winter nach Zeytinburnu.

63 Die früher geflüchteten Kazakhen aus dem Punjab zählten bei ihrer Übersiedlung in die
Türkei an die 1700, die späteren Verbände unter Qali Beg und Sultan Sheriff nur 350
Individuen.

64 160 Familien aus Kayseri und 30 Haushalte aus Zengen (bei Konya-Eregli) wanderten vor
1964 ausnahmslos nach Istanbul-Zeytinburnu ab.

59



Eine zweite städtische Siedlung wurde in der Kurtuluç mahallisi (gögmen
mahallie), einem neuen Quartier der westtürkischen Stadt Salihh65, (Vilâyet
Izmir, Kaza Manisa) errichtet. Sie war 1952 für vertriebene bulgarische und
jugoslawische Türken erstellt und 1954 auch einer kleineren Gruppe
handwerklich begabter Kazakhen zur Verfügung gestellt worden66. Auch diese
sind heute hauptsächlich in der Lederverarbeitung beschäftigt und betreiben
keinerlei Ackerbau oder Viehzucht67. Die Abwanderung nach Istanbul war
anfänglich auch aus dieser Siedlung recht gross.

Ländliche Siedlungen für die kazakhischen Muhacir entstanden im Vilâyet
Konya 1955 in der Altay mahalle von Ismil und 1957 in der Türkistan- oder
Gögmen mahalle von Sultanhani68. Denjenigen ehemaligen Viehzüchternomaden,

welche sich in der Landwirtschaft versuchen wollten, stellte die
Regierung pro Person 40-50 Dekar Trockenfeldbauland zum Cerealienan-
bau zur Verfügung. Kleinste Schaf-, Ziegen- und Rinderbestände sollten die
Selbstversorgung der Haushalte garantieren. Die Kazakhen tun sich jedoch
in der ungewohnten Landwirtschaft sehr schwer, und keine einzige Familie
kann oder will von ihren Erträgen leben. Die heute noch in den ländlichen
Siedlungen verbliebenen Gruppen sind daher ohne Ausnahme mit Leder-
und Kunstfasernäherei beschäftigt und stehen in vielfachen wirtschaftlichen
Beziehungen mit ihrem Verteiler- und Produktionszentrum in Zeytinburnu/
Istanbul. Der Versuch, in der W/ayef-Hauptstadt Konya Touristenläden
aufzuziehen, schlug in den 60er Jahren fehl, so dass noch 1972 beinahe die

ganze Produktion im Bazar von Istanbul vermarktet wurde.
Als einziges neues Dorf entstand auf einem hügeligen, spärlich besiedelten,

trockenen Hochplateau am Fuss der Taurus-Ketten zwischen Uluki§la
und Nigde die Siedlung Altay (köyü) 1955/56. Die vom türkischen Staat
erreichtete Agglomeration ist auf den ersten Blick durch die Konstruktion
der Häuser aus gemauerten Bruchsteinen und durch die regelmässigen
Ziegel-Giebeldächer von der einheimischen Lehmziegel- und Flachdachbauweise

zu unterscheiden. Ausserdem weisen die regelmässigen Haus- und
Gartenparzellen sowie die Streifenfluren auf ein Muhacir-Dori hin69. 1972

65 Salihh wies 1972 bei einer Gesamtbevölkerung von ca. 35 000 Einwohnern eine gemischte
Muhacir-Population von ca. 2000 Individuen in den gögmen mahalle auf.

66 Die Kurtuluç mahallisi von Sahhli wurde für späte türkische Rückwanderer aus Bulgarien (s.
S. 20) und Jugoslawien 1952 errichtet und 1954 für ca. 1000 Kazakhen erweitert. Von dieser
Gruppe wanderte aber ebenfalls der grösste Teil nach Istanbul ab, so dass 1972 nur noch
etwa 300 Individuen ihren Wohnsitz in Salihh hatten (vgl. auch Türkdogan 1969).

67 Als Kuriosum sei erwähnt, dass der ehemalige Stammesführer (Q)ali Beg eine Stute mit
Fohlen in Salihh hält, um auf das traditionelle "Nationalgetränk" kumys (vergorene und
fermentierte Stutenmilch) nicht verzichten zu müssen. Eine Sondergenehmigung der
säkularisierten türkischen Regierung ermächtigt ihn, nach seinen eigenen Aussagen auch, nach
Ende der Laktationsperiode das Fohlen zu schlachten und sein Fleisch zu konsumieren, was
der ETam/a-sunnitischen Shari'a widerspricht.

68 Vgl. zu der Namensgebung S. 30.

69 Vgl. zum Problem Steifenfluren S. 32-35.

60



Abb. 14: Sinkiang-Kazakhenfrauen beim Ledernähen in der Altay mahalle
von Ismil

61



lebten ca. 1100 Kazakhen70 in dieser modernen, elektrifizierten Siedlung; sie

hatten bei ihrer Ansiedlung 30 Dekar Land pro Kopf der Bevölkerung
erhalten, welches sie in den ersten Jahren durch einheimische Türken der
Umgebung in Halbpacht (ortak) bewirtschaften liessen. Heute ist die
Landwirtschaft voll mechanisiert, während eine bescheidene Schafzucht sowie
kleine bewässerte Gärten und Obstbaumpflanzungen nur der Selbstversorgung

der Haushalte dienen. Obschon ein grosser Teil vor allem der jungen
Familien ganz oder halbjährlich (im Winter) in Istanbul oder als Fremdarbeiter

im Ausland arbeitet71, werden auch im Dorf selbst noch in jedem
Haushalt Mützen, Taschen, Hüte und Handschuhe aus Leder hergestellt und
im Herbst an Ankäufer veräussert. Die starke Anwanderungstendenz der
Kazakhen in städtische Agglomerationen wird anhand der Tatsache deutlich,
dass 1955/56 zwar 160 Familien in Altayköyü angesiedelt wurden, 1972 aber
immer noch nur 163 Familien mit ca. 1100 Individuen (von denen im
Winterhalbjahr ausserden über die Hälfte in Istanbul weilt) registriert waren.

Abb. 15: Dorfansicht der neueren Muhacir-Siedlungen für Sinkiang-Kazak-
hen: Altayköyü (Nigde).

70 Offizieller Zensus von 1965: 728 Einwohner.
71 Der Anteil der späten Muhacir an den türkischen Fremdarbeiterquoten ist für Anatolien

unverhältnismässig hoch (Dänemark, BRD).

62





Obschon die Kazakhen versuchen, an ihrer angestammten Kultur festzuhalten,

sind die türkischen Einflüsse im Alltagsleben recht stark geworden.
Musik und Tänze sowie das Tragen traditioneller Kostüme sind weitgehend
auf die "Folklore"-Darbietungen an den jährlichen Versammlungen in
Adana beschränkt; die jüngeren Kazakhen sind durchwegs zweisprachig.
Am besten haben sich noch die Verwandtschaftsbezeichnungen und die von
den anatolisch-türkischen erheblich abweichenden Sozialstrukturen erhalten
(Heirat, Erbgesetze, hohe Stellung und Patriarchalität der Nachkommen aus
adeligen Stammesführerfamilien). Wie andere Muhacirgruppen heiraten die
Kazakhen in der Türkei ausschliesslich unter sich: über 90% der - oft noch
von den Eltern arrangierten - Ehen werden unter Kazakhen geschlossen; die
ethnisch nahestehenden Nogai-Tataren, Kirghisen, Usbeken72 und Krimtataren

werden als Heiratspartner in dieser Reihenfolge bei den seltenen
"Fremdheiraten" den einheimischen Türken und Kurden vorgezogen.
Gleichzeitig aber halten die Kazakhen (besonders die Mitglieder der adeligen

Familien73) noch heute streng an der komplizierten traditionellen Stam-
mes-Exogamie fest74. Die Kontrolle diesbezüglicher Vorschriften untersteht
in der Regel den ehemaligen Stammesführern und ihren Nachkommen und
setzt ein reiches genealogisches Wissen voraus, welches seinerseits ein hohes
Mass an Autorität bewirkt.

72 In vielen tatarischen Mn/iocir-Siedlungen (bes. der Nogai-Tataren um Kulu) und -Stadtquar¬
tieren leben einzelne Familie zentralasiatischer Turkvölker, welche - meist über den Weg
durch die arabische Hid[az-Region - zu verschiedenen Zeiten in die Türkei auswanderten.

73 Zur traditionellen Sozialstruktur der Kazakhen vgl.: Bacon 1958, Krader 1966, Sinor 1953,
1969.

74 Die Genealogie der Kazakhen reicht grundsätzlich in die Zeit der turko-mongolischen
Horden der Dschingis-Khaniden, ins 13./14. Jh., zurück. Aus den turko-tatarischen Verbänden

der "weissen" und "goldenen Horde" dürften sich im Verlaufe des 15./16. Jhs. die
Kazakhen als eigenständige turkophone Ethnie herausgebildet haben (vgl. dazu Kläy 1975 :

26-35). Nach Angaben der kazakhischen Informanten in der Türkei, spalteten sich aus dem
"Urverband" der ügyüz die Abteilungen der uluyüz, ortayüz und kiçiyûz ab: die ortayüz
gliederten sich in die (z.T. mit mongolischen Stammesnamen bezeichneten!) fünf
Hauptgruppen der kereyi, nayman, uvak, kongrät und qypçak. Die ostturkestanischen Kazakhen
gehörten in der Hauptsache zu den 12 Unterstämmen der Kereyi: centekey, çadik, karaqaz,
itele, molku, saribaz, çuvaraygir, çereuçi und çastaban sollen heute in der Türkei vorhanden
sein (die Reihenfolge entspricht in etwa ihrem zahlenmässigen Anteil!), während die
kü(y)önsadak, merkit und çiymoyun (kultaybolat?) nicht vertreten sind. Die grösseren dieser
Unterstämme sind ihrerseits in weitere Fraktionen gegliedert, so z.B. centekey in pazarqul,
barki, çakabay u.a. Während im Sinkiang sogar Heiraten innerhalb einer der 12 Abteilungen
der Kereyi vollständig untersagt gewesen sein sollen, wird die Stammesexogamie in der
Regel in der Türkei nicht mehr so streng gehandhabt (Einfluss der türkischen Hanîfa-Sharï'a
auf die geringe Kazakhenpopulation), wobei eigentliche Verwandtenheiraten immer noch

strengstens verpönt sind.

64



4.6 Nogaitataren am Grossen Salzsee

Nördlich des alten türkischen Winterdorfes Kulu an der Nordwestspitze des

grossen inneranatolischen Salzsees (Tuz gölü) liegen in einem Halbkreis
zwischen ausgebauten kurdischen und türkischen Sommersiedlungen75 sechs
Muhacir-Dörier mit mehrheitlich nogaitatarischer Bevölkerung. Die
erstaunlich geschlossene und grosse Muhacir-Kolonie wurde nach Aussagen
der Einheimischen zwischen 1858/59 (Akinköyü) und 1904 (§ekerköyü/
Gül§ehir?) ohne grosse Beteiligung des osmanischen Staates auf den riesigen
semi-ariden und dünn besiedelten Steppenflächen des Tuz gö/ü-Gebietes von
Emigranten aus den nordkaukasischen Steppen der Kuban- und Kuma-
Terek-Region gegründet. Diese Nogaier dürften Splittergruppen einer
ehemals mächtigen tatarischen Horde, der "Grossen Nogai" aus den ponto-
kaspischen Steppen darstellen. Die Ethnogenese der Nogai ist ausserordentlich

komplex, geht aber grundsätzlich auf die Verschmelzung mongolischer
und turko-tatarischer Verbände unter den Dschingis-Khaniden zurück76. Ihre
Konsolidierung erfolgte unter dem mächtigen Heerführer Emir Nogai -
einem Abkömmling der Aristokratie der "Goldenen Horde" - gegen Ende
des 13. Jhs. Die kurzlebige und heterogene Nogai-Konföderation brach aber
schon bald wieder auseinander; sie war jedoch unzweifelhaft an der Formierung

der Kasan- und Astrachan-Tataren beteiligt, ging zum Teil im späteren
Krimchanat auf und schuf den Grundstock des Chanates Sibir und der
"Weissen Horde" in Westsibirien. Nogaiische Elemente dürften ausserdem
zur Entstehung der Kazakhen, Karakalpaken, Usbeken und weiterer turko-
phoner Ethnien Zentralasiens beigetragen haben. Restgruppen von
Nogaitataren blieben aber auch weiterhin als politische und ethnische Formationen
in den ponto-kaspischen Steppen als unstete und kriegersche Viehzüchternomaden

bestehen. Im 17. Jh. spalteten sie sich in die "Kleinen Nogai"
(kassai), welche aus Westsibirien über die Nordkrim bis in die bulgarische
Dobruca und die Türkei zogen, und in die "Grossen Nogai" (urus) auf.
Letztere waren jahrhundertelang zwischen verschiedenen Mächten hin- und
hergerissen und zersplitterten infolge ständiger Auseinandersetzungen mit
russischen Kosaken und Cirkassiern einerseits und Kalmüken und Kazakhen
andrerseits in kleine Verbände: eine westliche Gruppe liess sich in den
Steppen am Unterlauf des westkaukasischen Flusses Kuban und eine östliche
Abteilung im Nordostkaukasus an Kuma und Terek nieder. Von Russland
beständig bedrängt, flüchteten schon ab Ende des 18. Jhs. viele Nogaier der
Nordkrim im Gefolge der Krimtataren in die osmanischen Gebiete auf dem
Balkan und nach Anatolien (Menges 1968 : 37f. Howorth 1880 : lOlf). Die

75 Zum Ausbau von temporären Sommerwohnplätzen auf den extensiv genutzten Steppenwei¬
den zu Dauersiedlungen vgl. Huetteroth 1969 : 68f und Kläy 1975 : 96-98).

76 Zur Ethnogenese der Nogaitataren vgl. Kläy 1975 : 33-35, 42-45.

65



grössten Auswanderungswellen von Nogaitataren aus dem Kuban- und
Kuma-Terek-Gebiet wurden aber während des Krimkrieges und der Eroberung

des Kaukasus 1859-64 registriert: tausende emigrierten mit ihren
früheren Feinden - aber auch muslimischen Glaubensbrüdern -, den Cirkas-
siern, in die Türkei.

Die Nogaier der Region Kulu gehören zu den prominenten Stämmen der
Çemboyluk und Çetsan77 und sprechen einen - heute stark mit anatolisch-
türkischen Vokabeln durchsetzten - tatarischen Dialekt aus der nordwestlichen

oder Qypgak-Gr\ipy>e der Turksprachen78. Sie stehen damit sowohl
sprachlich als auch infolge ihrer stark altaisch geprägten Somatik und ihrer
nomadischen Wirtschaftsform den zentralasiatischen Turkvölkern, insbesondere

den Kazakhen, Karakalpaken, Kirghisen und Usbeken bedeutend
näher als ihren Nachbarn, den Krimtataren79. Daher werden sie bis heute von
den türkischen Bauern als fremdartig empfunden und als tatar oder nogai
bezeichnet. Diese Ethnonyme verwenden die Nogaier - im Gegensatz zu den
Krimtataren, welche sich kirimtürk(ler) nennen - durchaus auch für sich
selbst. Sie fühlen sich zwar als Turkvolk mit den Krimtataren verwandt,
unterscheiden sich aber im grossen und ganzen sprachlich, kulturell und
somatisch von den letzteren, von welchen sie anfänglich als primitive Nomaden,

oberflächliche Muslime und "Pferdefleischesser" verachtet wurden.
Diese Animosität verlor sich aber in der Türkei rasch; in Kirkkuyu z.B. ist
schon vor 1920 eine grössere Gruppe von Südkrimtataren, welche sich in
Balike§ir bei Bursa provisorisch angesiedelt hatte, freiwillig zugezogen und
hat sich an die Nogaier assimiliert. Die exogamen Nogaitataren heiraten im
allgemeinen noch heute unter sich (bis 80% der Heiraten im Dorf, ca. 20%
mit Tataren aus den benachbarten Siedlungen oder zentralasiatischen
Türken), haben sich aber in einigen Dörfern bis zu einem gewissen Grad mit
später zugesiedelten Krim- und Dobruca-Tataren vermischt, was ihre stark
altaisch geprägte Somatik heterogener werden liess.

Die "Grossen Nogai" (mit ihren Hauptabteilungen Çemboyluk, Çetsan
und Yeti§kul) waren seit ihrer Konsoliedierung als heterogenen
Stammeskonföderation im 13. und 14. Jh. in den Steppengebieten zwischen dem
Schwarzen Meer und der Kaspisee auch nach ihrer Zersplitterung - und im
Gegensatz zu den meisten anderen "russischen" Tatarengruppen - ihrer

77 Bei Howorth 1880 II : 1043 Yedissan und Yembulad.
78 Zur Gliederung der Turksprachen vgl. u.a. Krader 1966. Poppe 1963, Kläy 1975 : 18-23.
79 Die Nogaier hatten mit den Kulturtraditionen verwandter türkischer Pferdezüchternoma-

den, wie etwa der Kazakhen Zentralasiens, erstaunlich viele Züge gemeinsam: Sie waren
oberflächlich islamisiert, züchteten vor allem Pferde und Schafe; sie assen Pferdefleisch,
bereiteten kumys aus vergorener Stutenmilch als beliebtestes Getränk zu und kannten ein
auch unter den Kazakhen und sibirischen Tataren verbreitetes brotartiges in der Pfanne
gebratenes Gebäck baursak.

66



traditionellen schweifenden und kriegerischen Lebensweise als vollnomadische

Pferde- und Schafzüchter und dem Handel mit Wolle, Fellen und Vieh
über Jahrhunderte treu geblieben. Ihre teilweise Sédentarisation fällt erst in
das 19. Jh.: verschiedene Verbände der westlichen Çemboluk und Çetsan

zogen sich Ende des 18. Jhs. aus den Gebieten des besiegten Krimchantes an
den auf russischem Territorium liegenden Kuban zurück, wo sie aber durch
heftige Auseinandersetzungen mit mongolischen Kalmüken und westlichen
Cirkassiern geschwächt und bald von russischen Kosaken zerstreut wurden.
Die verbleibenden Splittergruppen mussten sich niederlassen und dem
Ackerbau zuwenden (Trockenfeldbau von Weizen und Hirse); mit den
erheblick reduzierten Viehbeständen wurden nur noch sommerliche Wanderungen

durchgeführt. Die östlichen Çemboyluk und Çetsan an Kuma und
Terek in Küstennähe der Kapisee blieben dagegen noch längere Zeit als

halbnomadische Pferdezüchter, welche halbjährliche Wanderungen
zwischen den ihnen zugewiesenen Sommer- und Winterweidegebieten unternahmen,

ihrer traditionellen Wirtschaftsform wenigstens teilweise treu (Kläy
1975 : 211-217).

Die Nogaier der Region Kulu dürften, nach vereinzelten Angaben aus
ihrer äusserst rudimentären oralen Tradition zu schliessen, aus der halbsess-
haften Schicht der östlichen Gruppen stammen. Sie erinnern sich nicht mehr
an eine vollnomadische Wirtschaftstradition in ihrer Heimat, sondern an eine
Lebensweise als mehrheitlich sesshafte Viehzüchter und Ackerbauer. Sie

lebten in Dörfern aus festen Lehmziegelhäusern mit Steinfundamenten (und
nicht mehr in den traditionellen Kamelhaarjurten) und bezogen ihre
Sommerweidegebiete mit Zelten. Besonders bekannt wurden sie durch die Zucht
hochwertiger Reitpferde. Kuh- und Pferdemilch waren bedeutende Bestandteile

der täglichen Nahrung, während die zahlreichen Fettschwanzschafe (die
den Hauptreichtum der Nogaier darstellten) und die Ziegen kaum gemolken
wurden.

Im Gegensatz zu den späten Afw/iaaV-Ansiedlungen des 20. Jhs. leistete
der osmanische Staat bei der Gründung der ersten Nogaierdörfer in der
Region um Kulu kaum Hilfe. Dadurch blieb den Einwanderern wohl ein
recht grosser Freiraum bei der Wahl ihrer Siedlungsplätze; andrerseits
konnten sie aber keine Linderung der oft grossen Notstände in der ersten
Zeit der Ansiedlung erwarten80: die ersten Gruppen der Çemboyluk- und
Çetsan-Nogai verliessen ihre Heimat um 1860 und flüchteten über das
Schwarze Meer auf den Balkan und nach Anatolien, wo ihnen Siedlungsge-

80 Während sich die inneranatolischen Nogaier recht schnell und erfolgreich etablieren konn¬

ten, schlugen frühe Ansiedlungsversuche in schlecht erschlossenen Gebieten wie z.B. in der
Çukurova (Ceyhan-Adana-Gebiet) fast vollständig fehl. Unzählige Nogai-Muhacir kamen in
dieser versumpften und malaria-verseuchten Küstenebene ums Leben. Vgl. Eberhard 1967,

Kläy 1975 : 134.

67



biete in der Nähe der Städte Kulu, Ankara, Samsun und Adana zugewiesen
wurden. Eine Gruppe der auch nach der Flucht noch äusserst mobilen
Nogaier (als leidenschaftliche Pferdezüchter hatten sie ihre Reittiere
mitgebracht) entschied sich nach Rekognoszierungen in Inneranatolien für die
Niederlassung im Bereich der grossen, dünn besiedelten Steppentafeln nördlich

des Grossen Salzsees; diese Landschaft erinnerte sie an ihre heimatlichen
Weidegebiete und schien ihnen für eine erfolgreiche Weiterführung ihrer
angestammten Wirtschaftsform, der extensiven Pferde- und Schafzucht,
geeignet. Als älteste Dörfer werden Akin Köyü (Çemboyluk-iVogai; 1275

n.H.: 1858/59), Köstengil (1303: 1885/86) und Seiyitahmet(li) (Çetsan)
erwähnt. Später kamen verwandte Gruppen - zum Teil auf Aufforderung der
Angesiedelten oder infolge pan-türkischer Propaganda und russischer
Verfolgung - nach und Hessen sich in den schon gegründeten und in neuen
Dörfern nieder (Mandira, Abdül Gedik, 1305-08 : 1877-1890/91; Kirk-
kuyu, 1313: 1895/96 und §eker Köyü). Verschiedenen Flüchtlingsgruppen
waren vom Staat Siedlungsgebiete in der Nähe von Ankara zugewiesen
worden; sie zogen es jedoch vor, sich im Dorfverbund um Kulu niederzulassen.

Die Landnahme der Muhacir war am Anfang recht unkontrolliert und fand
auf Kosten der alten kurdischen und türkischen Weidegebiete statt. Die
Nogaier verwendeten in der Türkei schon sehr früh eiserne Karrenpflüge mit
Pferdegespannen und vierrädrige Pferdewagen, was sie nach einer gewissen
Zeit zu erfolgreichen und expansionsfähigen Trockenfeldbauern werden
Hess; ihre wirtschaftliche Haupttätigkeit bestand jedoch noch während langer
Zeit in der angestammten Schaf- und Pferdezucht. Erst nach dem Ende des
2. Weltkrieges verlor, durch die in diesen Gebieten besonders stark und
wirkungsvoll einsetzende Mechanisierung und Ausweitung des Trockenfeldbaus,

die Pferdehaltung und auch die Schafzucht rasch an Bedeutung. Nach
1960 wurden kaum mehr Reitpferde gehalten. Heute unterscheiden sich die
Mischwirtschafts-Dörfer (Ackerbau/Viehzucht) der Nogaier ökonomisch
nicht mehr von den türkischen und kurdischen Siedlungen der Umgebung.
Sie zeigen eine fortschreitende Assimilation, indem sie in neuerer Zeit
andersethnische Gruppen (Krimtürken in §ekerköyü, zentralasiatische
Kazakhen, Kirghisen und Usbeken81 in Akin und Kirkkuyu, einheimische
Türken in Mandira; Kurden in Köstengil) in geringer Zahl aufgenommen
haben, ohne aber ihre altaisch geprägte Fremdartigkeit den Einheimischen
gegenüber vollständig verloren zu haben.

81 Einzelne Familien aus verschiedenen zentralasiatischen Turkvölkern, welche im Laufe des

20. Jhs. ihre Heimat aus politischen oder wirtschaftlichen Gründen verlassen hatten und in
der Regel über den arabischen Hid[az in die Türkei gelangten, liessen sich interessanterweise
in den nogaitatarischen Dörfern um Kulu nieder. Deren Bewohner standen ihnen aufgrund
ihrer Sprache und vor allem wegen ihrer ausgeprägt altaischen Somatik offensichtlich am
nächsten.

68





5. Abschliessende Bemerkungen

Die Ansiedlung der Muhacir, deren Einwanderung die grösste europäische
Flüchtlingsbewegung des 19. Jhs. darstellt (Huetteroth 1982 : 235), hat
neben der endgültigen Sédentarisation der anatolischen Nomadenverbände
und dem verstärkten Ausbau ehemaliger Sommerwohnplätze (yayla) in feste
Siedlungen wesentlich zur Rekolonisierung und Resedentarisierung des
westlichen und zentralen Anatolien (de Planhol 1975 : 288) und zur Verdichtung

des Siedlungsnetzes beigetragen. Mit Hilfe der Muhacir gelang es

ausserdem, die von den vertriebenen kleinasiatischen Griechisch-Orthodo-
xen verlassenen Wohn- und Wirtschaftsräume innert kurzer Zeit wieder zu
besiedeln und zu beleben82. Ihr Anteil an der späten Erschliessung der dünn
besiedelten Beckenebenen bleibt ein dauerhafter Verdienst für die neuere
wirtschaftliche Entwicklung der Türkei. In der Regel waren die Einwanderer,

unabhängig von den klimatischen Unterschieden der Ansiedlungsge-
biete, von vornherein vorwiegend auf den Ackerbau festgelegt. Da die
verfügbaren Flächen, besonders in den Ebenen und Plateaulandschaften
Anatoliens der mechanischen Landwirtschaft zugänglich und die Balkantürken

und Krimtataren zudem mit fortschrittlichen Methoden des Ackerbaus
von ihrer Heimat her vertraut waren, ist ihr Beitrag zur Modernisierung der
türkischen Landwirtschaft und zur Ausdehnung des Getreide-Trockenfeldbaus

nicht unbedeutend (Huetteroth 1982 : 238/239). Die Muhacir waren im
Durchschnitt fortschrittlicher als die einheimischen Anatolier, wobei ihre
wirtschaftliche Entwicklung weitgehend von den unterschiedlichen
Bedingungen ihrer Ansiedlung und damit auch vom Glück abhängig war. Das
regionale Ungleichgewicht in der Bevölkerungsverteilung Anatoliens wurde
durch ihr Auftreten allerdings nicht korrigiert; die ausgeprägten traditionellen

demographisch-wirtschaftlichen Gefälle und die daraus resultierenden
Bevölkerungsverschiebungen Ost - West, Gebirge - Becken (Land - Stadt)
und Binnenland - Küste konnten durch die Muhacir nicht reversiert werden
(vgl. dazu Huetteroth 1982 : 492f und Fig. 116).

Trotz starker Assimilierungszwänge haben die meisten Einwanderergrup-
pen nach Möglichkeit, aber doch in äusserst unterschiedlichem und in der
Regel schwindendem Ausmass an ihren kulturellen Eigenständigkeiten
(Sprache, Kleidung, Sozialstruktur, Hausformen) festgehalten. Ein deutliches

Beispiel dafür ist die noch bei allen Muhacir-Gruppen vorhandene
Präferenz, innerhalb des Dorfverbandes oder der angestammten Ethnie zu
heiraten.

82 Die wirtschafltiche Umstellung dieser Gruppen - etwa der makedonischen Tabakbauern auf
die Kultur von Reben und Olivenbäumen - war anfänglich allerdings nicht ohne Schwierigkeiten.

70



Die erzieherische Wirkung der fortschrittlichen Immigranten auf die
Einheimischen blieb aber recht gering und die allgemeine Bilanz der Muhacir-
Ansiedlung mager: "Die vielversprechende Fermente verschwanden,
geschwächt durch die Trägheit des Gastmilieus; die Neuankömmlinge verloren

im Kampf gegen ernste Schwierigkeiten viel von ihrer potentiellen
Dynamik (sie) wirkten vor allem durch ihre grosse Zahl und dadurch, dass

die dazu beitrugen, die am Ende des 19. Jhs. noch recht leere Landkarte
Anatoliens zu füllen", fasst Xavier de Planhol (1975 : 302) abschliessend
zusammen83. Die in der vorliegenden Arbeit recht willkürlich zusammengestellten

Fallstudien weisen aber deutlich auf die unterschiedliche
lokalhistorisch begründete Entwicklung einzelner Umsiedlerdörfer und -gruppen
hin und relativieren auf diese Weise allzu generelle Verallgemeinerungstendenzen:

die Nachkommen der Muhacir finden sich heute sowohl im verelendeten

städtischen Proletariat als auch in erfolgreichen und modernen
Dorfgemeinschaften Anatoliens.

(Photos: Ernst J. Kläy)

83 Das geringe Alter der grossen Umsiedlungsprozesse wird u.a. aus dem Bevölkerungszensus
von 1935 deutlich: von den 16 Mill. Einwohnern der Türkei hatten fast 1 Mill, ihren
Geburtsort im Ausland (Huetteroth 1982 : 239). Die bulgarischen Einwanderer von 1950/51

setzten sich dabei aus 54 % Kindern unter 15 Jahren und 31 % Erwachsenen über 45 Jahren

zusammen; die restlichen 15 % im Alter zwischen 15 und 45 waren für den Aufbau einer
eigentlichen Pi'onierschicht kaum zahlreich genug (de Planhol 1975 : 294).

71



Zusammenfassung

Vielfältige Bevölkerungsbewegungen und komplexe demographische
Umschichtungsvorgänge prägten den Vielvölkerstaat des osmanischeri Reiches

seit seiner Gründung; sie sind auch in der türkischen Republik bis heute
nicht zum Stillstand gekommen. Der vorliegende Artikel befasst sich vor
allem mit einer Kategorie von Migrationen in der Türkei des 18. - 20. Jhs.:
mit den zahlreichen Einwanderungen von /lam/a-sunnitischen
Glaubensflüchtlingen und Rückwanderern, welche generell unter dem im Kor'an
verwendeten Terminus al-muhädiirün (türkisiert: muhacir und gögmen)
zusammengefasst wurden. Sie stammen zum grössten Teil aus den an die
christlichen Balkanstaaten und Russland verlorengegangenen Provinzen des
osmanischen Reiches, aus der Krimhalbinsel, den ponto-kaspischen Steppen
und dem Kaukasus sowie aus Westsibirien, russisch Zentralasien und der
westchinesischen Provinz Sinkiang.

Einer allgemeinen Übersicht über Ursachen und Verlauf der verschiedenen

Emigrationen und die wenig bekannte Ansiedlung der Muhacir-
Verbände in der Türkei sind mehrere Fallstudien über einige Umsiedlerdörfer

im zentralanatolischen Raum angegliedert. Diese - aus Platzgründen und
infolge schlechter Quellenlage - summarisch gehaltenen Hinweise über
verschiedene muslimische Flüchtlingsgruppen turko-tatarischer und cirkassi-
scher Extraktion beruhen zum grössten Teil auf Feldforschungsergebnissen
des Autors aus den Jahren 1969, 1971 und 1972. Dabei werden Siedlungen
von Krimtataren, Nogaitataren, westsibirischen Tataren usbekischer
Abstammung, ostturkestanischen Kazakhen und nordwestkaukasischen Cir-
kassiern berücksichtigt und in ihrer Entwicklung verfolgt.

72



Literatur

Akalin, H. T.
1966 Probleme der Neuordnung des Boden-, Wasser- und Forstrech¬

tes in der Türkischen Republik unter Berücksichtigung der
landwirtschaftlichen Entwicklung. Diss. Freiburg i.B.

Allen, W. E. D. und Muratoff, O.
1953 Caucasian Battlefields. A History of the Wars on the Turco-

Caucasian Border 1982-1921. Cambridge.

Bacon, E. E.
1958 OBOK. A Study of Social Structure in Eurasia. New York.

Barkan, Ö. L.
1949/50 Les déportations comme méthode de peuplement et de colo¬

nisation dans l'empire ottoman. Revue de la Faculté des Sciences

Economiques de l'Université d'Istanbul, llème année, XI,
N° 1-4 : 67-131.

1951/52 Le problème de l'établissement des immigrés en Turquie et la
nécessité d'un plan de colonisation intérieure. Revue de la
Faculté des Sciences Economiques de l'Université d'Istanbul
(Istanbul), 13ème année : 132-152.

Barthold, W.
1962 Zwölf Vorlesungen über die Geschichte der Türken Mittel¬

asiens. Hildesheim (reprint).

Baumgarten, G.
1861 Sechzig Jahre des Kaukasischen Krieges (bes. nördl. Daghestan

1839). Leipzig.

Beeley, B. W.
1969 Rural Turkey : A Bibliographie Introduction. Ankara, Hacet-

tepe University Publications, N° 10.

Bennigsen, A. und Lemercier-Quelquejay, Ch.
1961 The Evolution of the Muslim Nationalities of the USSR and

their Linguistic Problems. London.

1964 La Presse et le mouvement national chez les Musulmans de
Russie avant 1920. Paris, La Haye.

1967 Islam in the Soviet Union. London.

Brockelmann, C.
1939 Geschichte des islamischen Völker und Staaten. München und

Berlin.

73



Bronevskiy, M.
1970 Kirim. Ankara.

Busch, R. E. Ch.
1970 Genealogical, Componential and Functional Analysis of Tur¬

kish Kinship. Diss. University of Arizona.

Christiansen-Weniger, F.
1934 Die Grundlagen des türkischen Ackerbaues. Leipzig.
1964 Die Gefährdung Anatoliens durch Trockenjahre und Dürreka¬

tastrophen. Zeitschrift für ausländische Landwirtschaft, Jahrgang

3, Heft 2 : 133-147.

Clark, M. J.
1954 How the Kazakhs Fled to Freedom. National Geographic, CVI,

5 : 621-645.

Czaplicka, M.
1918 The Turks of Central Asia in History and at the Present Day.

Oxford (reprint Amsterdam 1973).
Demir, U.

1971 Cihanbeyli. Toplum ve çevre incelemeleri. Konya.

Dole, G. E.
1965 The Lineage Pattern of Kinship Nomenclature. Southwestern

Journal of Anthropology, vol. 21, N° 1 : 36 - 62.

Dor, R.
1979 Nouvel exil pour les Kirghiz. Afghanistan Journal (Graz) 6, 1 :

24-27.
1980 Kirghisen nach Alaska. Afghanistan Journal (Graz) 7, 4 : 160.

1981 Nouvelles des réfugiés. Afghanistan Journal (Graz) 8, 1 : 24-
29.

Dostal, W.
1971 Dorfstruktur - Soziale Ordnungen - Subcultures. Alacahöyük.

Ethnographische Skizzen eines anatolischen Dorfes. Jahrbuch
des Bernischen Historischen Museums (Bern) Jahrgang 47/48,
1967/68 : 215-232.

Eberhard, W.
1967 Settlement and Social Change in Asia. Hong Kong.

Enzyklopaedie des Islam
1936 Band III, L - R, Leiden und Leipzig.

Erdentug, N.
1959 A Study on the Social Structure of a Turkish Village. Publica¬

tions of the Faculty of Languages, History and Geography, N°
130. Ankara.

74



Gmelin, J. G.
1751 Reise durch Sibirien (von dem Jahr 1733 bis 1743). 4 Bände.

Göttingen.
Godfrey, L.

1956 Kazak Exodus. London.

Gökalp, Z.
1920 The Principles of Turkism. Ankara (reprint Leiden 1968).

Goldhagen, E., ed.
1968 Ethnic Minorities in the Soviet Union. New York, London.

Grpnbech, K.
1953 The Turkish System of Kinship. Studia Orientalia Ioanni Peder-

sen, septuagenario A.D. VII ID. NOV. ANNO MCMLIII. A
Collegis discipulis amicis dicata. Hauniae (Kopenhagen) : 124-
129.

Grousset, R.
1939 L'empire des steppes. Attila, Genghis-khan, Tamerlan. Paris

(reprint 1948).

Hammer, J. v.
1827-35 Geschichte des Osmanischen Reiches, grösstenteils aus bis¬

her unbenützten Handschriften und Archiven. Pesth.

Helling, B. und G.
1958 Rural Turkey : A New Socio-Statistical Appraisal. Istanbul.

Herrmann, R.
1900 Anatolische Landwirtschaft (auf Grund sechsjähriger Erfah¬

rung). Leipzig.

Hinderink, J. und Kiray, M. B.
1970 Social Stratification as an Obstacle to Development : A Study of

Four Turkish Villages. New York.
Howorth, H. H.

1880 History of the Mongols. Bd. II. London.

Huetteroth, W.
1962 Getreidekonjunktur und jüngerer Siedlungsausbau im südlichen

Inneranatolien. Erdkunde XVI, 4 : 250-271.

1968 Ländliche Siedlungen in Inneranatolien in den letzten vierhun¬
dert Jahren. Göttinger Geographische Abhandlungen (Göttingen),

Heft 46-48.
1982 Türkei. Wissenschaftliche Länderkunden. Bd. 21. Darmstadt.

Ibrahim, A.-R. Scheikh
1917 Vom Sein und Werden der Tatarischen Nation. Der Neue

Orient, Bd. I, 7, April.

75



Jochelsen, W.
1928 Peoples of Asiatic Russia. New York (reprint New York, Lon¬

don 1970).

Khramova, V. V.
1964 The West Siberian Tatars. The Peoples of Siberia (Levin &

Potapov, ed.) (Chicago, London) : 423f.

Kirimal, E.
1952 Der Nationale Kampf der Krimtürken. Emsdetten.

Kläy, E. J.
1971 Struktur der Landwirtschaft - Materielle Kultur. Alacahöyük.

Ethnographische Skizzen eines anatolischen Dorfes. Jahrbuch
des Bernischen Historischen Museums (Bern), Jahrgang 47/48,
1967/68 : 233-373.

- 1972 Vorderasien, Anatolien - Weizendrusch mit Dreschschlitten.
Begleitveröffentlichung zum Film EC 1779 der Encyclopaedia
Cinematographica des Instituts für den wissenschaftlichen Film,
Göttingen.

1973 Türken (Vorderasien, Zentralanatolien) - Instandsetzen eines
Dreschschlittens. Film EC 1922 der EC, IWF, Göttingen.

1974a Krimtataren (Vorderasien, Zentralanatolien) - Arbeiten mit
dem Hakenpflug "karasaban". Film EC 1923 der EC, IWF,
Göttingen.

- 1974b Türken (Vorderasien, Zentralanatolien) - Herstellen von Wei¬

zengrütze "bulgur". Film EC 1921 der EC, IWF, Göttingen.

- 1975 (1974) Dörfer tatarischer "Rückwanderer" (muhacir) aus Russ¬

land in Inneranatolien. Beiträge zur Kenntnis anatolischer
Muhacirsiedlungen unter besonderer Berücksichtigung eines
Dorfes westsibirischer Tataren uzbekischer Abstammung
(buhärist). Diss. Bern.

1976 Türken (Vorderasien, Zentralanatoien) - Weizenernte mit der
Sense. Film EC 2028 der EC, IWF, Göttingen.

1978a Krimtataren (Vorderasien, Zentralanatolien) - Eintreiben,
Tränken und Melken der Schafe und Ziegen. Film EC 2029 der
EC, IWF, Göttingen.

1978b Westsibirische Tataren (Vorderasien, Zentralanatolien) - Mel¬
ken und Tränken der Schafe. Film EC 2030 der EC, IWF,
Göttingen.

1978c Westsibirische Tataren (Vorderasien, Zentralanatolien) - But¬

terbereitung. Film EC 2031 der EC, IWF, Göttingen.

76



- 1978d Westsibirische Tataren (Vorderasien, Zentralanatolien) - Ent-
spelzen von Gerste. Film EC 2032 der EC, IWF, Göttingen.

1979 Westsibirische Tataren (Vorderasien, Zentralanatolien) -
Hochzeitsfeierlichkeiten. Film EC 2033 der EC, IWF,
Göttingen.

Kolars, J. F.
1963 Tradition, Season and Change in a Turkish Village. Department

of Geographical Research Paper n° 82. University of Chicago.
1967 Types of Rural Development. Shorter, F. C. : Four Studies on

Economic Development of Turkey. London.

Ko§ay, H. Z.
1951 Alacahöyük. Materialien zur Ethnographie und Volkskunde

von Anatolien. Türk Tanh Kurumu, Seri VII, N° 21. Ankara.

Kostanick, H. L.
1957 Turkish Resettlement of Bulgarian Turks 1950-53. University

of California Publications in Geography, vol. 8, N° 2 : 65f.

Köy Envanter Etüdleri
1968/69 Dorfinventuren des Köy I§leri Bankanhgi, Bde. Konya

(1968) und Çorum (1969). Ankara.

Krader, L.
1966 Peoples of Central Asia. Uralic and Altaic Series, vol. 26. The

Hague.

Ladas, S. P.
1932 The Exchange of Minorities: Bulgaria, Greece and Turkey.

New York.

Levin, M. G. und Potapov, L. P., ed.
1964 The Peoples of Siberia. Chicago, London.

Louis, H.
1957 Die junge kulturgeographische Entwicklung der Türkei. Deut¬

scher Geographentag, Hamburg 1955. Tagesbericht und wissen-
chaftliche Abhandlungen. Wiesbaden : 59-72.

Lowie, R. H.
1928 A Note on Relationship Terminologies. American Anthropolo¬

gist, vol. 30.

Meker, A.
1919 Les Russes en Circassie, 1760-1864. Berne.

Mende, C. v.
1936 Der Nationalkampf der Russlandtürken. Berlin.

77



Menges, K. H.
1968 The Turkic Languages and Peoples. An introduction to Turkic

Studies. Wiesbaden.

Miller, G. F. (Mueller)
1750 Description of the Tsardom of Siberia.

Murdock, G. P.
1949 Social Structure. New York.

Narodny Mira I
1962 Moskau (in russisch).

Oberhummer, E.
1916/17 Die Türken und das osmanische Reich. Geographische Zeit¬

schrift 22 : 65-87, 612-632. 23 : 78-104, 133-162.

Oraltay, H.
1961 Hürriyet ugrunda dogu Türkistan Kasak Türkleri, Bd. I.

Smyrna.

Özgen, T.
Türkistan'dan Türkiye'ye. Haci Parpi Özgen'in hatirlan.
Konya.

Pallas, P. S.

1771 Reise durch Verschiedene Provinzen des Russischen Reiches. 6

Bände. St. Petersburg.

Pierce, J. E.
1964 Life in a Turkish Village. Case Studies in Cultural Anthropo¬

logy. New York.

Planck, U.
1962 Die sozialen und ökonomischen Verhältnisse in einem Dorf.

Köln und Opladen.

- 1970 Dorfinventur in der Türkei. Orient, 11. Jahrgang, N° 6 : 191 —

193.

Planhol, X. de
1958 De la plaine pamphylienne aux lacs pisidiens: nomadisme et vie

paysanne. Bibl. Hist, et Archéol. de l'Institut Français d'Instan-
bul, III. Paris.

1959 Geography, Politics and Nomadism in Anatolia. International
Social Science Journal, vol. IX.

1965 Les nomades, la steppe et la forêt en Anatolie. Geographische
Zeitschrift 53 : 101-116.

- 1968 Les fondements géographiques de l'histoire de l'Islam. Paris.

(- 1975 Deutsche Übersetzung von H. Halm. Zürich und München.)

78



Poppe,N.
1968 Tatar Manual. Uralic and Altaic Series N° 25. The Hague.

Radioff, W.
1883 Ethnographische Übersicht der Türkstämme Sibiriens und der

Mongolei. Vergleichende Grammatik der nördlichen Turksprachen.

Leipzig.

Rahim, A.
1959 A Bibliography of Tatar Studies. The East Turkish Review, vol.

1, N° 2. München.

Roth, J., ed.
1978 Geographie der Unterdrückten: Die Kurden. Hamburg.

Roux, J. P.
1961 La sédentarisation des nomades Yürük du vilayet d'Antalya.

L'Ethnographie : 64-78.

Sanders, A.
1942 Kaukasien: Nordkaukasus, Azerbeidschan, Armenien, Geor¬

gien. München.

Seidamet (Seydahmet), D. (Ç.)
1921 La Crimée. Passé - Présent, Revendications des Tatars de

Crimée. Lausanne.

Shorter, F. C., ed.
1967 Four Studies on the Development of Turkey. London (New

York 1968).

§im§ir, B. N.
1966 Contributions à l'histoire des populations turques en Bulgarie

(1875-1880). Türk Kültürünü aragtirma Enstitüsü. Yayinlan
22, Seri III, Sayi A6. Ankara.

1968/70 Rumeli'den türk göcleri. Türk Kültürünü ara§tirma Ensti¬
tüsü. Yayinlan 34/35, Seri III, Sayi A9/10, 2 Bände. Ankara.

Aspects of Altaic Civilization. Uralic and Altaic Series N° 23.
The Hague.

Inner Asia; History, Civilization, Languages. A Syllabus. Uralic
and Altaic Series N° 96. The Hague.

Idel-Ural. Völker und Staaten zwischen Volga und Ural. Berlin.

Die Goldene Horde. Leipzig.
Die Krim. Ein geschichtlicher Überblick. Berlin.

Sinor, D.
1953

1969

Spuler, B.
1942

1943

1944

79



1949/50 Die Wolga-Tataren und Baschkiren unter russischer Herr¬
schaft. ISLAM XXIV : 142.

ed. 1952f Handbuch der Orientalistik. Leiden.

Steinhaus, K.
1969 Soziologie der türkischen Revolution. Frankfurt a. M.

Steuerwald, K.
1972 Türkisch-Deutsches Wörterbuch. Wiesbaden.

Stirling, P.
1965 Turkish Village. London (New York 1966).

Suzuki, P. T.
1969 Social Change in Turkey since 1950. Heidelberg.

Sweet, E. L., ed.
1969 A Survey of Recent Middle Eastern Ethnology. The Middle

East Journal, Bd. 23.

Szylicwicz, J. S.
1966 Political Change in Rural Turkey, Erdemli. The Hague.

Tanoglu, A.
1954 The Geography of Settlement. Review of the Geographical

Institute of the University of Istanbul, International Edition, 1 :

3-27.
1955 The Recent Emigration of the Bulgarian Turks. Review of the

Geographical Institute of the University of Istanbul, 2 : 3-35.
Tümertekin, E.

1955 Time relationship between wheat growing period and dry
months in Turkey. Review of the Geographical Institute of the
University of Istanbul, International Edition, 2 : 73-84.

- 19546 Some Observations Concerning dry Farming in arid regions of
Turkey, ibid, 3 : 19-30.

Tuna, O.
1951/52 Report on the Problem of Recent Immigration from Bulgaria

to Turkey. Revue de la Faculté des Sciences Economiques de

l'Université d'Istanbul, tome XIII (13ème année) : 209-219.

Türkdogan, O.
1969 Sahhli' de Türkistan gôçmenlerinin yerle§meleri. Erzurum.

Ülküsal, M.
1966 Dobruca ve türkler. Türk kültürünü ara§tirma Enstitüsü. Yayin-

lan 26, Seri III, Sayi A7. Ankara.

Vambery, H.

- 1878 Etymologisches Wörterbuch der turko-tatarischen Sprachen.

80



- 1885 Das Türkenvolk. Leipzig.
Van Dooren, P. J.

1970 Structural and Institutional Obstacle Facing Turkey's Peasant-
Farmers. Tropical Man (Leiden), vol. II, 1969.

Ward, B.
1942 Turkey. London.

Wenzel, H.
1932 Sultan Dagh and Akschehir Ova: eine landeskundliche Untersu¬

chung in Inneranatolien. Kiel.
1937 Forschungen in Inneranatolien. 2 Bände. Schriften des Geogra¬

phischen Institutes Kiel (Kiel), Bd. VII, Heft 3.

Wheeler, G.
1966 The Peoples of Soviet Central Asia. London.

Wirth, E.
1963 Die Rolle tscherkessischer "Wehrbauern" bei der Wiederbe¬

siedlung von Steppe und Ödland im osmanischen Reich. Bustan
1, 4. Jahrgang : 16-20.

1964 Die Ackerebenen Nordostsyriens. Geographische Zeitschrift
52, 1 : 7f.

Wurm, S.

1954 Turkic Peoples of the USSR: their Historical Background, their
Languages and the Development of Soviet Linguistic Policy.
London, Oxford.

Yapp, N. E.
1970 The Golden Horde and its Successors : 495-502. Holt, P. M.,

Lambton, A. K. S., Lewis, B., ed. (1970) The Cambridge
History of Islam, vol. I. Oxford.

Yasa, I.
1957 Hasanoglan: Socio-economic Structure of a Turkish Village.

Public Administration Institute for Turkey and the Middle East.
Ankara.

Yassihöyük
1965 A Village Study. Faculty of Architecture, Middle Eastern Tech¬

nical University. Ankara.

Zarevand
1926 United and Independent Turania. Aims and Designs of the

Turks. Boston (reprint Leiden 1971).

81




	Endstation "Islambol" : die Türkei als Asylland für muslimische Glaubensflüchtlinge und Rückwanderer (muhacir) im 19. und 20. Jahrhundert

