
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 6 (1982)

Artikel: Abwanderung in die Städte : der widersprüchliche Umgang mit
kolonialen Ausbeutungsstrategien : der Itamul in Papua Neuguinea

Autor: Weiss, Florence

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007714

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 149

ABWANDERUNG IN DIE STAEDTE

DER WIDERSPRUECHLICHE UMGANG MIT KOLONIALEN

AUSBEUTUNGSSTRATEGIEN:

DIE IATMUL IN PAPUA NEUGUINEA

Florence Weiss

Bemerkungen zum Voraus

Die Abwanderung der Iatmul in die Städte Papua Neuguineas ist mir An-

lass geworden, die eigenen unbewussten Einstellungen, die zu einer

einseitigen Beurteilung ihrer kolonialen Unterwerfung geführt haben, zu

entdecken. Ich erkannte, dass ich meine Partner, die Iatmul, unterschätze,
dass ich, von eigenen Erfahrungen ausgehend, Projektionen vornahm.

Ich entdeckte meinen eigenen Rassismus.

Der Rassismus ist kein moralisches Problem. Er ist auch keine Frage

der Epoche. Wurde früher in ethnologischen Abhandlungen über den

Entwicklungsstand, das heisst über den Grad der Minderwertigkeit der
verschiedenen Völker mit Offenheit und Ueberzeugung und mit entsprechendem

Vokabular geschrieben, geschieht dies heute versteckt. Im Grunde

hat sich nichts geändert. Ausgewechselt wurden nur die Gewänder, in

die wir Ueberlegenheit und Unterlegenheit verschiedener Gruppen hüllen.

Es fällt nicht einfach, sich selbst und die andern ernst zu nehmen. Weil

uns dies so schwer fällt, sind wir nicht verabscheuungswürdig und böse,

das wäre zu einfach. Ich glaube nur, wir können vorerst nicht anders

als rassistisch sein. Das hängt damit zusammen, dass wir in einer
Gesellschaft grossgeworden sind, in der soziale Klassen und Gruppen mit
bewunderndem Hass und Lust dazuzugehören zu anderen hinaufschauen

und zugleich mit Ekel und Mitleid, aber Zufriedenheit, auf andere hin-



- 150

unterblicken. Was wir mit Völkern der Dritten Welt in Form des

Rassismus tun, ist kein Sonderfall, das geschieht hier täglich, quasi unter

uns, dazu brauchen wir nicht einmal ausländische Arbeitskräfte. Was

sollen wir uns dafür schämen; das bedeutet nur eine weitere Vernebe -

lung. Stellen wir Scham und Empörung beiseite und beleuchten wir die

Verhältnisse, wie sie nun einmal sind, mit grellem Licht, um sie von

möglichst vielen Seiten her zu betrachten.

Zuerst richte ich meinen Blick auf die koloniale Unterwerfung Papua

Neuguineas und lege dann meine persönlichen Erfahrungen und meinen

Umgang mit der Kolonialgeschichte meiner Partner dar. Die Entdeckung

meiner Unterschätzung, das heisst meines Rassismus, führt mich

schliesslich zu neuen Fragestellungen und theoretischen Ansätzen.

Ein Blick auf die koloniale Unterwerfung und deren
Folgen

Die Karten sind verteilt, die Spielregeln bekannt: Menschen verlassen

ihre Heimat, um ihre Arbeitskraft dort zu verkaufen, wo sie gebraucht

wird, wo investiertes Kapital Arbeitsplätze für sie bereithält. Das

Phänomen ist international, gilt für 15 Millionen Arbeiterinnen und Arbeiter
in Europa und auch für das Volk der Iatmul in Papua Neuguinea. Die

Abwanderung der Iatmul in die Städte ist eine Folge ihrer kolonialen

Unterwerfung.

Am Ende des 19. Jahrhunderts wurde Neuguinea von den Deutschen und

Engländern besetzt. Getrieben von den Gesetzmässigkeiten des expandierenden

Kapitalismus, erklärten die Deutschen 1884 den nordöstlichen

Teil der Insel zu ihrem Besitz. An den Küsten wurden Kokosnussplan-

tagen angelegt, um die geweckten europäischen Bedürfnisse nach Seife,

Oelen und Fetten sättigen zu können. Aus Neuguinea wurde eine typische

Plantagenkolonie.



- 151

Die Engländer, welche den südlichen Teil beschlagnahmten, verfolgten

weniger wirtschaftliche als politische Ziele: sie wollten den Dynamis-
mus der Deutschen in Schranken halten und ein weiteres Vordringen
verhindern. Beide Besatzungsmächte konzentrierten ihre Aktivitäten vorerst
auf die Küstengebiete. Noch in der Zeit nach dem 2. Weltkrieg waren

weite Teile des Landesinnern unbekannt. Das lag an der schwer zugänglichen

Landschaft, aber auch am Desinteresse der Kolonialmacht. Die

Australier, seit 1906 Verwalter des britischen und seit 1914 auch des

ehemals deutschen Teils, verfügten in eigenem Land über genügend

Ressourcen, als dass sie auf die volle ökonomische Nutzung Papua Neuguineas

angewiesen wären. Was sie in Neuguinea dennoch brauchten, waren
Arbeitskräfte für die Plantagen. Dorfbewohner wurden zur mehrjährigen
Arbeit auf den Plantagen verpflichtet. Sie erhielten ebensoviel Lohn,

wie sie zur Erhaltung ihrer Arbeitskraft und zur Bezahlung der
Kopfsteuern benötigten. Dank der ursprünglichen Selbstversorgungswirtschaft
konnten sich ihre Familien im Dorf selbständig ernähren. Die

Dorfgemeinschaft sicherte zugleich auch die Reproduktion weiterer Arbeitskräfte.

Um diese günstigen Verhältnisse nicht zu zerstören, hielten die

Australier Eingriffe in die traditionellen Landrechte in engen Grenzen:

die Landnahme durch Weisse, wurde streng kontrolliert, die Arbeiter

waren verpflichtet nach Beendigung ihres Vertrages in die Dörfer
zurückzukehren. Dem Arbeitskräftemangel wurde durch eine stete Ausdehnung

der Rekrutierungsgebiete begegnet; das Landesinnere wurde

erforscht.

Bis heute gibt es in Papua Neuguinea keine Verelendung der ländlichen

Bevölkerung und es besteht eine politische und wirtschaftliche Stabilität.

Diese besondere Stellung Papua Neuguineas ist Folge seiner späten

Kolonisierung und der spezifischen Interessen seiner kolonialen Machthaber,

vor allem der Australier'''.

1 Bezeichnend für die Situation Papua Neuguineas ist der Inhalt und
Titel des folgenden Artikels: "Papua-Neuguinea. Wunder im Kreislauf

des Elends?" (Fenner und Dürste 1981).



- 152

1975 ist Papua Neuguinea formell unabhängig geworden. In der Tat ist
2

es weiterhin in hohem Masse von Australien abhängig Eine Politik
und Wirtschaft, welche von dieser Aussenabhängigkeit wegführen würde,
zeichnet sich nicht ab, im Gegenteil. Obwohl die Folgen des Kolonialismus

und Neokolonialismus heute noch keine verheerenden Formen

angenommen haben, unterscheiden sich die Prognosen für die Zukunft nicht

von anderen Ländern der Dritten Welt. In einer 1979 erschienenen

Arbeit, die erste, welche die gesamte politische und ökonomische Entwicklung

des Landes in einen umfassenden Kontext mit seiner Kolonialgeschichte

setzt, kommen die drei Autoren zum Schluss: in Folge einer

Kolonialpolitik, die von der Regierung des unabhängigen Staates fortgesetzt

wird, stehen der ehemals autarken Bevölkerung Hungersnöte und

Arbeitslosigkeit bevor, und aus den einst egalitären Gesellschaften wird
sich eine Gesellschaft mit Klassengegensätzen entwickeln (Amarshi,
Good, Mortimer 1979).

Es ist kein Zufall, dass in den letzten Jahren die Migration ins

Zentrum wissenschaftlicher und politischer Bemühungen gerückt ist. Allzu-

viele, vor allem junge Leute, verlassen ihre Dörfer, um in den Städten

zu leben. Sie leben dort ohne zu hungern, aber auch oft ohne zu

arbeiten. Der Alkoholkonsum steigt, und randallierende Jugendliche,

welche Port Moresby, die Hauptstadt, zu ihrem Tummelplatz gemacht

haben, organisieren sich in Schlägerbanden. Aus Angst vor ihren

Ausschreitungen fahren die öffentlichen Busse nur bis zum Anbruch der

Dunkelheit, und nachts wagt kein Fussgänger einen Spaziergang. Die

weissen und schwarzen Beamten und Geschäftsleute leben hinter

vergitterten Fenstern und Türen.

Die Iatmul leben im Nordosten Papua Neuguineas an den Ufern des

Sepik-Flusses. Bereits am Ende des letzten Jahrhunderts fuhren die

Deutschen zu Erkundigungszwecken zum ersten Mal den Sepik hinauf.

2 So werden beispielsweise die Ausgaben des Staates Papua Neuguineas
weiterhin rund zur Hälfte durch Zuschüsse der australischen Regierung
gedeckt.



- 153 -

Kurze Zeit später begannen sie auch unter den Iatmul billige Arbeitskräfte

für ihre Plantagen zu suchen. Dabei wendeten sie brachiale
Gewalt an oder versuchten es mit Verführung, verteilten Metalläxte und

-Messer an die Väter der jungen Männer, die entführt werden sollten.

Die Einführung einer allgemeinen Kopfsteuer in den 30er Jahren hatte

zwangsläufig zur Folge, dass Männer auf Plantagen und in den kolonialen

Küstenstädten Arbeit suchen mussten, um Geld für ihre Familien und

Verwandten zu verdienen.

Heute leben rund 50% der Iatmul-Bevölkerung ausserhalb ihrer Dörfer
in städtischen Siedlungen. Dies ist im Vergleich zu anderen Gruppen

der East Sepik Province ein hoher Prozentsatz, der damit im
Zusammenhang gebracht wird, dass die Iatmul wegen der jährlichen Ueber-

schwemmungen weder Kaffee noch Kakao anpflanzen können, es ausser

einem gelegentlichen Verkauf von Kunstobjekten keine Möglichkeit gibt,
Geld zu verdienen. Dieser ökonomische Gesichtspunkt allein reicht nicht

aus: um die hohe Zahl der Abgewanderten zu erklären, sind weitere

Ueberlegungen nötig. Die besondere Stellung der Iatmul ist auch daraus

ersichtlich, dass bis heute nur gegen 5% der Gesamtbevölkerung in

Städten lebt.

Meine Arbeit, meine Erfahrungen und Entdeckungen

Während meines ersten Aufenthaltes in Papua Neuguinea habe ich in
3

Palimbei, einem Dorf der Iatmul gelebt Mit den Auswirkungen des

Kolonialismus habe ich mich nur insoweit beschäftigt, als sie im Kontakt

mit der Bevölkerung direkt fassbar, und für mein Thema relevant

waren. Meine Aufmerksamkeit war auf das Leben im Dorf gerichtet,

3 Mein anderthalbjähriger Forschungsaufenthalt am Sepik fand im Rahmen

einer Untersuchung des Ethnologischen Seminars der Universität
Basel statt. Sie wurde von Prof. Dr. Meinhard Schuster geleitet, und
vom Schweizerischen Nationalfonds in grosszügiger Weise mitfinanziert.



- 154

4
vor allem auf den Alltag der Kinder Ich war von der Andersartigkeit
der Iatmul-Gesellschaft eingenommen: dem egalitären sozialen System,

der Oekonomie von Fischern und Sammlern, den eindriicklichen Ritualen.

Erst nachdem ich mich mit dieser, mir anhin unbekannten sozialen

Realität intensiv auseinandergesetzt hatte, konnte ich meine Unwissenheit

über die Lebensbedingungen der Palimbei, die in Städte migriert sind,
als einen Mangel erleben, erwachte meine Neugierde mehr darüber zu

erfahren. Ich hatte Bilder über die städtischen Siedlungen der Palimbei

gesehen. Die zusammengeflickten Häuser erweckten in mir Vorstellungen

von Slum, Elend und Not. Ich zögerte, ich konnte mir nicht vorstellen,

ob ich mich in diesen Verhältnissen wohlfühlen und eine längere

Untersuchung durchführen kann. Um mir selbst ein Bild zu verschaffen

fuhr ich im Frühling 1980 nach Rabaul auf der Insel Neubritannien.

Rund die Hälfte der abgewanderten Palimbei leben hier am Rande der
Stadt in einer eigens erbauten Siedlung, 1000 km in der Luftlinie von

ihrem Heimatdorf entfernt.

Meine Vorsicht und mein Wunsch mir die Verhältnisse in den Städten

zuerst einmal anzusehen, hängen mit der Schwierigkeit zusammen, mit
der Kolonialgeschichte meiner Partner umzugehen. Was im Dorf nur

am Rande sichtbar gewesen ist, charakterisiert und bestimmt das Leben

in der Stadt: das wusste ich, bevor ich es selbst gesehen hatte.

Statt selbstbestimmter Arbeit für sich und die Gemeinschaft, Lohnarbeit

für einen Arbeitgeber, statt schönen und geräumigen, aus Holz-
und Wellblechabfällen zusammengeflickte Häuser, statt der prachtvollen

Feste, Biergelage. Für mich konnte das Leben der Palimbei-Migranten
in Rabaul nur der entblösste Ausdruck kolonialer und neokolonialer

Zusammenhänge sein.

Als weisse Ethnologin reihe ich mich ein unter Soldaten, die im Dienste

der Kolonialmacht Völker erobern, unter Kolonialbeamte, Missionare,

Leute die Geschäfte machen, Ethnologen, die vor mir da waren,

4 Die Ergebnisse meiner Analysen habe ich in meiner Dissertation
(Weiss 1981) zusammengefasst.



- 155 -

Palimbei-Frauen in Rabaul (Photo F. Weiss)

und seit kurzem auch unter Touristen. Es hilft mir wenig, dass die

Koloniemacher Männer waren; dieselbe Hautfarbe zu haben, aus

derselben Gesellschaft zu kommen, wiegen schwerer. Nicht nur ich selbst

reihe mich in diese Ahnengalerie ein, auch meine Partner, die Iatmul,
tun dies, zumindest so lange, als ich mich wie meine Vorgänger
verhalte

Jeder von uns, mit diesen Widersprüchen konfrontiert, wird auf die

Weise damit umgehen, die ihm am meisten zusagt. Unbetroffen werden

sie keinen lassen.

Ich will meine Schwierigkeiten an einem augenfälligen Phänomen darstellen:

als ich mich in Palimbei niederlasse, ist für mich der koloniale

Einfluss in all den industriell hergestellten Gegenständen, die im
täglichen Gebrauch ihren Platz gefunden haben, schon äusserlich nicht zu

übersehen. Es sind dies Metalltöpfe, Plastiktaschen und vor allem die

Kleider. All diese Gegenstände sind einst durch die Weissen eingeführt

und an die Stelle selbst produzierter Aequivalente gesetzt worden. Alle



- 156 -

waren sie auch, zumindest zu Beginn, Symbole der Unterdrücker. Den

jungen Männern, die sich durch die weissen Anwerber eingeschüchtert,

zur Plantagenarbeit entführen liessen, wurden vor ihrer Abfahrt vor
versammelter Dorfbevölkerung die Schnüre, die, um ihre Hüften geknüpft,

Blätter festhielten, zerschnitten, und Baumwolltücher umgebunden. Heute

trägt jedermann der in Hongkong billig produzierten und in den Läden

teuer eingekauften Baumwollkleider. Nur an Festen zeigt man sich in

einst gewohnter Nacktheit und Bekleidung.

Mich haben diese industriell hergestellten Produkte stets gestört: als

Symbole der Unterdrückung und Abhängigkeit, da sie nur gegen Geld

gekauft werden können, sie störten mich aber auch aesthetisch. Sie

nahmen sich wie Fremdkörper aus, neben all den bis heute selbstproduzierten

und täglich verwendeten Gebrauchsgegenständen. Mein Eindruck

wurde noch dadurch bestärkt, da die Palimbei ganz achtlos mit ihnen

umgingen: Emailleschüsseln waren zerkratzt und von abgesplitterten
Stellen übersät, die Kleider oft zerissen und abgenutzt, und die

ehemals weissen Stellen vom dunklen Wasser der Seen und Bäche gebräunt.

Das ist weiter nicht erstaunlich, dachte ich mir, denn Textilien waren

den Palimbei unbekannt, weshalb sollten sie auch wissen, wie sie zu

behandeln sind: zu waschen und zu-flicken. Zudem kosten neue Kleider,
Faden und Waschmittel Geld, und davon haben sie eh zu wenig.

Treten wir einen Schritt zurück und stellen wir uns die Frage,
wie ich die kolonialen Auswirkungen verarbeite. Da ich mich

den Palimbei verbunden fühle, machen mich die Spuren meiner

Vorgänger betroffen, die sich stets mit Gewalt durchgesetzt haben.

In meinen Vorstellungen waren die Palimbei dieser Macht und Gewalt

der Weissen hilflos ausgeliefert. Vieles spricht für meine Auffassung:

Speere standen Gewehren gegenüber, mit der Einführung der Kopfsteuer

wurde Migration unumgänglich, und schliesslich haben administrative

Verordnungen und der Einfluss der Mission Kleidung europäischer Art

durchgesetzt. Doch lassen wir uns nicht täuschen: meine Betrachtungs-



- 157 -

weise enthält implizit eine gewaltige Unterschätzung der Palimbei, geht

sie doch davon aus, dass diesen keine andere Möglichkeit zur Verfügung

stand, der Macht und Gewalt der Weissen zu begegnen, als sich ihr zu

unterwerfen. Wie aber komme ich dazu die Palimbei, denen ich mich

verbunden fühle, zu unterschätzen? Meine UnterSchätzung hat eigentlich
nichts mit den Palimbei zu tun. Sie hat vielmehr damit zu tun, wie bei

uns mit Macht, Abhängigkeit, Gewalt und Autoritäten umgegangen wird.
Was uns seit unserer Kindheit als Lösung angeboten wird ist die

Unterwerfung. Dass wir uns daran nicht immer halten, ändert wenig: Anpassung

wird allemal eher belohnt als Auflehnung.

Die grosse Anziehungskraft meiner Vorstellung, die Palimbei seien dem

kolonialen Zugriff hilflos ausgeliefert gewesen, besteht darin, dass sie

mir erlaubt, moralisch makellos dazustehen: ich stelle mich auf die Seite

der Unterdrückten, denen womöglich helfend unter die Arme gegriffen
werden soll, gegen den gemeinsamen Feind, die Machthaber, die

Kolonialisten und Neokolonialisten.

Mein verstellter Blick verunmöglichte mir die Frage zu stellen, ob denn

die Palimbei mit all den industriell hergestellten Dingen so umgehen

wollen, wie wir es tun? Meine Unterschätzung und kulturspezifische

Ordentlichkeitserziehung standen mir im Wege. Ich konnte nicht sehen,

dass die Palimbei nicht einfach hilflos ausgelieferte Leute sind,
sondern auch andere Vorstellungen von Sauberkeit und Ordentlichkeit haben

als ich. Es macht ihnen offensichtlich wenig aus, ein zerrissenes

Kleidungsstück zu tragen, denn statt ihr Geld für Nadeln und Faden auszugeben,

ziehen sie es vor, dafür Tabak zu kaufen.

Es stellt sich grundsätzlich die Frage, inwiefern solche Anpassungen,

wie das Tragen von Kleidern, nur oberflächlicher Art sind, ein Schutz:

man gibt sich äusserlich zivilisiert und angepasst, so wie die Weissen

es wollen, um in Ruhe gelassen zu werden. Zu Beginn meines Aufenthaltes

haben die Palimbei die Ankunft der Weissen ausschliesslich positiv

dargestellt: "Es ist gut, dass die Kopfjagd verboten worden ist, zum

Glück ist auch die Mission gekommen und hat uns gelehrt, was der Un-



- 158 -

terschied zwischen Mensch und Tier ist. Es ist auch gut, dass Ethnologen

wie du kommen. Alles, was von den Weissen kam und kommt ist

gut." Während die Palimbei mich mit solchen Reden überschütteten,

spürte ich keine Geste der Unterwerfung, im Gegenteil. Das Ganze

wirkte so, wie wenn sie mir sagen würden: "Florence, beruhige dich,
du brauchst keine Angst zu haben, wir schneiden niemandem mehr die

Köpfe ab, wir gehen auch nicht mehr nackt umher. Wenn du gekommen

bist, um uns zu verändern, vertust du deine Zeit. Wir haben uns längst

angepasst und zivilisiert. Lass uns in Ruhe!"

Wenn wir davon ausgehen, dass auch die Palimbei spezifische Interessen

und Strategien haben, mit sozialen Widersprüchen umzugehen, können

wir den Prozess ihrer Kolonisierung nicht mehr als einseitigen Vorgang

betrachten.

Die Abwanderung der Iatmul auf die Plantagen und in
die Städte

Am Beispiel der Migration will ich nun aufzeigen, auf welch unerwartete

Weise sich Interessen und Strategien der Weissen und der Iatmul treffen.

Quellen aus der frühen Kolonialzeit geben uns darüber Auskunft,

dass sämtliche Versuche, die Iatmul für die Plantagenarbeit zu

überreden, vorerst gescheitert sind. In dieser frühen Zeit, waren die

Iatmul aber nicht nur nicht bereit ihre Dörfer zu verlassen, sie wollten

mit den Weissen überhaupt möglichst wenig zu tun haben. Waren sie

noch bereit, deren Wünsche, Gegenstände einzutauschen, zu befriedigen

- vielleicht um Schlimmeres zu verhindern - liessen sie es nicht

zu, dass die Fremden ihre Dörfer und Häuser betreten. Brücken und

Treppen wurden abgerissen und der Zugang zu den Dörfern verheimlicht.

Dies war im Jahre 1909. Erst viele Jahre später gelang es,

wenige junge Männer für die Arbeit auf den Plantagen zu gewinnen.

Nach ihrer Rückkehr aber meldete sich eine grosse Zahl bereits

freiwillig. Seither nimmt die Bereitschaft der Iatmul, ihre Dörfer zu

verlassen, nur zu.



- 159 -

Wie die Iatmul mit sozialen Spannungen umgehen

Die Iatmul haben eigene Lösungen entwickelt, um mit Spannungen

zwischen Gruppen und Individuen umzugehen. Eines der wichtigsten Lösungs-

modelle besteht darin, sich vorübergehend zu trennen. Schon kleine Kinder,

die mit ihren Eltern oder Geschwistern Streit haben, packen ihre
Habseligkeiten zusammen und ziehen zu Verwandten. Haben sich die

5
Spannungen gelegt, kehren sie, oft Wochen später, nachhause zurück

Frauen, die mit ihren Männern Schwierigkeiten haben, gehen in ihren
Clan zurück. Männer, vor allem, wenn sie sich von einer Frau zur
Heirat gedrängt fühlen, ziehen es vor, für einige Zeit in einem

Nachbardorf zu verschwinden. Unabhängig davon, ob nun ein achtjähriges
Mädchen sich zu diesem Schritt entschliesst oder eine erwachsene Person,

er wird stets als richtig betrachtet.

Abgrenzungen und Zuordnungen zu verschiedenen Gruppen kennzeichnen

auch die gesellschaftliche Organisation der Iatmul: der Gruppe der Frauen

steht jene der Männer gegenüber, der einen Dorfhälfte eine andere,

jeder der 23 Clans versteht sich als besondere Einheit und schliesslich

strukturiert sich die gesamte Bevölkerung quer durch alle Clans

hindurch in verschiedene Altersgruppen. Besonders während der Adoleszenz

wird das Bedürfnis und die Möglichkeit sich abzugrenzen deutlich.

Es sind vor allem die jungen Männer, welche den Erwachsenen den

Rücken kehren um sich ganz auf ihre eigene Gruppe zurückzuziehen.

Die extremste Lösung aber, welche die Iatmul-Gesellschaft bei auftretenden

Spannungen vorsieht, ist die Gründung neuer Dörfer. Im Laufe

von 200 Jahren haben sich von einem einzigen Dorf sechs weitere

abgesplittert. Anlass zu diesen Neugründungen waren immer Streit und

soziale Spannungen. Es ist bezeichnend, dass die Beziehungen zwischen

dem alten und dem neuen Dorf nach einem vorübergehenden Abbruch

wieder aufgenommen werden.

5 Vergleiche Weiss 1981: 345, wo ich ein entsprechendes Beispiel dar¬
stelle



- 160

Die Interessen der Weissen, Iatmul für die Plantagenarbeit zu gewinnen,

trafen sich mit deren Lösung, sich bei Spannungen vorübergehend zu

trennen.

Die frühe Zeit der Kolonisierung

Die Gelegenheit, die Dörfer zu verlassen und auf den Plantagen zu

arbeiten, ergriffen in der frühen Zeit der Kolonisierung in erster Linie
Adoleszente. Ihre Väter waren darüber wenig erfreut und versuchten

sie zurückzuhalten. Wie können wir das Verhalten der Jungen verstehen?

Was bewegte sie, sich auf das Wagnis einzulassen, fern von

zuhause, in einer unbekannten und unvorstellbaren Welt zu arbeiten und

zu leben? Welche Interessen hatten sie, das Dorf zu verlassen?

Die Adoleszenz bei den Iatmul zeichnet sich durch Spannungen zwischen

Jungen und Alten aus. Wie bereits festgestellt, besteht eine Lösung,

welche die Iatmul-Gesellschaft vorsieht, darin, sich in dieser Zeit
möglichst aus dem Wege zu gehen. Die Alten, wenngleich sie sich verbal

über die Abkehr ihrer Söhne beklagen, akzeptieren deren Verhalten,
denn sie wissen aus eigener Erfahrung, dass sich diese schliesslich

mit ihnen identifizieren und die Rolle des erwachsenen, verheirateten

Mannes übernehmen werden. Zeichen dieser Bereitschaft vonseiten der

Jungen ist die Initiation, in deren Verlauf sie sich in schmerzhafter

Prozedur das Muster des Krokodils in den Körper schneiden lassen.

Von jetzt an gehören sie zur Gruppe der erwachsenen Männer und nehmen

an den zeremoniellen Aktivitäten teil.

Die Unterwerfung der Palimbei unter die Kolonialmacht wurde nicht nur

von Männern durchgeführt, sie traf auch in erster Linie die Männer.

Die Iatmul, bekannte Kämpfer und Kopfjäger waren Besiegte. Ihres

Stolzes und ihrer Identität beraubt, reagierten die Alten mit Gereiztheit

und Unberechenbarkeit vor allem gegenüber den Jungen, denen sie kein

Vorbild mehr sein konnten. Zu den üblichen Spannungen kamen neue hin-



- 161

zu. Für die Adoleszenten war das Angebot der Weissen, auf einer Plantage

fern von den unzufriedenen und verunsicherten Alten zu sein, eine

Möglichkeit, die ihnen gelegen kam. Viele von ihnen glaubten auch,
indem sie sich in die Hände der Weissen übergaben, die sich ja als die

Stärkeren erwiesen hatten, eine neue Identität zu finden. In den folgenden

Jahren hat sich die Situation geändert. Einerseits haben sich die

Beziehungen zwischen Alten und Jungen wieder normalisiert, anderseits

blieb die Migration nicht nur ein Mittel, den Spannungen im Dorf zu

entgehen, sie wurde auch aus ökonomischen Gründen unumgänglich. Dazu

beigetragen hat nicht nur die Einführung der Kopfsteuern, sondern auch

der neue Lebensstandard.

Die heutige Situation

Bis in die 60-er Jahre setzte sich die Gruppe der Migranten fast
ausschliesslich aus jüngeren Männern zusammen, die für einige Jahre,

entsprechend ihren Arbeitsverträgen, ausserhalb des Dorfes lebten.

Als die expandierende Wirtschaft und der Aufbau des Staatsapparates

immer mehr Arbeitskräfte verlangte, wurden die bisher geltenden

Bestimmungen geändert: nun war jedermann auch ohne festen Arbeitsvertrag

in den Städten zugelassen. Den Männern, die in der Stadt Arbeit

gefunden hatten, folgten ihre Frauen und Kinder nach. Erstmals wird

Migration für ganze Familien möglich.

Heute setzt sich der feste Kern einer städtischen Palimbei-Siedlung

aus Familien zusammen, die dort seit Jahren leben und nicht gedenken,

in absehbarer Zeit ins Dorf zurückzukehren. Aus Gesprächen mit
ihnen geht hervor, dass sie sich im Dorf nicht mehr wohlfühlten, und

dass Streitigkeiten sie veranlassten, in die Stadt zu ziehen.

Die Iatmul-Gesellschaft sieht diese Lösung vor. Statt wie ihre Vorfahren

in der Umgebung von Palimbei ein neues Dorf zu gründen, bauten

sie eine Siedlung am Rande einer Stadt. Gründeten ihre Vorfahren einst



- 162

ein neues Dorf, war damit nicht ein neuer Lebensstil verbunden: die

Männer blieben Handwerker, und die Frauen beschafften weiterhin die

tägliche Nahrung. Die Kolonisierung und, damit verbunden, die

Durchsetzung kapitalistischer Produktions- und Lebensweisen haben neue

Widersprüche und Zwänge geschaffen.

In Rabaul habe ich die wichtige Erfahrung gemacht, dass sich meine

Erwartung, die Palimbei würden hier in Not und Elend leben, als falsch

erwiesen hat. Den Palimbei geht es in Rabaul gut: alle haben Arbeit,
niemand hungert und die meisten Kinder gehen in die Schule. Obwohl

man hier in Häusern wohnt, die aus Holz- und Wellblechabfällen erbaut

sind, und 40 Stunden unter Kontrolle eines Vorgesetzten arbeitet,
beklagt sich niemand. Im Gegenteil, man geniesst die Möglichkeiten, welche

die Stadt bietet: gute Schulen und Kliniken, Kinos, die Möglichkeit
Geld zu verdienen und auszugeben. Ausdruck für ihre Situation war ihr
Verhalten mir gegenüber: vier Wochen war ich Gast, die Miete, die

ich für meine Unterkunft in der Siedlung zahlen wollte, lehnte man ab.

Auch jede Zigarette, die ich, vom Alltag im Dorf gewohnt, meinen

Gesprächspartnern anbot, wurde mir abgeschlagen, ich wurde umgekehrt

aufgefordert, mich aus dem hingehaltenen Paket zu bedienen.

Die nach Rabaul abgewanderten Palimbei haben sich zusammengeschlossen

und eine kompakte, dorfartige Siedlung erbaut. Bis in die Anordnung

der Häuser befolgen sie die ursprünglich Clanorganisation des Dorfes.

Wie einst zwischen dem Ursprungsdorf und der Neugründung
bestehen zwischen Stadt- und Dorfbewohnern enge Beziehungen. Informationen

fliessen in beiden Richtungen: man weiss genauestens darüber

Bescheid, was im Dorf resp. in der Stadt passiert. Dabei benützt man

die neuen technischen Möglichkeiten: die Nachricht von der Erkrankung
eines Mannes im Dorf erreichte Rabaul innerhalb eines Tages. Von

Mund zu Mund gelangte sie bis ins Städtchen Wewak, wo ein Palimbei

in einer Bank arbeitet und sie nach Rabaul telefonierte. Besucher kommen

und gehen. Auch heute ergreifen vor allem Adoleszente die

Möglichkeit für einige Zeit bei Verwandten in der Stadt zu leben. Junge



163 -

Männer, die lange Zeit bereits in der Stadt leben, unter ihnen solche

mit Mittelschulabschluss, kehren ins Dorf zurück, um sich der Initiation

zu unterziehen. Die wichtigsten Hinweise aber für die engen

Beziehungen zwischen Stadt und Land sind die Heiraten: geheiratet wird, von

wenigen Ausnahmen abgesehen, unter den Palimbei, jenen im Dorf und

jenen in den Städten.

Wenngleich die Palimbei von ihrer ursprünglichen Situation her gewohnt

sind, auszuwandern und neue dem Geburtsdorf entsprechende Siedlungen

zu gründen, um dann mit dem Mutterdorf Beziehungen wieder zu beleben,

ergreifen sie jedoch diese Massnahmen heute in völlig veränderten

sozialen und ökonomischen Verhältnissen. Es sind die emotionellen Bande,

welche die Stadt- und Dorfbevölkerung weiter zusammenhalten; man

ist aber auch ökonomisch und finanziell aufeinander angewiesen. Solange

nur Staatsangestellte eine Rente erhalten, werden die meisten Alten ins

Dorf zurückkehren müssen. Obwohl heute in Rabaul für die dortigen

Palimbei keine Arbeitslosigkeit besteht, ist ihre wirtschaftliche Situation

keineswegs gesichert. Langfristige Arbeitsverträge und Sozialleistungen

sind praktisch unbekannt. Das Interesse für die Verwandten im Dorf,
die Besuche, die ausgetauscht werden, die Geschenke und das Geld, das

von der Stadt ins Dorf fliessen, sind Vorauszahlungen für den Fall, dass

man wieder dorthin zurückkehren wird. Sie sind auch Gegenleistungen

für Arbeiten, die Verwandte im Dorf übernehmen: vor allem die Pflege

alter Eltern und Geschwister. Wer sich nie um die Verwandten im Dorf

gekümmert hat, wird entsprechend behandelt werden, wenn er auf ihre

Hilfe angewiesen sein wird.

Die Palimbei, die in städtischen Siedlungen leben, haben ihr Dorf nicht

verlassen, weil sie dort gehungert hätten, auch nicht einfach um das

Geld für die Kopfsteuern zu beschaffen; das gelingt heute jedem im

Dorf selbst. Der importierte Kapitalismus führt auch ohne ländliche

Verelendung zur Migration. Es geht aus unseren Ueberlegungen hervor,
dass diese Teilung der ursprünglichen Gemeinschaft von Palimbei
zwischen Stadt und Dorf nicht nur den Interessen der Weissen, sondern



- 164

auch ihren eigenen entspricht. Das ist mit ein Grund, weshalb die Zahl

der Migranten aus dem Iatmul-Gebiet so gross ist.

Die Wiederkehr des Rassismus

Die in die Städte abgewanderten Palimbei sind ihrem Bestreben nach

Aufsteiger. Im Gegensatz zu den im Dorf zurückgebliebenen haben sie

sich mit den Möglichkeiten und Forderungen der neuen sozialen Realität

aktiv identifiziert. Sie haben den Zug bestiegen, den wir ihnen

bereitgestellt haben. Nur einem von ihnen ist es gelungen, die soziale

Leiter hoch hinaufzusteigen. Er ist Verkaufsmanager eines grossen
Ladens geworden. Ich traf ihn zufällig auf der Strasse und er lud mich

für den Abend zu einem Drink in einem Club ein. Mit seinem neuen

Wagen, den ihm seine Firma zur Verfügung stellt, holte er mich in

der Siedlung der Palimbei am Rande der Stadt ab. Beim Ein- und

Aussteigen hielt er mir die Tür. Er erklärte mir, dass Psychologie beim

Verkaufen die wichtigste Rolle spiele. Er erklärte mir auch, weshalb

er nicht mehr in der Siedlung mit seinen Verwandten lebt: dies würde

seiner Stellung nicht entsprechen, deshalb habe er im Stadtzentrum ein

Reihenhaus gemietet. Er schickt -seine zwei Kinder in die Schule der

Weissen, das kostet eine Menge Geld, lohnt sich aber, denn in Zukunft

zählt vor allem eine gute Ausbildung. Ueber seine Besuche im Dorf

sprach er wie ein Ethnologe, beschrieb alles von aussen in einer

Mischung von Bewunderung und Befremden.

Zuerst kam ich aus dem Staunen nicht heraus, dann bemerkte ich, wie

ich mich zu ärgern begann. Ich dachte mir: sieht er denn nicht, welchen

Preis er für seinen sozialen Aufstieg bezahlt? Er lebt von den

übrigen Palimbei isoliert, ist überarbeitet und nervös und seiner eigenen

Kultur entfremdet. Das ist kein Palimbei mehr, und ein Weisser

ist er auch nicht. Ich verachtete ihn.



165 -

Es trifft, wenn uns ein Spiegel hingehalten wird, in dem wir uns

erblicken. Alles, was dieser Mann tat und überlegte, war vernünftig,
unterschied sich nicht von Ueberiegungen, die wir auch anstellen. Aerger-
ten sie mich, weil sie ein Schwarzer vortrug? Meine Reaktion war
aggressiv, ich verachtete ihn. In meiner Verachtung versteckt sich meine

Unterschätzung der Schwarzen. Mir fällt nichts anderes ein, als

anzunehmen, der Mann wisse nicht, welchen Preis er für seinen sozialen

Aufstieg bezahlt. Und selbst wenn er ihn nicht kennt, ist dies ein Grund

ihn zu verachten? Wieder hat meine Reaktion nichts mit den Palimbei

zu tun. Sie hat einmal damit zu tun, dass mir das überangepasste
Verhalten sozialer Aufsteiger auch im eigenen Land zu schaffen macht.

Dies ist jedoch nur die Oberfläche. Meine Reaktion hängt vor allem
damit zusammen, dass mir dieser Mann in aller Klarheit das Faszinierende,

Verführende und zugleich Abstossende unserer Verhältnisse vorgeführt

hat. Gerade wir, die gesellschaftskritischen Intellektuellen, sind

geneigt unseren Blick in erster Linie auf die abstossende Seite zu richten.

Mit diesem Blick geht einher das Gefühl von Ueberlegenheit. Allzu

gern geben wir uns der Illusion hin, unsere Verhältnisse nicht nur zu

durchschauen, sondern ihnen auch noch gewachsen zu sein. Dieser Palimbei

aber wollte ganz ohne Scham und Gewissensbisse an den neugeschaffenen

Möglichkeiten teilhaben. Das traf mich. Ich sah, wie sehr auch die

Palimbei in das Netz der kapitalistischen Produktions- und Lebensweise

verwickelt sind und wie sie selbst zu seiner Expansion beitragen. Das

warf ich ihnen vor, solange ich nicht meine eigene Verwicklung erkannt

hatte. In meinen Vorstellungen hätten sie den Verführungen des Kapitalismus

nicht erliegen sollen.

Zusammenfassung

Die Iatmul haben ihre eigenen Konfliktlösungsmodelle, die auf unerwartete

Weise, den Ausbeutungsstrategien der Weissen entgegenkommen.

Ihr Modell zeichnet sich dadurch aus, dass sich die Partner im Kon-



- 166 -

flikt vorübergehend trennen, resp. aus dem Wege gehen. Wir treffen

dieses Modell auf allen Ebenen des sozialen Systems an: wenn ein kleines

Kind Streit mit seiner Mutter hat, verlässt es seine Familie und

lebt während Wochen bei Verwandten, bevor es wieder zurückkehrt und

seine Pflichten von neuem aufnimmt. Wenn zwischen grösseren Gruppen

innerhalb der Dorfgemeinschaft ernsthafte Konflikte zustande kommen,

kann es dazu kommen, dass eine von ihnen auswandert und ein eigenes

Dorf gründet. Die neue koloniale Situation bietet diesen Konfliktlösungen

auf widersprüchliche Weise die Hand.

Literatur

Amarshi, Azeem, Kenneth Good und Rex Mortimer
1979 Development and Dependency. The political economy of Papua

New Guinea. Melbourne/Oxford.

Fenner, Manfred und Hartmut Dürste
1981 Papua-Neuguinea. Wunder im Kreislauf des Elends? Entwick¬

lung und Zusammenarbeit. Beiträge zur Entwicklungspolitik
(Bonn) 5/81:13-15.

May R. J., Editor
1977 Change and Movement. Readings on Internal Migration in

Papua New Guinea. Canberra, IASER and Australian National
University Press.

Weiss, Florence
1981 Kinder schildern ihren Alltag. Die Stellung des Kindes im

ökonomischen System einer Dorfgemeinschaft in Papua New
Guinea (Palimbei, Iatmul, Mittelsepik). Basel (Basler
Beiträge zur Ethnologie, Band 21).


	Abwanderung in die Städte : der widersprüchliche Umgang mit kolonialen Ausbeutungsstrategien : der Itamul in Papua Neuguinea

