Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft
Band: 5(1981)

Artikel: La construction ethnographique d'un modele institutionnel : documents
pour I'étude des classes générationnelles et l'initiation chez les
Nyangatom, sud-ouest éthiopien

Autor: Tornay, Serge
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007564

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007564
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Serge Tornay

La construction ethnographique d’un
modele institutionnel

Documents pour Pétude des classes générationnelles et de Pinitiation
chez les Nyangatom, sud-ouest éthiopien

Selon un leitmotiv déja vénérable, les ethnologues publieraient des analyses
et recéleraient pudiquement leurs matériaux. Ce point de vue, dont I’énon-
ciation réitérée semble impuissante & modifier sensiblement les pratiques
établies, me semble a la fois pertinent et fallacieux. Pertinent, car nos revues
et nos ouvrages semblent effectivement contenir plus de contributions secon-
daires — théoriques — que d’articles descriptifs. Fallacieux, car selon un
principe qui me parait étre une des clés de I'anthropologie cognitive, “‘décri-
re, c’est interpréter”. Il s’ensuit que nos données élémentaires, descriptions
de lieux, d’objets, de familles, récits, entretiens etc. sont déja des analyses.
Celles-ci me paraissent constituer un stade décisif de la construction des
modeles, non seulement de ceux élaborés a I’échelle locale — les ethno-
modeles —, mais également des modeles plus abstraits et des structures qui
seraient I’apanage de I’ethnologue retiré dans son cabinet!

S’agissant du théme de cet article, j’ai déja eu 'occasion de sacrifier a la
coutume en contribuant au volume Production pastorale et société (cf. Tornay
1979a). C’est pourquoi je solliciterai ici la liberté — fit-elle toute provisoire! —
de me distancer du registre académico-analytique pour inviter quelques
lecteurs, pourvus de courage et d’'un peu de temps libre, a me suivre un
instant dans le dédale de mes matériaux de terrain. Exercice ardu et
périlleux, qui risque de rebuter les mieux disposés d’entre eux. La quéte
ethnographique est difficile, chacun le sait d’expérience. Alors a quoi bon
parler des errances quand on peut aller plus droit au but, aux “‘résultats”?
Précisément, me semble-t-il, parce que les détours sont porteurs de richesses
trop souvent perdues dans les oubliettes de nos archives.

La genése d’un modele est un long processus cognitif qui se déroule grace a
la mise en oeuvre du rapport ethnographique. Ce dernier est un rapport social
dans lequel 'ethnographe est avant tout le catalyseur des pensées et des
actions des gens auxquels il se confie. Ce n’est que dans la confrontation de
I'ignorante curiosité — ou de la curieuse ignorance? — de I’ethnographe,
Uinitiand, et des multiples dires et savoirs de ses initiateurs que se cristallisent
des idées, qui vont progressivement s’articuler en un modeéle capable de faire
appréhender, sous ses multiples facettes, une institution sociale. Savoirs-dire
et savoirs-ne pas dire, savoirs-faire, savoirs-faire croire, savoirs-questionner,
savoirs-se taire, savoirs-écouter ... la gamme des jeux cognitifs est subtile et

123



variée, car les savoirs ne sont que les masques des pouvoirs. Les entretiens et
récits retenus dans les pages qui suivent s’échelonnent, chronologiquement,
de 1971 a 1976; ils partent de discussions de schémas relativement abstraits,
cheminent, se mettent a I'épreuve d’événements vécus, et débouchent finale-
ment sur I’énoncé d’un probléme essentiel, de nature politique: comment
cette petite ethnie nilotique, sans pouvoir centralisé, peut-elle faire face au
péril interne de la dissidence?

L’anthropologie cognitive, en tant que projet global, devra s’appuyer sur
une psychologie capable d’intégrer les dimensions sociologiques de la con-
naissance. On est encore loin du but ... Mais la pratique ethnographique peut
et doit ouvrir le chemin: elle est en quelque sorte le laboratoire réel ou
I'interaction cognitive, entre membres de cultures le plus souvent distinctes,
est a la fois mise en oeuvre et critiqguée dans le creuset des rapports sociaux.
Modeles de pensées et modeles d’actions y sont le plus souvent indissocia-
bles; ils sont la pensée active, au-dela de toute dialectique artificielle.

Enfin, cette conception de !’ethnographie implique une reconnaissance
entiére des personnes. Loceria Lopir, mon guide des bons et des mauvais
jours, ne doit pas étre vu simplement comme un ‘‘représentant de la
génération des Autruches”; Kotol Kamaringiro n’est pas que mon compa-
gnon parmi les Eléphants; Erimanyang est bien plus que le porte-parole des
quelques survivants de la génération des Pierres. Mon souci constant, en
recueillant, puis en traduisant leurs témoignages, a été de leur donner la
parole plut6t que de la leur prendre — une exaction qui stigmatise des pans
entiers du savoir ethnographique. Ces pages sont donc aussi une modeste
tentative pour arracher a I'oubli des amis peut-€tre déja disparus.

Présentation des documents

1. Entretiens. Questions et réponses ont été enregistrées exclusivement en
nyangatom, I’auteur ayant appris la langue “sur le tas” et n’ayant jamais
recouru aux services d’un interpréte. Ces entretiens sont présentés ici en
frangais, dans une traduction qui vise ’'adéquation sémantique plut6t que
la pure littéralité. Ceci dit, on a tenu a sauvegarder certains traits du style
oral nyangatom. Les textes sont simplement introduits par le nom de
I'orateur, informateur ou “Ethn.”, 'ethnographe.

o

Sous le code “C1” sont reproduits les commentaires “a chaud”, enregis-
trés dans I'instant, le plus souvent en frangais, par ’ethnographe.

124



Loceria Lopir expliquant le maniement d’un fusil & un ami Mursi.
(Photo S. Tornay, collection Phototheque du Musée de I'Homme, Paris).

125



3. Sous le code “C2” apparaissent des notes contextuelles indispensables a la
lecture et des commentaires ‘‘a froid” qui encadrent le propos ou esquis-
sent une ligne de réflexion.

4. Remarques linguistiques:

a) La transcription suit les normes de I’orthographe courante des langues
africaines (normes A.P.I. simplifiées). Le ‘“c” est une palatale douce:
Loceria se lit “Lotcheria”.

b) Les termes nyangatom sont en italiques, a ’exception des noms propres et
des plus fréquents des noms communs: nawi, ‘“‘le chez soi”, “I’établisse-
ment’’; asapan, ‘‘I'initiation”’.

c¢) Pronoms référentiels. S’agissant de classes d’hommes — Autruches, Elé-
phants, Pierres etc. — les pronoms de rappel seront masculins, méme si le
nom éponyme de la classe se trouve étre féminin en frangais: “Les
Autruches, ils régalent leurs Péres Eléphants ...”” Cette liberté prise avec
les genres est au demeurant un trait typique de la grammaire nyangatom!

d) Petit lexique de noms propres, pour faciliter la lecture des premiers
entretiens:

Principales sections territoriales:

Ngikapung Flamants
Ngilingakol Cigognes
Ngisakol Ibis

Principales classes générationnelles (celles qui ont des représentants vi-
vants au temps de I’enquéte):

Ngumur Pierres (Peres des suivants)

Ngitome Eléphants (Peres des suivants)

Ngimerikopir ~ Plumes mouchetées ou Autruches (Peres des suivants)
Nginyangalim  Antilopes (Peres des suivants)

Ngikothowa Buffles (encore sans descendance)

N.B. On trouvera des éléments de toponymie et d’autres renseignements
utiles dans I’esquisse ethnographique récemment publiée (Tornay 1981).

5. Chronologie des séjours sur le terrain: étés européens des années 1970 (au
cours de cette premiére mission, je ne suis pas parvenu a prendre
conscience de I’existence d’un systéme de classes générationnelles), 1971,
1972; de mars a novembre en 1973; de septembre 1975 a février 1976.
Cette période a été marquée par la sécheresse, les famines, les guerres.
Pour une meilleure compréhension des documents qui suivent, on pourra
se reporter & mon article sur les conflits inter-ethniques (1979b).

126



1971: Principes

1.9. 1971. Au camp francais de 'Omo, avec Loceria, Latira et Loddome.

2

C1

Entretien sur les ‘“‘classes d’age”, ngikatha.
Loceria: Les enfants des Eléphants ... supposons une de leurs filles, et
disons que moi, L., je suis Plume mouchetée. Et lorsque je me rends

* chez la fille de Tornay — Tornay est Eléphant, et il a une fille, c’est sa

fille ainée — lorsque je me rends chez elle, je la salue (“courtise”) et je
I’emmene dans mon nawi. Je la revéts d’une jupe de femme mariée, je
lui mets un tablier pubien, je lui mets ses affaires. Dés lors son nom
devient Plume mouchetée, ma femme. Nous sommes les enfants des
Eléphants. Mais si j’épouse une fille de Plume mouchetée, elle devien-
dra a son tour Plume mouchetée, comme moi. Si une Plume mouchetée
épouse un Eléphant, elle devient Eléphant’e. Tout est la. Toi, tu es
Eléphant, Martine (femme de Tornay) est Eléphante.

Ethn.: Toi, Loddome, tu es Eléphant aussi, et donc ta femme est
Eléphante. Ton pére est Plume mouchetée?

Cette question découlait du schéma qu’on m’avait donné la veille:
Keetom tauri Merikopir ou Nyakalith tauri Keetom
“De I’éléphant” engendre ‘“‘Plume mouchetée” ou “‘Autruche”
engendre “De I’él.”” On m’avait ainsi exposé la régle fondamentale
de I’équivalence des générations alternes. Je n’avais pas encore
compris que cette regle n'était pas incompatible avec un systéme
ouvert de dénomination des classes générationnelles.

Loddome: Non, emorut, Pierre.

Ethn.: Pierre, c’est la méme chose que Plume mouchetée?

Loddome: Toutes les Plumes mouchetées sont des Autruches, et les
Autruches sont des Pierres.

L’équivalence est posée avec clarté. J’ai bien compris aussi qu’il n’y
a pas de lien entre appartenance a I’'une de ces classes et regles de
mariage: un homme peut épouser une fille de n’importe quelle
classe; une fois mariée, elle est considérée comme membre de la
classe du mari.

Sur les ornements.

Loceria: Les Eléphants portent le labret d’ivoire, d’éléphant, bien sir,
mais aussi d’hippopotame; ils portent au bras le bracelet fait de deux
défenses de phacochere.

Ethn.: Et les plumes?

L.: Elles sont aux Plumes mouchetées, a eux seuls. Ils peuvent en offrir
aux Eléphants: — Tiens, mets-la donc (cette plume).

127



2

B |

128

Ils répondent ainsi aux quémandes des Eléphants. Mais si les Plumes
mouchetées découvrent que les Eléphants se parent eux-mémes de
leurs attributs, alors, ho, il y a du vilain!

Les Eléphants doivent tuer du bétail, tuer, tuer, tuer. Par contre, siles
Eléphants surprennent les Plumes mouchetées en train de porter des
ornements d’ivoire, ce sont ces derniers qui doivent leur tuer un boeuf,
ou méme jusqu’a dix boeufs! C’est dangereux, c’est comme les ‘“‘cou-
ronnes”’ ou les uniformes de la Police! Les labrets de métal, les
bracelets de bois (amoto et abulyo), tout le monde peut les porter. De
méme pour les diverses sortes de “pique-plumes” (ngicebey) et pour la
petite queue de gourde (abole) que chacun peut fixer a sa coiffure.
Ethn. a Loceria: Pourquoi ta coiffure est-elle d’'un genre différent de
celle de Latira?

Loceria: Parce que ¢a nous plait. Mes “cheveux’ sont ceux des Ngika-
toxok, mon groupe d’age (agjere nakang), celui des Ngukwaacat (Ban-
deaux blancs).

Loceria oppose ici un style de coiffure ekatoxon (pl. ngikatoxok),
que son groupe d’age a choisi, a celui, habituel chez les hommes
mariés, comme, ici, Latira, et qui se nomme eketujukon (pl.
ngiketujukok).

Je comprends que le passage au deuxiéme type de coiffure n’est pas
lié aux scarifications (agaran).

Loceria: Lorsque quelqu’un va se battre, il se bat, se bat jik (“jusqu’au
bout™) ... il tue son ennemi. Il se rase alors la partie antérieure du crane
et érige une touffe de cheveuxsur le milieu. Il revient chez lui en tirant
des coups de feu. Son pére, a son arrivée, I’asperge d’eau. Il va s’asseoir
dans la cuisine (de sa meére). Il ne parle avec personne. Il s’assied a
méme le sol, et non pas sur la peau de vache. On lui donne a manger
dans une mauvaise calebasse, félée, cassée (abelekek nakarenon). On
lui donne de I'’eau dans une demi-calebasse de mauvaise qualité (adere
nakarenon), comme (s’il était) un chien. Le lendemain matin, son pére
tue une chevre. Il prend le contenu de la panse et oint son fils, sur tout
le corps, en lui faisant répéter des paroles. Ainsi, le corps du fils
retrouve sa vigueur (jik togongweri aukwan). Plus tard on tue la chévre
dite ngitebuth; c’est lui, celui qui a tué I’ennemi, qui tue cette chévre a la
lance. Il 1a tue et I’offre a ses péres, les Eléphants, qui I'ont engendré, a
tous les Eléphants. Cela se passe sous I’arbre des hommes. Plus tard on
tue une cheévre blanche, pour sa peau. On découpe la peau en lanieres,
qu’on torsade sur la cuisse, puis qu’on attache aux bras, et autour de la
tete du meurtrier. Puis les femmes lui offrent des colliers en quantité:
des blancs, des rouges, des noirs ... Il 6te ses anciens “pique-plumes’ et
les remplace par un pique-plume fait de la peau de tétine de vache. Il



19.7.

C2

oint tout le devant de son crane d’hématite (aporeit); il fixe a I’arriére
les grandes plumes blanches d’autruche (maéle) et quelques plumes
noires (d’autruche male aussi). Il fixe a sa taille une ceinture de grosses
perles de verroterie, a ses bras (autour du biceps) des bracelets de gros
fil de fer blanc (aukwang’ay); il accroche des chaines (ngirikwo) a ses
oreilles et des grelots a ses mollets: cwaa cwaa cwaa ... Il met aussi ses
jambieres et ses sandales. Il porte une grande corne d’oryx (un étui
pour les plumes d’autruches); et le voila qui déambule: cwaa, cwaa,
cwaa ... Plus tard, un spécialiste lui fera ses sacrifications. Les filles, le
voyant passer se disent:

— Hé, celui-ci, est-ce un homme? est-ce une femme? J’ignore!

Lui, il passe avec superbe et va s’asseoir. Il se fait servir par les filles: du
tabac, du trona (amaxat, minéral indispensable pour chiquer le tabac),
un rameau de apupwa (Cadaba sp.). Puis il se fait servir du lait mélangé
de sang. Il se repose et ... il y a certainement dans les parages sa petite
amie!

1972: Rudiments

1972 a Lokwamunyan.

Entretien avec Loceria sur la scéne d’hier soir.

Loceria: Ce sont les Ngilingakol (Cigognes) qui sont venus quémander
un beeuf: — Donne-moi, un beeuf, pére!

Si tu posseédes un beeuf dans ton troupeau, les jeunes hommes viennent,
dansent et chantent les louanges, puis ils te demandent le beeuf: —
Tornay, donne-nous un beeuf, accepte; nous te donnerons une ‘‘vache
femelle”. Donne, donne! Alors toi tu cédes: — Hé, prenez! Ils prennent
alors le beeuf blanc et ils le mangent. Mais les jours passent et il reste
leur dette (amica). Tu attends et un jour ils te donnent une vache
fertile: — Voila la vache de ton beeuf!

Hier, les péres sollicités étaient les Eléphants des Cigognes (Ngitome
lolingakol). Les sollicitateurs étaient leurs enfants, des Plumes mouche-
tées (ou, plus simplement dit, des Autruches). Les enfants des Autru-
ches sont les Nginyangalim ...

Ethn.: Ah oui?

Cet étonnement est dii au fait que jusqu’a ce jour-la, je n’avais
obtenu que la version simplifiée du systéme: deux classes essentiel-
les, Eléphants et Autruches; les Pierres étaient donnés comme
Autruches, bien que reconnus comme Péres des Eléphants.

129



cl

C2

130

Loceria: Oui, les enfants des Autruches. Ils ont trois noms: les Ngi-
nyangalim, les Ngoletyeng et les Ngibelyanga. Tous enfants des Autru-
ches, Antilopes.

Ethn.: Les enfants des Eléphants sont les Autruches, n’est-ce pas?
Loceria: Oui, tous des Autruches. Les peres des Eléphants sont les
Pierres (Ngumur). Ce sont des vieux, ils ne se déplacent pas. Ils restent
en permanence dans leur établissement.

Ethn.: Mais il y a aussi des trés vieux parmi les Eléphants ...

L.: Les Pierres sont les plus anciens (lukapolok). 1ls font leurs besoins
dans leur hutte, ce sont leurs femmes qui nettoient. Leurs enfants, les
Eléphants, leur tuent un beeuf. Et s’ils ne peuvent plus le manger, ce
sont leurs femmes qui consomment le beeuf.

Il semble donc qu’il y ait, contrairement a ce qu’on a appris
jusqu’ici, plus de deux classes. Mais les deux qu’on nous a nom-
mées sont probablement les plus importantes: une d’hommes mirs,
et une qui serait la génération montante. Il y a peut-étre un vrai
systéme de classe d’dge et non pas seulement une division en deux
moitiés, dans lesquelles on retrouve grands-péres et petits-fils.

Loceria: Ngumur, c’est le nom des ““pierres”. C’est le nom qu'’ils se sont
donnés autrefois, quand ils étaient des jeunes hommes (ngikaapana,
nom utilisé plutdt sur les bords de I'Omo, et qui est un emprunt au
dassanetch): — Nous sommes les Pierres.

Les Ngitome eux aussi ont dit: — Nous sommes les Eléphants.

Les Merikopir ont dit: — Nous sommes les Plumes mouchetées, les
Autruches.

“Merikopir’’: te souviens-tu des oiseaux que nous avons chassés avec le
docteur et qui se sont enfuis dans I’herbe? C’étaient des ngitamo (sing.
atamoit).

Ethn.: Ah oui, des pintades. Plumes tachetées ou mouchetées, comme
celles de la Pintade.

Loceria: L’autruche, elle, est ongworikopir, aux plumes ongwar (grises
ou brunes: il s’agit donc de la femelle).

Les enfants des Antilopes sont les Ngikothowa, les Buffles.

Ethn.: Quand les Buffles sont vieux, ils deviennent des Autruches?
L.: Oui. Et quand les Autruches sont eux-mémes tres vieux, ils devien-
nent des Pierres.

Ethn.: La classe des Pierres semblent donc coiffer a la fois celle des
Eléphants et celle des Autruches ... Mais nous allons reprendre ga par
écrit.

L’enquéte bute ici a cause de I'insuffisance de mon bagage linguisti-
que. Loceria pense évidemment a I'initiation générationnelle, asa-



22.7,

2

pan, qui peut étre congue comme la transformation d’une classe
dans celle de ses grands-peres. Les questions que je lui pose sont
peu sophistiquées et portent ici sur la notion de vieillesse (fopol;
vieillir, s’accomplir, devenir un ancien, apolot, pl. lukapolok. La
notion d’ainesse s’exprime au moyen du méme concept).

L’entretien se poursuit sur le sort matrimonial.

Ethn.: Si une fille Antilope se marie ...

Loceria: Si c’est un Eléphant qui I'épouse, elle devient Eléphante.
Ethn.: C’est bien ce que nous avions compris.

1972 & Lokwammunyan.

On nous annonce ce matin qu’'un beeuf va étre tué “pour tous les
Nyangatom”. Nous allons nous rendre prés du nawi de Nasike, l1a ou les
choses vont se passer.

9h. Nous voici sur place, mais ce n’est pas encore I’heure du sacrifice du
beeuf ... @ moins que le groupe directement concerné ne soit réuni
ailleurs.

Loceria me décrit les circonstances et le déroulement prévisible de cette
journée:

Elepuntae emong angimerikopir Ngitome: les Eléphants ont demandé
un beeuf aux Plumes mouchetées. Aario toxana emong laukwan, aki-
damdamio, akidamdamangutunga: ils (les El.) vont le tuer maintenant,
le beeuf blanc; il y aura des danses guerrieres, les gens vont faire
I’akidamdam. L. décrit I'excitation des guerriers, qui paradent avec
leurs fusils, qui sonnent de la trompette ...

Ethn.: Ce sont bien les Eléphants qui ont demandé un beeuf aux
Autruches?

L.: Oui, les Eléphants ont demandé un beeuf et les Autruches le leur
ont accordé (Nakezi Ngimerikopir Ngitome emong). Les Pierres auront
leur part au festin. Les anciens (Eléphants et Pierres) vont manger et
parler, parler (L. prend un air de conspiration) des affaires du pays, du
pays. Je te le dis, tout ce que je te confie, les Nyangatom ne le savent
pas (ou plutdt ne [’entendent pas: L. me confie donc ces choses en
secret).

Il n’y a pas de secret, dans ce contexte, pour les Nyangatom. Ce qui
est secret, ce que les Nyangatom ne savent pas, c’est que Loceria
me fait des confidences sur leurs projets importants, en ’occurren-
ce guerriers. Je suis toujours un étranger et beaucoup doivent
encore se méfier de moi.

Loceria: Donc les anciens vont manger le beceuf; ils vont assister aux
danses guerri¢res; ils vont parler et ... décider de tuer les Marile
(Dassanetch).

131



Cl

c2

C2

23.7.

132

La grande effervescence actuelle est bien sir une suite de la grande
attaque dassanetch, vieille d’'un mois seulement, et dans laquelle
204 Nyangatom auraient trouvé la mort.

Loceria: Dans un an, nous irons prendre notre revanche sur les Marile:
nous irons tous: Ngitome, Ngitulyangorok, Ngitulyapus, Ngimeripus,
Ngicekengura et quoi encore? Tous! Rires.

La prévision de Loceria s’est révélée étonnamment juste: cette
revanche a été prise le 30 aott 1973.

Loceria: Lorsqu’on transperce le beeuf, tout le monde, femmes, jeunes
filles, hommes passent la journée a chanter, a danser. Les femmes font
des cadeaux de colliers: elles décorent de leurs colliers la téte du beeuf
qui va étre sacrifié. Le propriétaire (elope) du beeuf donnera tous ces
colliers a sa femme (sa fille?). N’as-tu pas entendu un coup de feu hier
soir? Le propriétaire du beeuf, c’était lui. Tu comprends, cela faisait un
grand nombre d’années qu'il soignait ce beeuf: dix ans, et méme vingt-
cinqg ans! C’est un beeuf vénérable (apolot: grand et vieux, méme terme
que pour désigner les “‘anciens’’). Le propriétaire a tiré ce coup de feu
(pour exprimer sa douleur): Mon beeuf va étre transpercé, il est mort.
Ainsi pleurait cet homme. Les gens lui dirent: — Cesse, qu’on le tue!
Alors il a dit: — C’est bon! Et il est parti tirer le coup de feu.

Tu verras, aujourd’hui méme, tu entendras de nombreux coups de feu!
Martine et toi, ne vous enfuyez pas, on ne va pas vous tuer! Tu verras
aussi que des gens (des hommes) vont s’effondrer a terre, comme
morts. Lorsque quelqu’un tombe ainsi, on I’entoure, on saisit sa téte
entre les mains et on la serre trés fort: la personne revient a la vie. Ca
s’appelle kirakar, s’effondrer.

J'ai pensé a cet instant que Loceria me décrivait le comportement
du donateur du beeuf. En réalité, comme la suite de cette journée
nous le montrera, la crise kirakar peut saisir n’importe quel guer-
rier, au cours des chants et des danses guerricres. Elle fait bien
partie des modeles locaux de comportement. Pour une journée
comme celle-ci (féte dite apeiyo), elle est une attente naturelle,
comme le prouve la description anticipée de Loceria. Je n’avais pas
encore eu 'occasion d’assister a ce type de crise.

1972. Conclusion d’un entretien sur ['apeiyo, la féte d’hier, avec
Loceria.

Loceria: Si les Autruches tuent un beeuf, la cuisse droite est réservée
aux Eléphants. (C’est le fameux privilége: amuro angitome: la cuisse
des Eléphants). Si, comme hier, ce sont les Eléphants qui tuent le beeuf,
la cuisse est pour les Pierres.



Ethn.: Et si ce sont les Pierres qui tuent?

L.:Siles ... ah, les Pierres ne tuent pas. Ce sont des vieux (ngikazukou,
des “tétes chenues”. Si les Antilopes (Nginyangalim, Ngoletyeng ou
Ngibelyanga) tuent le beeuf, la cuisse est pour leurs péres les Plumes
mouchetées. Si les Buffles tuent le beeuf, la cuisse est pour les Anti-
lopes.

Nous notons les noms des sous-classes.

Chez les Eléphants:

1. Ngulukumong “beeuf aux cornes tournées vers le bas”

2. Nguralim “museau (couleur tranchée) - sans cornes’’: les anes

3. Ngimerirot “tachetée - piste’’: piste marquée par le passage des
éléphants

4. Ngicekengura “poil hérissé - museau qui tranche”: jeunes des 4dnes
a la naissance

5. Ngikwaakook “ventres blancs’: anes

6. Ngikatheongwar “génération grise”’

Chez les Autruches:

1. Ngutulyangorok “tacheté - sauf museau” (bceuf)
2. Ngutulyapus “tacheté - robe gris-bleu” (bceuf)
3. Ngikworikwat “tacheté - flanc’’: pintades

4. Ngimeripus “moucheté - gris-bleu”: pintades
5. Ngukwaomong “beeuf blanc”

6. Ngumur “pierres”

Chez les fils des Autruches:

1. Nginyangalim “jaune - sans cornes’’: Femelle du Cobe de Buffon
“Antilopes”

2. Ngibelyanga petite antilope: gazelle de Thomson “Antilopes”

3. Ngoletyeng cobe Defassa ““Antilopes”

C1 Effectivement, la division essentielle est entre Eléphants et Autru-

ches, et chacune de ces deux divisions a des ‘‘degrés’. Nous venons
d’énoncer les degrés des Eléphants, il y en a six, ceux des Autru-
ches, six également. Les enfants des Autruches semblent porter,
avant leur mariage, des noms de classes particuliers. J’ignore
encore ce qui détermine l’attribution de ces noms, mais ils ne
représentent pas des échelons que chaque individu devrait gravir.
Quand les enfants des Autruches se marient, ils deviennent aussitot
des Eléphants. Ils entreraient alors dans le premier degré des
Eléphants, celui des Ngulukumong.

133



C2

Cl

2

134

Ja1 fait avec Loceria une petite généalogie. Nous y voyons son grand-
pere Esakon qui était Pierre, ou arrivé au grade des Pierres. Son fils,
Lopir, le pére de Loceria, était obligatoirement Eléphant, et placé au
degré des Ngukwaakook. Loceria me dit qu’il est Autruche, et Ngutu-
lyangorok (degré 1) depuis sa naissance. Ceci me pose un petit proble-
me: les fils des Eléphants seraient immédiatement Merikopir, il n’y
aurait pas de nom intermédiaire pour leur enfance (?). Les fréres ainés
de Loceria (Mutya et Ekitala) sont Ngutulyapus; quand a Louwao, qui
les suit, mais qui précede Loceria, est Nginyangalim; au mariage il
deviendrait Eléphant, degré 1, Ngulukumong.

Cette interprétation est le résultat du travail, avec Loceria, sur la
généalogie. Je n’ai pas la voix de Loceria pendant ce travail. Je
doute qu’il ait dit expressément que le mariage fait ipso facto
changer de grade. La notion méme de grade me semble inappro-
priée (sauf pour les deux grades essentiels Peres et Fils ou Initiés /
Non Initiés). Dans l'instant, cette notion m’est apparue justifiée,
puisque Loceria me suggérait des “passages”, d’une classe de petit-
fils a une classe de grands-peres, et que, a 'intérieur d’une classe
générationnelle, il y a une gradation (d’4ge) entre les sous-classes.
Au fond, Loceria procede ici un peu comme les informateurs du
Capitaine King: en 1930, le systéme toposa était décrit par lui
comme construit sur une double série de classes: des classes ordi-
naires et des ‘“‘classes de beeuf’’, i.e. des classes re-nommeées lors de
I'initiation asapan (Nalder 1970:72). A ce stade de mon enquéte, je
ne connaissais pas encore l’existence du systéme asapan. Dans ses
explications, Loceria n’avancait probablement pas I'idée de maria-
ge, mais celle d’engendrement, de paternité. En effet, dans son
essence, l'initiation asapan consacre l'initiand dans son statut de
pere.

Je n’ai pas réussi a poser a Loceria ma question comme je le
voulais: y a-t-il des noms particuliers, avant I'acquisition du nom
définitif, pour les Autruches, enfants des Eléphants? Loceria me
dit que cette année il n’y a pas de nouveaux noms pour les enfants
des Autruches, mais que cela peut changer. Les noms des sous-
classes des Eléphants et des Autruches peuvent également changer.
Je pensais que le systéme était assez fixe et je ne vois pas bien en
quoi consistent les changements évoqués.

Il s’agit, on le verra, de I'individuation de nouvelles subdivisions,
sous la poussée des groupes de cadets qui s’affirment petit a petit
face a leurs ainés, a l'intérieur d’'une méme sous-classe.



C1

Cl

2

C1

C2

Je repose le probléme concrétement avec Loceria. Il est Merikopir
1, Ngutulyangorok. Moi-méme, je suis Eléphant depuis le jour ou
j’ai “découvert’ le systéme, en mettant 3 mon bras un bracelet de
canines de phacochére. Loceria me place au n. 3, Ngimerirot.
Loceria me dit clairement que mon fils entrerait chez les Autruches
1, Ngutulyangorok, comme les fils actuels de tous les autres Elé-
phants. Le degré, donc, ne se transmet pas par filiation. L. m’a dit
qu’une quinzaine d’années séparent les degrés, chez les Eléphants,
comme chez les Autruches.

Nous revenons aux classes d’age. Qui sont les peres des Buffles?
L.: Les Nginyangalim.

Je raisonne alors ainsi: les Buffles sont donc aussi des enfants des
Eléphants, puisque leurs péres, Nginyangalim, deviennent Ngulu-
kumong quand ils se marient.

En poursuivant la discussion, je crois comprendre que le Nginyan-
galim qui procrée un enfant reste Nginyangalim jusqu’a cinq jours
apres la naissance. Sa femme reste recluse dans la hutte pendant
cinq jours. Quand elle sort, le mari est Ngulukumong. Les enfants
suivants seront eux aussi des Buffles; il faut une quinzaine d’années
“pour changer de degré” (entendre ‘“‘pour voir apparaitre une
nouvelle sous-classe”. Le nom de la premiere sous-classe peut alors
devenir nom de la génération).

A nouveau, je suis dans un registre un peu différent de celui de
Loceria. Je prends ce passage des Nginyangalim aux Ngulukumong
pour un passage réel, alors que, pour Loceria, ¢’est un passage
symbolique. En montrant publiquement son enfant, le Nginyanga-
lim se hausse au statut des Ngulukumong, i.e. des Eléphants,
“Peéres du pays”.

Je résume: ce qui est clair en tout cas, c’est la dichotomie fonda-
mentale. On a bien une alternance de Ngitome et de Merikopir.
C’est tout a fait en accord avec le schéma recueilli I'an passé, sans
entrer dans le détail du fonctionnement du systéme. Il semble que
la mobilité des noms de classes soit plus importante pour les classes
d’enfants.

Dans ce passage, je regrette de n’avoir pas enregistré ’ensemble de
mes discussions avec Loceria. Pour gagner en clarté, je n’enregis-
trais, par instants, que le résumé de ce que je croyais avoir compris.

135



27.7. 1972. Entretien avec Loceria sur le sacrifice du matin et les classes

136

d’age.

Loceria: Elipete Ngimerikopir Loxodenyang emong: Les Autruches ont
demandé un beeuf a Loxodenyang. Taar Tepeth: c’est Tepeth qui I'a
tué. Epeiyote Ngimerikopir Ngitome taapakeng: les Autruches régalent
les Eléphants, leurs péres.

Ane aarete Ngimerikopir, tanyamangitome: lorsque les Autruches tu-
ent, ce sont les Eléphants qui mangent. Lorsque les Antilopes tuent, ce
sont les Autruches qui mangent. De méme, si les Buffles tuent, c’est
pour les Antilopes. Enfin, si les Eléphants tuent, c’est pour les Pierres.
Si les cadets des Eléphants demandent (4 leurs ainés, de la méme
génération) leur propre beeuf, ils vont le manger dans la brousse. En ce
moment méme, Loceria pense que les cadets des Autruches vont
manger dans la brousse un beeuf qu’ils auront demandé a leurs peres,
Eléphants.

Loceria a commencé a me parler de ce qui me parait étre une cérémonie
de passage d’une classe a l'autre. Il a évoqué tout a I’heure une
préparation de cérémonie ou chacun des membres d’une classe donne
une chevre, et ou on sacrifie ces cheévres en grand nombre. Il a dit aussi
que certaines personnes emmenaient des gens dans la brousse et qu’ils
les considéraient comme morts. Ca me parait étre un indice typique
d’un rite de passage. Je vais redemander a Loceria de m’expliquer tout
cela en détail.

Loceria:

Ngimur, apolok Les Pierres, elles sont vénérables (les
plus anciennes)

Ngimeripus, lu oon emaze opun Les Ngimeripus, ceux qui ont bu le

kane, thé ici,

(une sous-classe des Autruches)
boeyekinete jiiiik ils restent assis longtemps... (attendent).
Ane atokete Ngimur Et quand les Pierres meurent,
Gelepete Ngimerikopir les Autruches demandent a leurs gens
ngutungakec ngakiney des chévres
itwandan, akineydan (ils demandent) une personne aussi,

une chévre aussi.

Alors tous les Merikopir (Autruches) tuent les chévres, moi aussi. Tous
les Merikopir se rasent les cheveux; ils ne gardent qu’une petite touffe
sur le haut du crane, touffe qu’ils attachent avec du fil fait de la fibre de
adome (Cordia sinensis). Et puis il y a quelqu’un d’assis comme ceci.
Moi, je viens, tous les Merikopir viennent lui faire une onction (tojuk)
sur le front. (Je note, d’apres le geste fait par Loceria, que I’onction se
fait du bout des doigts, en descendant). Et aussitdt tous les Merikopir



C2

sont devenus des Pierres, des anciens pour toujours. Méme le petit
enfant devient Pierre: apolot editdan: il est vénérable (ancien), bien
que petit. Vois donc: supposons que toi (mon ainé) n’aies pas été rasé,
tandis que moi j’aie subi le rite, eh bien, si nous mangeons ensemble, je
mangerais le premier, et toi ensuite. Si je ne mangeais pas, tu ne
pourrais pas manger.

Loceria utilise ici, pour “‘raser’”, le verbe ordinair tabany. Je n’ai
pas encore remarqué le mot asapan.

Loceria reprend son explication, en s’aidant de son cahier. Il a fait un
petit dessin:

Voici les hommes, les Merikopir. Voici itwan, ce quelqu’un, cette
personne. Voici les gens de cette personne. Les Merikopir désirent
(esakete, du verbe tasak: ‘“‘désirer, aimer, chercher, aller chercher’)
cette personne. Les gens de ce quelqu’un (sa famille, ses proches) le
leur donnent. Si donc ils acceptent, ce quelqu’un y va, s’assied ...
(Nous sommes dérangés par les enfants qui chahutent devant notre
refuge. Je dois aller les chasser. “Ils comprennent la baguette™!).
Ethn.: Ce quelqu’un, assis, est donc Merikopir.

Loceria: Oui, Merikopir. Ses gens parlent:

Ethn.: Quels gens?

L.: Son pére, sa mére, son oncle maternel, sa tante (eyakeng: tante pat.
ou mat.). S’il acceptent (ecamete), ce quelqu’un vient et s’assied la.
Ethn.: Ce “quelqu’un” peut-il étre une femme?

L.: Non, un homme seulement.

Ethn.: En somme, les Merikopir demandent quelqu’un comme ils
demanderaient un beeuf! disant: — Naknae itwan! Donne-nous quel-
qu’un!

L.: — Naknae itwan, atasapareta.

Loceria paraphrase ce nouveau terme, que j'entends pour la premiére
fois:

atabanyetangakis: pour raser nos tétes.

Tout ceci se passe dans la brousse. L’homme qui a été donné est assis,
immobile. Tous les Merikopir passent prés de lui et le touchent (L. dit
kurum: saisir) au front, a I'épaule, a un point quelconque du corps.
Je reparle de ces gestes avec L. Pour finir je comprends que chaque
Merikopir fait, de sa main droite, un geste d’attouchement descendant
sur le front et sur la poitrine de ce quelqu’un, puis répete les mémes
gestes sur son propre corps.

L.: Puis les Merikopir tuent les chevres et se coupent les cheveux. Alors
ils sont devenus des Pierres, définitivement. Mais ‘“‘celui-la”’, non, il est
toujours Merikopir. Il va comme ¢a, sans but. Il a perdu la raison

137



C1

C2

138

(ebangana). 11 prend des mouches et les mange. Il s’en va dans la
brousse, il y meurt. Ses gens ne le veulent plus. Il est mort.

J’essaie d’en apprendre plus sur le choix de ce qui m’apparait
comme une victime, ou un bouc-émissaire. L. me confirme qu’il est
choisi parmi les Merikopir, la classe en initiation. Je comprends
aussi que la “‘victime” prospective peut étre sollicitée d’accepter
par sa propre famille, car, en échange, elle recoit du bétail: dix
tétes de gros bétail selon Loceria. Il aurait assisté a un événement
de ce genre ‘““in nineteen forty” (L. ne sait que de trés rares
expressions anglaises). Nous lui disons notre étonnement — croyant
avoir établi qu’il était né en 1945 —, alors il corrige: “in ninety fifty-
five”. “Celui-1a” s’était appelé Edome, son pére, Lokaale. Son
clan? — Un Nginyanga de la section des Ngisakol (Ibis). Mais
I’événement concernait toutes les sections, tous les Nyangatom.
L. s’amuse a I'idée de la folie qui saisit ce ““quelqu’un’: il mime sa
déambulation stupide, incohérente.

Ethn.: Autrefois, il était sain d’esprit?

L.: Tout a fait, comme mon frére Mutya maintenant. Mutya est-il fou?
Eh non, il est sain d’esprit! (opposition ebangana / ewos). Edome était
sain lui aussi. Mais apres, une fois les gens repartis, il reste dans la
brousse. Il se leve, se traine quelque part, s’arréte. Il se souille avec sa
morve et la mange. S’il va dans la brousse, il y va (ou qu’il y aille!). Il ne
connait plus son nawi. Il peut partir tout droit vers Tepeth. Il est perdu.

. 1972. Au camp frangais de I’'Omo, avec Loceria.

Nouvel entretien sur I'initiation asapan: il me semble évident qu’elle ne
se passe qu’'une fois dans la vie d’'un homme et qu’elle peut avoir lieu a
n'importe quel age. Seules les classes qui ont été autrefois initiées
peuvent a leur tour prendre linitiative de l'initiation de nouvelles
classes. En I'occurrence, d’apres la théorie actuelle de L., seuls les
Ngikatheongwar (mais y en a-t-il encore de vivants?) et les Ngumur
peuvent initier par le rite asapan.

I1 faut souligner ici que, dans I'esprit de L., seuls les Péres des Peres
ont un statut prééminent, bénéficient d’'une sorte de consécration
rituelle. Les deux grandes classes générationnelles actuelles, Elé-
phants et Autruches, ne semblent pas, dans son esprit, bénéficier
encore de ce statut rituel. L. est trés clair sur ce point: si un
Eléphant “fait asapan”, il devient Ngikatheongwar (“‘génération
grise’’); si une Autruche “fait asapan”, elle devient Ngumur (Pier-
res). Mes difficultés de compréhension provenaient en partie du
fait que je ne distinguais pas encore clairement les deux points de



C2

C1

vue possibles de I’action ‘‘faire asapan’: on peut recevoir, en tant
que Fils, cette initiation — la suite de 'enquéte révélera que les
Eléphants ont tous, au moins potentiellement, recu la tonsure
initiatique, tandis que les Autruches n’ont pas encore commencé a
la recevoir; on peut aussi donner cette initiation — réle des Pierres
par rapport aux Eléphants — et cet acte consacre la plénitude de la
paternité rituelle chez qui a le pouvoir de prendre cette initiative.
L. valorise énormément ce statut. Pour lui, les Ngikatheongwar,
dont il n’y a manifestement aucun survivant réel, sont une réalité
vivante: il suffirait aux Eléphants d’initier leurs fils pour y étre
propulsés. Etrange par ailleurs: L. est pratiquement le seul infor-
mateur a parler des Ngikatheongwar comme étant les Peres des
Ngumur. Les autres informateurs, et L. lui-méme en 1973, donne-
ront le nom de Ngibokoy (‘““Beeufs couleur chair”). Il faut rappeler
ici le voyage que je fis avec L. le 26 juillet 72 a Kidewa ka
Lokoribok (Triangle Ilemi, Soudan) et l'invocation, par L., des
Ngikatheongwar devant le tertre de pierres. Il a probablement
recueilli cette tradition de son pére Lopir, qu’il révere beaucoup.

L. m’explique ensuite que si je reviens a la lune locoto j’aurai l’'occasion
de constater un changement qu’il définit comme suit: il y a des Ngutu-
lyangorok ainés, comme son frere Louwao, et des Ngutulyangorok
cadets, comme lui-méme. Cette division d’une classe s’appelle akibe-
lukwar (verbe ou je reconnais la racine fobil, casser). La nouvelle
subdivision s’appellera Ngikoriareng. L. me dit que ce nom commence,
timidement, a étre utilisé (le nom signifie ‘“‘Bceuf rouge tacheté”).

Il m’apparait donc que les noms des grandes classes, comme Ngimeri-
kopir, Ngitome, Ngumur, Ngikatheongwar, sont permanents. Par con-
tre, les noms des classes de cadets semblent plus fluctuants; peut-étre
peuvent-ils changer au gré de I'ingéniosité des membres de ces classes.

En réalité ce n’est pas seulement I'ingéniosité qui est en cause: L.
décrit ici le processus dynamique de la segmentation des classes
cadettes, par le biais d’'une individuation croissante des groupes
d’age guerrier. Au cours de I’adolescence, ces groupes d’age exis-
tent certes déja, mais leurs rapports sont moins conflictuels: la
compétition, sexuelle en particulier, est moins conséquente qu’a un
age ou la razzia et les responsabilités pastorales accrues permettent
déja certaines formes d’'unions hétérosexuelles.

Voici comment, a ce stade du travail, je congois le systeme. Il
semble qu’on ait en quelque sorte trois degrés: des noms pour des
classes d’enfants. Pour I'instant, je connais dans cette catégorie les
Nginyangalim, les Ngibelyanga et les Ngoletyeng, qui sont les

139



2

C1

140

enfants des Merikopir (Autruches). J'y place aussi les Ngikothowa,
enfants des précédents. Quand je m’étonne que Nasike, homme
adulte et figure politique, est toujours Nginyangalim, L. me dit
que, s’il le voulait, il pourrait trés bien se réclamer des Ngimerurot
ou d’une autre sous-classe d’Eléphants.

La remarque de L. est pertinente: suivant le principe, omniprésent,
de I’équivalence des générations alternes, les Nginyangalim sont
des Eléphants — et de fait ils participent aux festins rituels de ces
derniers, ‘“‘de droit’’, pourrait-on dire. Mais le statut rituel des deux
générations alternes n’en demeure pas moins disjoint: les Elé-
phants initieront d’abord leurs Fils, les Autruches, et ces derniers
initieront les petits-fils des Eléphants. Cela prendra un temps
considérable, et Nasike, qui se trouve parmi les ainés de sa généra-
tion, n’a que trés peu de chances d’€tre initié avant sa mort. Il
n’aura cette consécration qu’a titre posthume (phénoméene de
overaging, ‘‘survieillisement’’).

On aurait ensuite des noms de classes d’adultes. J’avais pensé que
ces noms représentaient une hiérarchie fixe. Peut-€tre les choses
sont-elles plus compliquées, plus souples. L’ordre actuel est-il un
phénomeéne momentané? En tout cas, je ne pense pas que les
individus doivent gravir tous ces degrés. On m’a répété qu’on
pouvait étre initié a la classe supréme quelle que soit la sous-classe
a laquelle on appartient, a I'intérieur d’'une subdivision majeure
(classe générationnelle).

On aurait donc enfin des classes d’initiation supréme. Mais il y a
aussi une gradation de statut entre les sous-classes d’hommes d’4ge
mur: & Kibish, les Ngukwakook ont un statut d’ainés par rapport
aux Ngimerirot etc.

Je me fais donc une idée plus nuancée de la dichotomie Eléphants /
Autruches, de la complémentarité des classes, du fonctionnement
du systeme. Ce qui est clair en toute hypothése, c’est que I'initiation
n’est pas liée a la vie sexuelle, ni au mariage. Ce systéme initiatique
a pris une indépendance totale par rapport, disons, a la vie indivi-
duelle. C’est une institution sociale, au sens propre du terme.

L. me dit que les enfants des Nginyangalim sont appelés Ngikotho-
wa; mais ils sont évidemment des enfants des Ngitome, puisque les
Nginyangalim sont appelés, un jour ou l'autre, a devenir des
Ngitome.

Je reprends avec L. la liste des classes établie avec lui le 23.7.72.
(On se souvient que dans cette liste, les Ngikatheongwar apparais-
sent comme le N.6. — ainés absolus — des Eléphants; les Ngumur,
quant & eux, apparaissent comme le N. 6 des Autruches). Je



comprends que les Ngumur sont les péres des Eléphants. L. dit
clairement que les enfants des Eléphants (n. 1 4 5) sont tous des
Merikopir des premiers degrés (1 a 5 également). Mais les enfants
des Ngikatheongwar: ngezi Ngumur jik, i.e. “ils sont des Pierres
pour toujours, ou immédiatement, ou absolument”. Alors je me
demande s’ils le sont sans initiation ...

L.: Autrefois, les Pierres ont dit: nous sommes les enfants des ‘““Généra-
tions grises” (Ngikatheongwar) et ces derniers ont dit: nous sommes les
enfants des Pierres. Ca va et ca vient (L. esquisse le geste avec sa main).

L. a donc une vision trés dichotomique du systéme. Une explica-
tion partielle de son interprétation pourrait résider dans le fait qu’il
eut une mere turkana. Les Turkana, on le sait, ont un systeme
générationnel ultra-simplifié: il n’y a plus que les Léopards et les
Pierres, qui sont a la fois les Péres et les Fils les uns des autres.

Je pense que le discours de L. fonctionne sur deux plans. Quand il
dit que les ‘““Générations grises’”’ engendrent les Pierres et que ces
derniéres engendrent les Générations grises, il exprime en quelque
sorte I'idéologie du systéme. Mais quand j’ai introduit la question
au sens du vécu, L. a bien reconnu que les enfants des Générations
grises sont d’abord des Autruches; ce n’est qu’apres leur 1nitiation
qu’ils deviennent des Pierres. Donc ils n’ont pas de privilége pour
avoir un pere Génération grise. Peut-étre deviennent-ils Pierres
plus t6t que les autres, ce n’est pas du tout impossible, mais ils
doivent subir I'initiation comme tout le monde. Le contraire serait
tout a fait étonnant.

Sur I'identité des Ngikatheongwar, il y a peut-étre une ambiguité
dans la pensée méme de L. Il les congoit a la fois comme les Péres
des Pierres (donc comme une classe générationnelle entiére) et
comme une sous-classe des Eléphants — la plus ancienne certes.Les
deux points de vue ne sont d’ailleurs pas inconciliables dans la
réalité: une classe ainée d’'une nouvelle génération peut tres bien se
redonner le nom de génération des Grands-peres. Si ce processus
se généralise, on aboutit au systéeme a deux termes, que j’ai évoqué
a propos des Turkana.
Les enfants des Nginyangalim, Ngoletyeng et Ngibelyanga sont
actuellement les Ngikothowa (Buffles). Ils sont destinés a devenir
des Ngitome (Eléphants).

A propos de Nasike, L. me confirme son point de vue: il reste

Nginyangalim parce qu’il le veut bien. Un jour, les Eléphants le

prendront par le bras et lui diront: — Viens, tu es des notres.

141



L2

i |

142

L.: Il en va de méme pour moi: les ainés des Ngutulyangorok me
veulent, la sous-classe de mon frére Louwao veut que je lui appartien-
ne. Si jaccepte, ¢a va faire de la bagarre (entre nous, membres du
groupe cadet). Ceux de mon groupe diront: si tu appartiens au groupe
de Louwao, qui va nous préparer du café?

Méme si 'argument de L. est un peu fantaisiste, il recouvre une
réalité: les groupes tentent de conserver, ou de recruter tel ou tel
membre dont on peut tirer avantage. L. lui-méme a élargi sa
“clienteéle” en travaillant avec moi. Son groupe d’age entend bien
str en profiter. L. pressent qu’il pourrait ‘“‘gagner en ainesse’’, au
cours du conflit de segmentation qui se dessine, grace a ses ressour-
ces matérielles. Mais ses campagnons ne I’entendront pas de cette
oreille!
L.: A Kibish j’ai préparé du thé: une marmite pour Mutya, mon frére
ainé, pour les Ngutulyapus de Mutya, une marmite pour les Ngutulyan-
gorok, la classe de Louwao, enfin une marmite pour les Ngutulyango-
rok cadets, ma classe. Mais ceux de Louwao ont saisi, d’autorité, cette
marmite. Alors j’en ai préparé une autre. Mais, une fois encore, elle a
été saisie par la classe de Louwao: ils ont tout bu! Mes camarades ont
bien sir envie de se battre. Ils sont maintenant dans la brousse, ils
mangent une cheévre, un beeuf, une chévre ... L’an prochain, quand tu
reviendras, a la lune /ocoto (“la boue”, mars), tu entendras dire: la
classe de Loceria est les Ngikoriareng! Autrefois, Louwao et ses
compagnons étaient Ngutulyapus, comme Mutya et ses congénéres.
C’était ainsi. Mais les Ngutulyapus de Louwao se sont mis a se battre,
continuellement, avec ceux de Mutya. Et voici comment ils sont deve-
nus les Ngutulyangorok.
L.: La méme chose s’est produite autrefois entre les Ngukwaakook et
les Ngimerirot. Les Nguralim, a leur tour, se sont battus avec les
Ngimerirot. Les Ngulukumong, eux aussi, se sont battus avec les
Nguralim. Voila comment ¢a se passe.
Voila donc une esquisse du phénomene de segmentation.

Nous avons réalisé I'importance de la camaraderie, au niveau local,
pour la constitution des classes d’age. Mais il faut remarquer que ce
facteur n’est pas le seul en cause, puisque ces classes d’4ge ont une
dimension ethnique. L. m’affirme que sur ’Omo les gens ont
exactement les mémes noms de classes d’4ge: les Nguralim retrou-
vent des Nguralim partout. J'imagine en conséquence que les
segmentations doivent s'institutionnaliser au cours de grands ras-
semblements ethniques, lorsque la vie sociale est tres intense.



28.8. 1972. Au camp francais de I’'Omo, avec Loceria.

C2

cl

Nous revenons sur le fonctionnement des classes d’dge et sur
I’asapan.

L.: Nasike est membre des Ngoletyeng. Mais s’il désire I'asapan, il va
vers les Eléphants.

L. ne dit pas qu’il devient Eléphant — ce que je compris sur le
moment — mais qu’il peut demander a étre initié avec eux. Je dis
bien ‘“‘€tre initi€”’ et non pas “‘initier”’ des Fils, une distinction
essentielle dont je n’avais pas encore pris conscience.

l“

.2 Ane Ngitome tasapan, jik Ngikatheongwar, i.e. et lorsque les
Eléphants font asapan, ils sont aussitot des Ngikatheongwar.

Je comprends ceci: quand on est Merikopir, on est dans des sous-
classes intermédiaires, et la grande initiation est le passage aux
Ngumur; quand on est Ngitome, les passage important est la
consécration comme Ngikatheongwar. Et ce passage s’appelle ta-
sapan.

Ethn.: Asapan, est-ce la méme chose que tabany?

L.: Asapan c’est I’action de raser (tabany) la téte. On ne laisse qu’une
petite touffe sur le sommet du crine, I'occiput. On attache cette touffe
avec une petite laniére de cuir. Prenons par exemple les Eléphants. Ils
viennent chez toi (je suis Eléphant) et viennent te demander ton frére
cadet: — Donne-nous ton frére! Toi, tu le prends et tu le leur donnes.
Les Eléphants vont alors dans la brousse. L'un aprés lautre, ils
touchent cette personne, a n’importe quel endroit de son corps, et puis
il font le méme geste sur leur front et leur poitrine. Puis ils se mettent a
tuer des chevres, une pour chaque groupe de fréres. En méme temps,
ils se font tous raser la téte.

Ethn.: Qui mange les chévres?

L.: Celui qui rase la téte. Ceux qui rasent les tétes sont ceux qui ont fait
I’asapan autrefois. Il y en a toujours assez!

L. me donne alors un exemple qu’il a connu, qu’il tire d’une généalogie
qu’il a faite lui-méme. Il s’agit de Locuman, un “frére” de Natir
Nakwaawiy, femme de Loceria. Il a recu I’asapan quand il était grand
comme Lothiangole (7 ans?). Et maintenant il est grand comme Modo
(17 ans?). L. pense que cela s’est produit il y a une dizaine d’années.
Ethn.: De quelle classe était son pere?

L.: Il était Merikopir. Donc Locuman était Nginyangalim. Mais il n’a
pas voulu des Nginyangalim; il a voulu étre Ngikatheongwar. Eh oui,
tout petit qu’il était! Et lorsque les Elephants mangeaient le beeuf, lui,
Locuman, restait a la maison. Mais les Eléphants lui faisaient porter des

143



c2

|

el

E2

144

morceaux du ventre (atorob) de 'animal. Les Eléphants le craignaient
(ou le vénéraient) (teker): il est grand, c’est un Ngikatheongwar! |
Ethn.: Et pourquoi a-t-il voulu étre Ngikatheongwar?

L.: Mere jik asaki apolou? i.e. n’est-ce pas parce qu’il a voulu étre tout
de suite un Ancien, un Ainé?

L. corrige alors une erreur: son pere n’était pas Merikopir; il était
membre des Ngumur. Cest ainsi que Locuman est né Eléphant. Et
comme il a regu I'asapan, il est devenu Génération grise. J’avais oublié,
tout & ’heure, qu'il était Eléphant. J’ai dit qu’il était Nginyangalim.

Il semble donc clair que L. appelle Ngikatheongwar tout membre
de la génération des Eléphants qui a recu I’asapan; mais j’ai suggéré
plus haut une autre interprétation, complémentaire: ce statut pré-
éminent serait celui des générations qui initient a leur tour leurs
Fils.

Je comprends ensuite que seule la sous-classe la plus ancienne subit
I'initiation: p. ex. ce seraient les Ngimeripus. Ils deviendraient
alors Ngumur. L. me suggere que cela produit alors un décalage
vers le haut de toutes les autres classes de cette génération. “Les
Ngutulyangorok deviennent Ngutulyapus’: il ne faut sirement pas
prendre cette assertion au sens propre. Ils deviennent “comme”
des Ngutulyapus, c’est-a-dire qu’ils ont progressé d’un rang dans
I’échelle de la séniorité.

L.: Si les Ngimeripus font 'asapan, ce sera partout, chez les Ngisakol,
les Ngikapung, les Ngilingakol, les Ngingaric, les Ngukumama (sections
territoriales). De méme, si les Ngutulyangorok veulent recevoir la
tonsure, ca se fera dans toutes les sections. Mais évidemment, ils ne
peuvent le faire avant leurs ainés. Si tous les ainés le font, ils peuvent se
joindre et devenir tous, en un seul jour, des Pierres, y compris les tout
petits enfants.

L. me rappelle qu’il y a, entre initiés et non initiés, une regle stricte
de préséance. En aucune circonstance, le non initié ne peut boire,
ni manger avant l'initié, lorsqu’ils se trouvent réunis.

Je crois comprendre enfin que les générations sont libres de déci-
der, en leur sein, s’il y a lieu de tenir une cérémonie asapai.

Ce theéme sera amplement débattu au cours de 'année 1973.

L.: Celui qui rase les gens s’appelle ekasapanan; celui que les gens
touchent, asapan. C’est lui qui reste ensuite dans la brousse, qui perd la
raison. S’il passe preés d’un nawi, les gens peuvent lui donner a manger.
Mais il va s’enfuir trés loin, comme Tepeth. La nuit, quand il dort,



19.4.

I’hyiene peut le manger. Sinon, il meurt comme ¢a. Ca n’a pas d’impor-
tance (mamete ngakuro: il n'y a pas de paroles, de ‘“questions”).

L. et moi nous nous souvenons d’avoir vu, a Nakua, un certain Lokuru.
Il donnait des signes de légere démence. L. me dit qu’il avait commencé
de servir comme asapan, mais qu’il avait pris la fuite avant la fin de la
cérémonie ... D’ou sa demi-folie. Nous remontions du Poste éthiopien.
Cet homme nous avait suivis. Nous lui avons donné un peu de nourritu-
re, mais trés vite il s’est fait renvoyé, par les enfants, comme un
incongru.

1973: Grammaire et Syntaxe

1973. a Kibish. Entretien sur les classes d’age, leur succession, et
I’asapan. Avec Lothuru, Ituk, Tioxo et Loceria.

Ethn.: Quand aura lieu la prochaine cérémonie asapan?

— 11 faut attendre une année de grande pluie, d’abondance de nourritu-
re, sorgho, biére de sorgho (age), bétail gras. C’est avant tout une féte
de I’abondance.

Loceria: (A cette occasion) les gens veulent de la viande, du tabac, du
trona', du sorgho consommé en grains entiers, bouillis (ngkawo), des
haricots verts, bruns, du mais, toutes choses, jusqu’a la graisse des
animaux (akurin), les morceaux de viande rissolés dans cette graisse
(amorumoru).

Ethn.: Qui va recevoir I'asapan? Les Eléphants ou les Autruches?
Loceria et ses amis: Ce seront les Autruches. Les Eléphants ont achevé
autrefois leur asapan. Ce fut dans les années ... sixty, quand les
Ngutulyapus se sont scindés d’avec les Ngutulyangorok.

Ethn.: Je puis donc m’adresser i tous les Eléphants par le nom
Ngibokoy (Bceufs couleur chair)?

L.: Certainement: — Hé vous les Ngibokoy! Vous les Anciens du Pays!
(Ttuk et les autres Eléphants présents acquiescent).

L.: Les Autruches sont encore des enfants. Ils vont recevoir I’asapan.
Tu verras, quand tu reviendras d’Europe, tu ne seras qu'un enfant! Car
tu n’as pas encore regu 'asapan!

Ethn.: Ituk, ou s’est passé ton asapan?

Ituk: A Locuman (au sud-ouest de Kibish, sur territoire soudanais.
Locuman est un ekitala, i. e. un *‘plateau herbeux ouvert”, nom qui sert
également a désigner les “‘sections territoriales’’). Ce fut notre groupe
d’age (athepic), fort de 40 hommes, les Nguralim, qui recut I’asapan.
Les Nguralim de Topo, de Thino, de Lothuru ... nombreux. Les
Ngimerirot firent leur asapan & Lodapal (autre ekitala, un peu plus
méridional). Quant aux Ngukwaakook, les plus anciens survivants des

145



Cl

2

146

Eléphants, ils requrent leur initiation a Leere, tout prés du pays marile
(dassanetch). A Lodapal furent aussi initiés les Ngisaja et les Ngimeri-
kadjo. Les Ngulukumong a Nakorikuar. Les trés anciens Eléphants, les
Ngilimongwar, les Péres de Kariwo (un ancien des Autruches, déja
décédé — il fut le pére de Nasike, un ainé des Nginyangalim), les
Ngilimongwar furent, eux aussi, initiés a Leere.

L. explicite: Ngilimongwar (‘“‘sans cornes — gris) comme Ngikatheon-
gwar (‘“‘classe — grise”’). Ituk reprend son propos et le systématise. Je
note dans mon carnet:

Asapan des Eléphants, des anciens aux cadets:

Nom de la classe  Effectif attribué Lieu de [initiation
Ngilimongwar 110 Leere (limite pays marile)
Ngwoyangura 100 Leere
Ngukwaakook 90 Leere
Ngimerirot 80 Lodapal (sur la piste de
Kidewa)
Ngimerikadjo 70 Lodapal
Ngisadja 50 Lodapal
Nguralim 40 Locuman (4 km ouest
de Natir)
Ngulukumong 30 Nakorikuar (juste a I’ouest

de Natante)

Ituk donne ces effectifs pour la seule section des Ngikapung (la
sienne). Il faudra que j’interprete les raisons de ce schématisme, de
cette croissance ‘‘vers le haut”’. Mes informateurs sont tout a fait
conscients que les classes cadettes sont beaucoup moins denses, ce
qui correspond d’ailleurs au fait démographique.

Ce dont Ituk et ses compagnons sont certains, c’est de la pertinence
de la séquence, qui implique, bien sir, une relation de séniorité.
Les lieux d’initiation semblent bien identifiés et identifiables: des
plus anciens aux plus récents, il y a une progression constante vers
le nord, ce qui suggere un déplacement progressif du centre tribal.
L’attribution d’effectifs croissants en fonction de la séniorité est la
traduction d’un fait constaté (les groupes d’age cadets sont faibles
numériquement); mais je pense qu’il y a aussi, de la part d’Ituk,
une sorte d’hommage rendu a ses ainés et une insistance sur la
puissance de sa génération.



C2

Mes informateurs, étant membres de la section des Ngikapung (Fla-
mants), me parlent de leurs groupes d’age. Mais, quand I’asapan se
déclenche, il touche toutes les sections. La féte peut durer quelques
jours, une lune, ou méme deux. Tous les Nyangatom (de la génération
concernée, et de la classe concernée) ‘“‘sont dans la brousse”. Les
femmes, bien slr, sont a la tdche dans leurs villages: elles préparent
force porridge, grains bouillis, bieres et autres nourritures. Les vieil-
lards sont sous leurs arbres et ne font que manger. On les voit jeter a
terre les reliefs de leurs festins. La nourriture “pourrit” (toboth: étre en
telle quantité que ¢a en devient nauséabond). Bien sir il y a aussi les
festins carnés: beeufs, chameaux *, chévres, moutons, tout est sacrifié
avec démesure!

* Les Nyangatom possédaient des chameaux — acquis des Turkana — jusque vers le mi-
lieu du XXe siecle.

Parmi les boissons de prestige figurent alors le café (opun, de ’amhari-
que buna) denrée rare en temps ordinaire. Le thé (opun également) est
congu comme un ersatz.

Suite de I’entretien sur I’asapan avec Ttuk et Lothuru.

Ethn.: Quand vous faites I’asapan, y a-t-il quelqu’un a qui vous touchez
le front?

Ituk: Oui, bien sir, il y a quelqu’un qui vient toucher le front (de celui
qu’on rase). Quand je raserai (ane ayong tasapana) un enfant, Tornay
viendra lui toucher le front et le raser (tabany). Alors Tornay donnera a
son ami (Ituk) une chévre, une vache, et méme un enfant.

Lothuru: Celui qui donne I’asapan, c’est le pére de celui qui le recoit.
Ce peére a sa femme, c’est lui qui touche le front de I'initié, c’est sa
femme qui rase le néophyte.

Ituk: Voici de quoi nous parlons: quand Nyareng (femme d’Ituk)
mettra au monde son enfant, elle I'appellera “Tornay”. N’est-ce pas
(un rite) considérable (etiono) que celui de toucher le font? Cela
entraine de ta part le don d’une vache a “ton nom” (I’enfant qui le porte
désormais). C’est Martine (femme de Tornay) qui devra raser I’enfant.
L’enfant appellera: — Maman! Martine répondra: — Woo. Son enfant
vient et elle lui offre une vache.

Ma question portait sur ’asapan en général, mais Ituk m’a entrainé
sur le terrain des rites domestiques. En méme temps il m’expose un
projet qui doit lui tenir & cceur: celui de donner mon nom a son
prochain enfant. Il annonce clairement les obligations que cela
entrainera pour moi. Retenons pour l'instant qu’il y a un niveau
domestique — le don du nom et la premiére tonsure — et un niveau
public des cérémonies asapan.

147



C1

129,

148

Ituk: Tu vois, j’ai un fils qui s’appelle Mutya (nom du frére ainé de
Loceria). C’est Muta, la femme de Mutya, qui a rasé ’enfant. Et Mutya
nous a offert une vache. Mere taleo? litt. ‘‘n’est-ce pas coutumier”?
Ngezi etal kanginyangantom: voila la coutume (le rite) des Nyangatom.

Etiono: c’est considérable (important, respectable, imposant...).

Ituk: Quand Nyareng accouchera, tu achéteras un bouc. Nyareng le
tuera, elle, la mere de Tornay. Elle confectionnera avec cette peau le
“porte-bébé” (anapet: de tanap: mettre (un vétement), endosser, atta-
cher a son corps). Tu offres aussi une brebis, pour que la mére boive sa
graisse (akurin: graisse fondue de la queue grasse, remede souverain
des accouchées et des grands malades). Elle brisera aussi 1'os et en
crachera la moelle (rite dit akumarae). Toutes les femmes viennent chez
I’accouchée: — Qui a offert la brebis? — Tornay! Elles te bénissent en
t’aspergeant de leur salive, du café que tu auras préparé. Elles festoy-
eront avec le porridge de posho (du swahili: farine de mais) que tu auras
offert. Voila la coutume. Efia asapan neni : voila comment est I’asapan.

Nyareng est effectivement bient6t a terme. Je comprends le désir
d’Ituk. Il me dit qu’une fois ce lien instauré on ne peut plus se
quereller, et on ne plus se refuser les quémandes mutuelles: si je
réclame une vache a Ituk, il ne pourra pas me la refuser.

Ituk: Si tu as besoin d’'un mouton, tu ne me le demandes méme pas: tu
vas le prendre dans mon enclos, de ta main.

(En francais) J’ai le sentiment que cela va faciliter le recouvrement des
dettes d’Ituk envers nous!

Ituk me rappelle qu’il est venu participer aux scarifications de Mutya
(frere de Loceria) précisément parce qu’il est désormais ‘“‘pére de
Mutya”. Mutya le guerrier a tenu la main de son “pére” au cours de la
douloureuse épreuve de la scarification.

Ituk m’annonce que sa femme va accoucher au cours de la prochaine
lune. Elle restera d’abord recluse dans sa hutte, quatre jour. Puis elle
mangera la brebis et elle sortira pour montrer son enfant, Tornay.

1973. A Kibish, avec Loceria.

Il était ressorti de nos discussions antérieures que tous les Eléphants
étaient déja initiés. Loceria me dit aujourd’hui que ce n’est pas vrai:
seuls les plus anciens, les Ngibokoy, les Ngikatheongwar, les Ngukwaa-
kook ont véritablement achevé leurs initiations. Quant aux Ngimerirot,
et a fortiori aux Nguralim, ils n’ont pas tous été initiés. L. pense que
cela n’empéchera pas de passer, la prochaine fois, aux initiations des
Autruches: beaucoup sont vieux (beaucoup sont morts, déja). L. dit
qu’il connait le nom du *“‘asapan” des Ibis: Lokuru. Il ne serait pas



c2

encore tout a fait dément, car il n’aurait pas encore servi a I’asapan d’un
grand nombre de personnes.

Loceria doit penser a des cas individuels: il est possible qu'un
certain nombre de cadets des classes d’Eléphants n’aient pas recu
I’asapan. Ici se heurtent deux conceptions: celle selon laquelle la
cérémonie affecte ipso facto tous les membres d’une classe, voire
d’une génération, indépendamment de la présence physique de ses
membres. C’était la conception dominante dans les entretiens
passés. Loceria fait valoir ici une vue plus individualiste des choses.
Il est possible que ce soit a nouveau sous une influence culturelle
turkana. Cf. I'initiative prise par la sceur ainée de Loceria, Lopir,
telle qu’elle est racontée le 18.7.73.

A propos des Turkana, Gulliver (1958:903) affirme que des initia-
tions peuvent avoir lieu simultanément, encore que en des lieux
distincts, au sein de chacune des deux “‘alternations’ (classes géné-
rationnelles, réduites a deux). C’est peut-étre sous I'influence de ces
conceptions que Loceria ne voit pas d’inconvénient a ce que 1’'on
commence l’initiation des Autruches alors que certains Eléphants,
selon lui, ne seraient pas encore vraiment initiés. Par ailleurs, les
Turkana ont mis I’accent sur une initiation individuelle, dont I’acte
essentiel est la mise a mort a la lance d’une piece de bétail. Pas
d’allusion (in: Gulliver 1958) a une cérémonie de tonsure, si ce n’est
que les nouveaux groupes d’adge sont dits athepan ou arek
(1958:904). Gulliver note enfin qu’il subsiste la notion d’une certai-
ne séniorité des Pierres par rapport aux Léopards, et le souvenir
confus d’un groupement antique, celui des Phacochéeres (1958:920),
qui auraient été les Péres des Pierres. L’auteur pense que c’est la
fonction militaire des classes d’age — trés marquée chez les Turkana
— qui aurait facilité 1’altération du systéme dans le sens d’une
simplification fonctionnelle: il s’agit avant tout de créer des groupes
de guerriers pleinement adultes — capables d’immoler le bétail,
comme les ennemis —, et ceci quelle que soit leur “génération
rituelle”.

17.7. 1973. Au village des Pierres. Je poursuis ce récit.

Je résume: les Eléphants de la section des Flamants offrent un mouton 2
leurs Péres les Pierres, représentés ici par Morungole et Erimanyang.
Nous sommes dans le village de I'ainé, doyen de tous les Nyangatom,
Morungole. Hier Kotol et ses compagnons sont allés dans les camps (du
c6té de Natodomeri) pour chercher un animal. Ils ont ramené un tres
beau mouton gras.

149



150

On nous fait sortir de la hutte-cuisine ou nous étions confortablement
installés, car on doit y dépecer le mouton. Voici arriver Mana Kirkan-
gimwe, le donateur. Les femmes du village se disputent la peau du
mouton a l'intérieur de la hutte que nous venons de quitter. Des
hommes se plaignent qu’il y a trop de femmes pour s’occuper du
mouton ... Nous sommes maintenant assis dans ’aire de Morungole;
Erimanyang, quant a lui, est assis “‘a la bouche” de la hutte ou dort
Morungole. Prés de Erimanyang se trouve un ancien des Autruches.
Ethn. a Loceria: Pourquoi est-ce Nasike qui a tué le mouton des
Ngimerirot?

Loceria: Il est fils des Autruches, donc il est, lui aussi, Eléphant.
Nasike est maintenant assis a I’arriére du cercle des Eléphants, réunis
dans le paravent (akitubwa) de Morungole. Il s’agit (athepic a dit tout a
I’heure Mana) des Ngimerirot, et d’eux seuls. Les ainés sont Acamoru-
pe, Lopathimwe, Athiringimwe, Temanikol. Kotol est leur cadet (abor
keng, litt. “leur derrieére’’). Les Ngukwaakook sont restés dans leurs
établissements. Les Ngoyangura, il n’y en a plus chez les Flamants, ou
alors ils sont ““a Tepeth™, a 'ouest, me dit mon voisin, un ainé parmi les
Ngimerirot. Les cadets des Ngimerirot sont dits Ngimerikajo. Les
cadets de ceux-ci sont les Ngithikirva (Anes) ou Nguralim. Nous nous
suivons comme ¢a (il suggere, avec ses mains, une file indienne). Notre
informateur se fatigue: — Il n’y a pas d’autres cadets!

Loceria: — N’y a-t-il pas les Ngulukumong?

L’informateur acquiesce pour qu’on le laisse en paix.

10h37. Une femme, la fille de Morungole, est entrée dans sa hutte.
Loceria me dit qu’elle va dire a son pére: — Viens oindre tes enfants!
Le vieux Morungole sort lentement de la hutte. Erimanyang se léve,
prend I’épaule gauche de son ainé, ’aide a sortir. Le vieillard s’assied a
I’entrée de la hutte. Nous entendons Erimanyang lui dire: Egogong
alup! la terre est dure! Assieds-toi sur la peau de vache (ejemu). Une
femme apporte un carré de peau (akapet).

Erimanyang dit au vieillard: K okine ngide ai? Elothe kode yan ngakipi,
ngakipi?

i.e. Qu’en est-il des enfants? (les Eléphants)? Vont-ils s’en aller ou bien
y a-t-il de I’eau, de I'eau?

Une femme apporte de ’argilite, qu’elle va pulvériser.

Loceria: Onctions d’argilite et de ngikujiit, contenu de la panse, les
enfants des Pierres veulent tout recevoir de la main de Morungole,.
La femme passe une calebasse vide a Erimanyang et elle y verse un peu
d’eau. Elle dépose l'argilite pres de la calebasse que tient Erimanyang.
C’est Erimanyang qui broie l'argilite (trés friable) entre ses mains, au-
dessus de la calebasse qui contient de I’eau. Lothakonmwe a tendu a
Erimanyang deux autres morceaux d’argilite, qui étaient dans la hutte-



cuisine. La fille de Morungole est venue verser du lait dans la calebasse
ou se prépare I'onction. Un enfant, petit-fils ou arriere-petit-fils de
Morungole, est venu apporter un peu d’eau.

Erimanyang a Morungole: Lokupormwe, tagata robo ngide! Boi, boi,
boi, i.e. Lokupormwe, bénis donc les enfants, reste assis, assis, assis!
Les Ngimerirot se leévent, les plus anciens en premier, pour venir pres
de Morungole.

Iwo est venu le premier, puis on me fait '’honneur de pouvoir saluer
Morungole; maintenant c’est Lopathimwe qui s’avance. Erimanyang dit
au vieillard: — C’est Lothikirya! Morungole: — Le fils de ... Namonae? -
Oui! Un autre Eléphant (Lewan, je pense) explique 2 Morungole: Nous
voila, tes enfants, nous sommes tous la pour recevoir I'onction de ta
main (“‘de ton corps’’). Nous sommes tous venus, (suivant) ‘“‘ta bouche”
— i.e. ta parole — d’hier.

Une voix: Apportez un carré de peau pour y mettre le contenu de la
panse! Aprés Iwo et Lopathimwe, c’est Acamorupe qui se présente
devant Morungole.

Le vieillard commence les invocations (agatakin):

— Mes enfants, ils existent!

— Ils existent!

— Le mal ne les touche pas!

— Ne les touche pas!

— Mes enfants, qu’ils soient riches en bétail!

— Qu’ils soient riches!

— Qu'ils soient riches en chévres!

— Riches!

— Qu’ils soient riches en anes!

— Riches!

Tandis que Morungole reprend les invocations, Lewan entonne soudain
I’hymne des Eléphants: woooo, ngide xapolok, ngitome ... Hooo, nous
les fils ainés, les Eléphants. Le chceur des Eléphants soutient le soliste,
tres lyrique, en ’accompagnant, bouche fermée.

Apres cet hymne, I’atmospheére est trés recueillie. Je ne puis que dire
dans mon micro: les choses se sont passées tres vite! Morungole reprend
les invocations pour ses enfants. Puis je résume 'action: les ainés des
Ngimerirot sont venus saluer personnellement Morungole. Puis tout le
monde s’est rapproché pour les invocations. Ensuite Lewan a entonné
I’hymne des Eléphants, plus particulierement celui des Ngimerirot. Et
maintenant, apres les nouvelles invocations, on commence les onctions.
Du contenu de panse vient d’étre rajouté au mélange d’argilite, d’eau et
de lait, préparé tout a I'heure. Ce sont Erimanyang et Morungole qui
malaxent cette préparation. Morungole vient d’oindre un des ainés des
Ngimerirot, sur la téte, le nez et les épaules. L’homme se reléve, un

151



152

autre vient le remplacer. Un nouvel hymne éclate, chanté par le méme
soliste et accompagné dans le méme style que tout a ’heure. Il s’agit
d’un récitatif solennel. On entend sangloter un homme (c’est Erima-
nyang). On entend aussi les interjections de Lopathimwe, a la gloire des
Ngimerirot. Silence. Un homme esquisse un discours. Silence a nou-
veau. On n’entend plus que les cris d’'un nouveau-né.

Maintenant c’est Erimanyang, qui a surmonté son émotion, qui pour-
suit ’onction de tous les hommes, toujours suivant I'ordre de séniorité.
Il arrive maintenant a Kotol, le septieme environ de sa classe. Erima-
nyang lui demande d’6ter la piece de calico qu’il porte sur I'épaule.
L’onction commence a la téte, se poursuit sur les épaules, les omopla-
tes. C’est presque un bain. Kotol poursuit de ses propres mains ’onc-
tion de son corps. Les hommes, assis, se lévent a tour de réle pour se
faire oindre par Erimanyang. Le vieillard est trop fatigué pour poursui-
vre le travail. Voici le tour de Lothakonmwe (frére d’Ttuk); il dépose sa
lance et son appuie-téte pour retenir ’onction qui coule sur son ventre.
Voici maintenant Mana, le donateur du mouton. L’atmosphére se
détend. Les conversations reprennent. Le rythme des onctions s’accéle-
re. Il y a maintenant des hommes jeunes: abor angimerirot, litt. “le
derriére des Ngimerirot”, les cadets du groupe d’age. Je m’étonne dé la
jeunesse de certains. Mais voici Nasike: —les Ngoletyeng et les Ngimeri-
rot, c’est epey itwan, ‘“‘une seule personne”. Donc ce sont bien des
enfants des Autruches qui se pressent maintenant pour recevoir I’onc-
tion. Loceria, Ngutulyangorok (Autruche), ne peut se tenir a 1’écart, il
se présente lui aussi pour I'onction. Erimanyang s’est oint lui-méme le
front; tout a I’heure Morungole a oint sa fille.

Erimanyang veut cesser: il y a trop de monde. Lopupwa (je reconnais sa
voix) lui dit de finir, mais par aspersion (towatak et non plus tojuk,
oindre). Les gens s’excitent, crient. Erimanyang, pour en finir, jette
I'onction a pleines mains sur les impétrants en leur criant yotozi! yotozi!
Allez vous-en! Filez! (il ne dit pas “Allez au diable”, car cet étre est
inconnu des Nyangatom!). Dans I’excitation générale, Kotol commen-
te: Erimanyang leur dit: Allez vous-en! Vous serez tous riches et
deviendrez vieux comme Morungole!

Maintenant les Eléphants s’asseyent de nouveau, non pas dans le
“paravent”’, mais devant la hutte-cuisine et les greniers. Erimanyang
poursuit maintenant ’onction de son propre corps: la poitrine, les
cuisses, les jambes. L’ancien des Autruches qui accompagne Erima-
nyang imite son ainé. Les Eléphants sont assis en rangs serrés; ils
regardent I'est. Ils sont donc a gauche du vieillard, qui, assis devant sa
hutte, regarde 'ouest. Les Ngimerirot ont appelé leurs cadets et leur
ont demandé de s’asseoir derriere eux.



18.7.

Erimanyang apporte la lance d’orateur a Morungole. Celui-ci crache
dans les mains de Erimanyang et lui rend la lance. Discours de
Erimanyang. Invocations de Erimanyang pour les Ngitome. Suite du
discours. Apres de nouvelles invocations un hymne éclate: Marya,
marya ... naeteng.

Acamorupe s’est levé, il est venu prendre la lance des mains de
Erimanyang. Il fait son discours. Nouvel hymne pendant le discours.
Plus tard les hommes s’échauffent. Ils se lévent par petits groupes et
simulent des embuscades. En voici un qui vise avec sa lance, comme si
c’était un fusil. Iwo prend le relais en tant qu’orateur. Atmosphere
d’excitation guerrieére, comme lors du grand rassemblement de juillet
72. Il y a toujours le récitatif solennel, en méme temps que le discours.
Certains hommes se lévent, respirent avec peine, en ronflant; je les
sens au bord de la crise qui risque de les terrasser. Mais ils se calment
finalement.

Il est 11h38. Les femmes ont apporté un fagot de bois et des marmites.
Iwo poursuit son discours dans le calme. Nouveau récitatif. Plus tard
Iwo remet la gaine autour du fer de la lance. 1l se rassied avec la lance.
Lokwaale se leve. Il répond, il est Autruche (épuisement des piles du
magnétophone).

1973. Commentaire de la cérémonie du 17.7.

Loceria fait un résumé du discours de Erimanyang.

Erimanyang parle des Nyangatom, de tous les Nyangatom, qu’ils soient
Autruches, Ngoletyeng, tous ceux de Nakua, qu’ils soient Ibis, Cigo-
gnes, Flamants ... paroles d’hier, 17¢ jour de la lune Lotyek. Il dit:
qu’en est-il de ce pays? On abandonne le sorgho? le sorgho que les gens
ont planté? Qu’est-ce qui se passe? Est-ce que tout le monde veut partir
a Tepeth? Est-ce qu’on veut abandonner Nakua? A cause de la lance
des Marile, a cause de la lance des Kara, a cause des Ngikaalabong
(Mursi), des Ngikamar (Hamar). Alors, moi aussi, Erimanyang, je
m’en irai. Quand un homme seul apercoit le petit de la gazelle, il ne
peut que le voir s’enfuir dans la brousse. Hélas, si Tornay était 1a, si
Loceria était 1a, si mes compagnons d’age étaient 1, nous aurions tué le
petit de la gazelle! Et L. d’ajouter: le petit de la gazelle, c’est I'ennemi!
Si je suis seul a reconnaitre les traces de I’ennemi, je me dis: A moi tout
seul, je les suivrai? Non, si mes compagnons étaient l1a, nous suivrions
les traces jusqu’a rejoindre I’ennemi. Voila les paroles de Erimanyang.
Vos peres, les Pierres, n’étaient pas laches comme vous! Si vous partez
tous a Tepeth, qui fera face aux ennemis, lorsqu’ils reviendront a
Nakua? Ho, ce n’est pas comme ¢a (qu’on doit se comporter). Les
Ngikoroma vous tuent, les Ngikaalabong vous tuent, les Kara aussi, les

153



154

Marile de méme. Comment donc? Restez sur la riviere (Kibish), restez,
battez-vous! Faites revenir tous les camps, ceux de Kidewa, ceux de
Tepeth, ceux du “ventre de la montagne” Kaepelpel, faites-les revenir
a Nakua. Pourquoi ne recherchez-vous qu’a vous enrichir en bétail? Les
humains, les vies humaines ne sont-elles pas (la valeur) la plus considé-
rable? Si nous vivons tous, alors, d’accord, que nos troupeaux se
multiplient. Mais si nous disparaissons tous, alors a quoi bon le bétail?
Il n’y aura plus personne pour en profiter! Voila les paroles de Erima-
nyang.

Ethn.: Les gens ont donc mis a profit les pluies de ce dernier mois pour
éloigner leurs ngaborea (camps satellites des établissements princi-
paux).

Loceria: Il ne s’agit pas de ngaborea, mais de véritable transhumance
(awotu ngawiey: les établissements ont “déménagé”). Vois I’établisse-
ment de Mutya: il a déménagé tout entier! Les Cigognes aussi, les Ibis
aussi sont partis! Et les Amhara (force de police de Kibish, 20 ou 30
hommes au maximum) ne sont pas capables de protéger les Nyanga-
tom. Tu as vu, lorsque les Marile nous ont attaqués, qu’ont-ils fait? Ils
sont restés assis! J’ai méme entendu dire que les Amhara de Kalam (en
pays dassanetch) ont incité les Marile a venir nous attaquer, et qu’ils les
ont couverts, “contre quelquechose a manger”.

Ethn.: Est-ce possible? Mensonge, imposture!

Loceria: Ce que je te dis est vrai! Ils savaient que les Marile allaient
attaquer. Ils n’ont rien fait pour les retenir!

Loceria: Si la police du Kénya sait que les gens vont se battre, elle les
sépare. Rien de tel avec les Amhara. Quel est le role de la police?
Attends la suite, Tornay. Si les Dassanetch reviennent tuer les Nyanga-
tom, ils n’en trouveront plus un seul dans ce pays de Nakua. Nous
partirons tous au Soudan. Mais s’il arrive de mauvaises nouvelles de
l’Ethiopie, par exemple des ordres, transmis au Soudan, de saisir notre
bétail, alors nous nous battrons avec le Soudan, avec I’Ethiopie, jusqu’a
la mort. Si nous devons disparaitre, que nous disparaissions. Personne
ne nous protége (mame itwan eyeki). Tu te souviens, quand les Kara
nous ont décimés, nous sommes allés chez les Amhara: — Pére, on nous
massacre! Tout ce qu’ils ont fait, c’est de mettre notre plainte par écrit;
on n’a vu aucune action. Par contre, si nous, Nyangatom, nous tuons
des Marile, la police saisit nos hommes et les enchaine. Si les Marile
nous tuent, ils n’enchainent personne, pas méme leurs “chefs” (emu-
rok: les ‘“‘experts” traditionnels, titre donné aux responsables (balab-
bat) face au gouvernement).

Ethn.: (commentaire en frangais) Loceria exprime ici une vue person-
nelle, mais qui a I’air partagée. Mukonen est 1a, il ne proteste pas. Je
doute que les Nyangatom puissent réellement quitter en masse Nakua.



c2

La pression deviendrait trop forte du c6té de Moruankipi. Mais tout de
méme, Erimanyang esquisse une sorte d’alternative politique.
Loceria: Si moi, Loceria Lopir, j’étais emuruon, je te jure que le pays
nyangatom serait prospere! Si les Amhara faisaient les vilains, je les
provoquerais en duel au baton (ebeala)!

Loceria tente maintenant de résumer le discours de Acamorupe:
Quelles sont vos paroles, vous les Nyangatom, quelles sont les tiennes,
Erimanyang?

Vous allez donc laisser les ennemis venir nous tuer! Que se passe-t-il?
Hier quelqu’un a vu les empreintes des Marile. Il a dit a son fils: Va vite
avertir les gens: il y a les traces des ennemis par ici! Eh bien I’enfant n’a
pas bougé. Il s’est contenté de courir apres les grandes outardes dans la
brousse! Voila ce qu’a dit Acamorupe.

Nous parlons ensuite du grand 4ge de Morungole. S’il vient a manquer,
disent Loceria et Mukonen, Erimanyang convoquera tout le monde et
dirigera un grand asapan.

Ethn.: Asapan de qui?

L. et M.: De tout le monde: des Autruches, mais aussi des Eléphants.
Ethn.: Les Eléphants recevraient I’asapan de nouveau?

Loceria: Mais non, on t’a dit des mensonges! Il y a des Eléphants qui
n’ont pas été initiés. Mais c’est le cas de nombreux Elephants D’apres
moi, les Nguralim n’ont pas recu l’asapan. Ne te souviens-tu pas?
Quand Ituk racontait tous ces asapan, avec le nombre de personnes
initi€es, je n’ai pas dit: “C’est vrai”’. Je me suis tu, tout simplement,
parce que c’était des mensonges.

Martine: Mais pourquoi a-t-il mentil?

Loceria: Jignore. Les Nyangatom sont comme ¢a: certains disent la
vérité, d’autres le mensonge! Moi, je ne dis que la vérité. Tornay, un
jour prochain, interroge Erimanyang. Ne t’adresse pas a n’importe qui:
I'un te dira ceci, I’autre cela. Fie-toi a la parole d’un seul! Les Ngilimon-
gwar ont recu autrefois 1’asapan, Les Ngoyangura aussi, Mais “les
Lokuti”, ce n’est pas encore fait!

On utilise souvent le pluriel pour parler d’'un pere de famille:
Talokuti, i.e. Lokuti et sa famille; dans le contexte présent: Lokuti
et ses compagnons d’age.

Jessaie de savoir s’il n’y a pas une confusion entre plusieurs sortes de
cérémonies asapan. La tonsure initiale de I’enfant, aprés la naissance,
n’est pas, selon L., un asapan. Il s’agit seulement de “raser les cheveux
du ventre” (tabanyere ngitim ka akook).

J’ai mis le doigt sur un probléme. Hier, un Eléphant qui pouvait avoir
40 ou 50 ans, m’a dit: quand j’étais jeune, on m’a rasé la téte, et on me
I’a recouverte d’hématite.

155



C2

Cl

156

Loceria: Cette coutume consiste a raser (tabany) la téte de quelqu’un
pour que, plus tard, il sache le faire a son tour. Ils sont peu nombreux,
ceux qui le feront demain, ceux qui seront des Pierres. Il faut donc raser
des cadets, pour qu’ils officient plus tard. Voila ce dont il s aglt Ce
n’est pas la grande cérémonie asapan.

Martine: Oui, mais les gens parlent tout de méme d’asapan.

Loceria: C’est une erreur.

Tornay: Parmi les Eléphants actuels, sont-ils nombreux a avoir regu
cette tonsure?

Loceria et Mukonen: Peu nombreux. Les Eléphants ont rasé leurs fils
Autruches (plus particuliérement Ngimeripus). Les Autruches ont rasé
des Eléphants. Un Eléphant ne peut raser un autre Eléphant. Les
Autruches rasent des Eléphants, car leurs fils Nginyangalim sont des
Eléphants.

Cet entretien est difficile, car Loceria et Mukonen passent du
factuel — ce qui s’est passé — au normatif, la régle générale. Chez
Loceria, la conceptlon dichotomique du systeéme est toujours domi-
nante. La prééminence rituelle des Eléphants est moins prononcée
que chez les informateurs qui pensent en diachronie. Pour Loceria,
les anciens des Autruches sont trés proches des Pierres: certains ont
regu I’asapan, a titre individuel, semble-t-il, pour pouvoir un jour
officier en tant que Pierres et pouvoir, le cas échéant, initier les
cadets des Eléphants. A nouveau, on se sent plus proche de
I'idéologie turkana.

On pergoit tres bien le statut possible des Autruches comme Peres
des Eléphants, alors qu’ils sont en réalité leurs Fils. Les tonsures
préliminaires dont parle Loceria semblent étre faites pour assurer
la transition entre deux véritables cérémonies d’asapan.

Loceria évoque un souvenir: au cours des années cinquante, alors
qu’il était berger, sa sceur ainée Lopir (qui porte le méme nom que
leur pére) a tondu un enfant nommé Esipitar (de I'anglais ‘‘hospi-
tal”, né a I’hopital, probablement a Lokitaung). La mére de Esipi-
tar, Atuko, est encore a Lokitaung. Lui-méme est a Marlal (proba-
blement dans la police). Esipitar était fils de Lobere, un Flamant,
de la génération des Pierres. Esipitar était Ngulukumong. Mais sa
tonsure par Lopir - que je comprends comme une sorte de marrai-
nage ou d’ adoptlon — n’a pas fait de lui un Ngibokoy pour autant.
Ce n’était qu’un petit asapan. Les trés anciens Eléphants qu1 ont
vraiment ‘“‘passé” ’asapan sont devenus des Ngibokoy. De méme,
selon Loceria, les plus anciens des Autruches, qui ont été initiés,
sont devenus des Pierres. Loceria cite encore un autre cas de ‘“‘petit
asapan’”: celui de Locuman, fils de Koki (Pierre) et de Loye, Koki



C2

c2

étant le frére de la grand’meére maternelle de Nakwaawiy, femme de
Loceria (héritée en lévirat). Locuman, lui aussi, a été rasé comme
Ngulukumong (Eléphant).

Ethn.: Lors de ces “petits asapan’, y avait-il beaucoup d’initiés?
Loceria: Peu: une dizaine chez les Ibis, une dizaine chez les Cigognes,
la méme chose chez nous (Flamants), chez les Ngutokoraaman (Franco-
lins des jardins). Ce que j'ai vu s’est passé a Nakoritap (ouest de
Kibish). On les a rasés, laissant une touffe de cheveux, qui a été liée
avec un lien de cuir. Les tétes ont été revétues d’hématite. Dans
I’avenir, lorsqu’on fera le grand, le vrai asapan, ceux-la ne seront pas
rasés a nouveau. Mais ce jour-1a, on donnera les vrais noms: eux aussi
seront désormais, véritablement, des Ngibokoy.

A cet instant je comprends: ceux-la ne seront pas rasés, mais
raseurs.

L’enregistrement ne contient pas la voix de Loceria affirmant cela.
Mais je pense en effet qu'il y a 1a une distinction capitale: étre rasé,
c’est simplement entrer, de maniére formelle, dans sa classe et dans
sa génération. Mais raser a son tour ses propres fils, c’est se
propulser au grade des Péres des Péres. D’ou l'insistance de
Loceria: seules les classes les plus anciennes des Eléphants, les
Ngilimongwar et les Ngoyangura, sont de véritables Ngibokoy.
Pourquoi? Parce qu’ils ont di initier leurs fils, les classes les plus
anciennes des Autruches. Toutes ces classes sont pratiquement
éteintes aujourd’hui. Les théories courantes ne refletent donc
qu’une vérité partielle: les Eléphants sont les Péres du pays, les
Autruches, les Fils. Les Eléphants ont tous ““fait asapan”. C’est
maintenant le tour des Autruches. Les efforts de Loceria nous font
pénétrer plus avant dans la compréhension du systeme, en dépit
d’'un possible “biais turkana’. Loceria relativise la prééminence
des Eléphants en insistant sur le fait que certains des cadets de cette
génération n’ont pas encore recu ’asapan. Mais surtout, ils ne
deviendront des Ngibokoy que lorsqu’ils donneront 1’asapan, ce
que désirent ardemment les Autruches actuels.

Loceria: Voila la question: lorsque meurent les ainés, les Pierres, il ne
reste plus, pour raser demain (les fils) que les cadets qui ont été rasés
autrefois.

Les initiations-relais évoquées par Loceria concernent donc les
“queues de génération”. Ces cadets de générations bénéficient
d’'un statut rituel important, puisque, seuls survivants de leur
génération, ils ont pour tdche de clore les initiations dans la
génération de leurs Fils.

157



C1

et

158

J’en viens a penser que le vrai asapan n’a lieu que trés rarement,
peut-étre une seule fois par génération. Et c’est a cette occasion,
bien sir, qu’on doit voir la mise en scéne du ‘“‘bouc-émissaire”. Il
doit s’agir alors d’un tournant important dans la vie sociale, d’un
changement de génération. Maintenant qu’il n’y a plus que quel-
ques survivants de la génération des Pierres, les gens se préoccu-
pent beaucoup de ce passage, d’ou les nombreuses discussions sur
la nécessité, pour les Autruches, de recevoir 'asapan. Quand les
Eléphants s’y décideront, ils remplaceront les Pierres en tant que
“Peres des Peres”.

Loceria poursuit: Si toutes les Pierres meurent, il ne restera plus
personne pour raser (tabany) les gens. Les Nyangatom continueront de
vivre, mais Eléphants, Autruches, tout sera confondu. C’est pour cela
qu’on veille a raser les cadets, pour qu’ils rasent a leur tour, plus tard, a
’avenir.

Loceria donne un exemple général, quand il parle des Pierres.
Mais, dans la situation présente, il est possible qu’il pense que les
Pierres (comme Erimanyang) ont encore un réle a jouer. Tandis
que les opinions courantes attribuent le role essentiel aux Elé-
phants: ce sont eux qui doivent donner I’asapan aux Autruches.
Mais peut-étre doivent-ils le faire avant la disparition des derniers
de leurs propres Péres. Une cérémonie d’hommage comme celle du
17.7. indique en tout cas que le culte filial est encore une réalité
vivante chez les Eléphants.

La question du nombre de grandes cérémonies asapan par généra-
tion reste ouverte. Il est possible qu’il y en ait au moins deux: 'une
se jouant entre les classes ainées des deux générations centrales de
la société, I’autre se jouant entre les classes cadettes. Les Nyanga-
tom étaient, en 1973 — mais encore en 1976 — au seuil de cette
seconde échéance. |

Loceria résume maintenant le troisi¢me discours de la féte d’hier, celui
d’Iwo:

Nous sommes trop peu nombreux, ici a Nakua. Les gens sont partis en
masse. Si nous craignons vraiment une attaque des Marile, le peu que
nous sommes, pourquoi ne nous rassemblerions-nous pas tous autour
du camp de Tornay? Nous n’avons aucun étranger-protecteur (ecampait
lo eyeki). Alors, pourquoi pas lui? Iwo refait un bref historique du
conflit avec les Marile. La grande défaite nyangatom de 1’an passé est
due a un manque de solidarité: les Ibis sont restés chez eux. Les
Cigognes étaient seules face a I’ennemi. Et maintenant les Nyangatom
sont dispersés. Est-ce a cause du soleil, est-ce la crainte des ennemis?
J’ignore.



21.7:

Enfin Loceria résume l'intervention finale, celle de Lokwaale, Autru-
che, neveu utérin de Loceria: De quoi parlez-vous? Les gens sont partis
brouter. Mais ils vont revenir! Ou iraient-ils? Ou feraient-ils boire leur
bétail? La-bas, dans une contrée desséchée des le retour de 'akamu
(saison seéche)? Ils reviendront.

Ce fut le mot de la fin. Les Eléphants se leverent, regagnerent le frais
sous leurs arbres, laissant leurs Peres et leurs familles festoyer en paix.

1973. Entretien avec Etir Anapangimwe, Kotol et Loceria, sur la
généalogie de Etir. Etir est de la section des Ngaric («Murle de
’0Omo»), du clan des Ngilobol, de la génération des Nginyangalim, Fils
des Autruches (Loceria), petits-fils des Eléphants (Kotol). A son fils,
jeune berger, de la génération des Buffles, Etir a donné le nom de son
pére, Bolol. (Sur «L’énigme des Murle de 'Omo», cf. Tornay 1978).
Ethn.: Quand les Autruches mangent le beeuf, Bolol se joint-il a eux?
Etir: Pas encore, il est trop jeune. Quand il atteindra le seuil de I’age
adulte, ce seront les Ngoletyeng (ou Nginyangalim) qui mangeront,
nous autres. Nous mangerons le beeuf de Bolol et de ses compagnons.
Quand mon propre beeuf, Lobok, a atteint la plénitude, ce sont nos
Péres, les Autruches, qui 'ont mangé.

Loceria: Ce fut a la lune Lokwang, lorsque ta lettre est arrivée.

Etir: C’est un de mes compagnons qui I’a immolé.

Ethn.: T’a-t-il remis la vache?

Etir: Pas encore. Il ne faut pas bousculer le monde. Mes peres ont
mangé. J'attends; un beau jour je demanderai & mon compagnon la
vache qu’il me doit pour avoir tué mon bceuf.

Loceria: Quand Etir offre un beeuf, nous tous, Autruches, avons droit
au festin. Méme les plus jeunes, comme Loro (fils de Mutya). On lui
dit: — Tiens! Et il recoit sa part de viande.

Etir: — N’entends-tu pas que je m’adresse a Loceria (plus jeune
pourtant) en lui disant apa, pére?

Je cherche a savoir si le fait d’offrir un beeuf aux Péres change le statut
du Fils.

Ethn.: Celui qui n’a pas encore offert le beeuf peut-il porter la coiffure
d’argilite mauve?

Etir et Loceria: Oui, certes. Cela ne fait pas de probleme. Ce sont les
Péres qui, découvrant que tel beeuf est grand et gras, se mettent a le
désirer: — Venez, allons quémander notre nourriture a nos enfants! Il
font connaitre leur projet. Alors un compagnon du propriétaire inter-
vient 4 son tour: — Régalons nos péres, je te donnerai une vache! Voila
comment ¢a se passe. Ce n’est pas un rite: nyitaleo.

Loceria: Les Eléphants font de méme. Ils repérent mon beeuf gras. Ils
se mettent & me gronder, me gronder (tongolopa): — Qu’en est-il de

159



160

notre enfant? Ho, le vilain! Il nous refuserait notre nourriture! Pour
finir, je céde: — Mangez le donc! Et c’est un compagnon, un Ngutulyan-
gorok, qui le tue. Et dés lors je commence a lui réclamer la vache qu’il
me doit: — Tu 'auras, on n’a jamais refusé!

Ethn.: Etir, ton grand-pére Ngaye, qui est mort a Aepa (sur I’Omo,
pays des Ngaric), a-t-il autrefois regu ’asapan?

Etir: Oui, le pere de Bolor a fait asapan autrefois, il a tué du bétail. Ce
fut au flanc de Kurath (1a ou les Ngaric s’installérent en arrivant du
Plateau Boma, Soudan).

Ethn.: Et qui a rasé leurs tétes, car ils n’avaient pas leurs péres
Ngingaric?

Etir: Ce furent des Nyangatom qui les prirent: — Voila mon enfant,
voila le mien!

Loceria: Si je prends quelqu’un comme enfant, le jour ou il regoit sa
tonsure, je lui donne une téte de bétail, comme a mon enfant.

Kotol: Je pourrais dire a Loceria: — Tu es mon fils. Je le prends dans
mon nawi et lui rase la téte. Puis je lui donne une vache qu’il emmeéne
chez lui.

Etir: Toi aussi, Tornay, si tu es 1a quand viendra I’asapan, tu peux me
prendre chez toi, me raser la téte, me donner du bétail, de I’argent. Je
suis devenu ton enfant. Et deés lors je te crains! Et tu ne peux plus me
refuser des cadeaux!

Kotol: Etir non plus!

Etir: Bien siir, si tu viens chez moi et m’appelles: — Lokoku! (mon
enfant). Je réponds: — Apa! (papa). — J’aimerais cette vache. — Prends-
1a, elle est a toi.

Voila donc la crainte et les obligations ouvertes par ce parrainage.
Ethn.: Etir, ton pere Bolol a-t-il recu ’asapan?

Etir: Erenga nyiasapana: mere Merukopirya? 1l n’avait pas encore été
rasé: n’était-il pas Autruche?

Kotol: Atoni oon nyiasapana: il est mort sans avoir regu I’asapan.
Kotol et Etir: Aucun des Autruches n’a encore passé par 1’asapan,
aucun.

(Loceria reste silencieux).

Ethn.: Quand les Autruches vont-ils recevoir I’asapan?

Etir: Ils ont déja régalé, régalé (epeyote oon, epeyote). Ils ont nourri
leurs péres. Maintenant ils attendent, ils ne pressent pas. Doucement,
doucement. Ils attendent leur jour.

Loceria: Si nous avions une tres grosse récolte de sorgho ... alors, ce
serait ’asapan!

Ethn.: Il n’y a plus beaucoup de Pierres!

Etir: Quand mes Péres que voici (montrant Loceria) vont recevoir
I’asapan, ils deviendront des Pierres; les Eléphants deviendront des



G2

Ngibokoy; et nous mémes, nous serons des Eléphants! Quant 4 nos
enfants, «les Bolol», ils seront les Merikopir (Plumes mouchetées,
Autruches). Taratan Ngitome Ngibokoy, jik ngikapolok ka nyakop: les
Eléphants seront des Ngibokoy (Beeufs couleur chair), tout droit les
vétérans du pays.

(Etir appuie cette phrase, pour marquer l’ainesse absolue acquise
désormais par les Eléphants).

Loceria explicite: kotere toxana, erenga Ngimerikopiri nyabanya; nyia-
banyete Ngitome abanyete Merikopir, ngikecede. Taratan Ngitomedan,
Ngibokoy; taratan Ngimerikopir, Ngumur. Erenga kona, erenga ibere-
nin daang, arai Ngitome path kongina Ngitome; arai Ngimeripus path
kongina Merikopir; Nginyangalim dan arai Nginyangalim ... erenga!
«En effet a ce jour les Merikopir n’ont pas encore été rasés; les
Eléphants n’ont pas rasé les Autruches, leurs enfants. (Alors) les
Eléphants eux aussi seront des Ngibokoy; les Autruches des Pierres.
Pour l'instant ce n’est pas encore fait, tout cela n’est pas arrivé, les
Eléphants sont des Eléphants «tout court», les Ngimeripus (classe
ainée des Autruches) sont des Plumes mouchetées «a bien plaire», les
Nginyangalim sont Nginyangalim de nom ... ce n’est pas encore fait.

On saisit mieux, a ce point, le véritable enjeu de I’asapan. Il y a
d’abord asapan recu et asapan donné. Le fait d’avoir «été rasé» —
fait indéniable 4 propos des Eléphants — ne confére pas a une
génération ce statut supréme, celui que nos informateurs qualifient
en évoquant les Ngibokoy et les Ngumur. Ce statut n’est atteint que
par ceux qui transmettent I’asapan. Seuls les Pierres avaient ce
statut en 1973 (et jusqu’en 1976, lors de mon dernier séjour). Le
schéma d’Etir est donc une généralisation: cette consécration au
rang de «Péres des Péres» ne peut affecter, synchroniquement, que
la génération qui «asapane». En l'occurrence, les prochains «a
entrer dans la légende» seront les Eléphants. Malgré le schéma
d’Etir, auxquels souscrivent les autres interlocuteurs, I’effet direct
d’une cérémonie d’asapan — que je nommerai cérémonie de «trans-
mission» — est de faire monter les générations d‘un rang dans la
hiérarchie tribale, et non pas, subitement, de deux. Idéalement,
tout homme devrait pouvoir participer & deux cérémonies de
transmission: a la premiére il regoit I’asapan, devenant ainsi, rituel-
lement et socialement, «Fils du pays»; a la seconde il transmet
I’asapan, devenant «Pére absolu du pays». Etant donné I'étirement
temporel des générations — un sujet sur lequel il faut revenir — un
méme homme n’a que des chances infimes de connaitre, de son
vivant, les deux circonstances. (L’intervalle de transmission n’est ni
régulier, ni défini. Je pense, contrairement aux estimations couran-

161



tes dans la littérature sur le «cercle karimojong», que cet intervalle
peut aller jusqu’a soixante ans). D’ou probablement les difficultés
de mes informateurs pour concevoir le double point de vue de
I'asapan. Leurs schémas font un condensé du processus. La présen-
tation d’Ituk, par exemple, se référe a des cérémonies intermédiai-
res: la tonsure des groupes d’dge a I'intérieur d’'une méme généra-
tion. A mon sens, aucun des Nyangatom vivant en 1973 (pas méme
Erimanyang, peut-étre) n’a réellement assisté a la transmission du
statut supréme des Ngibokoy aux Ngumur, c’est-a-dire a la tonsure,
par les Pierres, des premiéres classes d’Eléphants. Ces classes sont
éteintes. Il ne reste que les classes cadettes des Eléphants. Les
Autruches, bien que juniores, ont vu s’éteindre plusieurs classes,
avant méme de recevoir la tonsure. Ce phénomeéne, bien connu
dans les systémes générationnels, se nomme overaging («survieillis-
sement»). Si donc, actuellement, les Eléphants se donnent le titre
de «Péres du pays». et les Autruches celui de «Fils du pays», c’est
en quelque sorte par anticipation. Ils traduisent le fait, non le droit.
Comme le dit si bien Loceria, rien n’est encore joué: on ne se
donne que des noms!

Etir et Loceria: Sera-ce I’année prochaine, I’année d’abondance? Si le
pays se couvre de récoltes, alors tu verras le akidamdam (danse
guerriére), la biére ...

Kotol: les beeufs

Etir: par dizaines!

Loceria: Nous aussi, notre beceuf, il y en aura un, ce sera Mutya
(ainé), ce sera Louwao qui I'immoleront. Nous serons rasés. Et nous
mettrons 4 nos cous des montagnes de colliers. Ma meére Martine
(femme de Tornay, Eléphant) mettra elle aussi ses colliers sur moi. Je
passerai quinze jours chez toi mon Pere, mon Pére Grand! Etyoxo
ngitim! Apoxon dirr, lokebanyi! Considérables sont les cheveux! Ton
vrai Pére, c’est celui qui te rase! Ma mére dit & mon pére: — Ou est la
vache que je vais donner a mon fils? Le pére répond: — Hé, j’ignore. La
mere: — Donne-lui cette Blanche, cette excellente vache.

Voila ce qu’est ’asapan. Les festivités durent quatre jours. Personne
ne mange toute la nourriture disponible: mame itwand lo enyemi
kirika. C’est I’abondance, les femmes emmenent les surplus.

1976: Epilogue

Depuis 1973, beaucoup d’eau a coulé entre les rives de I’'Omo... L’Ethiopie
est engagée dans sa grande révolution. Chez les Nyangatom toutefois les

162



échos de ces transformations sont fort lointains, et les problémes locaux
demeurent au premier plan: séquelles des sécheresses, disettes, conflits inter-
ethniques non résolus. Aprés la revanche nyangatom sur les Dassanetch, en
aolt 1973, des fractions nyangatom avaient fui au Soudan pour mettre a
I’abri le bétail razzié. Depuis lors, a Kibish, on se désespere de leur non
retour: la transhumance risque de tourner en dissidence. Les «gens de
Nakua» (Kibish) se plaignent de se retrouver seuls sous la menace constante
de leurs ennemis majeurs, les Dassanetch; si seulement les «<hommes de
’ouest» amorgaient leur retour! Dans ce contexte, la question de 1’asapan ne
peut plus étre envisagée comme une simple réflexion sur les structures: elle
revét une nouvelle dimension, politique. L’asapan ne peut étre célébré que
sous le signe de la restauration de I'unité tribale. Erimanyang, le survivant
des Pierres, le rappelle au sémillant guerrier des Autruches, Lominto.

17.1.1976. A Kibish. Entretien (filmé) d’Erimanyang et de Lominto.
Lominto: Erimanyang, combien étes-vous, des Pierres, dans le pays?
Erimanyang: Deux, nous sommes deux survivants, moi et Thungut! Seuls
parmi les Péres des Eléphants!

L.: Les Pierres chez les Ibis, les Flamants, les Cigognes, les Ngukumama ...
E.: Il n’y en a plus. Plus que nous deux chez les Ngimeris («les Mouchetés»:
ensemble Cigognes et Flamants). Je n’ai pas entendu qu’il y en ait encore
d’autres dans les autres sections.

L.: De votre classe, c’est tout ce qu’il reste?

E.: Cest le pays qui les a mangés; d’autres furent tués par les Marile
(Dassanetch). Il y en avait encore ces années passées, mais la guerre les a
décimés.

L.: Cest donc le Ciel qui a mangé les uns, les Marile les autres.

E.: C'est cela.

L.: Pére, qu’en est-il de nous les Autruches, nous sommes impatients de
recevoir la tonsure. Quand subirons-nous I’asapan? Allons-nous vieillir sans
étre rasés?

E.: Que puis-je dire de ce qui se passe dans le pays? Les gens sont dispersés:
est-ce la guerre, est-ce le soleil? Ton asapan, de quelle main (ou? dans quelle
direction?) peut-il se réaliser? Le soleil, le voila (il montre I’est); les gens, les
voila (il montre ’ouest). De quel coté, de quelle main est-ce satisfaisant? Si
les Eléphants sont consentants, n’attendront-ils pas la pluie? Ne faut-il pas se
réunir, attendre les gens de I'ouest? Et lorqu’on sera réuni, on en parlera, ils
en parleront des affaires de leurs enfants. Ils diront: — Voici nos enfants!
Attendez, a cause du soleil! Ce que nous désirions tous autrefois, n’était-ce
pas la pluie? Le pays se rafraichit, le bétail aussi, les gens. Alors on part sur le
fleuve (Omo) a la quémande. On quémande le tabac, celui des asapan
d’autrefois; on demande cette autre chose qu’on appelle biére, la biére des
asapan d’autrefois...

163



Tandis que maintenant, a quoi ressemble le pays? On ne fait que courir, de
ci,de la. L’homme se disperse vainement. On va bien raser les enfants... mais
ils sont un peu lointains, les jours ou le pays va se rafraichir.

L.: Combien d’années? Nous sommes pressés d’étre initiés! Sera-ce a la
saison des pluies qui vient, ou seulement a la prochaine?

E.: Deux ans. Prends la saison des pluies qui vient (en mars-avril), et puis sa
saison séche. A la prochaine saison de pluies, on fera I’asapan.

L.: Pourquoi attendre deux ans?

E.: N’est-ce pas a cause de la dispersion? Les ainés des Eléphants sont l-bas.
Ceux qui sont ici, les Lokuti, les Nacam, les Lopeiyo... ne sont-ils pas des
enfants? Leurs ainés ne sont-ils pas la-bas? Les ainés d’ici, tout &gés qu'’ils
soient, sont des enfants!

L.: Et alors nous, ce sont donc ces gens de la-bas que nous attendons!

E.: Oui, nous attendons qu’ils reviennent, qu’ils transhument. Et mainte-
nant, si les Lokuti disent: — «On tasapane» dés I’arrivée des pluies, et si les
Lopeiyo disent de méme, ne seraient-ce pas la de mauvaises paroles de vos
peres? de vos péres, ne seraient-ce pas les paroles?

L.: Ces gens de I'ouest, vont-ils revenir aux pluies, ou maintenant, en saison
seche?

E.: Hé! vont-ils transhumer sous le soleil? Ne vont-ils pas attendre que
tombe la pluie pour se mettre en marche? Y a-t-il quelqu’un qui se mesure au
soleil?

L.: Nous, les Autruches, nous voulons notre asapan malgré le soleil!

E.: Héé! I’étre humain se met au frais! Depuis toujours! Les Ngitheukop
(litt. «les créateurs du pays», nom de la génération initiale) ont-ils fait
I’asapan sous le soleil? quand il briile, brile, brile...

L.: Ceest I’asapan que nous voulons au plus vite!

E.: Attendez, patientez!

L.: Donnez I’asapan méme sous ce soleil!

E.: Patientez! Le soleil est méchant: il faut puiser pour abreuver. De I'herbe?
il n’y en a plus! Elle s’est enfuie elle aussi, la-bas. Méme vos péres doivent
garder le bétail avec vous, loin d’ici... Comment parler alors de I’asapan, de
ce rite autrefois imposant?

164



Résumé

(Le propos de I'article est exposé dans les deux premiéres pages du manus-
crit. Il n’est fait allusion ci-dessous qu’aux principales étapes de la construc-
tion ethnographique du modele institutionnel étudié).

1971: découverte de I’existence de classes générationnelles et des principes
fondamentaux qui les relient les unes aux autres: relation de Péres a Fils
entre générations consécutives; postulat d’identité des générations alternes.
Des liens sont percus dés le départ entre ce systéme d’engendrement social et
’acquisition du statut de guerrier victorieux.

1972: I'’engendrement social est vécu, dans la pratique quotidienne, par les
offrandes de beeufs des Fils aux Péres. Premiéres explorations des subdivi-
sions internes des classes générationnelles. Essai de compréhension des
rapports entre ces subdivisions: s’agit-il d’échelons que chaque groupe d’age
devrait gravir, ou au contraire de classes d’age permanentes? Cette deuxieme
hypothése est adoptée. Mais les mécanismes du syst¢éme sont encore obscurs:
Iinitiation asapan n’est pas encore connue de I’ethnographe. La premiére
description de ce rite capital apparait le 27.7.72. Un mois plus tard, un
nouvel entretien avec Loceria nous fait progresser dans la compréhension de
cette «initiation», assez étrange puisqu’elle ne semble pas liée au cycle de vie
individuel (elle pourrait ressembler a cet égard au «sigui» des Dogons, qui ne
se produit que tous les soixante ans).

1973: les notions acquises en travaillant avec Loceria, membre de la généra-
tion des Autruches, sont critiquées et approfondies auprés de personnes de
générations ainées: Eléphants, Péres des Autruches, et Pierres, Péres des
Eléphants. Ces changements d’informateurs conduisent a des variations dans
la conceptualisation du systéme initiatique. Ces variations renvoient a la fois
au vécu des acteurs et aux structures de l'institution. Il est fait quelques
allusions aux «transformations structurales» possibles du systéme génération-
nel, a propos des Turkana et des Toposa. Le 17.7.73 se joue un événement
tribal: le doyen des Nyangatom, peu de jours avant sa mort, «bénit» les
générations de ses enfants et petits-enfants. L’observation participante nous
apporte ici une mise en ceuvre dramatique de toute I'institution. L’entretien
du 21.7.73 est une esquisse des liens entre sytéme générationnel et ethno-
histoire.

1976: un entretien est retenu comme typique de ceux recueillis au cours de
cette derniere mission ethnographique chez les Nyangatom.

L’Ethiopie s’est engagée dans sa grande révolution. Chez les Nyangatom
toutefois, les échos de ces transformations sont lointains, et les problemes
locaux demeurent au premier plan: séquelles des sécheresses, disettes,
conflits inter-ethniques non résolus. Apres la revanche nyangatom sur les

165



Dassanetch en aoit 1973, des fractions nyangatom avaient fui au Soudan
pour mettre a I’abri le bétail razzié. Depuis lors, a Kibish — le centre tribal -
on se désespére de leur non-retour: la transhumance risque de tourner en
dissidence. Les «Gens de Nakua» — Kibish — se plaignent de se retrouver
seuls sous la menace constante de leurs principaux ennemis, les Dassanetch.
Si seulement les «Hommes de I'ouest» — ceux qui ont fui au Soudan -
amorcaient leur retour! Dans ce contexte, la réflexion sur I'initiation asapan
ne peut plus étre abordée, par les informateurs eux-mémes, comme un
simple probléme de «structure»: elle revét une nouvelle dimension politique.
L’asapan ne pourra étre célébré que sous le signe de la restauration de I'unité
tribale. Erimanyang, le survivant de la génération des Pierres, le rappelle au
sémillant guerrier Lominto, son «petit-fils» de la génération des Autruches.

Remarque finale: les entretiens sollicités alternent avec les observations sur
le vif d’événements mettant en ceuvre les classes générationnelles. Ce procé-
dé met en évidence la relation dialectique entre le temps «structural» — celui
du modéle discursif — et le temps «existentiel» — celui du vécu social.

166



Note

1 Mme Pinet, du Muséum national d’histoire naturelle, Paris, a bien voulu analyser cette
substance: NaH CO,;, Na, CO,, 2H,0. Voici son commentaire: «Le trona est I'un des
minéraux caractéristiques des produits d’évaporation des lacs des régions désertiques. A.
Lacroix (Minéralogie de la France et de ses anciens territoires d’Outre-Mer, 1962, t. 3, p. 787)
indique que le trona est utilisé par les «indigénes» pour la médecine, la teinture, la fabrication
du tabac et pour I’entretien des animaux».

Gulliver, P.H.

1958

Références bibliographiques

The Turkana age organization. American Anthropologist 60 :
900-922.

Nalder, L. F. (editor)

1970

Tornay, Serge

1978

1979a

1979b

1981

A Tribal survey of Mongalla Province, by members of the
Province staff and Church Missionary Society.

New-York: Negro Universities Press.

Edition originale: Oxford University Press 1937.

L’énigme des Murle de ’'Omo. L’Ethnographie (Paris) 76
(N.S.) 1: 55-75.

Générations, classes d’age et superstructures: a propos de
I’étude d’une ethnie du cercle karimojong (Afrique orienta-
le). In Production pastorale et société, édité par Equipe Ecolo-
gie et Anthropologie des sociétés pastorales, Paris: Maison
des Sciences de ’'Homme, Cambridge: Cambridge University
Press : 307-327.

Armed conflicts in the Lower Omo Valley, 1970-1976: an
analysis from within Nyangatom society. In Warfare among
East African Herders. Senri Ethnological Studies 3 : 97-117.
Osaka: National Museum of Ethnology.

The Nyangatom: an outline of their ecology and social organi-
zation. In Peoples and Cultures of the Ethio-Sudan Border-
lands. M. L. Bender (editor). African Studies Center, Michi-
gan State University: 137-178.

167






	La construction ethnographique d'un modèle institutionnel : documents pour l'étude des classes générationnelles et l'initiation chez les Nyangatom, sud-ouest éthiopien

