Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 5(1981)

Artikel: Stufen der Lebenserfillung : zur rituellen Symbolik der Simbete
(Tansania)

Autor: Huber, Hugo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007562

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007562
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hugo Huber
Stufen der Lebenserfiillung
Zur rituellen Symbolik der Simbete (Tansania)

Seit A. van Gennep’s klassischer Analyse (1909) ist man gewohnt, im
Kontext von Geburt, Initiation, Heirat, Tod von ‘Ubergangsriten’ (rites de
passage) zu sprechen und diese im Rahmen seiner Drei-Phasen-Theorie
(Trennung — Liminalphase — Integration) grundsétzlich als Riten der Promo-
tion, der Statuserhéhung zu konzipieren. Diese Phasenfolge, welche in der
Leben/Tod-Symbolik mancher Initiationsriten ihre prdgnanteste und am
starksten dramatische Form erreicht, deutet auf die damit tatséchlich verbun-
denen existentiellen Auseinandersetzungen hin. Dabei geht es bei den
‘traditionellen’ Volkern um mehr als blosse Promotion und Statuserhéhung,
es geht um den Wandel der Person, um eine Neuwerdung auf hoéherer
Ebene.

Wenn hier die Formulierung ‘Stufen der Lebenserfiillung’ vorgezogen
wird, so deshalb, weil das durch die Riten angedeutete graduelle Werden der
sozialen Personlichkeit, ihre Entfaltung und volle gesellschaftliche Integra-
tion im Vordergrund stehen. Wohl spielt darin, vor allem in der Beschnei-
dungsfeier, die Drei-Phasen-Dialektik eine Rolle, doch sind die hier eben-
falls beschriebenen Riten der ‘kleineren Stufen’ einfacher strukturiert. Le-
benserfiillung meint hier aber mehr als personliche Lebensleistung/Erfolg
und dariiber empfundene subjektive Genugtuung. Was nach traditioneller
Ideologie von jedem Simbete Mann und jeder Simbete Frau erstrebt wird, ist
ihre volle Personwerdung im physischen und sozialen Sinn, das Erreichen
von Status und Prestige eines Altesten, der, in seinen Nachkommen frucht-
bar, die Entfaltung und Kontinuitét seiner Gruppe absichert. Monica Wilson
(1957), von der die ausfiihrlichste Darstellung und Analyse ostafrikanischer
Lebensriten stammt, spricht bei den Nyakyusa von ‘rituals of kinship’. Man
findet darin die zentrale Bedeutung der Fruchtbarkeit bestatigt, desgleichen
in der Darstellung von Hans Stirnimann (1979) in seiner Monographie iiber
die ihnen benachbarten Pangwa. Die grosse ‘Krise’ des Todes wird im
folgenden thematisch nicht einbezogen.

Die Bezeichnung ‘rituelle Symbolik’ erscheint, wenn wir Clifford Geertz
(1975 : 129) und manchen anderen Autoren folgen, welche ganz allgemein
‘Religionen’ und ‘Symbolsysteme’ gleichsetzen, oder wenn wir wie R. Firth
(1973 : 176) darin eine ‘symbolische Form der Kommunikation’ sehen, fast
wie ein Pleonasmus. Auch V. Turner’s Definition als ‘a patterned process in
time, the units of it are symbolic objects and serialized items of symbolic
behaviour’ (1967, zit. in: Firth 1973 : 189), geht in diese Richtung. Ist also
jede religios-rituelle Handlung als solche, ist jedes Ritualobjekt per defi-

79



nitionem symbolisch? Insofern diese Ausdruck einer inneren Haltung, des
menschlichen Strebens oder Bittens sind, insofern sie als nicht-verbale
‘Sprache’ Kommunikation mit den iibermenschlichen Michten und zugleich
Mit-Teilung im Rahmen der feiernden Kongregation bedeuten, insofern der
Vorstehen der Feier oder auch der Einzelmensch ganz allgemein die mensch-
lichen Formen des Sprechens, Gebens, Dankens, die menschlichen Metho-
den der Reinigung und Heilung, der Anerkennung, Besiegelung, Ehrung im
mentalen Akt der Analogie und Intention aufhéht und auf die transzenden-
tale Welt appliziert, kann man sicher von symbolischen Akten, von symboli-
scher Kommunikation sprechen.

Neuere Werke der Religionsethnologie wie J. van Baal’s ‘Symbols for
Communication’ (1971) oder E. Leach’s ‘Cultures and Communication’
(1976) gehen eindeutig in diese Richtung. Wenn aber Leach im Kontext der
Rituale nur die ‘totale Botschaft aufgrund der Rekombination der Kontrast-
elemente’ gelten ladsst, wie es scheint, nicht aber die symbolische Bedeutung
einzelner ritueller Elemente als solcher, so ist man geneigt, darin eine
gewisse Verabsolutierung der Struktur, des intellektuellen Modells zu sehen.
Sein Vergleich einer rituellen Sequenz mit einer Orchesterauffiihrung, deren
Komponist niemand anders ist als die Gemeinschaft der mythischen Ahnen,
deren Leiter der vorstehende Priester und deren Zuhorer die Ausfithrenden
selber sind — ein Versuch, die Mythenanalyse von C. Lévi-Strauss auf den
Bereich der Riten zu ilibertragen — bietet sich aber als akzeptable Metapher
an. Die von Lévi-Strauss ibernommene Unterscheidung von Melodie und
Harmonie, beziehungsweise ihr Zusammenwirken im ‘Durchspielen’ des
Rituals, dessen Teilnehmer “‘are sharing communicative experiences through
many different sensory channels simultaneously”’, und in welchem ‘‘verbal,
musical, choreographic, and visual-aesthetic ‘dimensions’ are likely to form
components of the total message”” (Leach 1976 : 41), offenbart eine ‘Prise’
Genialitdt. Leach anerkennt aber gleichzeitig die Schwierigkeit einer Analy-
se dieser ‘totalen Botschaft’, wenn er im Anschluss daran schreibt: ... the
analyst must take each dimension by itself, one at a time, and it then becomes
almost impossible to give a really convincing account of how the different
superimposed dimensions fit together to produce a single combined messa-
ge” (Leach 1976 : 41).

Was Leach zu wenig zu beachten scheint, ist die Tatsache, dass die
Symbolsprache der Riten im Sinn der Ausfithrenden nicht nur die sichtbaren
Teilnehmer, sondern vor allem auch die unsichtbaren Adressaten (sofern es
sich um ein eigentlich religidses Ritual handelt) ‘ansprechen’ soll, mit andern
Worten, dass sie beides ist: zwischenmenschliche Kommunikation und zu-
gleich Kommunikation mit den mystischen Michten. Die Ahnen stehen
dabei eher als Mittler zwischen den Lebenden und ihren Gottheiten. Sie
verstehen die menschliche Sprache — die verbale und die nicht-verbale —
besser, direkter, mochte man meinen, als die tibermenschlichen Michte.

80



Die Kritik der Missachtung oder Unterschitzung der transzendentalen
Dimension trifft z.T. auch die frithen Vertreter sozial-anthropologisch-funk-
tionalistischer Provenienz, insofern diese die Bedeutung der rituellen Sym-
bolik zu einseitig unter dem Aspekt ihrer sozialen Funktion sahen und in
ihnen entsprechend vor allem die sozialen Beziehungen im strukturellen und
normativen Sinn portritiert fanden. Sie haben damit zwar wichtige Einsich-
ten in die sozialen Strukturen vermittelt, dabei aber die tieferen Dimensio-
nen des Religiosen, das was Clifford Geertz (1975 : 125) als ‘analysis of the
systems of meanings embodied in the symbols which make up the religion
proper’ bezeichnet, weithin vernachléssigt. Fiir sie und ihre analytische
Methode spricht hingegen, dass sie der empirisch fassbaren Realitdt ndher
bleiben als die Vertreter des Strukturalismus. Wenn sie dabei anfangs in den
Kommunalriten oft zu positiv nur tribale Normen und Werte, die Kohérenz
und Solidaritdt der Gruppe, symbolisiert sahen, so findet R. Firth (1973 :
184) doch schon fiir die 30er Jahre Zeugnisse einer differenzierteren Sicht.
So spricht denn auch A. Richards in ihrer Analyse der Méddchen-Initiation
der Bemba, der Realitéit besser entsprechend, von der Mehrdeutigkeit der
Objektsymbole, von ‘multiple meanings of which some are standardized and
some highly individual’ (1956 : 156).

In neuerer Zeit scheint allgemeine Zustimmung dariiber zu herrschen,
dass symbolische Formen ambivalent und multivalent sein kénnen, dass
darin neben Harmonie und Kohirenz auch Konfliktsituationen angespro-
chen sind. Victor Turner, der sich bekanntlich in seinen Forschungen bei den
Ndembu wie kaum ein anderer Anthropologe intensiv mit dem Themenbe-
reich der rituellen Symbolik befasst und in seinen neueren Arbeiten vor
allem die prozessualen und dynamischen Aspekte hervorgehoben hat, nennt
in seinem 1975 erschienenen Review-Artikel neben ihrer dynamischen Qua-
litét folgende Eigenheiten der Symbole: ‘Multivocality, complexity of associ-
ation, ambiguity, open-endedness, primacy of feeling and willing over think-
ing in their semantics, their propensity to ramify into further semantic sub-
systems’ (Turner 1975 : 155). Man mag dariiber streiten, ob im konkreten
Einzelsymbol oder im Symbolsystem das emotional-normative oder das rein-
expressive Moment stirker betont wird.

Nach diesem kurzen Exkurs nun zum engeren Thema: Das Ziel ist eher
bescheiden. Es geht nicht um die Aufschliisselung einer ‘totalen Botschaft’
im semiotisch-semantischen Sinn - das wiare Anmassung — sondern um den
Versuch, die deutlicher hervortretenden Linien der rituellen Symbolik im
Kontext der verschiedenen Lebensriten der Simbete herauszuarbeiten. Da-
bei soll die Frage der Konnotation des Begriffs ‘rituell’ offenbleiben, sind
doch fiir die konkrete rituelle Situation die Kriterien fiir die Abgrenzung des
Religiosen vom Magischen und des Religios/Magischen vom Nicht-Religios/
Magischen alles andere als eindeutig. Bei den ‘Riten’ der Simbete tritt die
religiose Dimension eher zuriick®.

81



Die Simbete: Soziokulturelle Situierung’

Die Simbete (abaSimbete) gehéren zur Sprachgruppe der Bantu. In der
Grossenordnung von ca. 18 000 Leuten* haben sie sich am Ostufer des
Victoriasees zwischen der Mara- und der Moribucht als ethnische Einheit
etabliert. Nach ihrer eigenen Tradition entstammen sie der Suba-Gruppe.
Den ersten Einwanderern haben sich dann im Verlauf ihrer Volkswerdung
vor allem Immigranten aus dem Gebiet der benachbarten und stammesver-
wandten Kuria und der Zanaki beigesellt. Ihre weithin auch heute noch auf
Eigenverbrauch ausgerichtete Wirtschaft griindet primér auf Ackerbau. Fin-
gerhirse, Sorghum, Mais, Siisskartoffeln und, in neuerer Zeit, auch Maniok
sind ihre Hauptprodukte. Daneben haben auch Viehzucht und Fischfang
betriachtliche Bedeutung fiir ihre Subsistenz und den Kleinhandel und, was
die Rinderhaltung betrifft, auch fiir den rituellen Bereich, vor allem im
Kontext der Heirat und damit der legalen Nachkommenschaft, der Weiterga-
be von Namen und Besitz und der Fortdauer der Gruppe iiberhaupt.

Das Simbetevolk umfasst heute acht Hauptgruppen (ebheseku, sing. ekese-
ku), die ihrerseits wieder aus kleineren historisch gewachsenen Einheiten
(ebhigiha, sing. ekigiha) — man koénnte sie als Klane bezeichnen —zusammen-
gesetzt sind. Diese werden intern nach putativen Abstammungslinien unter-
schieden, deren Glieder sich als ‘abahiri X’ (Name des Griinders) identifizie-
ren und sich von parallelen Abstammungslinien (abahiri Y, Z) differenzie-
ren. Diese kleineren, fiinf bis acht Generationen umfassenden Einheiten
werden auch ebhinyumba (sing. nyumba = Hiitte als Teil des Gehdoftes)
genannt. Will man eine Person innerhalb einer nyumba noch néiher bestim-
men, so fragt man nach seiner ekihita (wortlich: Gehofteeingang), womit sein
Herkunftsgehofte gemeint ist. Schliesslich bleibt die aktuelle im Prinzip
polygame Gehoftegemeinschaft selbst als operative Einheit mit ihren Matri-
segmenten als Kernelementen fiir die potentielle Bildung neuer Abstam-
mungsgruppen (vgl. Huber 1973/74 : 328). Dass die Simbete als patrilineares
Volk dem Weiterleben dieser Matrisegmente, konkretisiert in den einzelnen
‘Hausern’ des Gehoftes, grosse Bedeutung zumessen, mag tiberraschen. Es
erhellt vor allem, wie ich in einem fritheren Aufsatz (Huber 1968/69 : 750)
darlegen konnte, aus der bei ihnen institutionalisierten sog. ‘Frauenheirat’.

Die Strukturen der traditionellen Autoritdt folgen im grossen und ganzen
dem Muster der gesellschaftlichen Gruppierung unter Beriicksichtigung der
Prioritdten im Kontext ihrer Ethnogenese. Konkret bedeutet dies, dass eine
zentrale Autoritit zwar fehlt, dass aber gewisse Prioritdtsanspriiche der
Erstsiedler-Klane vor allem im Judizial- und Ritualbereich bis in die neuere
Zeit als solche respektiert und honoriert wurden. Im iibrigen, scheint es,
spielte von jeher das Prinzip der Demokratie/Gerontokratie auf segmentéirer
Basis mit den Altesten (abakoro) der angesprochenen Segmentebene als
normalen Entscheidungsgremien und dem Sprecher (omogambi) als Leiter

82



und Vorsteher ihrer Zusammenkiinfte. Sowohl auf tribaler als auch auf
subtribaler Ebene wurden im grossen Rahmen solche Versammlungen einbe-
rufen, wenn es galt, iber Krieg und Frieden, iiber Exekution in Mordfillen
oder iiber gemeinschaftliche Opferrituale in Zeiten der Not oder (ber die
Intervention des Regenmachers im Fall der Diirre zu entscheiden. Vielfach
soll in solch gravierenden Situationen ein Seher (omoroti) den Anstoss zu
diesen fiir Wohl und Wehe des Volkes bedeutsamen Kundgebungen gegeben
haben. Ahnlich wie bei verschiedenen Nachbarethnien finden wir auch bei
den Simbete ein die Verwandtschaftsordnung iibergreifendes Generations-
klassensystem, konkretisiert in den rekora, mit der Grundfunktion, Ordnung
und Respekt zwischen den Generationsklassen zu gewéhrleisten.

Religiése Rituale im Sinn von Opferfeiern scheinen auf der Basisebene der
Hausgemeinschaft und der Verwandtschaftsgruppe von jeher eher selten
gewesen zu sein. Dies gilt sowohl fiir die hier in Frage stehenden Feiern des
Lebenslaufes als auch fiir jene des Jahreszyklus und fiir die rituellen ‘ad hoc’
Interventionen in Unheilsituationen. Wohl spielten (und spielen auch zum
Teil noch heute) die unmittelbaren Familienahnen, die dhnlich wie die
Griinderahnen als emesambwa (sing. risambwa) in bestimmten Tiergattun-
gen, vor allem Schlangen, weiterleben sollen, eine gewisse Rolle in ihren
eher spirlichen Gebeten. Von grosserer Reichweite sind aber die letzteren,
deren Namen unmittelbar nach Warioba, der Sonnengottheit, angerufen
werden. Einen nicht unbedeutenden Raum nehmen anderseits — dies gilt
nicht zuletzt fiir die im folgenden beschriebenen Hausfeiern — die Schutzme-
dizinen ein.

Die Stufen der Lebenserfiilllung und ihre Rituale

Es geht hier nicht um minutiése Detailbeschreibung’, sondern, wie bereits
angedeutet, darum, einige Linien aufzuzeigen, welche in der Sprache der
Symbolik fassbar sind. Dabei wird der Beschneidungsfeier des Erstgebore-
nen und der damit verbundenen Altestensweihe, an der ich 1968 teilnehmen
konnte, etwas grossere Aufmerksamkeit geschenkt.

Jacqueline Roumaguere-Eberhardt spricht in ihrer anregenden Studie
‘Pensée et société africaines’ (1963 : 26 ff.) von fiinf grossen Lebensetappen
bei den Siidost-Bantuvolkern: Phase der Schwangerschaft, des Neugebore-
nen, des Kindes, des Erwachsenen, des Greises — Etappen, welche in ihrer
Graphik durch die entsprechenden Ubergangsriten, d.h. durch die Feiern
der Geburt, der Zahnbildung, der Pubertit, der Erreichung der Wechseljah-
re und des Todes voneinander getrennt, bezw. miteinander verbunden
werden. Thre Darstellung ist ausserordentlich reich an Symboldaten.

Bei den Simbete geht es grundsétzlich um die gleichen Lebensstufen. Die
sie verbindenden Ubergangsfeiern werden, dhnlich wie die einfachen Feiern

83



des Ackerbaujahres emesango oder auch shenyangi (sing. nyangi) genannt.
Letztere Bezeichnung steht sowohl fiir die Feier als ganze als auch fiir die
durch den Brauch vorgeschriebene geschlechtliche Vereinigung der Kandi-
daten, bezw. ihrer Eltern oder Grosseltern — ein deutlicher Hinweis auf den
Stellenwert des Geschlechtsaktes im Gesamtritual. Gewdhnlich werden im
Bereich des Lebenszyklus folgende shenyangi genannt: Namengebung, Her-
vorkommen der ersten Zihne, Prasentierung des Kindes im Gehoft der
Grosseltern, Entwohnung, Beschneidung, Suba-Erwachsenenfeier, Hoch-
zeit, erste Schwangerschaft. Tatsichlich miissen aber noch weitere Promotio-
nen im Verlauf des Erwachsenenlebens hinzugezédhlt werden, so der erste
Besuch der verheirateten Tochter in ihrem Elterngehéfte, die Griindung der
eigenen Kochstelle und die damit verbundene Loslésung aus dem Haushalt
der Schwiegermutter oder der Hauptfrau des Gatten, die Trennung vom
Gehoft des Vaters, dann die mit der Beschneidung des Erstgeborenen
verbundene wichtige Promotion der Eltern in die Kategorie der Altesten.
Die grosse Verbindungslinie ist die stufenweise Erfiillung und Erh6hung des
Einzellebens im Kontext der Gemeinschaft. Die Koordinaten sind: Prokrea-
tion und Allianz. In ihrem komplexen Zusammenspiel offenbart sich die sich
stets wandelnde Zusammensetzung und Organisation der konkreten Grup-
pen und ihrer gegenseitigen Beziehungen im Wechsel der Generationen,
aber auch die relative Stetigkeit der grundlegenden Strukturen und Normen.
Damit ist der Rahmen fiir diese kurze Untersuchung iiber die rituelle
Symbolik gesteckt und diese in ihrer Semantik bereits angedeutet.

Der Einstieg erfolgt am sinnvollsten auf der Stufe der Heirat. Sie ist der
Ausgangs- und zugleich Schnittpunkt der beiden Koordinaten Allianz/Pro-
kreation, der ‘Ort’, wo die Verbindung zweier Menschen zum Zweck der
Prokreation und damit die Allianz zweier Abstammungsgruppen ihren lega-
len Anfang nimmt. Dass dabei, nach der patrilinearen Ordnung, nur die
Gruppe des Mannes ‘fortgesetzt’ wird, gleicht sich, was die Simbete betrifft,
grundsitzlich (wenn auch nicht immer numerisch) nicht nur durch die
Verheiratung der Briider der Frau wieder aus, sondern auch durch die
Ausweiche-Institutionen der ‘Frauenheirat’ und durch die Nichtverheiratung
von Tochtern in einem Gehoft, das keine S6hne hat.

Die Symbolhandlungen, welche im Heiratszeremoniell am direktesten
sowohl die neu entstandene Allianz, als auch die legitime Prokreation zum
Ausdruck bringen und besiegeln, sind der rituelle Geschlechtsakt zwischen
Braut und Briutigam und die geschlechtliche Vereinigung der beiden Eltern-
paare der Neuverméhlten in der Hochzeitsnacht. In metaphorischer Sprache
findet die gleiche Zweidimensionalitit der Heirat im sog. ekesengo ihre
plastische Ausdrucksform: Die alten Frauen der Brautfamilie fiillen wenn
der Briutigam mit seinen Freunden zurAbholung der Braut erscheint, einen
grossen geflochtenen Behilter mit Hirsemehl: Symbol der fruchtbaren
Braut. Darin legen sie, allseitig vom Mehl umhiillt, einen ebenfalls gefiillten

84



Heiratsritual: Salbung der Braut. Simbete, 1968.
(Photo H. Huber)

85



kleineren Behilter: Zeichen fiir das erhoffte Kind in ihrem Schoss. Schliess-
lich wurde frither das ganze durch einen in das Mehl hineingesteckten Stock —
Symbol des Brautigams als Prokreations- und Allianzpartner — ergénzt.

An weiteren Symbolhandlungen innerhalb der Hochzeitsfeier sind stich-
wortartig jene zu nennen, welche die Fruchtbarkeit und Promotion der Braut
(Salbung, siehe Bild, Seite 85), die Trennung von ihrer Familie (Abschnei-
den der Ohrenspitze einer Ziege) und ihre Integration in die Gattenfamilie
als Arbeitskraft (Ubergabe einer Hacke) und Gebirerin (Ubergabe eines
Kindes, siehe Bild, Seite 87) zum Ausdruck bringen. Separation und Integra-
tion bedeuten demnach nicht volle Ubergabe ihrer Person. In Wirklichkeit
bleibt sie zeit ihres Lebens (sofern die Heirat nicht zerbricht) das Bindeglied
zwischen ihrer véterlichen Gruppe und jener ihres Gatten, in gewissen Sinn
also selber Symbol von Prokreation und Allianz.

Es scheint in der Logik der Institution begriindet, dass in einer patrilinea-
ren Gesellschaft die erste Schwangerschaft der verheirateten Frau vorab die
Gruppe des Mannes betrifft. Dies wird aber in der fiir diese Situation
vorgesehenen Applikation der ebhete und der ibhirigi Medizinen zum Schutz
von Mutter und Kind gegen Krankheit und Hexerei bei den Simbete insofern
nicht bestatigt, als dabei die dlteren Frauen ihrer eigenen Familie tatsédchlich
starker engagiert sind. Die spezifische Symbolik der ibhirigi Medizin — in
Holz geschnitzte Nachbildungen des ménnlichen und des weiblichen Ge-
schlechtsorgans — weist deutlich auf das Moment der Fruchtbarkeit, der
Prokreation hin, desgleichen der fiir die folgende Nacht vorgeschriebene
Geschlechtsakt der Schwangeren mit ihrem Mann.

Die Niederkunft der Frau, auch wenn es die erste ist, ist iiberraschender-
weise nicht mit einem formellen nyangi verbunden. Zwar werden dabei
gewohnlich weitere Schutzmedizinen durch die Mutter des Mannes ange-
wandt, vor allem wenn frithere Schwangerschaften unheilvoll verliefen.
Auch sollen sich die Eltern des Kindes wihrend der Zeit seiner brauchmassi-
gen Abschliessung (drei Tage fiir ein Méadchen, vier Tage fiir einen Knaben)
vom Geschlechtsakt enthalten. Das gleiche gilt fiir die Grosseltern miitter-
licherseits vom Tag, da sie die Nachricht von der ersten Niederkunft ihrer
Tochter erhalten bis zur Namengebung des Kindes.

Die Namengebung (okoroka omona irina) bedeutet fiir die Simbete mehr
als blosse Anerkennung des personalen Selbst des Kindes und seine entspre-
chende soziale Situierung. Der Ritus beinhaltet zugleich die formelle Uber-
gabe des Kindes an seinen Vater durch die Grossmutter miitterlicherseits.
Letztere ist es auch, welche, zumindest beim ersten Kind ihrer Tochter, bei
dieser Prasentierung den Namen des Kindes ausspricht. Der Name selbst ist
in der Regel zeichenhaft, so der ‘Mutterschoss-Name’ (rina ria moonda), der
oft auf eine bestimmte Begebenheit wihrend der Schwangerschaft der Mut-
ter, auf den Ort ihrer Niederkunft oder, wie z.B. beim Namen Taabu
(Kummer) auf vorausgegangenes Unheil anspielt — desgleichen der Ahnen-

86



Heiratsritual: Ubergabe eines Kindes als Symbol der von der Braut erwarteten
Fruchtbarkeit. Simbete, 1968.
(Photo H. Huber)

87



name (irina rya endokwa), der, nach den einen, das reale Wiedererscheinen,
nach allgemeinerer Exegese aber, eine mehr dussere Schutzfunktion der
betreffenden gleichgeschlechtlichen oder auch verschiedengeschlechtlichen
Verstorbenen der Familie andeutet. Der Ahnenname kann auch von der
Mutterlinie oder von der Seite der viterlichen Grossmutter herkommen.
Ausschlaggebend fiir die Identifizierung des Ahnen und fiir die entsprechen-
de Benennung ist entweder ein bestimmtes Erkennungszeichen (z.B. eine
bestimmte Narbe) oder das Wort des Wahrsagers oder auch der vor seinem
Hinschied vom Toten ausgesprochene Wunsch, seinen Namen an ein be-
stimmtes Grosskind weiterzugeben.

Es ist auffallend, wie stark bei der Namengebung des ersten Kindes die
Mutterlinie rituell engagiert ist. Von ihr muss der Vater den Namen ‘kaufen’.
Ihre alten Frauen sind an der Medizinbereitung nicht weniger beteiligt als die
Vertreterinnen der Vaterlinie, und beide Grosselternpaare besiegeln die
Feier durch den brauchmaéssigen Geschlechtsakt, dhnlich wie die Eltern des
Kindes selbst. Wir finden also auch in diesem wichtigen Ritus die Symbolik
der Allianz und der Prokreation durch das Zusammenwirken der Vater- und
Mutterlinie bestdtigt. Auch der Glaube an ‘wiederkehrende’ Ahnen miitter-
licherseits weist in diese Richtung.

Das Hervorkommen der ersten Zihne wird in enger Verbindung mit der
Person des Kindes gesehen: ‘Das menschliche Wesen ist nun vollstindig’,
heisst es, ‘wenn es stirbt, kann es nun als solches begraben werden’. Die fiir
diese Gelegenheit rituell bereiteten Medizinen durch die Schwester des
Vaters: orokeenda (Palmblatt mit zwei zahnformig herausgeschnittenen
Stiicken von Strausseneierschalen ¢), das dem Kind um den Hals gehdngt
wird, und omosanga (Kette weisser Perlen mit zwei Kaurimuscheln) fiir die
Mutter deuten auf das Wachstum des Kindes und auf die erwartete weitere
Fruchtbarkeit der Mutter hin. Die alten Frauen miitterlicherseits sind zwar
zugegen, haben aber keine bestimmte rituelle Funktion. Es sind die Eltern
des Kindes, welche durch den symbolischen Geschlechtsakt ihre Verantwor-
tung fir Entfaltung und Wohlergehen des Kindes zum Ausdruck bringen.

Die Entwohnung des Kindes (ukutusya), nach den einen durch die véterli-
che Grossmutter, nach den andern durch eine dltere Frau der Mutterlinie, ist
von geringerer Bedeutung. Der auf die Brustwarzen der Mutter gestrichene
bittere Saft der engaka Pflanze soll fortan das ein bis zwei Jahre alte Kind von
der Mutterbrust fernhalten.

Okosohya omona (das Kind eintreten lassen) oder ukurinya omona kob-
hore (das Kind auf das Bett [der Grosseltern] setzen) — verschiedene Be-
zeichnungen fiir dieselbe Zeremonie — kann vor oder auch nach der Entwoh-
nung stattfinden. Es bedeutet den ersten formellen Kontakt mit den Grossel-
tern viterlicher- oder miitterlicherseits, die Voraussetzung fiir jeglichen
spiateren Aufenthalt bei ihnen, die, oft mehr im Scherz, ‘Gemahl/Gemahlin’
des Grosskindes bezeichnet werden. Zugleich ist es eine Ehrung der Grossel-

88



Beschneidung: Die Neubeschnittenen mit den Segenskrautern nach ihrem Einzug ins
viterliche Gehoft. Simbete, 1968.
(Photo H. Huber)

89



tern, welche in der Geburt des ersten Grosskindes die Erfiillung ihres Lebens
sehen. Handelt es sich um das Kind des Sohnes, so ist durch die Zeremonie
der Stammbaum, die Kontinuitdt der Linie impliziert. Dies wird denn auch
durch den rituellen Geschlechtsakt der Grosseltern unterstrichen.

Die beiden Hauptfeiern vor oder kurz nach der Pubertit der beiden
Geschlechter gelten ihrer Beschneidung und Mannbarkeit. Die Beschnei-
dung (okosare) ist die Voraussetzung fiir die eigentliche Reifefeier (ukusuba)
und diese wiederum die Voraussetzung fiir die Beschneidung des erstgebore-
nen Sohnes. Beide sind Ubergangsfeiern zur ersten Stufe des Erwachsenen-
lebens. Beide bedeuten nicht nur die Promotion der Kandidaten selbst,
sondern, sofern es sich um Erstgeborene handelt, zugleich die Promotion
ihrer Eltern zu den hoheren Stufen des Erwachsenenlebens mit den ihnen
eigenen Privilegien. Man kann also von parallellaufenden Jugend- und
Altersweihen sprechen. Wihrend die Beschneidung und die damit verbunde-
ne Promotion der Eltern in der Regel auch heute noch rituell vollzogen wird,
ist die symboltrichtigere Subafeier durch den Wandel der Neuzeit schon
weithin iiberholt worden.

Die Tod-Symbolik der Beschneidung (siehe Bild, Seite 89) wird an sich
schon im operativen Eingriff — Abschneiden der &dusseren und inneren
Vorhaut des Knaben durch den ménnlichen Spezialisten, Entfernen der
Klitoris und eines Teils der Labien durch die weibliche Spezialistin — sicht-
bar. Deutlicher tritt sie in der liminalen Periode der Zuriickgezogenheit, in
der ‘Phase der Schmerzen’ (okwarama) und der langsamen Heilung, der
Tabus, in den Vordergrund, in welcher sie, zuerst mit Asche, spéter mit
weissem Lehm bestrichen, ebehwe (Totengeister) genannt werden. In dieser
Zeit schlachtet auch der Vater im Namen seiner Familie im Andenken an das
verlorene Blut seines Kindes das ‘Rind des Blutes’ (ikinyinge). Zugleich
spielt aber auch die Lebenssymbolik, nicht nur im freudig-festlichen Rahmen
des die Kandidaten auf ihrer Heimkehr begleitenden und tanzenden Jung-
volks und der sie umgebenden farbig bemalten und bekrinzten Frauen und
im anschliessenden Tanz der alten Frauen um die kochenden Biertopfe,
sondern auch in der Ubergabe der iribhundu Segenskriuter durch den
stolzen Vater, wenn die Kinder nach tiberstandener Operation noch blutend
und durch den Schmerz geprigt ins Gehofte eintreten. Auch die spezifische
Form der Holzpfeile der Knaben und der Rohrstocke der Mddchen — Symbol
der beiden Geschlechter und der von ihnen kiinftig erwarteten Prokreation —
deuten in diese Richtung. Die Purifikation durch den Geschlechtsakt mit
einer fremden Frau am Ende der Beschneidungszeit 6ffnet ihnen (dhnlich
wie der erste Geschlechtsverkehr der Witwe mit einem Fremden nach dem
Tod ihres Mannes) den Weg und Ubergang von der Verunreinigung des
‘Todes’ zum neuen Leben. Dass die ukwaroka Feier zum Abschluss die
Riickkehr und Neuintegration in ihre angestammte Gruppe mit den sie
erwartenden Privilegien und Aufgaben als junge Erwachsene und potentielle

90



Erzeuger neuer Generationen bedeutet, stimmt mit den vielféltigen Be-
schneidungsfeiern anderer Volker iiberein. Dem Miadchen wurde dies frither
durch die Ubergabe des inyimbo y’obokone, dem mit den Sonnen- und
Mondmustern und der entere Perle als Zeichen fiir die von ihnen erwartete
Fruchtbarkeit geschmiickten Beschneidungsstab symbolisch nahegebracht.

Nicht weniger deutlich weist auch die Symbolik der frither allgemein
praktizierten Suba-Mannbarkeitsfeier der jungen Minner und der jungen
Frauen auf die von ihnen erwartete biologische und soziale Fruchtbarkeit
hin. Thre wesentlichen Riten, das zeremonielle Beriihren eines semi-sakralen
Baumes durch die Kandidaten und ihre Salbung mit Buttermilch, sollen,
zusammen mit verschiedenen Reinigungszeremonien, den Ubergang zum
vollen Erwachsenenleben markieren und die Entfaltung der individuellen
und sozialen Personlichkeit, die das Leben weitertrdgt, bewirken. Der damit
erreichte Status des omogaka, des vollerwachsenen Mannes, der vollerwach-
senen Frau, beinhaltete eine Reihe von Privilegien und Priorititen im
Bereich des sozialen Kontaktes mit Kollegen, im gemeinsamen Essen und
Trinken und im Kontext des Totenrituals. Sie haben eine Anrecht zur
Perennitidt: ithre Namen konnen nach ihrem Tod auf neugeborene Kinder
iibertragen, und ihre Sohne und Tochter kénnen legitimerweise zur Be-
schneidung gefiihrt werden. Damit wurden Tod und Verginglichkeit gewis-
sermassen uberspielt. Es bedeutete aber noch nicht die volle Lebenserfiil-
lung.

Diese erlebt der Simbete in seiner Promotion zum Altesten bei der
Gelegenheit der Beschneidung des erstgeborenen Sohnes. Fiir den Mann
bedeutet das Status und Privilegien des omokoro, fiir die Frau jene der
umukunga. Die Sprache der Riten ist hier direkt und metaphorisch zugleich.
Die Hohepunkte dieser Feier sind:

(1) die formelle Errichtung des Gehofteeinganges und das damit verbundene
Opfer von Milch und Honig an die Ahnen der Familie. Erst die Beschnei-
dung des Erstgeborenen legitimiert seinen Vater, die vor Jahren begriindete
eigene Wohnstétte voll zu umzdunen und durch den neuerrichteten Eingang
zum formellen Gehofte zu machen. Dieser Eingang (ekihita) steht fortan als
Symbol des Gesamtgehoftes, als sichtbares Zeichen der neuen Lebensstufe
und der Verantwortung des Gehoéfteherrn, als Ursprung und Referenz fiir
die daraus herauswachsenden Generationen, durch das Ahnenopfer und den
Einzug des neubeschnittenen Erstgeborenen geheiligt.

(2) die formelle Integration in das Kollegium der Altesten durch die rituelle
Ubertragung ihrer Privilegien im Kontext der Fleischverteilung. Zu den
wichtigsten Privilegien eines Simbete Altesten gehort in diesem Zusammen-
hang, dass ihm bei jeder zeremoniellen Tierschlachtung das Riickenstiick
(omogongo) zukommt. Die symbolische Deutung liegt in der Analogie: So
wie das Riickgrat Tier und Mensch aufrecht erhilt, so auch der Alteste die

91



Gehoftegemeinschaft. Bei der Beschneidungsfeier des Erstgeborenen wird
dem Vater erstmals offiziell von einem der versammelten angesehenen Alten
an einem Stidbchen mit andern Fleischstiicken auch ein Stiick vom Riickenteil
des geschlachteten Rindes iiberreicht, das er fortan als dusseres Zeichen
seines Altersranges mit seinesgleichen essen oder auch nach Hause tragen
darf.

(3) das erstmalige Durchstechen des Tiermagens mit dem Stock des Altesten.
Ein bereits initiierter alter Mann fiihrt ihn bei der Abschlussfeier in diese
neue Symbolhandlung ein. M. J. Ruel (1965 : 301) misst diesem zeremoniel-
len Akt bei den benachbarten und kulturverwandten Kuria zeichenhafte
Bedeutung zu: Das Offnen des Magens ist nach ihm Symbol fiir das Aufbre-
chen, fiir Wachstum und Kontinuitdt der Gehoftegemeinschaft. Diese Sinn-
gebung tritt bei den Simbete zwar etwas weniger deutlich hervor. Aber im
Kontext der Gesamtfeier moéchte man sie auch bei ihnen bestitigt sehen.

(4) die Statuserhohung der Mutter des Erstgeborenen zur ‘Seniorfrau und
Mutter eines Beschnittenen’ (umukuru omosari). Begleitet von einer mit
Schild und Speer bewehrten Fraueniltesten zieht sie zweimal feierlich durch
den neuerrichteten Eingang in das Gehofte ein; beim drittenmal trigt sie
selber Speer und Schild und nimmt hernach mit diesen Symbolen des
Kriegers am Tanz der alten Frauen um die Biertopfe teil. Die Deutung:
Auch sie hat nun einen Sohn, der das Gehoft und dessen Gemeinschaft
gegen jeden Angriff mit den Waffen verteidigen wird. Auch sie ist Mutter
eines Beschnittenen geworden, selber initiiert als umugunga und gleichzeitig
legitimiert, auch andere Frauen in diesen h6heren Lebensrang zeremoniell
einzufiihren.

Damit haben der Simbete Mann und die Simbete Frau die wesentlichen
Stufen des Lebens erreicht. Eine gewisse Erh6hung und letzte Erfiillung
bringen ihnen zu ihren Lebzeiten noch die Suba-Feier des Erstgeborenen,
dessen Heirat und die Geburt, bezw. Prasentierung ihrer ersten Grosskinder,
von der bereits die Rede war. Darin erhellt nicht nur die Anerkennung und
Ehrung von Alter und Lebensleistung im allgemeinen, sondern ganz konkret
die Anerkennung eines biologisch und sozial fruchtbar gewordenen Lebens.
Die Fortdauer der Gruppe ist durch die Zweigenerationentiefe doppelt
gesichert. Der Stammbaum wéchst weiter in die Hohe und in die Breite im
Zusammenspiel der zu erwartenden neuen Generationen und neuen Allian-
zen. Gleichzeitig schliesst sich mit der Geburt der Grosskinder in gewissem
Sinn der Zyklus, sind doch die Grosskinder wieder die ‘gleiche’ Generation;
sie sind die ‘Heiratspartner’ der Grosseltern. Das Paradoxe dabei ist: die
Alten scheiden, bleiben aber gleichzeitig im Grosskind gleichen Namens als
Teil seiner Person oder als sein Schiitzer weiter gegenwartig. Der Tod ist
somit durch das neue Leben iiberwunden, der Verstorbene ist ersetzt oder
lebt selber weiter.

92



Simbete-Altester. 1968.
(Photo H. Huber)

93



Ich komme auf die Ausgangsformulierung zuriick: Die stufenweise Erfiil-
lung und Erhéhung des Einzellebens, die ideale Zweigenerationen-Biogra-
phie, ereignet und erneuert sich in der Begegnung von Prokreationen und
Heiratsallianzen. Die Partnerschaften filhren zu neuer Zeugung und diese
wieder zu neuen Partnerschaften und Allianzen. Aus verschwigerten Linien
werden Vater- und Mutterlinien und aus den Heiratsallianzen der Geschwi-
ster und Kinder neue Schwigerlinien, neue Allianzen von Gruppen. Dieser
multidimensionale Rahmen ist der ‘Ort’ und zugleich der Fokus ritueller
Symbolik. Kann man im Sinn von Leach (1976 : 41) von ‘totaler Botschaft’
sprechen? Man wird von ihm selbst in der Analyse auf den bescheidenen
Weg der Einzeldimension gewiesen.

Fir unsere Themaik bedeutet das zunichst, den Akzent auf die Lebens-
stufen als solche zu setzen, deren erste unter dem Begriff der Personwerdung
zusammengefasst werden konnen. Sie bedeuten gleichzeitig die soziale Situ-
ierung des Kindes innerhalb der engeren viterlichen, sekundir auch der
miitterlichen Verwandtschaftsgruppe. Der Weg geht, rituell gesehen, von
der heilvollen Beeinflussung des Fotus zur symbolischen Ubergabe des
Kindes an den Vater und zu seiner grundlegenden Sozialisierung durch die
Namengebung, weiter zur Feier der ersten Zihne, zur Vervollstindigung des
personalen Wesens, zur ersten Trennung von seiner Mutter und schliesslich
zu seiner Vorfithrung bei den Grosseltern — ein ganzer Kranz von Heil- und

sozialen Zuweisungsriten und Symbolen.
Im Rahmen der progressiven Sozialisierung bilden Beschneidungs- und

Suba-Feier die wichtigsten Zisuren, die Trennung von der Kindheit, den
symbolischen Tod und Ubergang zum biologisch und sozial fruchtbaren
Erwachsenenleben. Trennung und neue Verbindung, Partnerschaft und legi-
time Fruchtbarkeit sind, zumindest fiir das reife Madchen, die tieferschiirfen-
de Botschaft der Heiratssymbolik und der damit geschaffenen Basis fiir ein
erfiilltes Leben. Weiter: der Erstgeborene als erster Ansatz zur Kontinuitét
der Patrilinie, seine Beschneidungsfeier als Verheissung, dass er die Frucht-
barkeit darin tatsdchlich weitertragen werde, fiir Vater und Mutter der
Hohepunkt ihres Lebens, der ihnen tiber die enge Verwandtschaftsgruppe
hinaus einen Platz im Kreis der geachteten Alten sichert (siche Bild, Seite
93); schliesslich die letzte Erfillung, wenn Vater und Mutter als Grosseltern
das erste Kind ihres Sohnes oder ihrer Tochter (siche Umschlagbild) auf
ihren Armen halten: Sie konnen abtreten, ihr Name wird weiterdauern.
Also doch eine ‘totale Botschaft’? Leach scheint in seiner Formulierung
(1976 : 41) mehr an das orchester-dhnliche Zusammenspiel der verschie-
denen Signifikationsmedien als an das Signifikat zu denken. Die von ihm
postulierte Kommunikation durch gleichzeitige multiple sensorische Erfah-
rung der Teilnehmer, welche die Aussage eines Gesamtrituals zur totalen
Botschaft macht, kénnte durch die Simbete-Daten wohl auch belegt werden.
Man mochte aber diese totale Aussage der Symbolik doch weniger in ihrer

94



Polysemik, als vielmehr im Signifikat sehen, das heisst in dem, was nach dem
Wertkodex des Simbetevolkes unter den Begriffen Leben, Gesundheit,
Fruchtbarkeit, sozialer Rang und Ansehen zusammengefasst werden kann.
Ob man es ‘Segen’ oder einfach ‘Heil’ nennen will, ist eine Frage des
Akzentes. In den Lebensritualen der Simbete erscheint die eigentlich religio-
se Dimension eher wenig betont. Gebete, die an hohere Miéchte gerichtet
werden, sind eher spérlich. Glaubt man mehr an die menschliche Wirkkraft?
oder an die direkte Wirkkraft der rituellen Handlung? Wird das, was in den
symbolischen Akten bildhaft angedeutet ist, in der Realitit des konkreten
Lebens tatsdchlich erwartet? Gibt es eine rein expressive Dimension der
Symbolik? oder nur die kraftgeladene, die dynamische?

Fiir die offensichtlich ‘medizinischen’ Riten, also vor allem fiir die Riten
der Kindheit und Schwangerschaft, in denen es vielfach retrospektiv und
priaventiv um Reinigung und Befreiung von ritueller Beschmutzung, also um
Beseitigung von all dem, was das Heil verhindert, geht, ist die Wirkkraft die
logische Voraussetzung. Man mochte das gleiche auch fiir die verschiedenen
Fruchtbarkeitssymbole in Verbindung mit der Suba- und der Hochzeitsfeier,
worin die Prokreation deutlich anvisiert wird, postulieren. Fiir den in all
diesen Ritualen des Lebens so prominenten Geschlechtsakt der direkt daran
Beteiligten und der darin besonders engagierten Eltern véterlicher- oder
miitterlicherseits — ein zwar nicht einzig dastehendes (vgl. Wilson 1954 : 237),
aber in dieser starken Bedeutung kaum in einer andern Kultur angetroffenes
Phinomen - steht die direkte Aussage der Informanten als Bestidtigung.
Selbst die blosse Priasenz der élteren Frauen der Vater- und Mutterlinie bei
den Kindheitsritualen soll, nach einheimischer Exegese, dem Kind zum
Segen gereichen, zu seinem Wachstum und Gedeihen beitragen.

Néaher beim blossen Expressiv-Symbolismus moéchte man hingegen die in
der Promotion zum Altesten im Mittelpunkt stehende Errichtung des Gehof-
teeinganges und die zeremonielle Ubergabe des Riickenstiickes (omogongo)
des Tieres sehen. Sie sind Zeichen des bereits Erreichten. Die Beschneidung
des Erstgeborenen ist in sich die Legitimierung des mit dem Status des
Altesten gegebenen Ansehens und der damit verbundenen Privilegien.— Auf
der Ebene der konkreten Wirklichkeit erscheint aber eine genaue Abgren-
zung zwichen ‘wirkenden’ und rein deutenden, expressiven Symbolen eher
problemhaft, desgleichen eine Abgrenzung zwischen aus sich selbst durch
ihre Signifikation wirkenden Symbolhandlungen und solchen, in welchen der
Mensch oder vor allem hohere Michte an der Heil- (oder Unheil-) Wirkung
mitbeteiligt sind. Die rationalistische Erklirung von Leach (1976 : 30),
wonach der Magier ‘Symbol-Kommunikation mit Signal-Kommunikation’
und deren automatischen Wirkungsweise vermische, hilft da nicht weiter. Sie
weist darauf hin, dass in unserem westlich-wissenschaftlichen und techni-
schen Denken das Ursache/Wirkung Verhéltnis anders gesehen wird, und
dass in unserer Symboldeutung das expressive Moment stiarker im Vorder-

95



grund steht. Tambiah (1978) findet es nicht ganz zu Unrecht als ‘unangemes-
sen’, die Wahrheit oder Falschheit der durch analogisches Denken geleiteten
magischen Handlungen im Sinn der westlichen Logik der Kausalitit verifizie-
ren zu wollen (289); denn analogisches Denken in der westlichen Wissen-
schaft und im primitiven Ritual haben, nach ihm, unterschiedliche Implika-
tionen (292).

Es muss in diesem Kontext auch die von Turner (1975 : 155) hervorgeho-
bene affektiv-emotionale Bedeutung der Expressivsymbole betont werden.
Thre psychologische Wirkkraft ist nicht zu unterschatzen.

Die Symbolik der Lebensriten der Simbete weist also grundsitzlich auf die
erwartete Realitdt, auf das erwartete Heil hin. Dabei weiss jeder um das
Unheil, um die hdufige Nichterfillung, um die tatsichlich tdgliche Gefahr-
dung des Lebens und der Fruchtbarkeit auf allen Stufen, um Krankheiten,
Sterilitdt, um soziale Isolierung und um die Vernichtung des Lebens, um den
oft vorzeitigen Tod. Auch dieser hat seine Symbolik, und wére sie auch nur
in der Negation angesiedelt, in der Verweigerung des ehrenvollen Begriabnis-
ses innerhalb des Gehoftes, in dem darin angedeuteten Ausschluss. Indirekt
weisen auch Negativ-Symbole auf das Heil, auf das zwar nicht immer
erreichte, aber doch von allen ersehnte Heil.

So gesehen kann man trotz des Zugesténdnisses an die tatsdchliche ‘Multi-
vokalitidt, Komplexitdt, Ambiguitdt, Ungeschlossenheit und Tendenz zur
Aufsplitterung’ (Turner 1975 : 155) im einzelnen doch von einer mehr
allgemein formulierten ‘totalen Botschaft’ der rituellen Symbolik der Simbe-
te sprechen.

Zusammenfassung

Die stufenweise Erfiillung und Erh6éhung des Einzellebens ereignet und
erneuert sich, nach dem Dogma der Simbete, in der Begegnung von Prokrea-
tion und Heiratsallianzen. Dieser zweidimensionale Rahmen ist der ‘Ort’
und Fokus ritueller Symbolik, die in den Feiern der Lebensstufen und
Statuserhohung konkret zum Ausdruck kommt. Diese Symbolik weist grund-
satzlich auf die erwartete Realitit, auf das konkrete Heil hin. Eine genaue
Abgrenzung zwischen ‘wirkenden’ und rein deutenden, expressiven Symbo-
len erscheint aber problematisch, desgleichen die Unterscheidung zwischen
direkt wirkenden Symbolhandlungen und Heilwirkungen héherer Michte.
Geht es in den symbolischen Riten um eine ‘totale Botschaft’ (Leach)?

96



Anmerkungen

1 “The elements of ritual (...) do not mean anything in themselvers; they come to have meaning
by virtue of contrast with other elements. (...) the contrasted elements of ritual can be
recombined in divers ways to produce total messages” (Leach 1976 : 95). ““... the most general
point is that symbols occur in sets and that the meaning of particular symbols is to be found in
the contrast with other symbols rather than in the symbol as such’ (Leach 1976 : 59).

2 Die im folgenden zusammengestellten Daten wurden 1968 in einem mehrmonatigem For-
schungsaufenthalt gesammelt, nachdem schon 1965 und 1966 anléasslich meiner Untersuchun-
gen bei den benachbarten und kulturverwandten Kwaya erste Kontakte angekniipft werden
konnten. Sie beruhen auf Intensiv-Befragungen und, was die Beschneidung und die damit
verbundene Altesten-Promotion und die Hochzeitsfeier betrifft, auf personlicher Beobach-
tung. Mein Hauptinteresse galt aber damals der Thematik der ‘Frauenheirat’ (vgl. Huber
1968/69). Ich mochte auch hier meinen Informanten danken, ebenfalls dem Schweizerischen
Nationalfonds fiir die Ermdglichung dieser Untersuchungen.

3 Nach den Unterscheidungskriterien von Monica Wilson (1954 : 240) miisste man bei einer
Anzahl der hier beschriebenen Feiern eher von ‘Zeremonien’ als von ‘Riten’ sprechen.

4 Die Volkszihlung von 1967 gibt 7837 miannliche und 9423 weibliche Volksangehérige an,
wobei die Zahl der (steuerpflichtigen) Méanner wohl kaum der Wirklichkeit entsprechen
diirfte.

5 Gewisse tatsdchliche Variationen in brauchmissigen Einzelheiten werden im folgenden nicht
beriicksichtigt.

6 Die nachgeformten ‘Zahne’ sollen das Wachstum der wirklichen Zihne des Kindes und damit
seiner Personlichkeit fordern.

Bibliographie

Firth, Raymond
1973 Symbols Public and Private.
London, George Allen & Unwin Ltd.

Geertz, Clifford
1975 An Interpretation of Cultures.
New York, Basic Books.
Huber, Hugo
1968/69 ‘Woman-Marriage’ in some East African Societies.
Anthropos 63/64 : 745-52.
1973/74 Zur Ethnogenese afrikanischer Volker.
Paideuma 19/20 : 307-31.

97



Leach, Edmund
1976 Culture and Communication: The Logic by which Symbols
are connected.
Cambridge, University Press.

Richards, Audrey
1956 Chisungu: A Girl’s Initiation Ceremony among the Bemba of
Northern Rhodesia.
London, Faber and Faber.

Roumaguere-Eberhardt, Jacqueline
1963 Pensée et société africaines.
Paris, Mouton.

Ruel, M. J.
1965 Religion and Society among the Kuria of East Africa.
Africa 35 : 295-306.

Stirnimann, Hans
1979 Die Pangwa von SW-Tansania: Soziale Organisation und
Riten des Lebens.
Fribourg, Universititsverlag (Studia Ethn. Frib. 7).

Tambiah, S. J.
1978 Form und Bedeutung magischer Akte: Ein Standpunkt. In:
Magie: Die sozialwissenschaftliche Kontroverse iiber das Ver-

stehen fremden Denkens.
Hg.: H. G. Krippenberg & B. Luchesi. Frankfurt, Suhrkamp.

Turner, Victor
1967 The Forest of Symbols.
Ithaca, Cornell University Press.

1975 Symbolic Studies.
Ann. Rev. of Anthropol. 4 : 145-61.

van Baal, J.
1971 Symbols for Communication: An Introduction to the Anthro-
pological Study of Religion.
Assen, van Gorcum & Co.
van Gennep, Arnold
1909 Rites de passage.
Paris, Emile Nourry.
Wilson, Monica
1954 Nyakyusa Ritual and Symbolism.
Am. Anthropologist 56 : 228-41.

1957 Rituals of Kinship among the Nyakyusa.
London, Int. Afr. Inst.

98



	Stufen der Lebenserfüllung : zur rituellen Symbolik der Símbete (Tansania)

