
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 5 (1981)

Artikel: Stufen der Lebenserfüllung : zur rituellen Symbolik der Símbete
(Tansania)

Autor: Huber, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007562

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007562
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hugo Huber

Stufen der Lebenserfüllung

Zur rituellen Symbolik der Simbete (Tansania)

Seit A. van Gennep's klassischer Analyse (1909) ist man gewohnt, im
Kontext von Geburt, Initiation, Heirat, Tod von 'Übergangsriten' (rites de
passage) zu sprechen und diese im Rahmen seiner Drei-Phasen-Theorie
(Trennung - Liminalphase - Integration) grundsätzlich als Riten der Promotion,

der Statuserhöhung zu konzipieren. Diese Phasenfolge, welche in der
Leben/Tod-Symbolik mancher Initiationsriten ihre prägnanteste und am
stärksten dramatische Form erreicht, deutet auf die damit tatsächlich verbundenen

existentiellen Auseinandersetzungen hin. Dabei geht es bei den
'traditionellen' Völkern um mehr als blosse Promotion und Statuserhöhung,
es geht um den Wandel der Person, um eine Neuwerdung auf höherer
Ebene.

Wenn hier die Formulierung 'Stufen der Lebenserfüllung' vorgezogen
wird, so deshalb, weil das durch die Riten angedeutete graduelle Werden der
sozialen Persönlichkeit, ihre Entfaltung und volle gesellschaftliche Integration

im Vordergrund stehen. Wohl spielt darin, vor allem in der Beschnei-
dungsfeier, die Drei-Phasen-Dialektik eine Rolle, doch sind die hier ebenfalls

beschriebenen Riten der 'kleineren Stufen' einfacher strukturiert.
Lebenserfüllung meint hier aber mehr als persönliche Lebensleistung/Erfolg
und darüber empfundene subjektive Genugtuung. Was nach traditioneller
Ideologie von jedem Sfmbete Mann und jeder Sfmbete Frau erstrebt wird, ist
ihre volle Personwerdung im physischen und sozialen Sinn, das Erreichen
von Status und Prestige eines Ältesten, der, in seinen Nachkommen fruchtbar,

die Entfaltung und Kontinuität seiner Gruppe absichert. Monica Wilson
(1957), von der die ausführlichste Darstellung und Analyse ostafrikanischer
Lebensriten stammt, spricht bei den Nyakyusa von 'rituals of kinship'. Man
findet darin die zentrale Bedeutung der Fruchtbarkeit bestätigt, desgleichen
in der Darstellung von Hans Stirnimann (1979) in seiner Monographie über
die ihnen benachbarten Pangwa. Die grosse 'Krise' des Todes wird im
folgenden thematisch nicht einbezogen.

Die Bezeichnung 'rituelle Symbolik' erscheint, wenn wir Clifford Geertz
(1975 : 129) und manchen anderen Autoren folgen, welche ganz allgemein
'Religionen' und 'Symbolsysteme' gleichsetzen, oder wenn wir wie R. Firth
(1973 : 176) darin eine 'symbolische Form der Kommunikation' sehen, fast
wie ein Pleonasmus. Auch V. Turner's Definition als 'a patterned process in
time, the units of it are symbolic objects and serialized items of symbolic
behaviour' (1967, zit. in: Firth 1973 : 189), geht in diese Richtung. Ist also

jede religiös-rituelle Handlung als solche, ist jedes Ritualobjekt per defi-

79



nitionem symbolisch? Insofern diese Ausdruck einer inneren Haltung, des
menschlichen Strebens oder Bittens sind, insofern sie als nicht-verbale
'Sprache' Kommunikation mit den übermenschlichen Mächten und zugleich
Mit-Teilung im Rahmen der feiernden Kongregation bedeuten, insofern der
Vorstehen der Feier oder auch der Einzelmensch ganz allgemein die menschlichen

Formen des Sprechens, Gebens, Dankens, die menschlichen Methoden

der Reinigung und Heilung, der Anerkennung, Besiegelung, Ehrung im
mentalen Akt der Analogie und Intention aufhöht und auf die transzendentale

Welt appliziert, kann man sicher von symbolischen Akten, von symbolischer

Kommunikation sprechen.
Neuere Werke der Religionsethnologie wie J. van Baal's 'Symbols for

Communication' (1971) oder E. Leach's 'Cultures and Communication'
(1976) gehen eindeutig in diese Richtung. Wenn aber Leach im Kontext der
Rituale nur die 'totale Botschaft aufgrund der Rekombination der
Kontrastelemente" gelten lässt, wie es scheint, nicht aber die symbolische Bedeutung
einzelner ritueller Elemente als solcher, so ist man geneigt, darin eine
gewisse Verabsolutierung der Struktur, des intellektuellen Modells zu sehen.
Sein Vergleich einer rituellen Sequenz mit einer Orchesteraufführung, deren
Komponist niemand anders ist als die Gemeinschaft der mythischen Ahnen,
deren Leiter der vorstehende Priester und deren Zuhörer die Ausführenden
selber sind - ein Versuch, die Mythenanalyse von C. Lévi-Strauss auf den
Bereich der Riten zu übertragen - bietet sich aber als akzeptable Metapher
an. Die von Lévi-Strauss übernommene Unterscheidung von Melodie und
Harmonie, beziehungsweise ihr Zusammenwirken im 'Durchspielen' des

Rituals, dessen Teilnehmer "are sharing communicative experiences through
many different sensory channels simultaneously", und in welchem "verbal,
musical, choreographic, and visual-aesthetic 'dimensions' are likely to form
components of the total message" (Leach 1976 : 41), offenbart eine 'Prise'
Genialität. Leach anerkennt aber gleichzeitig die Schwierigkeit einer Analyse

dieser 'totalen Botschaft', wenn er im Anschluss daran schreibt: "... the
analyst must take each dimension by itself, one at a time, and it then becomes
almost impossible to give a really convincing account of how the different
superimposed dimensions fit together to produce a single combined message"

(Leach 1976 : 41).
Was Leach zu wenig zu beachten scheint, ist die Tatsache, dass die

Symbolsprache der Riten im Sinn der Ausführenden nicht nur die sichtbaren
Teilnehmer, sondern vor allem auch die unsichtbaren Adressaten (sofern es
sich um ein eigentlich religiöses Ritual handelt) 'ansprechen' soll, mit andern
Worten, dass sie beides ist: zwischenmenschliche Kommunikation und
zugleich Kommunikation mit den mystischen Mächten. Die Ahnen stehen
dabei eher als Mittler zwischen den Lebenden und ihren Gottheiten. Sie
verstehen die menschliche Sprache - die verbale und die nicht-verbale -
besser, direkter, möchte man meinen, als die übermenschlichen Mächte.

80



Die Kritik der Missachtung oder Unterschätzung der transzendentalen
Dimension trifft z.T. auch die frühen Vertreter sozial-anthropologisch-funk-
tionalistischer Provenienz, insofern diese die Bedeutung der rituellen
Symbolik zu einseitig unter dem Aspekt ihrer sozialen Funktion sahen und in
ihnen entsprechend vor allem die sozialen Beziehungen im strukturellen und
normativen Sinn porträtiert fanden. Sie haben damit zwar wichtige Einsichten

in die sozialen Strukturen vermittelt, dabei aber die tieferen Dimensionen

des Religiösen, das was Clifford Geertz (1975 : 125) als 'analysis of the
systems of meanings embodied in the symbols which make up the religion
proper' bezeichnet, weithin vernachlässigt. Für sie und ihre analytische
Methode spricht hingegen, dass sie der empirisch fassbaren Realität näher
bleiben als die Vertreter des Strukturalismus. Wenn sie dabei anfangs in den
Kommunalriten oft zu positiv nur tribale Normen und Werte, die Kohärenz
und Solidarität der Gruppe, symbolisiert sahen, so findet R. Firth (1973 :

184) doch schon für die 30er Jahre Zeugnisse einer differenzierteren Sicht.
So spricht denn auch A. Richards in ihrer Analyse der Mädchen-Initiation
der Bemba, der Realität besser entsprechend, von der Mehrdeutigkeit der
Objektsymbole, von 'multiple meanings of which some are standardized and
some highly individual' (1956 : 156).

In neuerer Zeit scheint allgemeine Zustimmung darüber zu herrschen,
dass symbolische Formen ambivalent und multivalent sein können, dass

darin neben Harmonie und Kohärenz auch Konfliktsituationen angesprochen

sind. Victor Turner, der sich bekanntlich in seinen Forschungen bei den
Ndembu wie kaum ein anderer Anthropologe intensiv mit dem Themenbereich

der rituellen Symbolik befasst und in seinen neueren Arbeiten vor
allem die prozessualen und dynamischen Aspekte hervorgehoben hat, nennt
in seinem 1975 erschienenen Review-Artikel neben ihrer dynamischen Qualität

folgende Eigenheiten der Symbole: 'Multivocality, complexity of association,

ambiguity, open-endedness, primacy of feeling and willing over thinking

in their semantics, their propensity to ramify into further semantic
subsystems' (Turner 1975 : 155). Man mag darüber streiten, ob im konkreten
Einzelsymbol oder im Symbolsystem das emotional-normative oder das
reinexpressive Moment stärker betont wird.

Nach diesem kurzen Exkurs nun zum engeren Thema: Das Ziel ist eher
bescheiden. Es geht nicht um die Aufschlüsselung einer 'totalen Botschaft'
im semiotisch-semantischen Sinn - das wäre Anmassung - sondern um den
Versuch, die deutlicher hervortretenden Linien der rituellen Symbolik im
Kontext der verschiedenen Lebensriten der Sfmbete herauszuarbeiten. Dabei

soll die Frage der Konnotation des Begriffs 'rituell' offenbleiben, sind
doch für die konkrete rituelle Situation die Kriterien für die Abgrenzung des

Religiösen vom Magischen und des Religiös/Magischen vom Nicht-Religiös/
Magischen alles andere als eindeutig. Bei den 'Riten' der Simbete tritt die
religiöse Dimension eher zurück2.

81



Die Simbete: Soziokulturelle Situierung3

Die Sfmbete (abaSImbete) gehören zur Sprachgruppe der Bantu. In der
Grössenordnung von ca. 18 000 Leuten4 haben sie sich am Ostufer des
Victoriasees zwischen der Mara- und der Moribucht als ethnische Einheit
etabliert. Nach ihrer eigenen Tradition entstammen sie der Suba-Gruppe.
Den ersten Einwanderern haben sich dann im Verlauf ihrer Volkswerdung
vor allem Immigranten aus dem Gebiet der benachbarten und stammesverwandten

Kuria und der Zanaki beigesellt. Ihre weithin auch heute noch auf
Eigenverbrauch ausgerichtete Wirtschaft gründet primär auf Ackerbau.
Fingerhirse, Sorghum, Mais, Süsskartoffeln und, in neuerer Zeit, auch Maniok
sind ihre Hauptprodukte. Daneben haben auch Viehzucht und Fischfang
beträchtliche Bedeutung für ihre Subsistenz und den Kleinhandel und, was
die Rinderhaltung betrifft, auch für den rituellen Bereich, vor allem im
Kontext der Heirat und damit der legalen Nachkommenschaft, der Weitergabe

von Namen und Besitz und der Fortdauer der Gruppe überhaupt.
Das Sfmbetevolk umfasst heute acht Hauptgruppen (ebheseku, sing, ekese-

kü), die ihrerseits wieder aus kleineren historisch gewachsenen Einheiten
(iebhigiha, sing, ekigiha) - man könnte sie als Klane bezeichnen - zusammengesetzt

sind. Diese werden intern nach putativen Abstammungslinien
unterschieden, deren Glieder sich als 'abahiri X' (Name des Gründers) identifizieren

und sich von parallelen Abstammungslinien (abahiri Y, Z) differenzieren.

Diese kleineren, fünf bis acht Generationen umfassenden Einheiten
werden auch ebhinyumba (sing, nyumba Hütte als Teil des Gehöftes)
genannt. Will man eine Person innerhalb einer nyumba noch näher bestimmen,

so fragt man nach seiner ekihita (wörtlich: Gehöfteeingang), womit sein

Herkunftsgehöfte gemeint ist. Schliesslich bleibt die aktuelle im Prinzip
polygame Gehöftegemeinschaft selbst als operative Einheit mit ihren
Matrisegmenten als Kernelementen für die potentielle Bildung neuer
Abstammungsgruppen (vgl. Huber 1973/74 : 328). Dass die Simbete als patrilineares
Volk dem Weiterleben dieser Matrisegmente, konkretisiert in den einzelnen
'Häusern' des Gehöftes, grosse Bedeutung zumessen, mag überraschen. Es
erhellt vor allem, wie ich in einem früheren Aufsatz (Huber 1968/69 : 750)
darlegen konnte, aus der bei ihnen institutionalisierten sog. 'Frauenheirat'.

Die Strukturen der traditionellen Autorität folgen im grossen und ganzen
dem Muster der gesellschaftlichen Gruppierung unter Berücksichtigung der
Prioritäten im Kontext ihrer Ethnogenese. Konkret bedeutet dies, dass eine
zentrale Autorität zwar fehlt, dass aber gewisse Prioritätsansprüche der
Erstsiedler-Klane vor allem im Judizial- und Ritualbereich bis in die neuere
Zeit als solche respektiert und honoriert wurden. Im übrigen, scheint es,
spielte von jeher das Prinzip der Demokratie/Gerontokratie auf segmentärer
Basis mit den Ältesten (abakoro) der angesprochenen Segmentebene als

normalen Entscheidungsgremien und dem Sprecher (omogambi) als Leiter

82



und Vorsteher ihrer Zusammenkünfte. Sowohl auf tribaler als auch auf
subtribaler Ebene wurden im grossen Rahmen solche Versammlungen einberufen,

wenn es galt, über Krieg und Frieden, über Exekution in Mordfällen
oder über gemeinschaftliche Opferrituale in Zeiten der Not oder über die
Intervention des Regenmachers im Fall der Dürre zu entscheiden. Vielfach
soll in solch gravierenden Situationen ein Seher (omoroti) den Anstoss zu
diesen für Wohl und Wehe des Volkes bedeutsamen Kundgebungen gegeben
haben. Ähnlich wie bei verschiedenen Nachbarethnien finden wir auch bei
den Simbete ein die Verwandtschaftsordnung übergreifendes
Generationsklassensystem, konkretisiert in den rekora, mit der Grundfunktion, Ordnung
und Respekt zwischen den Generationsklassen zu gewährleisten.

Religiöse Rituale im Sinn von Opferfeiern scheinen auf der Basisebene der
Hausgemeinschaft und der Verwandtschaftsgruppe von jeher eher selten

gewesen zu sein. Dies gilt sowohl für die hier in Frage stehenden Feiern des
Lebenslaufes als auch für jene des Jahreszyklus und für die rituellen 'ad hoc'
Interventionen in Unheilsituationen. Wohl spielten (und spielen auch zum
Teil noch heute) die unmittelbaren Familienahnen, die ähnlich wie die
Gründerahnen als emesambwa (sing, risambwa) in bestimmten Tiergattungen,

vor allem Schlangen, weiterleben sollen, eine gewisse Rolle in ihren
eher spärlichen Gebeten. Von grösserer Reichweite sind aber die letzteren,
deren Namen unmittelbar nach Warioba, der Sonnengottheit, angerufen
werden. Einen nicht unbedeutenden Raum nehmen anderseits - dies gilt
nicht zuletzt für die im folgenden beschriebenen Hausfeiern - die Schutzmedizinen

ein.

Die Stufen der Lebenserfüllung und ihre Rituale

Es geht hier nicht um minutiöse Detailbeschreibung5, sondern, wie bereits
angedeutet, darum, einige Linien aufzuzeigen, welche in der Sprache der
Symbolik fassbar sind. Dabei wird der Beschneidungsfeier des Erstgeborenen

und der damit verbundenen Ältestensweihe, an der ich 1968 teilnehmen
konnte, etwas grössere Aufmerksamkeit geschenkt.

Jacqueline Roumaguère-Eberhardt spricht in ihrer anregenden Studie
'Pensée et société africaines' (1963 : 26 ff.) von fünf grossen Lebensetappen
bei den Südost-Bantuvölkern: Phase der Schwangerschaft, des Neugeborenen,

des Kindes, des Erwachsenen, des Greises - Etappen, welche in ihrer
Graphik durch die entsprechenden Übergangsriten, d.h. durch die Feiern
der Geburt, der Zahnbildung, der Pubertät, der Erreichung der Wechseljahre

und des Todes voneinander getrennt, bezw. miteinander verbunden
werden. Ihre Darstellung ist ausserordentlich reich an Symboldaten.

Bei den Simbete geht es grundsätzlich um die gleichen Lebensstufen. Die
sie verbindenden Übergangsfeiern werden, ähnlich wie die einfachen Feiern

83



des Ackerbaujahres emesango oder auch shenyangi (sing, nyangi) genannt.
Letztere Bezeichnung steht sowohl für die Feier als ganze als auch für die
durch den Brauch vorgeschriebene geschlechtliche Vereinigung der Kandidaten,

bezw. ihrer Eltern oder Grosseltern - ein deutlicher Hinweis auf den
Stellenwert des Geschlechtsaktes im Gesamtritual. Gewöhnlich werden im
Bereich des Lebenszyklus folgende shenyangi genannt: Namengebung,
Hervorkommen der ersten Zähne, Präsentierung des Kindes im Gehöft der
Grosseltern, Entwöhnung, Beschneidung, Suba-Erwachsenenfeier, Hochzeit,

erste Schwangerschaft. Tatsächlich müssen aber noch weitere Promotionen

im Verlauf des Erwachsenenlebens hinzugezählt werden, so der erste
Besuch der verheirateten Tochter in ihrem Elterngehöfte, die Gründung der
eigenen Kochstelle und die damit verbundene Loslösung aus dem Haushalt
der Schwiegermutter oder der Hauptfrau des Gatten, die Trennung vom
Gehöft des Vaters, dann die mit der Beschneidung des Erstgeborenen
verbundene wichtige Promotion der Eltern in die Kategorie der Ältesten.
Die grosse Verbindungslinie ist die stufenweise Erfüllung und Erhöhung des
Einzellebens im Kontext der Gemeinschaft. Die Koordinaten sind: Prokreation

und Allianz. In ihrem komplexen Zusammenspiel offenbart sich die sich
stets wandelnde Zusammensetzung und Organisation der konkreten Gruppen

und ihrer gegenseitigen Beziehungen im Wechsel der Generationen,
aber auch die relative Stetigkeit der grundlegenden Strukturen und Normen.
Damit ist der Rahmen für diese kurze Untersuchung über die rituelle
Symbolik gesteckt und diese in ihrer Semantik bereits angedeutet.

Der Einstieg erfolgt am sinnvollsten auf der Stufe der Heirat. Sie ist der
Ausgangs- und zugleich Schnittpunkt der beiden Koordinaten Allianz/Prokreation,

der 'Ort', wo die Verbindung zweier Menschen zum Zweck der
Prokreation und damit die Allianz zweier Abstammungsgruppen ihren legalen

Anfang nimmt. Dass dabei, nach der patrilinearen Ordnung, nur die
Gruppe des Mannes 'fortgesetzt' wird, gleicht sich, was die Simbete betrifft,
grundsätzlich (wenn auch nicht immer numerisch) nicht nur durch die
Verheiratung der Brüder der Frau wieder aus, sondern auch durch die
Ausweiche-Institutionen der 'Frauenheirat' und durch die Nichtverheiratung
von Töchtern in einem Gehöft, das keine Söhne hat.

Die Symbolhandlungen, welche im Heiratszeremoniell am direktesten
sowohl die neu entstandene Allianz, als auch die legitime Prokreation zum
Ausdruck bringen und besiegeln, sind der rituelle Geschlechtsakt zwischen
Braut und Bräutigam und die geschlechtliche Vereinigung der beiden Elternpaare

der Neuvermählten in der Hochzeitsnacht. In metaphorischer Sprache
findet die gleiche Zweidimensionalität der Heirat im sog. ekesengo ihre
plastische Ausdrucksform: Die alten Frauen der Brautfamilie füllen wenn
der Bräutigam mit seinen Freunden zurAbholung der Braut erscheint, einen

grossen geflochtenen Behälter mit Hirsemehl: Symbol der fruchtbaren
Braut. Darin legen sie, allseitig vom Mehl umhüllt, einen ebenfalls gefüllten

84



Heiratsritual: Salbung der Braut. Simbete, 1968.

(Photo H. Huber)

85



kleineren Behälter: Zeichen für das erhoffte Kind in ihrem Schoss. Schliesslich

wurde früher das ganze durch einen in das Mehl hineingesteckten Stock -
Symbol des Bräutigams als Prokreations- und Allianzpartner - ergänzt.

An weiteren Symbolhandlungen innerhalb der Hochzeitsfeier sind
stichwortartig jene zu nennen, welche die Fruchtbarkeit und Promotion der Braut
(Salbung, siehe Bild, Seite 85), die Trennung von ihrer Familie (Abschneiden

der Ohrenspitze einer Ziege) und ihre Integration in die Gattenfamilie
als Arbeitskraft (Übergabe einer Hacke) und Gebärerin (Übergabe eines

Kindes, siehe Bild, Seite 87) zum Ausdruck bringen. Separation und Integration

bedeuten demnach nicht volle Übergabe ihrer Person. In Wirklichkeit
bleibt sie zeit ihres Lebens (sofern die Heirat nicht zerbricht) das Bindeglied
zwischen ihrer väterlichen Gruppe und jener ihres Gatten, in gewissen Sinn
also selber Symbol von Prokreation und Allianz.

Es scheint in der Logik der Institution begründet, dass in einer patrilinea-
ren Gesellschaft die erste Schwangerschaft der verheirateten Frau vorab die
Gruppe des Mannes betrifft. Dies wird aber in der für diese Situation
vorgesehenen Applikation der ebhete und der ibhirigi Medizinen zum Schutz
von Mutter und Kind gegen Krankheit und Hexerei bei den Sünbete insofern
nicht bestätigt, als dabei die älteren Frauen ihrer eigenen Familie tatsächlich
stärker engagiert sind. Die spezifische Symbolik der ibhirigi Medizin - in
Holz geschnitzte Nachbildungen des männlichen und des weiblichen
Geschlechtsorgans - weist deutlich auf das Moment der Fruchtbarkeit, der
Prokreation hin, desgleichen der für die folgende Nacht vorgeschriebene
Geschlechtsakt der Schwangeren mit ihrem Mann.

Die Niederkunft der Frau, auch wenn es die erste ist, ist überraschenderweise

nicht mit einem formellen nyangi verbunden. Zwar werden dabei
gewöhnlich weitere Schutzmedizinen durch die Mutter des Mannes
angewandt, vor allem wenn frühere Schwangerschaften unheilvoll verliefen.
Auch sollen sich die Eltern des Kindes während der Zeit seiner brauchmässi-

gen Abschliessung (drei Tage für ein Mädchen, vier Tage für einen Knaben)
vom Geschlechtsakt enthalten. Das gleiche gilt für die Grosseltern
mütterlicherseits vom Tag, da sie die Nachricht von der ersten Niederkunft ihrer
Tochter erhalten bis zur Namengebung des Kindes.

Die Namengebung (okoroka omona irina) bedeutet für die Simbete mehr
als blosse Anerkennung des personalen Selbst des Kindes und seine entsprechende

soziale Situierung. Der Ritus beinhaltet zugleich die formelle Übergabe

des Kindes an seinen Vater durch die Grossmutter mütterlicherseits.
Letztere ist es auch, welche, zumindest beim ersten Kind ihrer Tochter, bei
dieser Präsentierung den Namen des Kindes ausspricht. Der Name selbst ist
in der Regel zeichenhaft, so der 'Mutterschoss-Name' (rina ria moonda), der
oft auf eine bestimmte Begebenheit wahrend der Schwangerschaft der Mutter,

auf den Ort ihrer Niederkunft oder, wie z.B. beim Namen Taabu
(Kummer) auf vorausgegangenes Unheil anspielt - desgleichen der Ahnen-

86



Heiratsritual: Übergabe eines Kindes als Symbol der von der Braut erwarteten
Fruchtbarkeit. Simbete, 1968.

(Photo H. Huber)

87



name (irina rya endokwa), der, nach den einen, das reale Wiedererscheinen,
nach allgemeinerer Exegese aber, eine mehr äussere Schutzfunktion der
betreffenden gleichgeschlechtlichen oder auch verschiedengeschlechtlichen
Verstorbenen der Familie andeutet. Der Ahnenname kann auch von der
Mutterlinie oder von der Seite der väterlichen Grossmutter herkommen.
Ausschlaggebend für die Identifizierung des Ahnen und für die entsprechende

Benennung ist entweder ein bestimmtes Erkennungszeichen (z.B. eine
bestimmte Narbe) oder das Wort des Wahrsagers oder auch der vor seinem
Hinschied vom Toten ausgesprochene Wunsch, seinen Namen an ein
bestimmtes Grosskind weiterzugeben.

Es ist auffallend, wie stark bei der Namengebung des ersten Kindes die
Mutterlinie rituell engagiert ist. Von ihr muss der Vater den Namen 'kaufen'.
Ihre alten Frauen sind an der Medizinbereitung nicht weniger beteiligt als die
Vertreterinnen der Vaterlinie, und beide Grosselternpaare besiegeln die
Feier durch den brauchmässigen Geschlechtsakt, ähnlich wie die Eltern des
Kindes selbst. Wir finden also auch in diesem wichtigen Ritus die Symbolik
der Allianz und der Prokreation durch das Zusammenwirken der Vater- und
Mutterlinie bestätigt. Auch der Glaube an 'wiederkehrende' Ahnen
mütterlicherseits weist in diese Richtung.

Das Hervorkommen der ersten Zähne wird in enger Verbindung mit der
Person des Kindes gesehen: 'Das menschliche Wesen ist nun vollständig',
heisst es, 'wenn es stirbt, kann es nun als solches begraben werden'. Die für
diese Gelegenheit rituell bereiteten Medizinen durch die Schwester des

Vaters: orokeenda (Palmblatt mit zwei zahnförmig herausgeschnittenen
Stücken von Strausseneierschalen 6), das dem Kind um den Hals gehängt
wird, und omosanga (Kette weisser Perlen mit zwei Kaurimuscheln) für die
Mutter deuten auf das Wachstum des Kindes und auf die erwartete weitere
Fruchtbarkeit der Mutter hin. Die alten Frauen mütterlicherseits sind zwar
zugegen, haben aber keine bestimmte rituelle Funktion. Es sind die Eltern
des Kindes, welche durch den symbolischen Geschlechtsakt ihre Verantwortung

für Entfaltung und Wohlergehen des Kindes zum Ausdruck bringen.
Die Entwöhnung des Kindes (ukutusya), nach den einen durch die väterliche

Grossmutter, nach den andern durch eine ältere Frau der Mutterlinie, ist

von geringerer Bedeutung. Der auf die Brustwarzen der Mutter gestrichene
bittere Saft der engaka Pflanze soll fortan das ein bis zwei Jahre alte Kind von
der Mutterbrust fernhalten.

Okosohya omona (das Kind eintreten lassen) oder ukurinya omona kob-
hore (das Kind auf das Bett [der Grosseltern] setzen) - verschiedene
Bezeichnungen für dieselbe Zeremonie - kann vor oder auch nach der Entwöhnung

stattfinden. Es bedeutet den ersten formellen Kontakt mit den Grosseltern

väterlicher- oder mütterlicherseits, die Voraussetzung für jeglichen
späteren Aufenthalt bei ihnen, die, oft mehr im Scherz, 'Gemahl/Gemahlin'
des Grosskindes bezeichnet werden. Zugleich ist es eine Ehrung der Grossel-

88



Beschneidung: Die Neubeschnittenen mit den Segenskräutern nach ihrem Einzug ins
väterliche Gehöft. Simbete, 1968.

(Photo H. Huber)

89



tern, welche in der Geburt des ersten Grosskindes die Erfüllung ihres Lebens
sehen. Handelt es sich um das Kind des Sohnes, so ist durch die Zeremonie
der Stammbaum, die Kontinuität der Linie impliziert. Dies wird denn auch
durch den rituellen Geschlechtsakt der Grosseltern unterstrichen.

Die beiden Hauptfeiern vor oder kurz nach der Pubertät der beiden
Geschlechter gelten ihrer Beschneidung und Mannbarkeit. Die Beschneidung

(okosare) ist die Voraussetzung für die eigentliche Reifefeier (ukusuba)
und diese wiederum die Voraussetzung für die Beschneidung des erstgeborenen

Sohnes. Beide sind Übergangsfeiern zur ersten Stufe des Erwachsenenlebens.

Beide bedeuten nicht nur die Promotion der Kandidaten selbst,
sondern, sofern es sich um Erstgeborene handelt, zugleich die Promotion
ihrer Eltern zu den höheren Stufen des Erwachsenenlebens mit den ihnen
eigenen Privilegien. Man kann also von parallellaufenden Jugend- und
Altersweihen sprechen. Während die Beschneidung und die damit verbundene

Promotion der Eltern in der Regel auch heute noch rituell vollzogen wird,
ist die symbolträchtigere Subafeier durch den Wandel der Neuzeit schon
weithin überholt worden.

Die Tod-Symbolik der Beschneidung (siehe Bild, Seite 89) wird an sich
schon im operativen Eingriff - Abschneiden der äusseren und inneren
Vorhaut des Knaben durch den männlichen Spezialisten, Entfernen der
Klitoris und eines Teils der Labien durch die weibliche Spezialistin - sichtbar.

Deutlicher tritt sie in der liminalen Periode der Zurückgezogenheit, in
der 'Phase der Schmerzen' (okwarama) und der langsamen Heilung, der
Tabus, in den Vordergrund, in welcher sie, zuerst mit Asche, später mit
weissem Lehm bestrichen, ebehwe (Totengeister) genannt werden. In dieser
Zeit schlachtet auch der Vater im Namen seiner Familie im Andenken an das

verlorene Blut seines Kindes das 'Rind des Blutes' (ikinyinge). Zugleich
spielt aber auch die Lebenssymbolik, nicht nur im freudig-festlichen Rahmen
des die Kandidaten auf ihrer Heimkehr begleitenden und tanzenden Jungvolks

und der sie umgebenden farbig bemalten und bekränzten Frauen und
im anschliessenden Tanz der alten Frauen um die kochenden Biertöpfe,
sondern auch in der Übergabe der iribhundu Segenskräuter durch den
stolzen Vater, wenn die Kinder nach überstandener Operation noch blutend
und durch den Schmerz geprägt ins Gehöfte eintreten. Auch die spezifische
Form der Holzpfeile der Knaben und der Rohrstöcke der Mädchen - Symbol
der beiden Geschlechter und der von ihnen künftig erwarteten Prokreation -
deuten in diese Richtung. Die Purifikation durch den Geschlechtsakt mit
einer fremden Frau am Ende der Beschneidungszeit öffnet ihnen (ähnlich
wie der erste Geschlechtsverkehr der Witwe mit einem Fremden nach dem
Tod ihres Mannes) den Weg und Übergang von der Verunreinigung des
'Todes' zum neuen Leben. Dass die ukwaroka Feier zum Abschluss die
Rückkehr und Neuintegration in ihre angestammte Gruppe mit den sie

erwartenden Privilegien und Aufgaben als junge Erwachsene und potentielle

90



Erzeuger neuer Generationen bedeutet, stimmt mit den vielfältigen Be-
schneidungsfeiern anderer Völker überein. Dem Mädchen wurde dies früher
durch die Übergabe des inyimbo y'obokone, dem mit den Sonnen- und
Mondmustern und der entere Perle als Zeichen für die von ihnen erwartete
Fruchtbarkeit geschmückten Beschneidungsstab symbolisch nahegebracht.

Nicht weniger deutlich weist auch die Symbolik der früher allgemein
praktizierten Suba-Mannbarkeitsfeier der jungen Männer und der jungen
Frauen auf die von ihnen erwartete biologische und soziale Fruchtbarkeit
hin. Ihre wesentlichen Riten, das zeremonielle Berühren eines semi-sakralen
Baumes durch die Kandidaten und ihre Salbung mit Buttermilch, sollen,
zusammen mit verschiedenen Reinigungszeremonien, den Übergang zum
vollen Erwachsenenleben markieren und die Entfaltung der individuellen
und sozialen Persönlichkeit, die das Leben weiterträgt, bewirken. Der damit
erreichte Status des omogaka, des vollerwachsenen Mannes, der vollerwachsenen

Frau, beinhaltete eine Reihe von Privilegien und Prioritäten im
Bereich des sozialen Kontaktes mit Kollegen, im gemeinsamen Essen und
Trinken und im Kontext des Totenrituals. Sie haben eine Anrecht zur
Perennität: ihre Namen können nach ihrem Tod auf neugeborene Kinder
übertragen, und ihre Söhne und Töchter können legitimerweise zur
Beschneidung geführt werden. Damit wurden Tod und Vergänglichkeit gewis-
sermassen überspielt. Es bedeutete aber noch nicht die volle Lebenserfüllung.

Diese erlebt der Sfmbete in seiner Promotion zum Ältesten bei der
Gelegenheit der Beschneidung des erstgeborenen Sohnes. Für den Mann
bedeutet das Status und Privilegien des omokoro, für die Frau jene der
umukunga. Die Sprache der Riten ist hier direkt und metaphorisch zugleich.
Die Höhepunkte dieser Feier sind:

(1) die formelle Errichtung des Gehöfteeinganges und das damit verbundene
Opfer von Milch und Honig an die Ahnen der Familie. Erst die Beschneidung

des Erstgeborenen legitimiert seinen Vater, die vor Jahren begründete
eigene Wohnstätte voll zu umzäunen und durch den neuerrichteten Eingang
zum formellen Gehöfte zu machen. Dieser Eingang (ekihita) steht fortan als

Symbol des Gesamtgehöftes, als sichtbares Zeichen der neuen Lebensstufe
und der Verantwortung des Gehöfteherrn, als Ursprung und Referenz für
die daraus herauswachsenden Generationen, durch das Ahnenopfer und den
Einzug des neubeschnittenen Erstgeborenen geheiligt.

(2) die formelle Integration in das Kollegium der Ältesten durch die rituelle
Übertragung ihrer Privilegien im Kontext der Fleischverteilung. Zu den
wichtigsten Privilegien eines Simbete Ältesten gehört in diesem Zusammenhang,

dass ihm bei jeder zeremoniellen Tierschlachtung das Rückenstück
('omogongo) zukommt. Die symbolische Deutung liegt in der Analogie: So
wie das Rückgrat Tier und Mensch aufrecht erhält, so auch der Älteste die

91



Gehöftegemeinschaft. Bei der Beschneidungsfeier des Erstgeborenen wird
dem Vater erstmals offiziell von einem der versammelten angesehenen Alten
an einem Stäbchen mit andern Fleischstücken auch ein Stück vom Rückenteil
des geschlachteten Rindes überreicht, das er fortan als äusseres Zeichen
seines Altersranges mit seinesgleichen essen oder auch nach Hause tragen
darf.

(3) das erstmalige Durchstechen des Tiermagens mit dem Stock des Ältesten.
Ein bereits initiierter alter Mann führt ihn bei der Absch|ussfeier in diese

neue Symbolhandlung ein. M. J. Ruel (1965 : 301) misst diesem zeremoniellen

Akt bei den benachbarten und kulturverwandten Kuria zeichenhafte
Bedeutung zu: Das Öffnen des Magens ist nach ihm Symbol für das Aufbrechen,

für Wachstum und Kontinuität der Gehöftegemeinschaft. Diese
Sinngebung tritt bei den Sfmbete zwar etwas weniger deutlich hervor. Aber im
Kontext der Gesamtfeier möchte man sie auch bei ihnen bestätigt sehen.

(4) die Statuserhöhung der Mutter des Erstgeborenen zur 'Seniorfrau und
Mutter eines Beschnittenen' (umukuru omosari). Begleitet von einer mit
Schild und Speer bewehrten Frauenältesten zieht sie zweimal feierlich durch
den neuerrichteten Eingang in das Gehöfte ein; beim drittenmal trägt sie
selber Speer und Schild und nimmt hernach mit diesen Symbolen des

Kriegers am Tanz der alten Frauen um die Biertöpfe teil. Die Deutung:
Auch sie hat nun einen Sohn, der das Gehöft und dessen Gemeinschaft
gegen jeden Angriff mit den Waffen verteidigen wird. Auch sie ist Mutter
eines Beschnittenen geworden, selber initiiert als umugunga und gleichzeitig
legitimiert, auch andere Frauen in diesen höheren Lebensrang zeremoniell
einzuführen.

Damit haben der Sfmbete Mann und die Sfmbete Frau die wesentlichen
Stufen des Lebens erreicht. Eine gewisse Erhöhung und letzte Erfüllung
bringen ihnen zu ihren Lebzeiten noch die Suba-Feier des Erstgeborenen,
dessen Heirat und die Geburt, bezw. Präsentierung ihrer ersten Grosskinder,
von der bereits die Rede war. Darin erhellt nicht nur die Anerkennung und
Ehrung von Alter und Lebensleistung im allgemeinen, sondern ganz konkret
die Anerkennung eines biologisch und sozial fruchtbar gewordenen Lebens.
Die Fortdauer der Gruppe ist durch die Zweigenerationentiefe doppelt
gesichert. Der Stammbaum wächst weiter in die Höhe und in die Breite im
Zusammenspiel der zu erwartenden neuen Generationen und neuen Allianzen.

Gleichzeitig schliesst sich mit der Geburt der Grosskinder in gewissem
Sinn der Zyklus, sind doch die Grosskinder wieder die 'gleiche' Generation;
sie sind die 'Heiratspartner' der Grosseltern. Das Paradoxe dabei ist: die
Alten scheiden, bleiben aber gleichzeitig im Grosskind gleichen Namens als

Teil seiner Person oder als sein Schützer weiter gegenwärtig. Der Tod ist
somit durch das neue Leben überwunden, der Verstorbene ist ersetzt oder
lebt selber weiter.

92



Simbete-Ältester. 1968.

(Photo H. Huber)

93



Ich komme auf die Ausgangsformulierung zurück: Die stufenweise Erfüllung

und Erhöhung des Einzellebens, die ideale Zweigenerationen-Biographie,
ereignet und erneuert sich in der Begegnung von Prokreationen und

Heiratsallianzen. Die Partnerschaften führen zu neuer Zeugung und diese
wieder zu neuen Partnerschaften und Allianzen. Aus verschwägerten Linien
werden Vater- und Mutterlinien und aus den Heiratsallianzen der Geschwister

und Kinder neue Schwägerlinien, neue Allianzen von Gruppen. Dieser
multidimensionale Rahmen ist der 'Ort' und zugleich der Fokus ritueller
Symbolik. Kann man im Sinn von Leach (1976 : 41) von 'totaler Botschaft'
sprechen? Man wird von ihm selbst in der Analyse auf den bescheidenen
Weg der Einzeldimension gewiesen.

Für unsere Themaik bedeutet das zunächst, den Akzent auf die Lebensstufen

als solche zu setzen, deren erste unter dem Begriff der Personwerdung
zusammengefasst werden können. Sie bedeuten gleichzeitig die soziale Situ-
ierung des Kindes innerhalb der engeren väterlichen, sekundär auch der
mütterlichen Verwandtschaftsgruppe. Der Weg geht, rituell gesehen, von
der heilvollen Beeinflussung des Fötus zur symbolischen Übergabe des
Kindes an den Vater und zu seiner grundlegenden Sozialisierung durch die
Namengebung, weiter zur Feier der ersten Zähne, zur Vervollständigung des

personalen Wesens, zur ersten Trennung von seiner Mutter und schliesslich
zu seiner Vorführung bei den Grosseltern - ein ganzer Kranz von Heil- und
sozialen Zuweisungsriten und Symbolen.

Im Rahmen der progressiven Sozialisierung bilden Beschneidungs- und
Suba-Feier die wichtigsten Zäsuren, die Trennung von der Kindheit, den

symbolischen Tod und Übergang zum biologisch und sozial fruchtbaren
Erwachsenenleben. Trennung und neue Verbindung, Partnerschaft und
legitime Fruchtbarkeit sind, zumindest für das reife Mädchen, die tieferschürfende

Botschaft der Heiratssymbolik und der damit geschaffenen Basis für ein
erfülltes Leben. Weiter: der Erstgeborene als erster Ansatz zur Kontinuität
der Patrilinie, seine Beschneidungsfeier als Verheissung, dass er die Fruchtbarkeit

darin tatsächlich weitertragen werde, für Vater und Mutter der

Höhepunkt ihres Lebens, der ihnen über die enge Verwandtschaftsgruppe
hinaus einen Platz im Kreis der geachteten Alten sichert (siehe Bild, Seite

93); schliesslich die letzte Erfüllung, wenn Vater und Mutter als Grosseltern
das erste Kind ihres Sohnes oder ihrer Tochter (siehe Umschlagbild) auf
ihren Armen halten: Sie können abtreten, ihr Name wird weiterdauern.

Also doch eine 'totale Botschaft'? Leach scheint in seiner Formulierung
(1976 : 41) mehr an das orchester-ähnliche Zusammenspiel der verschiedenen

Signifikationsmedien als an das Signifikat zu denken. Die von ihm
postulierte Kommunikation durch gleichzeitige multiple sensorische Erfahrung

der Teilnehmer, welche die Aussage eines Gesamtrituals zur totalen
Botschaft macht, könnte durch die SImbete-Daten wohl auch belegt werden.
Man möchte aber diese totale Aussage der Symbolik doch weniger in ihrer

94



Polysemik, als vielmehr im Signifikat sehen, das heisst in dem, was nach dem
Wertkodex des Simbetevolkes unter den Begriffen Leben, Gesundheit,
Fruchtbarkeit, sozialer Rang und Ansehen zusammengefasst werden kann.
Ob man es 'Segen' oder einfach 'Heil' nennen will, ist eine Frage des
Akzentes. In den Lebensritualen der Sfmbete erscheint die eigentlich religiöse

Dimension eher wenig betont. Gebete, die an höhere Mächte gerichtet
werden, sind eher spärlich. Glaubt man mehr an die menschliche Wirkkraft?
oder an die direkte Wirkkraft der rituellen Handlung? Wird das, was in den
symbolischen Akten bildhaft angedeutet ist, in der Realität des konkreten
Lebens tatsächlich erwartet? Gibt es eine rein expressive Dimension der
Symbolik? oder nur die kraftgeladene, die dynamische?

Für die offensichtlich 'medizinischen' Riten, also vor allem für die Riten
der Kindheit und Schwangerschaft, in denen es vielfach retrospektiv und
präventiv um Reinigung und Befreiung von ritueller Beschmutzung, also um
Beseitigung von all dem, was das Heil verhindert, geht, ist die Wirkkraft die
logische Voraussetzung. Man möchte das gleiche auch für die verschiedenen
Fruchtbarkeitssymbole in Verbindung mit der Suba- und der Hochzeitsfeier,
worin die Prokreation deutlich anvisiert wird, postulieren. Für den in all
diesen Ritualen des Lebens so prominenten Geschlechtsakt der direkt daran
Beteiligten und der darin besonders engagierten Eltern väterlicher- oder
mütterlicherseits - ein zwar nicht einzig dastehendes (vgl. Wilson 1954 : 237),
aber in dieser starken Bedeutung kaum in einer andern Kultur angetroffenes
Phänomen - steht die direkte Aussage der Informanten als Bestätigung.
Selbst die blosse Präsenz der älteren Frauen der Vater- und Mutterlinie bei
den Kindheitsritualen soll, nach einheimischer Exegese, dem Kind zum
Segen gereichen, zu seinem Wachstum und Gedeihen beitragen.

Näher beim blossen Expressiv-Symbolismus möchte man hingegen die in
der Promotion zum Ältesten im Mittelpunkt stehende Errichtung des
Gehöfteeinganges und die zeremonielle Übergabe des Rückenstückes (omogongo)
des Tieres sehen. Sie sind Zeichen des bereits Erreichten. Die Beschneidung
des Erstgeborenen ist in sich die Legitimierung des mit dem Status des
Ältesten gegebenen Ansehens und der damit verbundenen Privilegien.- Auf
der Ebene der konkreten Wirklichkeit erscheint aber eine genaue Abgrenzung

zwichen 'wirkenden' und rein deutenden, expressiven Symbolen eher
problemhaft, desgleichen eine Abgrenzung zwischen aus sich selbst durch
ihre Signifikation wirkenden Symbolhandlungen und solchen, in welchen der
Mensch oder vor allem höhere Mächte an der Heil- (oder Unheil-) Wirkung
mitbeteiligt sind. Die rationalistische Erklärung von Leach (1976 : 30),
wonach der Magier 'Symbol-Kommunikation mit Signal-Kommunikation'
und deren automatischen Wirkungsweise vermische, hilft da nicht weiter. Sie
weist darauf hin, dass in unserem westlich-wissenschaftlichen und technischen

Denken das Ursache/Wirkung Verhältnis anders gesehen wird, und
dass in unserer Symboldeutung das expressive Moment stärker im Vorder-

95



grund steht. Tambiah (1978) findet es nicht ganz zu Unrecht als 'unangemessen',

die Wahrheit oder Falschheit der durch analogisches Denken geleiteten
magischen Handlungen im Sinn der westlichen Logik der Kausalität verifizieren

zu wollen (289); denn analogisches Denken in der westlichen Wissenschaft

und im primitiven Ritual haben, nach ihm, unterschiedliche Implikationen

(292).
Es muss in diesem Kontext auch die von Turner (1975 : 155) hervorgehobene

affektiv-emotionale Bedeutung der Expressivsymbole betont werden.
Ihre psychologische Wirkkraft ist nicht zu unterschätzen.

Die Symbolik der Lebensriten der Slmbete weist also grundsätzlich auf die
erwartete Realität, auf das erwartete Heil hin. Dabei weiss jeder um das

Unheil, um die häufige Nichterfüllung, um die tatsächlich tägliche Gefährdung

des Lebens und der Fruchtbarkeit auf allen Stufen, um Krankheiten,
Sterilität, um soziale Isolierung und um die Vernichtung des Lebens, um den
oft vorzeitigen Tod. Auch dieser hat seine Symbolik, und wäre sie auch nur
in der Negation angesiedelt, in der Verweigerung des ehrenvollen Begräbnisses

innerhalb des Gehöftes, in dem darin angedeuteten Ausschluss. Indirekt
weisen auch Negativ-Symbole auf das Heil, auf das zwar nicht immer
erreichte, aber doch von allen ersehnte Heil.

So gesehen kann man trotz des Zugeständnisses an die tatsächliche 'Multi-
vokalität, Komplexität, Ambiguität, Ungeschlossenheit und Tendenz zur
Aufsplitterung' (Turner 1975 : 155) im einzelnen doch von einer mehr
allgemein formulierten 'totalen Botschaft' der rituellen Symbolik der Sfmbe-
te sprechen.

Zusammenfassung

Die stufenweise Erfüllung und Erhöhung des Einzellebens ereignet und
erneuert sich, nach dem Dogma der Simbete, in der Begegnung von Prokreation

und Heiratsallianzen. Dieser zweidimensionale Rahmen ist der 'Ort'
und Fokus ritueller Symbolik, die in den Feiern der Lebensstufen und

Statuserhöhung konkret zum Ausdruck kommt. Diese Symbolik weist
grundsätzlich auf die erwartete Realität, auf das konkrete Heil hin. Eine genaue
Abgrenzung zwischen 'wirkenden' und rein deutenden, expressiven Symbolen

erscheint aber problematisch, desgleichen die Unterscheidung zwischen
direkt wirkenden Symbolhandlungen und Heilwirkungen höherer Mächte.
Geht es in den symbolischen Riten um eine 'totale Botschaft' (Leach)?

96



Anmerkungen

1 "The elements of ritual do not mean anything in themselvers; they come to have meaning
by virtue of contrast with other elements. the contrasted elements of ritual can be

recombined in divers ways to produce total messages" (Leach 1976 : 95). "... the most general
point is that symbols occur in sets and that the meaning of particular symbols is to be found in
the contrast with other symbols rather than in the symbol as such" (Leach 1976 : 59).

2 Die im folgenden zusammengestellten Daten wurden 1968 in einem mehrmonatigem
Forschungsaufenthalt gesammelt, nachdem schon 1965 und 1966 anlässlich meiner Untersuchungen

bei den benachbarten und kulturverwandten Kwaya erste Kontakte angeknüpft werden
konnten. Sie beruhen auf Intensiv-Befragungen und, was die Beschneidung und die damit
verbundene Ältesten-Promotion und die Hochzeitsfeier betrifft, auf persönlicher Beobachtung.

Mein Hauptinteresse galt aber damals der Thematik der 'Frauenheirat' (vgl. Huber
1968/69). Ich möchte auch hier meinen Informanten danken, ebenfalls dem Schweizerischen
Nationalfonds für die Ermöglichung dieser Untersuchungen.

3 Nach den Unterscheidungskriterien von Monica Wilson (1954 : 240) müsste man bei einer
Anzahl der hier beschriebenen Feiern eher von 'Zeremonien' als von 'Riten' sprechen.

4 Die Volkszählung von 1967 gibt 7837 männliche und 9423 weibliche Volksangehörige an,
wobei die Zahl der (steuerpflichtigen) Männer wohl kaum der Wirklichkeit entsprechen
dürfte.

5 Gewisse tatsächliche Variationen in brauchmässigen Einzelheiten werden im folgenden nicht
berücksichtigt.

6 Die nachgeformten 'Zähne' sollen das Wachstum der wirklichen Zähne des Kindes und damit
seiner Persönlichkeit fördern.

Bibliographie

Firth, Raymond
1973 Symbols Public and Private.

London, George Allen & Unwin Ltd.

Geertz, Clifford
1975 An Interpretation of Cultures.

New York, Basic Books.

Huber, Hugo
1968/69 'Woman-Marriage' in some East African Societies.

Anthropos 63/64 : 745-52.

1973/74 Zur Ethnogenese afrikanischer Völker.
Paideuma 19/20 : 307-31.

97



Leach, Edmund
1976 Culture and Communication: The Logic by which Symbols

are connected.
Cambridge, University Press.

Richards, Audrey
1956 Chisungu: A Girl's Initiation Ceremony among the Bemba of

Northern Rhodesia.
London, Faber and Faber.

Roumaguère-Eberhardt, Jacqueline
1963 Pensée et société africaines.

Paris, Mouton.
Ruel, M. J.

1965 Religion and Society among the Kuria of East Africa.
Africa 35 : 295-306.

Stirnimann, Hans
1979 Die Pangwa von SW-Tansania: Soziale Organisation und

Riten des Lebens.
Fribourg, Universitätsverlag (Studia Ethn. Frib. 7).

Tambiah, S. J.
1978 Form und Bedeutung magischer Akte: Ein Standpunkt. In:

Magie: Die sozialwissenschaftliche Kontroverse über das
Verstehen fremden Denkens.
Hg.: H. G. Krippenberg & B. Luchesi. Frankfurt, Suhrkamp.

Turner, Victor
1967 The Forest of Symbols.

Ithaca, Cornell University Press.

1975 Symbolic Studies.
Ann. Rev. of Anthropol. 4 : 145-61.

van Baal, J.
1971 Symbols for Communication: An Introduction to the Anthro¬

pological Study of Religion.
Assen, van Gorcum & Co.

van Gennep, Arnold
1909 Rites de passage.

Paris, Emile Nourry.
Wilson, Monica

1954 Nyakyusa Ritual and Symbolism.
Am. Anthropologist 56 : 228-41.

1957 Rituals of Kinship among the Nyakyusa.
London, Int. Afr. Inst.

98


	Stufen der Lebenserfüllung : zur rituellen Symbolik der Símbete (Tansania)

