
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 5 (1981)

Artikel: Lundi, mardi, mercredi ... : chez les Yakouba, Wobé et Baulé (Côté
d'Ivoire)

Autor: Hauenstein, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007560

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alfred Hauenstein

Lundi, mardi, mercredi... chez les Yakouba, Wobé et
Baulé (Côté d'Ivoire)

"Le temps, créé par Dieu avec le monde, est une succession continue, mise en
branle et dirigée par Dieu, cyclique mais indéfinie, de périodes différentes en
elles-mêmes, mais revenant régulièrement et infailliblement."

Nothomb (1969:145)

"Lorsque les Africains calculent le temps, ce n'est pas par souci mathématique,
mais avec un but concret et spécifique, en relation avec des événements il y
a, au lieu de calendriers numériques, ce qu'on pourrait appeler des calendriers
de phénomènes, dans lequels les événements ou les phénomènes sont notés ou
considérés dans leur relation les uns par rapport aux autres selon la façon dont
ils se produisent, et ainsi constituent le temps."

Mbiti (1972:27)

Cette étude est principalement consacrée à l'importance attribuée aux mois
et aux jours chez les Yakouba, Wobé et Baulé1 de Côte d'Ivoire.

Principaux facteurs influant sur la notion du temps

a) La vie religieuse

Certaines fêtes importantes reviennent périodiquement chaque année
indiquant par là une époque, voire une date. Les ancêtres aiment à être visités à

certains jours, mois ou époques précis. Certains masques ne peuvent se

présenter qu'à des périodes clairement définies. Un vieillard disait que dans
la région de Logouale, par exemple, il existe un masque qui ne peut se

présenter qu'une fois tous les 17 ans. Nous pensons aussi aux nombreux
cultes organisés à l'approche des premières pluies ainsi qu'aux fêtes des

récoltes. Lorsque nous parlerons des jours, nous reviendrons sur plusieurs de
ces aspects particuliers à la notion du temps.

b) Cycle agraire

L'agriculture souligne l'un des éléments fondamentaux de notre question:
l'aspect cyclique du temps. Dans ce cadre, il faudrait également évoquer les
famines et les années de sécheresse qui marquent profondément des populations

entières et permettent souvent de fixer chronologiquement des
événements.2

45



Madeleine Richard (1977:60) en parlant des Mada du Caméroun remarque:

"L'homme reste attaché à sa terre. Chaque saison lui impose une tâche
déterminée Au temps 'écologique' - pour reprendre l'expression de Louis
Dumont - donné par le rythme des saisons, succède un 'temps structural',
c'est-à-dire purement social. Les anciens utilisent les nombres numéraux
ordinaux pour désigner les mois, mais lorsqu'il s'agit de situer un fait passé,
ils se réfèrent aux activités correspondant à l'événement. Il est courant
d'entendre dire: 'c'était au temps de l'épine' ou 'ceci a eu lieu au temps des
femmes'. L'analyse de ce calendrier, reflet d'une vie proche de la terre,
révèle continuité et rythme intensif durant la saison des pluies ,.."3

Comme nous aurons l'occasion de le voir plus loin, la terminologie servant
à désigner les mois de l'année renvoie avant tout à l'agriculture. La religion
et l'agriculture semblent être les aspects les plus importants de la notion du

temps.

c) Vie sociale

L'importance attribuée aux fêtes est telle qu'elles jouent certainement aussi

un rôle dans l'évaluation du temps. Chacune de celles-ci fait date, par
exemple, la célèbre fête des ignames de la tribu des Toura en Côte d'Ivoire.
Selon Holas (1962:79) cette fête marque le début de l'année coutumière.
C'est un événement tribal et social dont les Toura ne pourraient se passer, au
cours duquel les masques du pays sont invités à danser. Ce sentiment d'unité
et de communion tribale s'associe à celui du temps. Ils se conditionnent
mutuellement. Dans le même ordre d'idée, on peut aussi citer les nombreuses

initiations qui en Afrique revêtent un rôle majeur, de même que certains
malheurs qui marquent les époques.4

d) Chronologies royales

Les héros sont les griots au sujet desquels Hebga (1979:182) écrit: "Le but du
chroniqueur est de relater simplement ce qui fut; il recherche la vérité; s'il
fabule, c'est inconsciemment. Tandis que le griot, à partir de cette matière
historique, veut surtout bien raconter; son but est esthétique; ses qualités ne
seront pas la précision ni l'exactitude, mais le beau langage."5

Thomas et Luneau (1975:184) font remarquer en parlant des griots: "
son rôle social: assurer la continuité historique en récitant les généalogies,
valoriser les gens de marque ..."5

Il faut naturellement prendre garde au fait que le mythe et la légende
risquent souvent de prendre la place qui revient effectivement à l'histoire. Il
n'en reste pas moins que malgré les inévitables et souvent importantes
lacunes, nous avons là un embryon d'histoire de l'Afrique Noire qui n'est pas
à négliger. En Côte d'Ivoire lors de tous les cultes et manifestations religieuses

importants, ces noms doivent être répétés. L'omission ou l'interversion

46



de certains noms rend caduque la valeur du sacrifice offert. C'est dire que la
plupart de ces listes peuvent être considérées comme exactes, des traditions
anciennes en assurant l'exactitude. Ce qui manque hélas ce sont les dates.
Ponctuées par certains événements, ces listes permettent quand même
d'établir, d'une manière peut-être un peu embryonnaire, l'histoire de certaines

ethnies.6 Ce qui est certain c'est qu'elles soulignent le souci historique des

responsables du pays.

La division du temps chez les Yakouba, Wobé et Baulé

Avant d'en venir à l'importance attribuée aux jours, il est utile de dire
quelques mots concernant les saisons de l'année et les mois.

a) Les saisons et les mois

En Côte d'Ivoire, nous avons relevé chez les Yakouba les expressions
suivantes:

blè la saison sèche (janvier à mai)
doué la saison des pluies (juin-septembre)
nossein ba blè la saison sèche (octobre-décembre)7

Ce dernier terme signifie exactement "l'enfant de blè"
Quant aux mois de l'année, la plupart des ethnies africaines comptent en

mois lunaires, soit 13 mois par année; c'est le cas, par exemple, chez les
Ovimbundu d'Angola (Hauenstein 1967a: 167).

En Côte d'Ivoire cependant, la plupart des ethnies comptent 12 mois par
an.8 La liste suivante contient les noms de mois recueillis auprès des Wobé et
des Yakouba.

Wobé

tchetcho janvier le mois du froid
zeuvohô février le mois des chaleurs

toyoutcho mars le mois où tout reverdit
diletcho avril le mois où le vent souffle et soulève les toits.

C'est le mois qui précède les premières pluies.
dao mai le mois où les ignames sauvages portent leurs fruits
pléhentcho juin la saison des tonnerres. Si une femme a l'impression d'avoir

ses dernières règles ce mois-là, elle n'en aura plus jamais.
gnonkpadeba juillet le mois des grandes pluies. Il s'agit d'accepter de devoir

rester à la maison car les voyages peuvent être difficiles,
dangereux, voire impossibles.

47



gbéhétcho août

goulaozan septembre

goulakla octobre

gbâhâtcho novembre

droutcho décembre

le mois au cours duquel la terre est glissante et dangereuse

pour celui qui circule à pied,
le mois qui suit les grandes pluies
un nouveau mois de fortes pluies
l'époque pendant laquelle les champignons poussent bien et

les mille-pattes (Lulides) se multiplient
le mois des grands brouillards

Yakouba

bouninsou

blieklang

gbéssi ou
blèbossou

janvier
février

mèbôboogleu mars

avril

boussié mai

kpohassou juin
zaagleubo juillet

kpohososso août

dooudossou septembre-
octobre

doué ou novembre

kpoho sou kanta

bliessou blèze décembre

le mois de l'armatan
le mois du milieu de la saison sèche

le terme signifie exactement "sortie de la fournaise".
Autrefois c'était l'époque où l'on fondait le fer.
le premier terme signifie grande machette. C'est l'époque
où on commence les travaux des champs. Le deuxième

désigne la termite volante qui apparaît à cette époque.
la période de l'armatan où on allume les feux de brousse

le début de la saison humide
l'arbre auquel on a coupé certaines branches pour laisser

apparaître des rejetons.
le période des fortes pluies pendant laquelle on ne sort même

pas sur le pas de porte
l'époque pendant laquelle les rivières débordent

premier mois vraiment sec®.

Les Yakouba découpent l'année en deux grandes périodes dont la première
appelée blié, terme qui désigne une fleur blanche appartenant à une espèce
de liane blanche s'épanouissant de décembre à mai; la deuxième appelée
kpoho: climat très humide, de juin à novembre.

b) La nouvelle lune

Une brève remarque concernant la lune s'impose. Elle entre en quelque
sorte dans la même catégorie, les jours de nouvelle lune, par exemple, étant
excessivement importants pour de nombreux rites. Elle marque les mois et
les saisons.

La lune est loin d'être toujours considérée comme un astre favorable en
Côte d'Ivoire. Chez les Guéré et les Yakouba, suivant sa position à son

48



apparition, elle peut annoncer des malheurs, des calamités voire la mort.
Selon Niangoran Bouah (1964:39) elle est annonciatrice de bénédictions. Cet
auteur écrit: "Pour les enfants la lune est l'astre qui les fait grandir, qui
apporte la santé et le beau temps. Pour les femmes, toute épouse qui
accouche ce jour aura un beau bébé. La lune est également l'astre de la
beauté. La lune est également symbole de la vie, d'abondance et de
richesse". Mworoha (1977:253) abonde dans le même sens lorsqu'il écrit: "...
chaque apparition d'une nouvelle lune faisait l'objet d'une grande fête.
Les tambours souhaitaient la bienvenue à la nouvelle lune". Beir (1975:44)
dit aussi: "A la nouvelle lune, les pouvoirs magiques atteignent leur paroxysme

de puissance et les magiciens se sentent envahis de nouveaux élans".
Thomas et Luneau enfin (1969:308) nous donnent quatre émouvantes prières
adressées à la lune dont voici deux exemples:

Lune salut!
si quelqu'un médite sa mort
qu'il m'y précède et me laisse vivre!

Donne-nous pleine santé
tels que nous étions avant
Quand tu nous a quittés
O Seigneur Dieu!

Les Wobé considèrent la lune comme un ancêtre, c'est-à-dire un parent
favorable. Selon une ancienne légende Kea (dieu) créa la première femme,
mais il ne voulut pas qu'elle connaisse un homme. Elle commit cependant
l'adultère avec la lune et se trouva enceinte. Lorsque Kea découvrit cela, il la
chassa du ciel et elle descendit sur la terre le long d'une liane. Arrivée sur la

terre, elle accoucha et mit au monde un garçon. C'est alors que la lune lui dit:
"Si tu mets un enfant au monde, lorsque je suis sur mon déclin, cache-le

jusqu'à la nouvelle lune. Alors tu me le présenteras". C'est de là que vient la
coutume pratiquée de nos jours encore de la présentation des nouveaux-nés à

la lune. Au cours de nos recherches dans le pays, nous avons découvert que
de nombreux sacrifices sont offerts à l'occasion de la nouvelle lune.

D'une manière générale, la lune est considérée dans le pays comme
favorable. En plus du fait qu'elle indique le rythme des mois et des saisons,
elle est souvent confondue avec les jours. Nombreux sont les rites qui doivent
être accomplis un jour particulier ou alors à la nouvelle lune. Les deux sont
fréquemment intervertis.

49



c) Les jours de la semaine

Ce chapitre traite de l'importance attribuée aux jours de la semaine.10 Dans
nombre de pays africains, les jours ne portaient pas de nom avant l'arrivée
des premiers Européens. A titre d'exemple, les Ovimbundu d'Angola se sont
contentés de reprendre, par la suite, les termes portugais en leur donnant une
prononciation nouvelle (Hauenstein: 1967a: 165). Certaines ethnies ivoiriennes,

dont il est question ici, comptent en revanche les jours en leur donnant
des noms spécifiques. Erny (1972:265) remarque: "Partout existent des
unités conventionnelles telles que des 'semaines' de sept, cinq ou quatre
jours; partout la vie économique est rythmée par la régularité des jours de
marché; partout les jours fastes alternent avec les jours néfastes, les jours
ordinaires avec les jours de fête". Jaquinod (1963:143) parle également d'une
semaine de 5 jours chez les Bolon de Haute-Volta. Ces deux auteurs ne
mentionnent pas la semaine de 6 jours que nous avons trouvée en Côte
d'Ivoire.

En parlant des Abidji, Lafargue (1976:88) écrit: "La semaine Abidji,
conformément à la règle observée par toutes les ethnies lagunaires, est une
semaine de six jours, alors que la semaine Baulé en comporte sept. Chaque
jour est désigné par un nom propre: bisié, susu, koré, wini, dikpé, enè".
C'est Niangoran Bouah (1964:36) qui apporte les données les plus intéressantes

concernant la semaine de six jours. A la liste des Abidji, donnée ci-
dessus, il ajoute encore le nom des jours des Abi soit: "echô, ekisi, ovo,
eacasô, epi, episô" et explique l'origine de cette semaine de six jours: "... le
ciel touchait presque la terre; le ciel était le royaume de dieu et la terre celui
des hommes. Une échelle de lianes servait de pont entre les deux royaumes.
Dans la légende de la division de la semaine en six jours, une araignée était
l'intercesseur, l'agent de liaison entre les deux communautés. Les six jours
viendraient du fait qu'il y eut six échanges entre les humains et dieu par
l'intermédiaire de l'araignée, son principal représentant."11 Ces données sont
très fragmentaires mais nous semblent néanmoins suffisantes pour émettre
l'hypothèse selon laquelle l'origine de la semaine de six jours pourrait
remonter à la création telle qu'elle est racontée dans ce mythe. La semaine
serait en quelque sorte le roulement institué par ce dieu lui-même. Que
l'araignée en soit l'agent ne nous étonne pas, les contes et les fables parlant
d'elle en Côte d'Ivoire sont innombrables (Hauenstein 1977). Malgré une
documentation restreinte, nous considérons comme importante l'affirmation
de Niangoran Bouah qui fait remonter la semaine à la création. Il s'agit là
d'un fait qui peut être attribué à la semaine de sept jours assez répandue en
Côte d'Ivoire. Ce problème se pose toutefois d'une manière plus complexe.

Voici les noms des jours que nous avons recueillis chez cinq ethnies
différentes:

50



Yakouba Wobé Baulé Senoufo Dioula

lundi tèèyi doisaawé kissié tèlin tènié

mardi lèèyigoziando dowison djolé laomachi talata

mercredi tèèyigozianplè dowitaa mlan tchénégi arawa

jeudi daandhôôyi dowinyè woué yalamisa alamsa

vendredi maandhôôyi dowimou ya yaridjima argiuma

samedi maandhôôyigoziando dowimèo foué sibri sibidi

dimanche glooyi dowimèson monin kari aliali

Mais il arrive qu'au sein de la même ethnie on donne des noms différents aux
mêmes jours. Ainsi chez les Yakouba de Logoualé, les noms sont fort
différents de ceux donnés ci-dessus: cette liste, fournie par nos informateurs,
est d'autant plus intéressante que chaque mot est accompagné d'une explication.

logouadoyi (lundi) La syllabe "lo" n'est rien d'autre que le nom de
l'ancêtre qui a donné le début du nom de la localité
de Logoualé. "Goudi" d'où le "gouado" signifie
littéralement "pierre" ou "rocher" sur lequel la localité

de Logoualé a été édifiée. Enfin le nom "doyi"
signifie textuellement "marché". Ce jour est faste
puisque béni par l'ancêtre "lo", il est consacré au
marché.

dogôjando (mardi) "Dogo" se traduit par semaine et "jando" par rem¬
plaçant. Ce mot signifie donc que le mardi ne fait que
remplacer le jour précédent soit le lundi. Le mardi
est donc également un jour faste.

dogôjanplé (mercredi) "Janplé" ou plus exactement "zianplé" signifie deux.
En d'autres termes, mercredi est le deuxième jour
après le lundi. Le mercredi est un jour faste pendant
lequel il est permis de s'adonner à toutes les activités.

dogôzaiyaga (jeudi) "Zaiyaga" signifie textuellement le troisième. Ainsi
le jeudi est le troisième jour après le lundi. Comme le
mercredi c'est un jour auquel n'est attaché aucun
interdit. On peut faire absolument tout ce que l'on
désire sans restriction aucune.

51



La syllabe "ma" est une déformation du mot "Man",
nom de la préfecture à laquelle est rattachée Logoua-
lé. "Doyi", nous l'avons déjà vu, signifie "marché".
Le vendredi est donc le jour du marché de Man. Ce

jour-là est un jour faste pendant lequel il est interdit
de travailler. Si quelqu'un ne respecte pas cet interdit,

il rencontrera un monstre appelé "yina" qui
ressemble à un chimpanzé. Le fautif sera saisi de
folie.

Ce terme signifie "le mal a trouvé une victime". Ce

jour-là est frappé d'un certain nombre d'interdits.
Pour certains c'est un jeûne obligatoire; pour d'autres

c'est l'interdiction de travailler; mais toujours le
devin donne les recommandations nécessaires.

dowamayi (dimanche) "do" est un autre terme pour marché et "wama"
signifie "dormir à côté", ce qui veut dire que le
dimanche est un jour qui se trouve à côté ou plus
exactement qui précède le lundi qui est le jour du
marché.

Cette liste fait ressortir que logouadoyi (lundi) est le jour le plus important et

que tous les autres jours de la semaine lui sont directement ou indirectement
liés.

Venons-en maintenant à la signification que peut revêtir le chiffre sept.
Selon Tiérou (1977:22) et selon plusieurs de nos informateurs toute influence
biblique et européenne est à écarter. Tiérou écrit: "La semaine de sept jours
était bien connue des Ouehon avant l'arrivée des explorateurs." Comme

pour la semaine de six jours nous avont tenté de rechercher une explication,
voire un mythe, définissant ce chiffre trouvé dans maintes autres circonstances

en Côte d'Ivoire. Davidson (1971:30) fait remarquer que le chiffre sept
semble jouer un rôle important en Afrique Noire. Cet auteur parle des

Dogon du Niger qui pensent que la création commença par un oeuf qui
contenait les germes élémentaires des choses de ce monde. Ces germes
devinrent d'abord 7 morceaux de grandeur croissante représentant les 7

semences principales de la culture, que l'on trouve aussi dans le corps humain
et qui expliquent l'organisation du cosmos, de l'homme et de la société."

Davidson remarque également que les Bambara, qui ne sont que les
ancêtres des Dioula de Côte d'Ivoire, ont la même idée. "Pour eux la terre
est divisée en 7 parties qui correspondent à 7 ciels, et c'est Faro, l'agent de la
création qui l'a voulu ainsi" (1971).12

Dans les ethnies ivoiriennes dont il est question ici, les chiffres trois et

quatre, représentant respectivement la femme et l'homme, jouent un rôle

mândoyi (vendredi)

séyi (samedi)

52



important. Dans nombre de rites et de coutumes ces deux chiffres sont mis en
évidence.13 Ailleurs toutefois ces deux chiffres sont exactement inversés.
Dans ce contexte Erny (1968:23) écrit: "... le chiffre sept est celui de
l'homme total. Il est formé du chiffre trois symbole de la masculinité,
représentant le pénis et les deux testicules, et le chiffre quatre symbole de la
femme à cause des quatre lèvres de son sexe." Nous nous demandons si ce
chiffre ne se rapporterait pas à un champ mystico-symbolique pour devenir
comme c'est le cas chez les Bambara "le chiffre vivant et productif du
couple" (Thomas et Luneau 1975:120). Ce chiffre ne renverrait-il pas à la

gémellité androgyne remontant à la création (Erny 1968:23,55,61). Erny va
jusqu'à affirmer: "... la gémellité est la loi fondamentale de la création"
(1968:55). Quelle que soit l'explication que l'on puisse tenter de donner
concernant ce chiffre, on peut y voir une relation avec la création de l'homme
et de la femme. Nos informateurs affirment que l'adultère et les relations
sexuelles, soit le lien entre l'homme et la femme et ses rapports avec les
chiffres trois et quatre, seraient une particularité de la société ivoirienne.
Chaque accouplement est à sa manière une remise en valeur du chiffre sept.
Si ces remarques étaient justes, il s'avérerait que les sept jours de la semaine

prennent racine dans la genèse du genre humain et de toute la société. Dans
d'innombrables cas, ces deux chiffres sont précisément mis en relation avec
les jours de la semaine ce qui nous renverrait à la semaine du calendrier.
Disons en conclusion que comme pour la semaine de six jours celle de sept
jours semble bien prendre ses racines dans la création.

d) Les heures du jour
Les Guéré comptent les différentes heures de la journée de la manière
suivante:

kla we est l'aurore.
d'giro-ku-wè indique que le soleil est déjà levé depuis un certain temps, il est

9, 10 heures.
d'giro-g'bao, le soleil est déjà brûlant, soit de 11 à 15 heures.

fli-we, on approche du soir, de 15 à 18 heures.

fli-u'lahi, le soir est tombé, soit environ 19 heures.
fli-we-pe'se, la nuit est venue.

De l'importance attribuée à certains jours

Dans ce paragraphe nous aimerions décrire brièvement quelques rites et
coutumes liés aux jours de la semaine. Relevons que chaque village, voire
chaque famille a ses coutumes particulières; notre étude n'est donc pas
exhaustive.

53



Lundi

Chez les Yakouba de Logouale, le lundi est certainement le jour de la
semaine le plus important; les autres jours ne sont-ils pas mis en relation avec
lui? D'après nos informateurs certains rites doivent ou peuvent être accomplis

le lundi. La circoncision, notamment, doit toujours être faite un lundi. Il
est bon et recommandé que la dot soit payée un lundi. Le lundi est propice
pour l'offrande des sacrifices aux mânes du pays.

En parlant des Baulé, Guerry (1970:94) écrit au sujet du culte adressé aux
ancêtres: "On commence par une libation d'eau qu'on verse sur les marches
de la maison en appelant tous les ancêtres de la famille: Voici votre eau,
venez tous boire, nous allons offrir un sacrifice." Il remarque ensuite que l'on
n'adore jamais un ancêtre séparément, mais que tous sont invités à recevoir
le sacrifice offert. "Les victimes préférées des ancêtres sont: les boeufs, les

moutons, les cabris, les poulets et les pintades. Si le défunt est un notable
important, on ne lui offrira pas ce sacrifice sur un mur, mais sur un tambour
ou sur un siège. C'est le lundi, jour qui leur est consacré".

Toujours chez les Baulé, les grands chefs doivent être ensevelis un lundi ou
un jeudi. Ce sont les jours consacrés à cela et personne n'oserait enfreindre
cette coutume.

Ces deux exemples parmi d'autres suffisent à souligner l'importance
attachée à ce jour chez les Baulé et chez les Yakouba. Chez les Baulé il est
hors de doute qu'il est intimément lié au culte des ancêtres. Respecter ce jour
est une manière de se les concilier et de s'assurer leur aide et leur protection.

Mardi

Moins faste que le lundi, toujours dans la perspective des Yakouba, le mardi
tourne néanmoins ses regards vers le lundi et en hérite une partie de ses
bénédictions. Aussi est-il en quelque sorte un jour favorable, profitant de la
puissance du jour précédent.

Nous rappelons tout d'abord un culte célébré sur la montagne sacrée Mbia,
près de Biankouma, décrit brièvement ailleurs (Hauenstein 1974:477). Lors
d'une épidémie, d'une sécheresse ou d'une grande calamité toute la
population est invitée à se réunir pour offrir un culte aux mânes sur la
montagne sacrée. Des offrandes de toutes espèces: poules, moutons, pintades,

riz, vin de palme, sont réunis, ainsi que de l'eau puisée à une source qui
se trouve sur les flancs de la montagne. Le lieu du sacrifice est soigneusement
nettoyé et des branches de palme sont plantées en terre ou étendues sur le
sol. Les ancêtres sont invoqués à l'aide de quartiers de noix de cola blanche
qui sont jetés par terre.

Suivant la manière dont ces quartiers se présentent les ancêtres approuvent
ou désapprouvent la requête qui va leur être adressée. Les victimes sont
ensuite égorgées et le sang est répandu sur le rocher du sacrifice. On y répand

54



également du vin de palme ainsi que l'eau dans laquelle trempaient les noix
de cola. Le principal responsable des sacrifices, qui doit toujours être un
neveu utérin du chef, fait de nombreuses invocations et prières dans lesquelles

il demande les faveurs des mânes. Ce sacrifice ne peut avoir lieu que le
mardi, jeudi ou vendredi. Ainsi pour le culte adressé aux mânes et aux
ancêtres, le mardi entre quelque peu dans la même catégorie que le lundi.

Cependant ce même jour peut aussi être défavorable selon le contexte
dans lequel il se trouve. Toujours chez les Yakouba, lors de la naissance
d'enfants albinos, considérés comme provenant d'une rivière sacrée, les

parents doivent s'adresser au culte des mânes de la famille. Contrairement à

d'autres pays d'Afrique (Hauenstein 1967a:29;1978:543), les albinos ne sont
pas tués. Un Yakouba nous disait: "Les albinos doivent déjà payer par eux-
mêmes le mécontentement des génies". L'albinos est en quelque sorte le

paiement d'une dette contractée par la non-observation d'un tabou imposé
par les ancêtres, aussi un certain culte doit-il avoir lieu près de la rivière d'où
l'albinos est censé être issu. Ce culte, qui doit toujours avoir lieu un mardi,
mercredi ou jeudi, est une forme de réconciliation avec les mânes, même si

les conséquences causées par la rupture du tabou ne peuvent être effacées; le
mardi serait une sorte de prise de conscience d'une erreur commise dans la
société. Sous ce rapport le mardi est certainement un jour malheureux
soulignant la malveillance des ancêtres.

Mercredi

Comme c'est le cas pour d'autres jours, le mercredi peut être un jour faste ou
un jour néfaste. Voici quelques exemples relevés chez les Baulé.

Husu est un esprit pouvant s'emparer aussi bien des hommes que des
femmes. Son culte a lieu exclusivement le mercredi. Avant le lever du jour
une fillette impubère ou une femme ayant dépassé l'âge de la ménopause doit
se rendre auprès d'un cours d'eau afin d'y puiser de l'eau qu'elle verse dans

un vase déposé devant le fétiche de Husu. Tant qu'elle n'a pas versé l'eau
dans le vase, elle ne doit prononcer aucun mot ni adresser la parole à qui que
ce soit. De cet interdit dépend la réussite du sacrifice. On offre alors au
fétiche, qui est généralement suspendu à un mur, différents sacrifices, soit
des poules, un mouton ou des oeufs. La viande est mangée sur place par tous
les participants à la cérémonie. N'y prennent part que ceux qui sont possédés
du même esprit. Toute autre personne qui s'aviserait de participer à ce repas
tomberait rapidement malade. Mais, et c'est là le principal interdit lié à ce

culte, les adorateurs ne peuvent eu aucun cas manger, le mercredi, de la
viande de rat, ni la variété d'igname appelés bétébété. L'igname est la base de

la nourriture baulé, cependant il en existe d'autres variétés que l'on peut
consommer sans restrictions. La maladie, voire la mort, résultent de la

rupture de ces interdits.

55



Toujours chez les Baulé, un autre esprit, appelé Kasé, qui protège des

esprits maléfiques, des malheurs et des coups de fusil, doit être vénéré le
mercredi. L'objet de culte est une queue d'animal (domestique ou sauvage)
autour de laquelle sont enroulés des fils de coton; il est hérité de père en fils.

Les sacrifices offerts à Kasé sont des boeufs, des chèvres, des moutons et
des poules. Chaque culte débute par une confession suivie d'une prière; par
exemple: "Mon seigneur Kasé, c'est toi qui es mon seigneur, mon protecteur;

tout ce que tu veux de moi je te le donnerai. Protège-moi de tout mal,
protège-moi de tout poison; même si quelqu'un dirige son fusil contre moi,
qu'il ne réussisse pas". En prononçant ces paroles, l'homme ou la femme se

met à genoux devant le "fétiche", les bras repliés derrière le dos et entre en
transes, signe que Kasé accepte son sacrifice. A chaque nouvelle lune, le
fidèle dépose Kasé sur une sorte de petit balai. Il prend ensuite des feuilles,
dont le nom ne m'a pas été précisé, auxquelles il ajoute un peu de poivre et

qu'il mâche consciencieusement pour les recracher ensuite sur Kasé. C'est
alors qu'il fait l'invocation suivante: "Aujourd'hui c'est la nouvelle lune; je te
donne ce qui t'est dû; protège-moi contre tout mal". Si dans la famille, il y a

une femme stérile, Kasé est invoqué et l'enfant qui naîtra, garçon ou fille,
sera appelé Kasé. Ce culte doit toujours être célébré un mercredi ou lors de
la nouvelle lune. Ainsi le mercredi est considéré par les Baulé comme un jour
favorable.

Un culte est également rendu, le mercredi, à Nja Akuli. Son "fétiche" est

un crâne d'animal, quel qu'il soit. Celui-ci doit toujours être conservé dans la
hutte sacrée de la famille ou du village. Comme Kasé, Nja Akuli protège
contre les mauvais sorts et les esprits maléfiques. De nombreux sacrifices
doivent lui être offerts. Il apprécie avant tout les poules dont le sang doit être
répandu sur lui. Mais les sacrifices servent aussi à pardonner ou à effacer
certaines mauvaises actions, comme les injures d'une femme à son mari ou le
fait que ses règles commencent alors qu'elle est étendue à ses côtés sur la
même couche. Lorsqu'on est en danger de mort ou qu'un sorcier tente de

faire mourir un vénérateur de Nja Akuli en l'empoisonnant ou en lui jetant
un mauvais sort, une poule ne suffit plus et c'est un boeuf qu'il faut sacrifier.
Il en est de même lorsqu'un ennemi veut du mal à toute la famille ou à toute
la population du village. C'est au devin à donner les renseignements nécessaires.

Pour éloigner une grande calamité, c'est donc un bœuf que Nja Akuli
exige. Ce sacrifice ne peut être offert qu'un mercredi.

Un autre esprit baulé, Dié ou Asié, protège des maladies, des épidémies et
de toutes les autres calamités pouvant frapper une personne voire toute une
communauté. Il est représenté par un masque à face humaine qui danse à

l'occasion de certaines fêtes organisées en son honneur. Il est interdit aux
femmes de l'apercevoir et les jeunes gens le craignent aussi, car il se promène
toujours avec une chicotte contre laquelle seuls les pères peuvent protéger
leurs enfants. Son culte a lieu dans un bosquet sacré, à lui réservé. Il aime

56



qu'on lui offre des poules, des chèvres, des moutons, des coqs et du vin de

palme. Le masque Dié/Asié est parfois aussi représenté par une petite
statuette de bois représentant une panthère tenant une victime dans sa

gueule (Holas 1973:176). Un informateur nous a affirmé que lorsqu'on
plaçait sur cette statuette certains médicaments à vertu magique extraits de

plantes et qu'on la frappait, elle grandissait subitement. Cependant un autre
informateur a fait remarquer qu'aucune autre personne que le fidèle lui-
même ne s'aviserait de le frapper sans quoi il mourrait subitement. Guerry
(1970:108) signale la faute grave que peuvent commettre des personnes se

querellant; si elles se blessent et que leur sang coule par terre, Dié est

gravement offensé. Le responsable doit se rendre chez le devin qui lui
confirme sa faute. Alors le mercredi tout le village doit se rassembler. "On se

lave, on se frotte de kaolin et tous partent en file indienne vers le champ où la
faute a été commise. On commence par appeler le fétiche, il faut le

convoquer, car il peut être parti en voyage. Ils sont chargés de crier très
fort pour être entendus des dieux; Asié viens vite, nous allons t'offrir un
sacrifice." Puis ils utilisent les instruments de musique: le tambour, la
"kokowa", sorte de clochette, les calebasses avec cauris, car les esprits et les

génies sont très sensibles à la musique; ils multiplient les expressions de

louange: "Terre, tu es immense, terre! tu es bonne!" Mais rapidement, on
change de registre, on passe aux insultes, car il n'y a rien de meilleur pour
réveiller un esprit endormi, pour l'exciter: "Esprit insupportable, esprit
affreux!" Enfin le devin qui est là et a même lancé deux oeufs au loin pour
attirer cette divinité vagabonde, annonce que la terre est présente, prête à

écouter les prières de ses fidèles. C'est alors que le propriétaire du champ où
a eu lieu la lutte va puiser de l'eau au ruisseau le plus proche, et en verse un
peu à l'endroit où le sang a été versé, en faisant cette prière: "Terre,prends et
bois; sois très attentive à ce qu'on va te dire". Les deux coupables se

prosternent et confessent le mal qu'ils ont fait. C'est ensuite qu'est offert le
sacrifice exigé par Asié ou Dié, sacrifice qui a toujours lieu un mercredi.

"Mercredi est le jour consacré à la terre" (Guerry 1970:109). Par "terre",
il faut comprendre le lieu du séjour des morts. La journée du mercredi a un
caractère sacré chez les Baulé; nous n'avons pas trouvé de cultes semblables
offerts ce jour-là chez les autres ethnies.

Jeudi

Chez les Yakouba, ce jour est sacré, car c'est ce jour qu'eut lieu pour la

première fois le sacrifice humain consistant à ensevelir une jeune fille
vivante.

Ce sacrifice nous a été plusieurs fois longuement décrit. Il remonte à

l'époque où les Guéré et les Yakouba étaient continuellement en guerre les

uns contre les autres. C'est alors qu'un devin, en vue de rétablir la paix,

57



recommanda aux Yakouba de faire le sacrifice suivant. Les responsables
furent invités à creuser une fosse profonde dans le village de Guingoulé,
édifié sur une petite colline non loin de l'actuel village de Dainé. En signe de

reconnaissance, tous les habitants offrirent au devin des pagnes, des boeufs,
des moutons, des bracelets et d'autres bijoux. La fosse une fois creusée, les

responsables saisirent une fillette de 12 à 13 ans appelée Gri-Tela et cela à

l'insu de ses parents qui se trouvaient aux champs; ils lui demandèrent
d'entrer dans la fosse prétextant qu'ils voulaient en évaluer la profondeur.
Alors qu'anxieuse elle levait la tête pour demander ce qui allait lui arriver, ils
lui enfoncèrent dans la bouche une petite défense d'éléphant contenant des

médicaments magiques afin de l'empêcher de crier ou de se défendre.14 Puis

tout le monde remplit la fosse de terre ensevelissant ainsi la jeune fille
vivante. Lorsque ses parents revinrent des champs et ne trouvèrent plus leur
enfant, on leur paya le montant correspondant à celui d'une dot, soit le

montant qu'ils auraient dû recevoir lors du mariage de leur fille. Ainsi chez
les Yakouba, le jeudi est un jour de triste mémoire. S'il est cependant
possible d'offrir certains sacrifices le jeudi, cela ne peut l'être que sur les

indications d'un devin.

Vendredi

Selon l'un de nos informateurs, le vendredi serait devenu un jour sinon sacré,
tout au moins respecté sous l'influence des Dioula, musulmans noirs; rappelons

que le vendredi est dans l'Islam le jour consacré à la grande prière et au
prêche à la mosquée. Aussi les Yakouba ne travaillent-ils guère ce jour-là.
Ce jour serait aussi choisi de préférence pour rendre les jugements importants.

Il semblerait qu'il y a également une concordance entre ce jour et les

cataclysmes.
Chez les Baulé, le vendredi, il est interdit de tisser. Chez les Baulé de la

région de Konakofikre, il serait interdit de pratiquer l'agriculture ce jour-là
par crainte d'indisposer les esprits maléfiques. Chez les Yakouba - et pour la
même raison - il est interdit d'avoir des rapports sexuels le vendredi. Dans la
chefferie Yakouba de Diomandé, le chef doit toujours être intronisé un
vendredi.

Samedi

Chez les Yakouba, le samedi est un jour particulièrement néfaste. Un enfant
né ce jour-là pourrait devenir sorcier. Une visite qui se présente le samedi

peut annoncer un malheur ou un mauvais sort. Chez les Wobé, c'est
exactement la même chose. Si une personne meurt ce jour-là, on n'a pas le
droit de la pleurer; on ne pourra le faire que le lendemain.

Dans la chefferie de Gbangbégouiné le nouveau chef peut être intronisé
n'importe quel jour sauf le samedi, jour qui ne manquerait pas d'avoir des

58



effets néfastes sur tout son règne. Alors que nous voulions voir les restes de
la corde par laquelle l'ancêtre des Wobé serait descendu du ciel, cela nous fut
refusé, car c'était un samedi.

Chez les Yakouba le culte en faveur de la pluie ne peut avoir lieu que le
samedi. La famille du responsable de ce culte habite le village de Gbeabli,
près de Logouale; elle détient tous les secrets permettant de faire tomber la
pluie en saison de sécheresse. La cérémonie (le culte) doit avoir lieu sous un
arbre sacré. L'officiant se présente pour l'invocation tenant à la main une
noix de cola rouge et une poule noire ainsi qu'un champignon blö (Lentinus
tuber regium). La cola est jetée au pied de l'arbre afin de faire connaître la
volonté des mânes responsables. Après cela le responsable de la pluie fait
l'invocation suivante, le visage dirigé vers le levant: "Voilà ton poulet, nous
manquons de pluie et nous sommes venus aujourd'hui pour te la demander".
Le responsable est toujours accompagné de son neveu utérin qui lui offre le
sacrifice.

Lorsqu'il y a trop de pluie et que les récoltes pourrissent dans les champs,
le même responsable fait un culte semblable, sous le même arbre sacré et
aussi un samedi, mais en présentant cette fois une poule blanche et en jetant
de la cola blanche (Hauenstein 1975:28).

Dimanche

Un informateur Wobé nous a dit que le dimanche était un jour faste.
L'enfant qui naît ce jour a toutes les chances de devenir riche et puissant.

En parlant des Baulé, Guerry (1970:99) fait remarquer que c'est avant tout
le dimanche qu'ils offrent le sacrifice au dieu Nyamyen, le firmament.
"Depuis toujours cette journée lui a été consacrée, et dans certaines tribus,
avant l'arrivée des Blancs, on ne travaillait pas ce jour-là. Avant d'offrir
un sacrifice à Nyamyen on lui verse une libation d'eau; telle est l'offrande
qu'il préfère puisqu'il est le spécialiste de l'eau; c'est lui qui la donne aux
hommes par la pluie". Moutons et poules sont ses victimes préférées, mais

toujours de couleur blanche (Hauenstein 1975). En sacrifiant l'animal, le
Baulé se dresse sur la pointe des pieds, les bras tendus vers le ciel en disant en
guise d'excuse: "Mes mains ne peuvent arriver jusqu'à toi, c'est pourquoi j'ai
versé le sang à terre." Parfois on lance le poulet sur le toit de la maison, pour
qu'il arrive ainsi plus près du firmanent.

Les jours d'anniversaire de naissance

Certaines femmes Yakouba respectent chaque mois le jour de la naissance de
leur enfant en ne travaillant pas.

59



Chez les Baulé, chacun reçoit à sa naissance, en plus de son nom propre,
un nom indiquant quel jour il est né:

garçons filles
lundi Kouassi Akisi
mardi Njole Kouadio Adoua
mercredi Mela Kona Amla
jeudi Oué Kouakou Aou
vendredi Ya Yao Aya
samedi Foué Kofi Afoué
dimanche Mondé Kouamé Amoué

(Adaptation: Marguerite Schlechten et Micheline Centlivres-Demont)

60



Notes

1 Voici quelques données concernant ces ethnies. Les Wobé; comme c'est le cas pour la

majorité des ethnies de Côte d'Ivoire, le nom même de Wobé est une déformation d'un
ancien nom due aux premiers colonisateurs. Un officier français s'adressant à un représentant

de la tribu des Dioula pour demander le nom de l'ethnie wé-bé qui signifie "là-bas", on
lui répondit "wé" qui fut transformé en Wobé. Selon Schwartz (1975:21) le nom exact serait
Wé ou Wénien. Schwartz place les Guéré et les Wobé dans le même groupe ethnique
(1975:22). D'après Greffier et Clément (1970) les deux ethnies auraient ensemble une
population de 225'000 pesonnes.
Les Yakouba, sont la fraction ivoirienne de la célèbre tribu des Dan du Libéria (Balandier et
Maquet 1968:120; Himmelheber 1958). Selon Himmelheber, ils seraient originaires du nord
du pays et il semble qu'ils émigrèrent pacifiquement jusque dans la région qu'ils habitent
actuellement. Ils seraient une fraction du grand groupe ethnique des Mandé. Selon Greffier
et Clément (1970) la population compterait 265'000 personnes en Côte d'Ivoire. Les Dan
habitant la Côte d'Ivoire sont appelés Yakouba. Le nom de cette ethnie serait Blule. Ce sont
ensuite les premiers colons français qui l'ont déformé: ya-pue ba est devenu Yakouba.
Les Baulé sont certainement l'une des ethnies les plus importantes de Côte d'Ivoire. Selon
Greffier et Clément (1970:31), elle compte 820'000 personnes. Les Baulé sont les descendants

des Ashanti du Ghana, En Côte d'Ivoire, le grand ancêtre de la tribu fut certainement
la célèbre reine Abla Pekou. Alors qu'ils étaient poursuivis par les Ashanti, ils furent arrêtés

par le fleuve Komoe. C'est là qu'un devin demanda à la reine d'offrir son fils unique aux
génies des eaux ce qu'elle accepta de faire et les eaux se fendirent permettant au peuple de

traverser le fleuve. C'est le roi Kouakou Anoumbuélé qui devint le premier souverain. Il
s'installa à Sakasou à 60 km de Thiébissou. Le nom de Baulé signifie "le peuple de l'enfant"
sous-entendu "sacrifié".

2 Nous avons passé 25 ans en Angola, c'est pourquoi nous nous référons, de temps à autre,
dans ce travail à des coutumes que nous avons observées chez les Ovimbundu d'Angola.
Chez ceux-ci, les vieillards rappelaient la grande sécheresse de 1914 appelée "ocitenya"qui
fit de grands ravages au sein de la population. Certains événements importants entrent aussi
dans les traditions permettant de fixer certaines dates. Nous pensons, par exemple, à l'éclipsé
solaire de 1899 qui fut appelée "unyamo wuteke" soit "l'année de la nuit" en Angola.

3 Dans le même ordre d'idée, nous aimerions faire remarquer qu'en Angola (Hauenstein
1967:166) un des deux termes servant à désigner l'année est "elima" soit un dérivé du verbe
"okulima" qui signifie "cultiver". Les relations entre l'agriculture et la notion de temps
peuvent ainsi être étayées.

4 Nous pensons, par exemple, à l'année où en Angola, la plupart des garçons circoncis
moururent des suites de leurs blessures.

5 En Angola, les listes de rois et de chefs, souvent impressionnantes, nous ont été retransmises

par les potentats régnants, secondés à cette occasion par les plus importants vieillards de la

région. On peut donc accorder à ces listes une certaine crédibilité, leur importance étant
soulignée par le rôle littéralement liturgique qu'elles sont appelées à jouer avant tout lors des

cultes adressés aux mânes.

6 Voir Hauenstein 1963:69;1967a:231,234 et 236

61



7 En Angola, les Ovimbundu ne connaissent en somme que deux saisons soit la saison sèche

appelée "okuenye" qui dure d'avril à fin septembre et la saison des pluies appelée
"ondombo" qui dure d'octobre à avril. Il faut encore ajouter une petite saison sèche de trois
semaines qui se situe généralement en janvier, appelée "kasimbu", le petit temps.

8 A cet égard, selon Hochegger (1975:54), les Buma du Zaïre ne comptent que 7 mois appelés
"ngomoy" qui correspond à décembre, "ngope, ngosa, ngoni, ngotan, ngohiäkam et
ngosan" qui correspond au mois de juin. Cet auteur précise: "La saison sèche "nkiukku a

vwa" ne fait pas partie du "mvüla" (pluie, année). Pour demander l'âge de quelqu'un on
dira: "Zoli a mvüla fe?" soit: combien de pluies (années) as-tu? Il semble qu'il s'agisse là
d'un cas assez particulier qui ne doit probablement pas avoir été suivi par d'autres ethnies.

9 Toutes ces explications nous ont été données par nos informateurs.

10 Dans l'impossibilité de consulter des bibliothèques spécialisées, hormis deux modestes se

trouvant à Abidjan, nous n'avons pas pu nous documenter suffisamment dans le but d'élargir
les observations faites personnellement sur le terrain.

11 C'est certainement là qu'il faut rechercher une explication aux si célèbres ponts de liane. De
nombreux rites président à leur construction dont l'araignée est la grande héroïne. Par là
nous rejoignons en quelque sorte le mythe auquel fait allusion Niangoran Bouah.

12 En parlant d'une secte syncrétique du Gabon, Swiderski (1971:113) donne l'explication
suivante: "Les Bouiti établissent un rapprochement entre les sept jours de la semaine et les

sept orifices de la tête humaine. Les deux narines, les deux yeux, les deux oreilles
symbolisent les six jours de la création. C'est la bouche enfin qui est l'image du septième
jour, jour de la synthèse, de la compréhension de la parole sacrée. C'est grâce à la bouche

que l'homme peut communiquer aux autres des explications concernant les merveilles de la
création". Une fois de plus nous sommes renvoyés à la création. Disons néanmoins que cette
secte semble avoir subi de lointaines influences catholiques chrétiennes. Il n'en reste pas
moins que l'explication qui vient d'être donnée est très éloignée des indications de la bible,
aussi nous sentons-nous autorisé à l'attribuer à une pensée nettement africaine.

13 Voici à titre d'exemple quelques rites et coutumes pratiqués en Côte d'Ivoire. Chez les

Yakouba, le quatrième jour après la naissance d'un garçon ou le troisième jour lorsqu'il
s'agit d'une fille, on pratique la petite cérémonie suivante: sur le seuil de la maison où a eu
lieu l'accouchement, l'une des matrones allume un petit feu sur une écorce dans laquelle elle
a déposé des médicaments magiques. Elle prend ensuite le nouveau-né et le balance à trois
ou quatre reprises, suivant qu'il s'agit d'un garçon ou d'une fille, par-dessus la fumée
provoquée par le feu. C'est là une manière de présenter l'enfant aux mânes. Un véritable
culte est organisé en faveur des jumeaux et de petits vases leur sont consacrés dans lesquels
on offre des sacrifices. Pour les garçons ce sont quatre vases et pour les filles trois. Lors de la
mort de son conjoint la veuve Wobé doit rester enfermée dans sa hutte pendant trois jours
avant de pouvoir la quitter, tandis que le veuf lui doit rester enfermé pendant quatre jours.
Ce ne sont là que quelques exemples qu'il serait facile de multiplier.

14 Cette pratique n'est pas sans analogie avec celle suivie autrefois en Angola, lorsque les rois
Ovimbundu faisaient le sacrifice humain appelé "ekongo" (Hauenstein 1963:73); les responsables

avaient soin de mettre des morceaux de bois ou de l'herbe dans la bouche de la
victime, afin qu'elle ne puisse pas prononcer le nom de ses bourreaux, ce qui aurait rendu le
sacrifice inefficace.

62



Bibliographie

Balandier, Georges, Jacques Maquet et alii
1968 Dictionnaire des civilisations africaines. Paris, F. Hazan.

Beir, L. de
1975 Religion et magie des Bayaka. St. Augustin, Anthropos-Insti-

tut.

Davidson, Basil
1971 Les Africains. Paris, Seuil.

Erny, Pierre
1968 L'enfant dans la pensée traditionnelle de l'Afrique Noire. Paris,

Le Livre africain.
1972 L'enfant et son milieu en Afrique Noire. Paris, Payot.

Greffier, René-Louis et Jean Clément
1970 La Côte d'Ivoire. Paris.

Guerry, Vincent
1970 La vie quotidienne dans un village Baulé. Abidjan.

Hauenstein, Alfred
1963 L'Ombala de Caluquembe. Anthropos 58 : 47-120.

1967 Les Hanya. Wiesbaden, F. Steiner.
1970 Le roi Pomba Kalukembe et le problème de l'ohasa. Anthropos

65 : 154-165.

1974 La noix de cola. Anthropos 69 : 457-493.

1975 La couleur blanche dans certains rites et coutumes en Côte
d'Ivoire. Archives suisses d'Anthropologie générale 39/1 : 7-41.

1977 Contes de l'araignée. Kasa Bya Kasa. Abidjan.
1978 Le serpent dans les rites, cultes et coutumes de certaines ethnies

de Côte d'Ivoire. Anthropos 73 : 525-561.

Hebga, Meinrad
1979 Sorcellerie, chimère dangereuse? Abidjan.

Himmelheber, Hans, et Ulrike Himmerheber
1958 Die Dan, ein Bauernvolk im westafrikanischen Urwald. Stutt¬

gart, W. Kohlhammer.

Hochegger, Hermann
1975 Normes et pratiques sociales chez les Duma. Bandundu.

63



Holas, Bohumil
1962 Les Toura. Esquisse d'une civilisation montagnarde de Côte

d'Ivoire. Paris, PUF.
1973 Sculptures ivoiriennes. Paris.

Jaquinod, F.
1963 Les Bolons (cercle d'Onodara, Haute Volta). B.I.F.A.N., série

B, tome XXV/1-2 : 134-144.

Lafargue, Fernand
1976 Religion, magie, sorcellerie des Abidji en Côte d'Ivoire. Paris.

Mbiti, John
1972 Religions et philosophie africaine. Yaoundé.

Mworoha, Emile
1977 Peuples et rois de l'Afrique des lacs : Le Burundi et les royau¬

mes voisins au XIXe s. Dakar/Abidjan, Nouvelles éditions
africaines.

Niangoran Bouah, Georges
1964 La division du temps et le calendrier rituel des peuples lagunai-

res de la côte d'Ivoire. Paris, Institut d'ethnologie-Musée de
l'Homme.

Nothomb, Dominique
1969 Un humanisme africain, valeurs et pierres d'attentes. Bruxelles.

Richard, Madeleine
1977 Traditions et coutumes matrimoniales chez les Mada et les

Mouyeng (Nord-Cameroun). St. Augustin, Anthropos-Instiut.

Schwartz, Alfred
1975 La vie quotidienne dans un village Guéré. Abidjan, Inades.

Swiderski, Stanislaw
1971 Notes sur le Ndeya Kanga, secte syncrétique du Bouiti au

Gabon. Anthropos 66 : 81-119.

Thomas, Louis-Vincent, et René Luneau
1969 Les religions d'Afrique Noire. Textes et traditions sacrés. Paris,

Fayard-Denoël.
1975 La terre africaine et ses religions. Paris, Larousse.

Tiérou, Alphonse
1977 Le nom africain ou langage des traditions. Paris.

64


	Lundi, mardi, mercredi ... : chez les Yakouba, Wobé et Baulé (Côté d'Ivoire)

