Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 5(1981)

Artikel: L'air de la calomnie : I'esclavage et son héritage chez les Gouro (Cote
d'lvoire)

Autor: Deluz, Ariane

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007559

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ariane Deluz

L’air de la calomnie.
L’esclavage et son héritage chez les Gouro
(Cote d’Ivoire)!

Les Gouro savent’ lesquels d’entre eux sont des descendants de leurs anciens
esclaves, mais font peu volontiers allusion aux gens de leur propre ethnie
vendus ou pris a la guerre et dont les descendants’® résident dans des
populations voisines. On m’a rarement, dans un village gouro, montré un
vieux ou une vieille revenu chez les siens aprés un temps de captivité, et ceci
apreés la conquéte francaise qui a théoriquement libéré tous les esclaves.

C’est donc aux esclaves des Gouro et a leur descendance que je m’intéresse
ici. En analysant la maniére dont ils sont percus* de nos jours, je vais essayer
de montrer comment leur condition permet de mettre a jour une idéologie
latente de type inégalitaire, en contradiction avec l'idéologie égalitaire
patente affirmée par les Gouro’. Comment se traduit, indirectement, cette
idéologie latente? A travers les hommes, les associations de cultes, les danses
et les quelques leaders qu’elle reconnait, la société globale implique sa
supériorité et elle postule I'infériorité des segments sur lesquels elle exerce
une certaine autorité: les femmes, les esclaves, les cadets; mais en fait, les
membres de ces groupes détiennent certains moyens qui sont comme les
armes d’'un contre-pouvoir: la capacité génésique, le savoir, 'argent. La
riposte de la société gouro a ce contre-pouvoir est triple: réaffirmation
constante de l'idéologie patente égalitaire, en paralléle loi du silence et du
non-dit, et attribution de divers éléments négatifs a la catégorie des esclaves,
pergue comme mauvaise.

Il n’est pas ais€ d’évaluer le nombre et I'importance économique des
esclaves avant la colonisation. Mes estimations recoupent celles de C.
Meillassoux®. Dans le sud, seuls les migoné (hommes riches, littéralement
“hommes gargons’’) posseédent alors des esclaves, rarement beaucoup plus de
dix, et plutét deux ou trois. En général on se les procure en dehors du pays
gouro contre de la cola, des pagnes, des ivoires ou des bro (monnaie de fer).
Un esclave s’échange contre un pagne kamakyé et une défense d’éléphant.
En outre, chaque tribu gouro capture d’autres Gouro dans les tribus avec
lesquelles elle entretient une inimitié traditionnelle, mais ne les garde pas et
les échange en pays baoulé contre des fusils, de la poudre, du sel.

Enfin, les rares Gouro réduits en esclavage pour crime ou pour dette sont
également échangés a I'extérieur de I’ethnie. Les esclaves des Gouro sont
donc des étrangers. Traditionnellement, ils participent aux activités agricoles
et domestiques de la famille; quoiqu’inférieure, leur condition n’est pas
misérable et ils partagent la vie quotidienne de leurs maitres, dont on verra

23



plus loin qu’ils peuvent devenir les gens de confiance. Leur importance dans
I’économie gouro ne doit pas étre surestimée, mais le prestige que procure
leur possession est certain.

Chez les Gouro du Nord dont il est surtout question dans ce texte, les Fwa
(riches) détiennent plus d’esclaves et il semble que ceux-ci aient formé de
vrais villages antérieurement & Samory. Un esclave s’échange alors contre
200 bro ou une valeur équivalente en colas, pagnes ou ivoire. Lors de leurs
deux premiéres expéditions dans la région (1894), les lieutenants de Samory’,
le conquérant dyula, razzient les franges nord et ouest de I’ethnie gouro et
dispersent des villages dans lesquels ils font certainement des prisonniers. En
1898, lors de leur déroute, les troupes de Samory® manquent cruellement de
nourriture et, chez les Gouro de 'Ouest et du Nord, ils offrent des esclaves
contre des ignames et du manioc. Le cours d’un esclave baisse alors a 100 bro
ou méme moins. Les Francais occupent entierement le pays en 1912. Un
rapport’ fait alors état de la libération de dix a douze mille esclaves.
Beaucoup parmi ceux-ci s’installent dans les chefs-lieux de cercle ou de
subdivion, maintenant préfectures et sous-préfectures, ou ils fondent des
quartiers qu’on appelle “liberté”. D’autres continuent a vivre encore mainte-
nant dans des villages satellites de ceux de leurs maitres avec lesquels
I’administration les a souvent “‘regroupés’ par la suite. D’autres constituent
aujourd’hui des pseudo-segments du lignage de leurs maitres. Au sud ou ils
sont moins nombreux (sous-préfecture de Sinfra) les anciens asclaves se sont
intégrés au lignage de leur maitre, mais on sait encore leur condition.

Lors d’'une enquéte historique chez les Gouro', j’ai maintes fois discuté
sous un “hangar’” avec I’ensemble des vieux d’un village, lesquels apparte-
naient souvent a des lignes provenant de migrations différentes et qui
n’avaient pas d’ancétre commun. Je n’ai pas eu alors a connaitre I’existence
des descendants d’esclaves parce qu’ils étaient officiellement rattachés aux
lignages de leurs maitres. Mais quelques anciens m’ont déclaré, soit publi-
quement, soit en privé: “nos ancétres sont venus d’un peu partout’’, maniére
de dire qu’ils étaient d’origine servile, et I’étiquette m’interdisait alors d’en
demander plus sur leurs cheminements. Leur mémoire généalogique remon-
tait en fait, en 1964, aux grand-peres des plus vieux d’entre eux.

Des la conquéte, les Gouro ont mis en avant leurs esclaves pour leur faire
endosser le poids des tracasseries du colonisateur. Dans cette société sans
chefferie, ou seules sont reconnues I’autorité des anciens et celle, éphémere,
des Fwa, qu’ils se soient enrichis par le commerce, le tissage, I’agriculture ou
la guerre, des chefs administratifs ont été nommés, dont certains ont un pére
ou une mere ancien esclave. Et de méme, beaucoup des enfants scolarisés
jusqu’a une certaine époque appartiennent a cette catégorie sociale: en fait
un bon nombre, mais pas tous, ce qui brouille les cartes. Ceux d’entre eux qui
sont devenus ensuite des cadres de la jeune nation ivoirienne sont donc dans
une situation peu confortable; avec le temps et avec la colonisation, le secret

26



et le non-dit s’épaississent et de nos jours leur situation apparait complexe a
I’observateur étranger.

Les familles de bonne souche étaient souvent riches avant la conquéte et
détenaient des esclaves dont la descendance est comptée avec la leur; mais
bien que la descendance d’une fille captive ait €t€ libre, et qu’elle-méme ait
pu étre I'épouse préférée, la tache captive reste sur elle et sur sa descen-
dance.

Les enfants des hommes captifs étaient, eux, comptés comme membres du
lignage du maitre. Dans une famille riche on offrait volontiers un ou une
esclave a une fille du lignage qui partait pour se marier et €tait ainsi
déchargée des travaux pénibles d’une jeune épouse: corvée de bois, d’eau,
etc. Les enfants éventuels de ce ou cette esclave appartenaient au lignage du
mari de sa maitresse.

“On ne se marie pas dans les ‘mauvaises familles’ ”’, (sous-entendu chez les
descendants d’esclaves), déclarent les Gouro de toutes extractions. D’ot les
fouilles généalogiques quand un garcon désire prendre femme dans un
village, dont une partie de la population est notoirement de souche captive...
Souvent d’ailleurs, les filles de ces villages profitent de leur situation pour se
marier contre une tres faible compensation matrimoniale, puis quitter leur
mari a la premiere occasion et revenir s’installer dans leur village d’origine
avec leurs enfants. D’ou I’allure parfois tres vivante de ces villages pleins de
jeunes enfants et de “filles”"" actives et heureuses d’étre chez elles et qui
contraste avec ’aspect triste d’autres villages ot les “épouses” gémissent
apres leur village natal.

Il y a vingt ans lorsque j’en parlais a peine la langue, la société gouro vivait
encore plus ou moins refermée sur elle-méme et le statut des descendants
d’esclaves ne posait pas de probléme majeur. Autour de moi, on y faisait
donc librement allusion, surtout s’agissant d’*‘autres”, de voisins, et je
pouvais parfois déduire leur statut; ainsi me trouvai-je en train d’établir une
généalogie de village qui comportait une endogamie intra-lignagere incompa-
tible avec les prohibitions matrimoniales gouro, lesquelles sont de type
omaha®. Ailleurs on m’avait avertie: ““il y a de nombreux esclaves dans cette
région’’; je ne posai donc pas de question, notai cette généalogie telle quelle,
et, a l'aide d’'un informateur compétent, je pus facilement repérer les
segments de lignages en question, tant la structure de leur intégration était
claire.

En effet les généalogies les désignent comme fils ou fille de leurs maitres, si
bien qu’aux générations suivantes, quand il y a mariage dans la famille des
maitres ou mariage entre descendants d’esclaves, des unions apparemment
prohibées ont lieu entre des gens que des liens de parenté fictifs font
apparaitre comme enfants de soeur de peres et de freres de méres (cousins
croisés) par exemple.

9

27



Avec les années, ma connaissance des Gouro s’est quelque peu affinée; or
maintenant je ressens des incertitudes croissantes au sujet du statut de
certains; paradoxalement, & mesure que je suis censée mieux appréhender
'univers gouro, mes doutes augmentent: qui est qui?

De nos jours, peu de Gouro sont entierement d’origine captive, mais

beaucoup comptent un ou une esclave dans leur ascendance. Une des
prémisses de 'idéologie égalitaire patente gouro est que tous les hommes se
valent et que les descendants d’esclaves sont considérés comme les autres
dans la société moderne. Il est donc illicite de faire allusion a ’ascendance
captive de quiconque, homme ou femme, de jour et en public. Dit en plein
jour devant témoin, ce fait est une insulte passible du tribunal. Cependant on
jette souvent aux descendants d’esclaves des insultes qui rappellent métapho-
riquement leur statut. Par exemple: méi, contraction de md i ye, littéralement
“je te vois”, c’est-a-dire “‘je sais qui tu es” sous-entendu ‘“un descendant
d’esclave”. Le mot qui désigne un esclave est /uu, dérivé de lulu = herbe,
I’esclave étant négligeable tout comme I’herbe qui repousse sur les brilis®.
Un autre terme plus euphémistique est aussi utilisé: milezd (humain mis
devant, a la place de). Ce dernier terme ne désigne pas seulement les esclaves
mais aussi tout individu qui effectue un travail a la place de quelqu’un
d’autre, un manoeuvre par exemple. Puisqu’il leur est interdit de se référer a
quelqu’'un comme a un esclave, les Gouro usent de différentes périphrases
pour ce faire. Un exemple: Bolia, le plus grand chanteur gouro, raconte la
conquéte du pays par les Européens, et comment un homme riche — appelons
le Tra, fils de Voli — en a assez de ravitailler les soldats installés dans son
village. Il s’en va donc, et remet la responsabilité de pourvoir les Blancs en
nourriture a un homme que Bolia appelle Zan, fils du méme Voli; et il insiste
““son frére, je dis bien son frére”. Or Zan n’est pas le fils de Voli et donc pas
frere de Tra, il est un esclave de la famille. Bolia veut faire passer ce
message, et 'antiphrase ‘““son frére” lui permet de le faire sur un mode tout a
fait ambigu. Aucun descendant de Zan ne peut reprocher quoi que ce soit a
Bolia et seuls les auditeurs attentifs ou initiés comprennent que Bolia dupe
ses auditeurs, tout comme Tra les Européens, en leur faisant prendre un
esclave pour un parent.
Une autre maniere qu’ont les Gouro de dire les choses — ou de les insinuer,
car parfois ils se rétractent ensuite - consiste a se laisser aller ou a feindre la
colére, a perdre le contrdle de soi, sous I’effet du vin de palme: “Enfin, vous
savez bien que un tel est le descendant des esclaves de telle famille...”. On
m’explique ensuite que si d’aucuns boivent pour dire la vérité, d’autres en
profitent pour raconter n’importe quel mensonge sous I'effet de I’alcool,
bref: in vino veritas, mais aussi: la signification de tout proverbe peut
s’inverser selon les circonstances dans lesquelles il est dit ... et le doute
s’installe... Ajoutons que certains noms-proverbes — qui ne sont plus attri-
bués de nos jours — désignaient les esclaves, surtout dans les régions ou ils
étaient peu nombreux: “héritage du pere”, “je suis sir de moi”.

28



Jai traité ailleurs™ des yunétd ces insultes rituelles nocturnes qu’échangent
lors de grandes funérailles les deux camps entre lesquels se répartissent les
tribus gouro du Nord, Ma et Nya; leur contenu, toujours véridique, rappelle
souvent le statut de Gouro célebres ou d’ancétres fondateurs et il doit rester
ésotérique. Les descendants bilatéraux d’esclaves ne participent pas a cette
cérémonie: les insultes se chantent les deux bras levés; si un homme a un
ancétre esclave du c6té de son pére il garde baissé le bras droit, et le bras
gauche si c’est du c6té de sa mere. Or une des insultes des yunétd concerne un
guerrier qui fut un héros de la résistance contre les Francais: “Untel est un
captif de la tribu X”’. On peut penser que de la découle le fait que sa mémoire
n’a jamais officiellement été honorée et que la tres belle geste que lui
consacre Bolia est un chant tout a la fois de louange et de dérision. Pas plus
qu’aux yunétd les esclaves ne participaient aux sessions de justice organisées
au sein de la famille ou du village, sauf s’ils y étaient convoqués. De nos
jours, leurs descendants sont considérés comme ‘‘palabreurs” impétueux,
bruyants, susceptibles d’affirmer d’énormes mensonges (sur I’origine de leur
famille par exemple) mais préts aussi a se ‘“dégonfler” dés que ceux des
anciens qui ont le droit de le faire leur rappellent la vérité; ils auraient aussi
tendance a porter leurs litiges devant I’administration plutdt que devant les
tribunaux coutumiers.

De nuit, surtout lors des rites d’enterrement et de funérailles, bon nombre
d’interdits sont levés et il devient moins illicite de parler des esclaves; les
chanteurs truffent alors leur production d’allusions a leur sujet, Bolia en
particulier étant orfévre en la matiére. Aussi ai-je choisi d’analyser trois
enregistrements de chanteurs connus, qui ont chacun trait aux esclaves, mais
s’y réferent en des termes de moins en moins explicites.

Gore bi Nangone de la tribu Bron (sud du pays gouro) parle ouvertement
des esclaves, alors que je 1’ai enregistré “‘hors funérailles”. Il est vrai qu’il
croyait que je m’intéressais a la mélodie de son chant, et non pas au sens de
ce qu’il disait. Ou alors, Gouro du Sud, il a voulu narguer les Gouro du
Nord, chez qui les statuts sont plus susceptibles d’étre douteux.

Deux chanteuses du Nord s’affrontent lors d’'une nuit de funérailles et
I'une, Gueiman, que j’avais déja enregistrée et dont je ne dissimule donc pas
I’identité® traite 1’autre — dont j’ai maquillé les coordonnées — de descendante
d’esclave.

Enfin, un long conte allégorique chanté par Bolia, fait allusion de facon
imagée aux esclaves dans des contextes généalogiques ambigus.

Ces textes recueillis dans des circonstances fort variées laissent cependant
tous trois bien pressentir I'importance des chanteurs, hommes et femmes,
dans le processus de sélection et de manipulation des faits au sein d’une
société a tradition orale.

29



1) J’ai enregistré Gore bi Nangone le 26 mars 1976. Apres un chant, lui-
méme fort court, il chante un long commentaire que je traduis en entier, mais
sans les répétitions ni les reprises; il s’agit 1a d’une traduction aussi littérale
que possible. Les quelques éclaircissements que j’intercale, et qui sont
indispensables a la compréhension du texte, sont entre crochets.

Chant de Nangone:

Ueti est désormais I’ami de son maitre.

Depuis les Européens, les maitres n’enchainent.

plus leurs esclaves, leurs esclaves les enchainent.
Autrefois nos ancétres possédaient des esclaves.

Me voici, Zroti, I’éléphant des chanteurs.

Me voici, Gore bi Nangone, I’éléphant des chanteurs.

Commentaire, de Nangone:

Voici ce que cela veut dire:
Autrefois les membres de certaines familles ne vont pas déféquer en méme
temps que les esclaves. Leur pied ne touche pas la merde des esclaves, ils ne
mangent pas dans le méme plat que les esclaves. [Ne pas toucher la merde des
esclaves, ne pas manger avec eux, c’est symboliquement refuser toute
relation sexuelle avec eux et ne pas en avoir d’enfant]. Or depuis que les
Européens sont venus chez nous, il y a beaucoup de maladies et la cause en est
connue. Autrefois certains ancétres sacrifient un esclave a leur yu. [Yu désigne
a la fois un culte, un objet de culte, un masque de culte, la force qui émane
du culte ou de son masque. On peut le traduire par “‘fétiche”].

Aujourd’hui certains descendants des esclaves vont couper et défricher de
grandes foréts pour leur propre compte, et ils deviennent fwa: riches [ils
deviennent riches, sous-entendu: nous leur donnons donc nos filles en
mariage et leurs enfants sont nos neveux utérins]. Et dans certaines familles,
c’est l'esclave qui vient sacrifier au yu. Lui et les siens ne sont-ils pas les neveux
utérins? Or autrefois un esclave ne se présente pas devant le yu des ancétres de
ses maitres;, maintenant il y sacrifie, or deés le sacrifice effectué, la maladie
attaque des enfants des autochtones; d’ou la multiplication des maladies; ces
bétes de maladies sont en train de nous exterminer nous autres. [Les enfants
tombent malades parce que la terre, qui représente ’ensemble des ancétres,
refuse le sacrifice effectué par un esclave].

Autrefois on a les Mossi d’'un cété, les Gouro de 'autre, les Dioula d’un
coté, les Gouro de lautre. Depuis les Européens, tous sont reproupés.

30



Autrefois les autochtones [littéralement ‘‘graines de la terre’’] et les esclaves ne
mangent pas dans le méme plat. De nos jours les descendants des esclaves sont
assis autour du plat et les descendants des autochtones sont debout derriére
eux. D’ou les nombreuses maladies et les maux de ventre dont nous souffrons.
Regardez les cicatrices de couteau sur le bas-ventre de nos femmes, a la suite de
leurs difficultés a accoucher. C’est la la trace des esclaves. Ceux-ci sont
devenus gros et riches. Que leur dire? [devant les esclaves on se tait par
crainte et non par respect, affirme le chanteur]. Nous restons sans voix devant
eux et leurs enfants. Ne nous sommes-nous pas mis sous leur coupe?

Ce chant résume ce que pensent bien des Gouro: ‘“nos esclaves sont
devenus nos maitres” (par 'appropriation de terres et de femmes). De la
découlent de faux stéréotypes qu’exprime le commentaire du chanteur et
dont I’ancrage se situe a divers niveaux sociaux et idéologiques.

La mise en paralléie de 'univers traditionnel ou les esclaves sont “‘enchai-
nés”’ avec l'univers actuel ou ils “enchainent” fait apparaitre une série
d’oppositions, de disjonctions et de déplacements que le tableau de la page 33
synthétise, et que je vais tenter d’expliciter:

Selon mes informateurs gouro, intestins et ventre' ont la méme racine, et il
prévaut une représentation cloacale de 'origine des enfants, apres féconda-
tion par le sperme de I’homme. Par ailleurs, “manger’ et “‘avoir des relations
sexuelles” sont désignés du méme terme". En ce qui concerne les esclaves,
défécation et nourriture sont ici explicitement liés. Le rapport déchet/esclave
se retrouve dans I’homophonie qui existe dans la langue gouro entre I’expres-
sion ‘“‘aller sur ’herbe” qui signifie “‘faire ses besoins” et “aller chez un
esclave”. On a aussi en gouro un nom propre qui peut se traduire par
“poubelle”. Ce nom qui recouvre alors plusieurs individus, sert de souche et
de marqueur a des familles de descendants d’esclaves. “Poubelle” est aussi le
nom conjuratoire d’'un enfant né apres une série d’enfants décédés en bas
age. Il existe ainsi en pays gouro un ‘‘village poubelle” qui regroupe des
descendants d’esclaves, et un autre ‘‘village poubelle” dont I'éponyme est un
guerrier illustre. Il y a la matiére a bien des équivoques.

Nangone rappelle qu’on sacrifie parfois des esclaves aux yu. En fait, les
rares allusions des Gouro a des sacrifices humains (a des riviéres, rochers,
montagnes ou lors de certaines funérailles), laissent entendre qu’ils sont peu
répandus, ce que corrobore le texte des ‘‘devises’’" de certains lignages ‘‘nous
les untels nous sacrifiions un humain a telle montagne, nous les Untel nous
sacrifions un humain a telle riviere’’; la victime est toujours un esclave.

Par ailleurs, une coutume déja précoloniale consiste a confier a un esclave
le soin d’effectuer les sacrifices aux yu les plus puissants; en effet, ces yu sont
extrémement dangereux pour leurs détenteurs a qui ils font des demandes
incessantes en sacrifices divers et qu’ils n’hésitent pas a tuer. On dit ainsi du
Zamble qu’il “mange son maitre” (zd ble, et il est reconnu que les familles
des détenteurs de gyé sont décimées par leur yu; dans ce cas, I’esclave est en

|



quelque sorte ““promis en sacrifice” en méme temps qu’investi de la confian-
ce de son maitre.

On ne confie d’ailleurs pas seulement ses cultes & un esclave, c’est-a-dire a
un étranger, on lui confie aussi les secrets de famille, et on peut dire que tout
Fwa a pour confident un esclave.

Cette coutume traditionnelle de confier ses cultes a un esclave contraste
avec la situation moderne dénoncée ci-dessous, ou les esclaves sont les aides
sacrificateurs parce que devenus les neveux de leurs maitres. Nangone tait
pourquoi les esclaves deviennent riches, mais j’ai entendu raconter ailleurs
que c’est parce qu’ils n’ont pas de “soucis de famille”, pas de frére cadet a qui
procurer une épouse, pas de frais de funérailles importants a assumer. Ce
que Nangone implique c’est qu’ils obtiennent les filles de leurs anciens
maitres en offrant de fortes compensations matrimoniales et deviennent ainsi
leurs neveux. Nous sommes ici au coeur du probleme. En effet, le neveu
utérin (fils de soeur) gouro est chargé de creuser la tombe de son oncle
maternel, ainsi que de ramasser le cadavre de I’'oncle, quel que soit son degré
de pourriture, et de le porter sur ses €paules avant de le mettre en terre. Le
neveu a une relation de parenté a plaisanterie avec son oncle maternel. Il
peut toujours venir se réfugier chez lui, il a droit de pillage dans sa cour; en
cas d’adultére de I’épouse de I’oncle il chétie cette derniére en la battant, puis
il offre a la terre (aux ancétres de I’oncle) un sacrifice pour 'apaiser. Il le fait
en tant que représentant de sa propre mere ‘“fille”’ et gardienne du lignage de
I'oncle. Ceci dit, les relations entre I'oncle et le neveu sont ambigués et
s’expriment souvent a travers des insultes dont la plus courante de la part du
neveu est ‘“‘tu ne peux rien sans moi, aprés ta mort tu seras condamné a
pourrir jusqu’a ce que je vienne te ramasser pour t’enterrer’ ce a quoi ’oncle
répond: “tu es mon esclave, méme si je ne suis plus que pourriture, tu seras
obligé de me prendre sur ton dos et de m’enterrer”’. Une des métaphores
pour désigner un esclave est lofé zd “‘celul qui traite le palmier” pour en
extraire et récolter la séve, travail réservé dans des circonstances cérémoniel-
les aux neveux utérins, et sinon a des descendants d’esclaves ou a des
salariés. Lofé zd est aussi une des insultes de I’oncle maternel au neveu
utérin.

Tout neveu est donc un esclave symbolique que son statut d’intermédiaire
(yurugoné) entre le lignage d’ou sa mére est venue et les lignages des épouses
des hommes de ce lignage oblige & accomplir certains rites. Symbole vivant, il
représente I’échange qu’a réalisé le lignage de sa mere en la cédant contre
une compensation matrimoniale, laquelle a permis de se procurer a son tour
une épouse, celle de I’oncle maternel.

Quand une fille est trop ‘““dotée” (pour parler en francais de Cote d’Ivoi-
re), c’est-a-dire que son mari a versé a son lignage une compensation
matrimoniale si importante que, quels que soient les mauvais traitements
qu’on lui inflige, elle est dans I'impossibilité de le quitter parce que ses péres

52



ou fréres seraient incapables de rembourser une si forte somme, cette femme
se plaint en disant ‘“‘je suis une esclave chez mon mari”’ ou “mes fréres m’ont

vendue comme esclave”’.

Univers traditionnel:
Domination des esclaves et séparation

Univers moderne:
Interférence des esclaves

. Naissance = défécation
Défécation #+ nourriture
Nourriture = relation sexuelle

Défécation = relation sexuelle

= il A .

Esciave sacrifié-sacrificateur/
maitre indemne

6. Neveu utérin réel =
Esclave symbolique.
Assume la pourriture

Médiatise les relations sexuelles

7. Le neveu, esclave symbolique,
sacrifie au yu un esclave réel
ou symbolique.

Pourriture enterrée ou expulsée.

8. Terre = ancétres satisfaits.

9. Bonne santé des filles, bonne
expulsion des nouveaux-nés,
défécation, naissance cf. 1.

10. Esclaves silencieux par respect.

Non naissance = non défécation
Défécation = nourriture
Nourriture = relation sexuelle
Défécation = relation sexuelle

Esclave sacrificateur/maitre malade

neveu utérin réel =

Esclave réel.

Il est lui-méme la pourriture,

ne peut ’assumer.

N’est pasné, ne peut donc pas média-
tiser les relations sexuelles.

Le neveu, esclave réel, sacrifie au
yu quelque chose de non symbolisé.

Pourriture retenue.
Terre = ancétres fachés.

Maladies, césarienne = non nais-
sance d’ou, implicitement, 1.

Maitres silencieux par mépris.

Symétriquement, une femme pour laquelle aucune compensation matri-
moniale n’a été versée se fait traiter d’esclave par ses co-épouses. Inflation ou
absence de compensation matrimoniale renvoient I’épouse au méme statut
en I'assimilant & une esclave: dans le premier cas, les anciens esclaves
autrefois achetés sont maintenant acheteurs, et se procurent des femmes avec
de I'argent. Leur statut captif contamine ensuite ces épouses et leurs enfants;
dans I’autre cas, parce que seules les filles esclaves sont cédées sans contre-
partie par leurs maitres, & un trés cher ami par exemple. De nos jours, le
fréere qui se désintéresse du mariage de sa soeur et ne revendique pas de

33



compensation symbolique, la traite en étrangére, et non en parente dont il lui
est douloureux de se séparer. Un vrai Gouro ne vend ni ne donne ses soeurs,
il les échange indirectement contre des épouses.

On a vu que les yu, qui chez les détenteurs de cultes gouro personnifient
les ancétres de lignages, acceptent le sacrifice effectué par un esclave que le
maitre a délégué a cet effet; cet esclave est a la fois sacrificateur et victime, en
ce qu’il assume le trop plein de force qui sans lui risque de rejaillir sur le
détenteur du yu et de I’attaquer.

Cependant I’esclave devenu neveu utérin reste un esclave. Esclave réel, il
ne peut étre a la fois 'esclave symbolique de son oncle maternel, et il est
donc incapable de remplir son role métaphorique d’intermédiaire. Au lieu
qu’il détourne les forces mauvaises, elles s’attachent a lui, s’accrochent a ses
épouses et a ses enfants. D’ou les maladies, et cette marque du couteau qui
évoque, aussi bien les césariennes que subissent ses épouses qui ont des
enfants ‘“‘non nés”’, que les scarifications faciales, marques tribales des
peuples étrangers d’ou proviennent les esclaves (les Gouro n’ont pas de
scarifications faciales; a la place, ils liment leurs incisives).

Le chant de Nangone s’achéve sur une allusion au silence obligé des
maitres, lesquels sont responsables de leurs malheurs, puisque, poussés par
le golt de I’argent, ils se sont laissés aller a la promiscuité. Dans la nuit,
Nangone exprime lumineusement I'essentiel de I'idéologie gouro a propos
des esclaves, idéologie empreinte d’analité ou dominent les thémes de la
défécation, de l'argent, de la rétention, de la non-naissance ou de la
mauvaise naissance”.

2) J’ai enregistré Gueiman et Tra lou Na la nuit du 22 au 23 décembre
1979, lors de grandes funérailles — celles qui ont lieu au plus t6t a la saison
seche qui suit un déces —, cloturent la période de deuil et asseyent le mort au
rang d’ancétre.

Tra lou Na a été invitée par les organisateurs, Gueiman s’est présentée
pour la défier. Il s’agit donc d’une compétition. Chacune a droit a quatre
chants, puis cede la parole a l'autre. En fin de nuit, apreés avoir chanté
plusieurs heures, et a la fin d’un de ses tours de quatre chants, Gueiman se
met a insulter vertement sa rivale qui lui répond. C’est cet épisode que je
traduis. Ici aussi, la traduction est aussi proche du texte que possible et mes
éclaircissements sont entre crochets.

Gueiman:

... moi je dis que Na et son pére sont tous deux des vauriens. Je ne parle pas de
tous les Nya [c’est-a-dire des tribus qui s’opposent au groupe des Ma lors des
yunétd] je parle de Tra lou Na. C’est une affaire entre nous deux, Na et moi.

34



Séneé et sa fille sont paresseux. Mon ancétre est le tisserand vendeur de
pagnes Zalola bi Bolou bi Koulé bi Gwan bi Beli bi Fwa; ce Fwa a pour
esclave B... bi B... pére de Tra lou Na.

[La pluie se met alors a tomber, en pleine saison seche — et interrompt les
chanteuses; les assistants se mettent a ’abri. La pluie cesse aprés un quart
d’heure; c’est alors a Na de répondre].

Chant de Tra lou Na:

Le gibier est tombé dans mon piége. Voici la mort. Moi Na ici présente, je tue
le gibier. J’ai vaincu. [Le chant signifie: j’ai pris un gros gibier dans un gros
piege, j’ai donc vaincu: elle prétend par la que la pluie est venu punir
Gueiman d’avoir menti].

Gueiman chante, la nuit du 22 au 23 décembre 1979.
(Photo A. Deluz)

35



Commentaire de Tra lou Na:

Gueiman, ton chant n’est pas bon. Tu veux chanter, or tu chantes mal. La
maladie n’est pas une offense. Les mauvaises actions des humains sont des
offenses. J'ai mis six enfants au monde, et ils sont tous vivants. Je ne suis pas
(comme toi) un pot troué, incapable de garder le sperme. Toi tu pisses de
partout, par trois trous. [Na sait — Gueiman ne le cache pas — que sa rivale a
subi une opération gynécologique importante. Les trois trous sont le vagin,
I’anus et le méat urinaire. Le méme mot gouro yi désigne 1’eau et le sperme].
Ni mon pére ni ma mére ne sont des esclaves des Mé. Mon propre pére était
chanteur @ D... Regardez quels mensonges cette femme trouée tient dans ses
mains. Chaque fois que tu respires, tu dois laver ta culotte. Telle que tu es, tu
pues. Ce mal de cou, il ne me fait pas souffrir.

Réponse de Gueiman:
Va faire opérer ton goitre a Bouaké, [la deuxieme ville de Cote d’Ivoire] cela
ne te tuera pas. Je respecte la maladie, mais toi tu n’es pas malade.

Peu aprés cet incident, le jour se léve, et un des hommes de la famille en
deuil déclare a Tra lou Na qu’elle a gagné, et la méme chose & Gueiman. En
fait, Tra lou Na a recu de I’argent de la famille qui 'avait invitée, mais
Gueiman a regu une somme supérieure des assistants qui ont apprécié son
chant. L’incident de la pluie recoit deux interprétations différentes: les
partisans de Tra lou Na déclarent que Gueiman a menti et que la pluie est
tombée pour manifester la réprobation des ancétres devant ce mensonge; les
partisans de Gueiman prétendent qu’elle a dit vrai et que les faiseurs de pluie
se sont manifestés pour qu’elle n’aille pas plus loin dans ses révélations et ne
crée pas un incident qui aurait pu étre génant, étant donné le village dont
provient Tra lou Na. Tout le monde se sépare, mais I'incident sera discuté
pendant plusieurs jours, sans que je sois en mesure de me faire une opinion
définitive. En tout cas, aucune des deux chanteuses n’a perdu la face.

3) J’ai enregistré ce chant de Bolia, dont le commentaire est un conte, la
nuit du 5 au 6 décembre 1975, dans son propre village ou il a chanté pour
moi. Le message du conte m’est donc probablement destiné. Mes notes
explicatives sont entre crochets.

Chant de Bolia:

Tout homme sur cette terre est tel qu’ont été créés ses ancétres.

36



Commentaire chanté par Bolia:

Un homme n’a qu’une seule fille. Elle est fort bien faite et tous les hommes du
village viennent I'un aprés l'autre demander sa main. Son pére est assis,
tranquille, et il leur dit: ““Puisque ma fille est votre amie, venez donc avec de
I'argent”, et cet argent, il le dépense. [Quand une jeune fille est courtisée par
plusieurs hommes, son pere peut accepter de I’argent de chacun des soupi-
rants, mais il ne doit pas le dépenser. Il le garde, et le jour ou la fille a arrété
son choix, il rembourse les prétendants évincés]. Il a dépensé tout I'argent
qu’on lui a donné pour sa fille, il ne sait pas aupuel des prétendants la remettre
en mariage, et le voila bien soucieux. Il se proméne sur la route, en se
lamentant ““Dieu, je suis bien embarrassé”. Alors Dieu descend sur la route et
se présente a lui. Il lui donne un médicament sous forme d’une pdte en lui
disant: “Enduis-en tes animaux domestiques”. Le pére rentre au village avec le
médicament, va vers sa fille et lui annonce la visite de ses prétendants. Le pére
est assis, paisible. Ses épouses lui ont préparé de la viande bouillie, et en la
mangeant il laisse a dessein tomber un os. Zolali bi Bné, le chien court
ramasser I'os [Zolali bi Bné: de zo = ce qui se proméne + lali = celui qui
aime une chose = le voleur + bné = le chien; se rapporte au caractére du
chien qui aime errer et chaparder|. Le pére lui tombe dessus, I'attrape par la
patte, le fait entrer dans la case de sa fille, lui frotte le dos avec le médicament;
le chien se transforme en une belle jeune fille a qui le pére ordonne: “Voici une
chaise, assieds-toi”’; Les jeunes filles sont assises, la. Le soir, les épouses pélent
des ignames et s’en vont jeter les épluchures sur le tas d’ordures le [bli, tas
d’ordure marque la limite entre le village et la brousse]. Leur mari les suit.
Kpwé Kalu bi Boli, le cabri vient manger les épluchures [Kpwé Kalu bi Boli =
le cabri, de kpwé = onomatopée des boucs suivant les chevres + kalu =
poubelle on compare I’estomac du cabri a une poubelle + boli = cabri].
L’homme lattrape par la patte, le dépose dans la case de sa fille ou grice au
médicament il le transforme en une belle jeune fille qu’'on installe sur une
chaise. Le pére dit a sa fille: “Vous étes maintenant trois, ne vous montrez pas
en public.”

Entre-temps une de ses épouses a mis a bouillir sur le feu une petite marmite
avec 'eau du riz. Le riz est prét, on y ajoute de 'huile de palme et on la pose
devant le pére qui est en train de manger. Goli bi We bi Zanwo, le chat voit la
petite marmite et s’approche pour réclamer sa part. [Goli bi Webi Zawo = le
chat. De goli = panthére, félin + we = doux, sucré, salé, gentil, qui a du goiii
+ zdwo — au pied de son maitre; le chat étant toujours prés de son maitre].
Le pére lattrape par la patte, le dépose dans la case de sa fille ou grice au
médicament il se transforme en une belle jeune fille. Le pére dit a sa fille:
“Vous étres maintenant quatre, ne vous montrez pas en public.” Puis il va
s’asseoir, demande a ses épouses de lui préparer du foutou, et tous mangent
joyeusement [le foutou est un plat & base d’igname, de banane légume ou de

37



manioc; le tubercule est bouilli, puis pilé jusqu’a former une pate a consistan-
ce €lastique, que I'on trempe dans une sauce].

Un des hommes riche du village lui demande: ““Mon pére, confie moi mon
épouse’”’. Le pére attrape une des filles par la main et la lui remet en disant:
“Voici ton épouse”. Les trois filles [sous entendu: les trois animaux transfor-
més en filles], il les donne sans autre, mais pour sa propre fille, il consulte un
devin, puis il la donne a un homme de son choix a lui. Cependant les trois
femmes qui étaient autrefois des animaux ont chacune eu des enfants. Le fils de
Zolali bi Bné vient rendre visite a son grand-pére; celui-ci lui offre une chaise,
s’enquiert de ses nouvelles et demande: “Quand tu es avec ta mere, la-bas,
comment est-ce que cela se passe?”’ [Grand-pere et petit-fils ont des relations
affectueuses et détendues et peuvent tenir des propos familiers et indiscrets].
L’enfant répond: “Ma mére est gentille avec mon pére, mais si mon pére entre
en conversation avec quelqu’un d'autre, elle se met a dire n’importe quoi
[c’est-a-dire: elle ne supporte pas les autres membres de la famille]. Le vieux
dit: “Attendons, vos ainés vont venir en visite”. Ils sont tous assis la, quand
arrive le fils de Goli bi Zawo, le chat. [Ici Bolia intervertit I'ordre d’arrivée
des animaux|. Son grand-pére et ses épouses s’enquiérent des siens, sans
insister, puis son grand-pére Uinterroge: “Quand tu es avec ta mére, la-bas,
comment est-ce qu’elle se conduit? “L’enfant répond: “Dés que mon pére lui
parle, ma mére bout intérieurement de coléere. Ma mére raffole du riz gras, et
pourtant elle reste toute efflanquée.” Alors le vieux dit: ““Assieds-toi, vos ainés
vont arriver”’. lls s’installent et voici le fils de Boli, le cabri. Le vieux lui
demande: ““Comment se comporte ta mere, chez vous la-bas?” — ““Chez nous,
méme si mon pére fait une plantation qui s’étend jusqu’a la forét du gi, ma
meére ne vend aucune part de la récolte [le gi est le culte gouro masculin le plus
puissant et le plus secret. Ses paraphernalia sont déposés dans le bois sacré,
relativement éloigné du village. Il s’agit donc d’une plantation importante].
Elle prépare une grosse marmite, elle mange tout et, si la plantation produit
beaucoup, elle appelle ses fréres, petits et grands, et elle leur propose de venir
manger la nouriture de son mari [ses fréeres = les autres cabris]. Cest
pourquoi mon pere souffre, tandis que ma mére mange, la téte baissée”’. Alors
le vieux lui dit: “Assieds-toi, ton ainé est sur le point d’arriver”’. Or il a
convoqué Uenfant de la seule fille née de lui-méme, a propos de qui il avait
consulté le devin. L’enfant se présente a I'entrée du village; les épouses de son
oncle maternel le plaisantent, et il leur dit: ““Avec moi on ne plaisante pas”. Les
épouses de 'oncle maternel lui répondent: “Si tu ne veux pas que nous te
plaisantions, paie quelque chose pour racheter la plaisanterie”. [L’enfant est
accueilli comme on recoit habituellement un fils de fille du village: avec des
plaisanteries qu’il doit “‘racheter” s’il ne veut pas qu’elles se prolongent; lui-
méme apportant un cadeau a ses maternels. Cet accueil sous-entend qu’il
n’en a pas été de méme pour les autres enfants]. I/ leur donne alors un bro de
nos ancétres en disant: “Je suis venu avec un cadeau pour mon grand-pére,

38



voici votre part’[ le bro gouro est le sompé malinké, monnaie traditionnelle
en fer). Il arrive tranquillement dans la case et son grand-pére s’enquiert des
siens: ““‘Dis-moi ce qui se passe la-bas chez ta meére”. L’enfant s’installe et
raconte a son grand-pére: ‘“‘Ma meére est la, tranquille. Quand mon pére regoit
des étrangers, ma mére prépare aussitét un repas, sans méme qu’il le lui
demande et elle le leur offre. Si mes parents sont assis tranquillement, que ma
mére a préparé de la nourriture et que mon pére propose de manger sans
attendre ses fréres cadets, elle met leur part de cété. Quand mon pére mange
seul a son aise, elle appelle les jeunes fréres de son mari et elle leur donne un
plat. [Si le mari est agé, il a le droit de manger seul et d’avoir un plat
individuel. Une bonne épouse offre alors un plat collectif a ses jeunes beaux-
freres]. Si elle vend des champignons, elle remet I'argent a mon pére. Grace a
elle, nous sommes riches. Quand ma mére m’ordonne de venir vous voir, le
mari de ma mére ne reste pas en arriére. Eux tous...”. [Ici Bolia ne termine
pas sa phrase]. Le grand-pére s’adresse au premier enfant: “Ton pére et ta
mére s’entendent bien, mais elle commence a bavarder dés qu’elle voit ses
parents, c’est que tu es descendance de chien”. Au suivant, il dit: ““Ton pére
fait de grandes plantations; son épouse, ta mére prépare de la nourriture
qu’elle mange avec son pére, ses fréres, ses propres parents, c’est que vous étes
descendance de cabri”’. Au troisiéme enfant il dit: “Ton pére et ta mére sont
paisibles, mais quand elle lui parle elle est intérieurement en colere; elle aime le
riz gras et la pate d’arachide, c’est que tu es descendance de chat”.

“Mes fréres ici présents, vous épousez une femme, vous tuez du gibier, vous
mangez ensemble, elle bout de colére quand vous lui parlez, elle ne grossit pas,
ses cOtes sont apparentes, c’est qu’elle descend du chat. Une femme a cent mille
francs de dot sur sa personne, elle ne va pas puiser de I'eau, elle se proméne
pour un rien dans le village, elle descend du chien. Vous faites une plantation
qui s’étend jusqu’a la forét du gi mais votre femme ne vend aucun produit, elle
prépare a manger et répartit la nourriture dans de nombreuses petites cuvettes
[sous-entendu pour en donner a ses propres parents|, c’est qu’elle descend du
cabri.”

Chant:

Tout homme sur cette terre reste tel qu’ont été créés
ses ancétres. Mon chemin, ma piste, me raméne a ...

Pour des raisons déontologiques, je ne reproduis pas ici ce que Bolia a chanté
aprés ce conte et a quoi le ramene son chemin, sa piste: une série de
généalogies, d’allusions et d’insinuations a propos de différents personnages
de I'histoire et de la vie politique locale et nationale, Gouro et non Gouro.
Non pas que ces gens soient tous de condition captive mais certains le sont, et
le propos de Bolia est précisément de brouiller les pistes en mélangeant les

39



uns et les autres. Ce chant et le conte qui ’explicite signifient sous une forme
allégorique: “tout comme certains humains descendent d’animaux, certains
humains sont descendance d’esclaves”. Bolia développe ici le théme de
I’animalité des esclaves: certains défauts connotent des animaux, de méme
certaines caractéristiques sont inhérentes aux esclaves; il compleéte Nangone
puisque ’animalité renvoie a la nourriture sous toutes ses formes: gloutonne-
rie, déchets, avidité, égoisme, négligence.

En filigrane des trois textes étudiés se dessine aussi le théme de la féminité
des esclaves, féminité a connotation négative. Nangone et Bolia montrent
que les esclaves sont du cOt€ des fils de soeurs ou fils de filles, mais qu’ils sont
des neveux ou petits-enfants peu satisfaisants. Bolia évoque les esclaves a
travers une métaphore entierement féminine: les animaux changés en hu-
mains sont de mauvaises femmes. C’est lors des funérailles ou la parole des
femmes est souveraine que Gueiman traite sa rivale de descendante d’escla-
ve, et celle-ci ne manque pas de lui renvoyer une injure symétrique a propos
de sa condition de femme “‘trouée’, inutilisable en tant que génitrice.

Enfin, les esclaves s’acquiérent traditionnellement grace aux mémes biens
que les femmes: pagnes, bro, défenses d’éléphant, en parallele desquelles ils
circulent, les accompagnant quand elles se marient.

Le point de vue présenté dans ce texte est celui des Gouro sur leurs esclaves.
Je regrette de n’avoir pu franchir la barriére des interdits et de laisser dans
I’ombre le point de vue des esclaves sur leurs maitres. Des indications font
penser que les descendants d’esclaves n’ont pas €té systématiquement les
valets des colonisateurs: lors de la période du “travail forcé” ceux d’entre eux
qui étaient installés a Abidjan ont accueilli des réfugiés fuyards des planta-
tions.

On voit que dans les représentations gouro, les esclaves valent comme des
métaphores des maux néo-coloniaux que sont ’emprise de 1’argent, I'infla-
tion des compensations matrimoniales, les maladies, I’égoisme généralisé.
Cette vision du monde fait des esclaves les boucs émissaires responsables de
la dégradation de la solidarité traditionelle et des dysfonctionnements de la
société moderne, les instituant comme le paradigme d’une catégorie a
connotation négative. Bien entendu j’ai analysé cette connotation sans la
reprendre @ mon compte, mais il m’a paru important d’évoquer ces esclaves,
sujet tabou dont il n’est jamais ouvertement ou officiellement question. En
parler, c’est déja avancer dans le dévoilement d’un préjugé qui empoisonne
la vie sociale et politique gouro®.

On peut s’étonner de la survivance des représentations de la condition
d’esclave dans le domaine de la symbolique rituelle et sociale. Pourquoi cette
perpétuation dans le présent de réalités périmées, venant a I'appui de valeur
qui ont une fonction actuelle de dépréciation, d’hostilité, d’exclusion, de
rancune compensatoire? Je pense que dans la société gouro qui a traversé en

40



quelques décennies des événements violents qui l'ont bouleversée, cette
“idéologie” a une fonction semblable a celle dévolue a la haine de 1'“Indio”,
a I’antisémitisme et a d’autres racismes, ceci a I’aide de mécanismes qui eux
aussi dépassent le cas gouro. Pourquoi ne pas affirmer “‘nous sommes tous
des descendants d’esclaves”, en paralléle avec “‘nous sommes tous des Juifs
allemands”? D’ailleurs, intellectuels occidentaux, aurions-nous oublié que
bon nombre d’entre nous sommes des descengants de serfs du moyen éage?

Résumé

L’analyse de la perception que les Gouro de Cote d’Ivoire ont de leurs
anciens esclaves et de la descendance de ceux-ci permet de mettre a jour une
idéologie latente de type inégalitaire, dans une société qui se dit égalitaire.
En étudiant les textes de quelques chanteurs gouro on voit se constituer la
catégorie des esclaves, perque comme mauvaise. Dans la société moderne
gouro, les esclaves valent comme les métaphores des maux néocoloniaux.
Une attention particuliére est portée a la confusion entre 'esclave symboli-
que qu’est le neveu utérin traditionnel et I’esclave réel qu’il est parfois de nos
jours.

41



Notes

1 Je remercie I. Chiva et F. Zonabend qui ont bien voulu lire une premiére version de ce texte

et m’ont fait plusieurs suggestions judicieuses.

Les Gouro — au nombre de 110 000 environ — sont une population du groupe linguistique
mandé-sud, qui vit au centre de la Cote d’Ivoire, entre 6°30° et 7°30° de latitude ouest. Ils
occupent entierement les sous-préfectures de Sinfra, Zuénoula, Gohitafla (2 I’exception
d’immigrants récents) et partiellement celles de Bouaflé, Vavoua, Oumé, Daloa. Les Gouro
étaient traditionnellement cueilleurs, agriculteurs (riz, igname, banane plantain), chasseurs,
guerriers, commergants et tisserands. Leur habitat traditionnel était pour moitié en savane,
pour moitié en forét et particulierement dense en savane. Il est maintenant partiellement
déboisé et beaucoup de jeunes des sous-préfectures de Zuénoula et Gohitafla émigrent dans
les anciennes zones forestiéres, plus propices aux cultures commerciales (café, cacao). Les
Gouro sont patrilinéaires a résidence patrilocale. Les données de cet article proviennent de
plusieurs missions de recherches effectuées entre 1958 et 1980 avec I’appui et des crédits du
Centre National de la Recherche Scientifique, de I'Ecole des Hautes Etudes en Sciences
Sociales (autrefois Ecole Pratique des Hautes Etudes VIe Section), du Fonds d’Aide et de
Coopération et de la Maison des Sciences de 'Homme, Paris.

Les termes vernaculaires, en italique, sont transcrits sans les tons; les voyelles ont les valeurs
suivantes:

= ou frangais

¢ frangais

é francais

= o ouvert francais

= nasalisation

Un chant de Bolia fait allusion a un esclave des Gouro chez des Baoulé. On trouve dans
P. Chauveau (1979:23-79) des allusions aux esclaves gouro dans la région de Kokumbo.

>0 0 g
Il

Dans ce texte j'adopte donc sur I'esclavage un point de vue complémentaire a celui des
contributeurs de I’ouvrage édité par C. Meillassoux (1975), qui ont une approche économi-
que et factuelle, a I’exception de F. Héritier sur les Samo (pp 477-507) et de M. Piault sur les
Mawri (surtout p. 340).

Les Gouro n’avaient pas de chefs traditionnels institutionnalisés. Les anciens de chaque
lignage ou segment de lignage réglaient collectivement les affaires du groupe et I'un d’eux (le
descendant des ainés ou le plus agé) effectuait les sacrifices a la terre. Une partie du pouvoir
appartenait aux sociétés secrétes qui avaient également des fonctions religieuses et de
divertissement. De temps a autre, un meneur se manifestait, le temps d’'une guerre. Enfin,
un Gouro enrichi par I’agriculture, le tissage, le commerce, la guerre ou grace a des
circonstances démographiques favorables dans son segment de lignage doublées de stratégies
matrimoniales efficaces, était considéré comme fwa, riche (dans le nord) ou migoné “homme
garcon” (dans le sud). Etant donné les charges sociales et économiques qui pesaient sur lui et
les siens, cette richesse ne lui survivait pas. En général, ses funérailles achevaient de le
ruiner.

6 Voir C. Meillassoux 1964:202-204.

7 Sur Samory, voir les trois tomes de I'ouvrage de Y. Person 1968 et 1975.

8 Sur ce point, mes informateurs confirment L. Tauxier 1924:102-103 et 204.
9 Archives d’Abidjan (en 1958), sans cote, probablement 1923 ou 1924. Monographie du

42

Cercle de Haut-Sassandra par le Capitaine Noire; voir également cote X 3539,



10 Effectuée en 1964, 1956-66, 1973. La méthode en est exposée in: A. Deluz 1970 b. Les
archives ainsi constituées sont publi€es sous forme de microfiches: A. Deluz, 1972, 1973¢
1974. Les données relatives au kafu sia sont publiées dans A. Deluz 1973 a.

11 Les femmes gouro sont comptées dans deux camps: les “filles” mariées ou non dont le pére
fait partie de I’entité considérée — lignage ou village, et les ““épouses” mariées au sein de cette
entité. Ainsi toute femme mariée est “fille” dans un groupe et “épouse’ ailleurs. “Filles” et
“épouses” s’opposent en diverses circonstances, mais surtout lors des funérailles. Voir
A. Deluz 1970 a et 1978.

12 C’est-a-dire que sont prohibées toutes les filles des patrilignages du pére, du pére de la mére,
du pére de la mére du peére, du pere de la mére de la mére, du pére de I’épouse, du pére de la
mere de I’épouse, du pere de la mére du pére de I’épouse, du pére de la mere de la mere de
I’épouse. Sur le systéme de parenté gouro, voir A. Deluz 1970 b: 91-109 et A. Deluz 1973 b.

13 Jai choisi de traduire en francais /u: par “esclave” mais je ne m’interdis pas d'utiliser les
adjectifs “‘captif” et ‘“‘servile”.

14 A. Deluz 1970 a.

15 Les chants de Gueiman lors d’une nuit précédente de funérailles ont déja fait I'objet d’une
publication, A. Deluz 1978.

16 bud intestin, entrailles; bé ventre
17 ble

18 Les devises sont des phrases de “vantardise’ que les chasseurs ou guerriers viennent chanter
au village quand ils ont tué un gros gibier ou un ennemi. On hérite la devise de ses oncles
maternels et on va la dire dans leur village en diverses occasions.

19 Je rappelle que j’effectue une analyse de textes et d’attitudes gouro a propos des esclaves.
Une lecture psychanalytique s’esquisse en filigrane, dont je pergois bien le sens général mais
que je ne tiens pas a élaborer a partir de ce seul theéme des esclaves.

20 Le probléme est général en Afrique, mais ses effets semblent moins pernicieux la ou les
descendants d’esclaves sont ouvertement connus et se présentent comme tels.

Bibliographie

Chauveau, Jean-Pierre
1979 Notes sur lhistoire économique et sociale de la région de
Kokumbo (Baoulé-Sud, Cote d’Ivoire). Paris, Travaux et Docu-
ments de I’Orstom, No 104.

43



Deluz, Ariane

1970a

1970b

1972

1973a

1973b

1973¢

1974

1978

Un Dualisme africain. in: J. Pouillon et P. Maranda, éds.:
Echanges et Communications. Paris/La Haye, Mouton: 782-806

Organisation sociale et tradition orale. Les Guro de Coéte d’Ivoi-
re. Paris/La Haye, Mouton.

Corpus d’archives historiques de ’ethnie guro (République de
Cote d’Ivoire). Paris, Institut d’ethologie, Vol. I tabl. 1-1013
(Archives et Documents: Microfiches A 720043).

Réflexions sur la fonction politique chez des islamisés et des
animistes (Malinké, Sia, Guro de Cote d’Ivoire). L’Homme,
13/1-2: 83-96.

Variations ivoiriennes sur un théme omaha. L’'Homme 13/4:
31-44.

Corpus d’archives historiques de I’ethnie guro (République de
Coéte d’Ivoire). Paris, Institut d’ethnologie Vol. II, tabl.
1013-1494. (Archives et Documents: Microfiches A74 623-63).

Corpus d’archives historiques de ’ethnie guro (République de
Coéte d’Ivoire. Paris, Institut d’ethnologie, Vol. III, tabl.
1494-1804 + tables et index (Archives et Documents: Microfi-
ches A 74623 94).

Féminin nocturne. in: La Natte et le Manguier, les carnets

d’Afrique de trois ethnologues. Paris, Le Mercure de France:
187-246.

Meillassoux, Claude

1964

Anthropologie économique des Gouro de Cote d’Ivoire. Paris/
La Haye, Mouton.

Meillassoux Claude

1975

L’esclavage en Afrique précoloniale. Paris, Maspero.

Person, Yves

1968

1968

1975

Samori, une révolution dyula. I. Mémoire IFAN No 80 Dakar:
1-606.

Samori, une révolution dyula. T II, Mémoire IFAN No 80,
Dakar: 607-1271.

Samori, une révolution dyula. T III, Mémoire IFAN No 89,
Dakar: 1273-2377.

Tauxier, Louis

1924

44

Negres gouro et Gagou. Paris, Librairie Orientaliste Paul-
Geuthner.



	L'air de la calomnie : l'esclavage et son héritage chez les Gouro (Côte d'Ivoire)

