
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 5 (1981)

Artikel: Der Nabel der Gesellschaft : Griots und Handwerker in Westafrika

Autor: Gardi, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007558

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bernhard Gardi

Der Nabel der Gesellschaft

Griots und Handwerker in Westafrika

Im Herzen der Republik Mali bildet der Niger das sogenannte Binnen -
delta, dessen eine Region - der Macina - in der Literatur Westafrikas
allgemein bekannt ist. Seit Generationen beherbergt es eine Vielzahl ethnischer

Gruppen, die auf relativ engem Raum in einem symbiotischen Verhältnis

zusammenleben. Praktisch alle Dörfer sind zwei- oder dreisprachig,
verschiedene sich ergänzende Produktionsweisen bestehen parallel
nebeneinander und eine komplexe Sozialstruktur, verstärkt durch eine bewegte
Geschichte prägen das farbige Bild der Region.* Dem als autochthon
geltenden Fischervolk der Bozo gehört das Wasser, währenddem die später
zugewanderten Marka den Boden verwalten. In einzelnen Gebieten stark
vertreten sind die Hackbau treibenden Bamana. Am rechten Ufer des Niger,
im Kunari, ist die Bevölkerung ursprünglich Bwa und wurde im 19. Jahrhundert

unter den Peul zu deren Leibeigenen. Die Somono, Fischer wie die
Bozo, wären erst im Verlauf des Mittelalters als eigenständige, jedoch Bozo-
sprechende ethnische Gruppe entstanden. Im Norden des Deltas ist der
Einfluss der Songhay stark spürbar.

Die politische Autorität über den ganzen Macina liegt traditionellerweise
bei den Peul, die als Viehzüchter dem Gebiet ihren Stempel aufgedrückt
haben. Ursprünglich reine Nomaden, sind sie heute weitgehend sesshaft und
der Anbau von Reis und Hirse spielt eine wichtige Rolle. Der vorliegende
Artikel basiert auf Daten, die zur Hauptsache im Peulmilieu erhoben
wurden.1

Alle erwähnten Gruppen besitzen eine dreiteilige, hierarchisch angeordnete
soziale Schichtung, in der die Griots und die Handwerker eine zentrale

Stellung einnehmen. Am deutlichsten ausgeprägt ist diese Rangordnung bei
den Peul:
An der Spitze der Peulhierarchie stehen die fulbe (Sing, pullo), die den
Grossteil der Bevölkerung ausmachen. An zweiter Stelle kommen die jaa-
wambe (Sing, jaawanndo), durch ihre jeweiligen Klannamen (yettoore) als

distinkte soziale Gruppe leicht erkennbar. Fulbe und jaawambe gelten als

nobel (rimbe, Sing. dimo). Bei ihnen lag schon immer und liegt auch heute
noch politische Autorität und Reichtum.

Die wirtschaftlich benachteiligten Griots und Handwerker (nyeenybe,
Sing, nyeenyo) stellen die zweite Schicht dar. Mit einem Anteil an der
Gesamtbevölkerung von ungefähr 5 - 8 % sind sie ähnlich zahlreich wie die
nobeln jaawambe,3 Obschon sie ebenfalls frei geboren sind - und von daher
im Prinzip auch zu den rimbe gehören -, werden sie in der Literatur nicht mit

1



'nobel', sondern nur mit 'frei' umschrieben. Diese Differenzierung
widerspiegelt sich in ihrem speziellen sozialen Status: stärker ausgeprägte Endoga-
mie als bei den fulbe (ein Nobler geht eher eine Ehe ein mit einer Leibeigenen

als mit einem Griotmädchen); das Recht, von den höher gestellten fulbe
und jaawambe Geschenke zu verlangen; sie teilen sich in vier Berufsgruppen
auf, denen bestimmte yettoore (Klannamen) zugeordnet sind; ihr professionelles

Spezialistentum drückt sich auch in Schönrednerei und Musizieren
aus; in vorkolonialer Zeit konnten sie nicht verkauft oder versklavt werden;
die Chefferie über ein Dorf war ihnen nicht zugänglich.
An letzter Stelle der Hierarchie situieren sich die Sklaven und Gefangenen -
bzw. heute deren Nachkommen (riimaaybe, Sing, diimaajo) (siehe Anmerkung

17).

Uns sollen hier in erster Linie die nyeenybe - oder die "Griots" - interessieren,

die in der Literatur mit den soziologischen Begriffen 'Kaste',
'SubKaste' oder 'professionelle Kaste' charakterisiert werden.4

Mein Artikel hat ein doppeltes Ziel: zum einen soll er das Verhältnis der
Noblen zu den nyeenybe aufzeigen (und umgekehrt), und zwar so, wie es
heute im Macina wahrgenommen wird. Zum andern soll versucht werden, sie

in einen andern Rahmen zu stellen, als dies üblicherweise getan wird.
In einer grösseren Anzahl verschiedener Arbeiten ist immer wieder auf die

"Griots" eingegangen worden.5 Als Nicht-Afrikaner steht man vor einem
schwer nachvollziehbaren Phänomen, dem in anderen Gesellschaften nichts
Identisches gegenüberzusetzen ist.6 Die zentralen Begriffe müssen daher aus
den betreffenden Sprachen entnommen werden.

Die "Griots" stellen eine deutlich abgrenzbare Gruppierung dar, die den
Weissen in Senegambien vor allem durch ihr unverschämtes Auftreten schon
früh auffielen. Lernandes beschreibt sie 15077, Dapper nennt sie 'Trummel-
schläger'8, und de la Courbe verwendet 1685 als erster das heute gebräuchliche

Wort in der Lorm von 'Guiriot'.9 Im Verlauf der ersten Hälfte des 19.

Jahrhunderts beeilen sich die meisten Autoren, sie zu erwähnen, wobei sie
bereits als 'Volk', 'Kaste' oder 'race' von der übrigen Bevölkerung
abgegrenzt werden."'

Der 'Dictionnaire des civilisations africaines' gibt uns eine vorzügliche
Zusammenfassung, die im wesentlichen dem Stand der heutigen Literatur
entspricht:11 Die Griots stellen im ganzen westlichen Sudan und partiell in der
Guineazone eine professionelle und endogame Kaste dar, deren Spezialität
die Redekunst (Lranz. 'la parole') ist. Im wesentlichen schlagen sie sich
durchs Leben als Erzähler und Redner, Sänger und Musikanten, Historiker
und Genealogisten, Vertraute der Reichen und Mächtigen - wie auch als

Bettler, Gaukler und Erpresser in Dörfern und Städten. Von daher resultieren

ihre Haupteinnahmen (und weniger aus Hackbau, Handel oder
Handwerk). Immer wirken sie wie Parasiten und sind sowohl geachtet wie gefürch-

2



Der labbo Hamma Jum von Manako an der Arbeit. Als Sprecher sämtlicher lawbe ist
er zugleich erster Sekretär der Vereinigung aller nyeenybe des Kunari. Gegenüber
modernen Organisationen wird er von seinem Dorf als Vertreter geschickt.
(Photo B. Gardi)

3



tet. Innerhalb der verschiedenen ethnischen Gruppen, zu denen sie gehören

- Wolof, Serer, Peul, Mande, etc. - gibt es interne Differenzierungen
verschiedener Art. Ihre soziale wie kulturelle Position bleibt sich hingegen
überall gleich: sie stehen jeweils ausserhalb der Gesellschaft, wie das andere
professionelle Kasten auch tun, wie zum Beispiel die Schmiede.
Ihre soziale Situation ist paradox: da sie wie Leibeigene ohne Herren
betrachtet werden, erfreuen sie sich einer grossen Ausdrucksfreiheit, wie
auch eines freien Verhaltens im Alltag, von dem sie ausgiebig Gebrauch
machen und profitieren.
Eine der wichtigsten Funktionen der Griots besteht darin, Lobgesänge auf
die Nobeln und Reichen anzustimmen. Günstige Gelegenheiten dazu sind
Taufen, Hochzeiten und Beerdigungen. In der Regel erscheinen sie auf
Bestellung. Als Gegenleistung erhalten sie ein Geschenk, dessen Höhe vom
Willen des Auftraggebers abhängt. Gibt er zu wenig, wird der Griot dafür
sorgen, dass jener sein Gesicht verliert.
Es scheint nicht, dass die Griots einen verschiedenen ethnischen Ursprung
hätten. Heute findet man sie sowohl als Fabrikarbeiter wie als Lehrer an
Universitäten. Doch ist es immer noch schwieriger für einen Griot, ein
Mädchen aus nobler Familie zu heiraten als etwa Minister zu werden.

Ein wissenschaftliches Erschliessen der Position der Gekasteten ist nur in
einem gesamtgesellschaftlichen Kontext möglich.

Soweit das freie Zusammenstellen der mir für diese Arbeit wesentlich
erscheinenden Punkte. Die "Griots" besitzen also nebst einem sozialen
Sonderstatus die Gabe des Wortes und der Musik und damit politische
Einflussmöglichkeiten. Gleichzeitig sind sie verachtet und gefürchtet. Nicht
gestellt werden Fragen wie: welches ist ihr sozialer Ursprung? und: woher
resultiert ihr sozialer Sonderstatus?
Im Zusammenhang mit diesen beiden Fragen habe ich zwei grundsätzliche
Bemerkungen als Akzentverschiebung anzubringen:

1. Die "Griots" entsprechen im Peulmilieu des Macina in erster Linie
nicht einem Erzähler, Schönredner, Bewahrer der Sprache etc.,
sondern einem Handwerker. Wohl resultiert ein nicht unwesentlicher Teil
ihrer Einkünfte aus der sozial normierten Berechtigung des Redens,
Schmeicheins und Geschenkeverlangens, doch kommen Handwerk und
Hackbau eindeutig an erster Stelle.

Dieser Einwand ist wichtig. Ich bin der Meinung, dass sich das Problem
der "Griots" im Macina anders stellt als weiter im Westen, und dass die
zitierte Zusammenfassung zu stark Mande-zentriert ist: Gerade bei den
Bamana-Malinke gibt es bekannte Klans, die seit Generationen ausschliesslich

als Historiker und Musiker leben.12. Bei ihnen existieren auch zwei
soziale Kategorien mit den entsprechenden Termini - jèli und fina (siehe
Schema S.6) -, die mit dem durch die Europäer eingeführten Wort "Griot"

4



identisch sind.13. Sie sind mit keinem Handwerk liiert. Die "Griots" der Peul
hingegen - die maabuube - stammen aus Weberfamilien und sind somit
direkt mit einer manuellen Tätigkeit verbunden. Das vorhandene fulfulde-
Wort nyeenyo hat ebenfalls etwas mit Handwerk zu tun: Es leitet sich ab vom
Verb nyeenyude: "décorer et broder, au sens artistique concret et
abstrait."1^15

Aus dieser Feststellung heraus folgt die zweite Bemerkung:
2. Im Peulmilieu des Macina sind die "Griots" und Handwerker von ihrer

Herkunft her im Alltag ein und dieselben Leute. Wohl gibt es Individuen,

die sich kraft ihrer Intelligenz und Begabung als Musiker, Redner
etc. durchs Leben schlagen können. Sie stellen aber eine Minorität dar.

Das Problem resultiert zu einem guten Teil aus der durch die Europäer
eingeführten Terminologie. Das Wort "Griot" ist zumindest zweideutig. Es

muss jedoch unterschieden werden zwischen "Griot" durch Geburt und
"Griot" durch Funktion! Das Wort deckt im heutigen Mali beides ab. Ein
Nobler kann sich durchaus als "Griot" benehmen, ohne aber nyeenyo zu sein

(oder es zu werden). Dies ist traditionellerweise sogar eine der Hauptfunktionen

der noblen jaawambe, die als Berater grosser Chefs Geschenke
entgegennehmen und grossen politischen Einfluss besassen, ohne je
herrschen zu können. Ebenfalls kennt man im Peulmilieu die wammbaabe (Sing.
bammbaado), 'diejenigen, welche auf dem Rücken anderer leben'. Sie sind
"Griots" von ihrer Funktion her - stärker noch als die maabuube - aber nicht
unbedingt durch ihre Geburt, wie ihre yettoore bezeugen.16

Ich lege den Akzent auf die Geburt, d.h. auf die soziale Herkunft. Die
nyeenybe sind nicht nur 'nos ingénieurs traditionnels' (wie es ein höherer
malischer Beamte formulierte), sondern auch unentbehrliche Bindeglieder
zwischen Individuen, Familien und weiteren Interessensgruppen. Dadurch
werden sie automatisch zum "Griot".

In der vorhandenen Literatur besteht eine starke Tendenz, die Ideologie
der herrschenden Schicht zu übernehmen. Die nyeenybe werden dadurch
allzu stark als Parasiten angesehen. Im allgemeinen sind sie jedoch hart
arbeitende Menschen. Beide Schichten, die rimbe und die nyeenybe sind
voneinander abhängig.

Ich sehe in einer längeren historischen Entwicklung den Grund, dass der

nyeenyo in den heutigen Städten und ländlichen Zentren zu einem Erpresser
werden konnte. Die eingeführte Geldwirtschaft und das Angliedern Malis an
die Weltwirtschaft unter dem französischen Kolonialismus wirkten sich
ungünstig aus für ihn, da seine Abhängigkeit von der herrschenden Schicht
zunahm. Mit dem Auseinanderbrechen der traditionellen Gesellschaft ver-
grösserte sich der soziale Spielraum. Ein weiteres fügte die ständig wachsende

Verarmung hinzu, nicht zuletzt bedingt durch Kriege und Hungersnöte im
19. Jahrhundert, wie auch durch die grossen Dürren 1913-14 und - jüngstens

- 1972-74. Die wirtschaftlich benachteiligten nyeenybe hatten keine grosse

5



Wahl: vermehrt verliessen sie ihre Dörfer und hatten in einem fremden Milieu weniger Hemmungen, unverschämt
aufzutreten.

Im Schema lässt sich die soziale Stratifikation folgendermassen darstellen. Zum Vergleich mit den Peul ziehe ich die
Bamana-Malinke heran, die im Macina auch vertreten sind. Als Mande-sprechende Gruppe dienen sie dazu, den
Unterschied zum Peulsystem aufzuzeigen, wobei mir vor allem die Differenzierung der "Griots" in Relation zum
handwerklichen Bereich wesentlich erscheint.

PEUL BAMANA-MALINKE

Sing. PI. Sing. PI.

pullo
jaawanndo

(fulbe)
(jaawambe) *

dimo

(rimbe)
nobel < horon (horonw)

maabo

baylo
sakke

labbo

(maabuube)
(waylube
(sakkeebe)

(lawbe)

- Wolle, Keramik

- Gold, Silber

- Leder

- Holz

nyeenyo
(nyeenybe)

"GRIOTS" nyamakala
i

jèli
numu

garanke
kule
fina

(jèliw)
(numuw)
(garankew)
(kulew)
(finaw)

- "Griot" *

- Eisen, Keramik

- Leder

- Holz

- "Griot" **

diimaajo
maccudo

(riimaaybe)
(maccube)

'
(ehemals)

Leibeigene
jon (jonw)

* "Griot" mit Musikinstrument
** "Griot" ohne Musikinstrument



Das Schema kann von verschiedenen Seiten her interpretiert werden. Für
unsere Zwecke soll es vorerst einmal aufzeigen, in wie viele verschiedene
Fraktionen sich die Peul aufgliedern. Die Abfolge entspricht dabei einer
Rangfolge, die auf dem Prinzip der Nobilität basiert. Jede Fraktion spricht
dieselbe Sprache, das fulfulde. In ihrer Gesamtheit machen sie die heutige
Gesellschaft der Peul aus.

Mit Ausnahme der Leibeigenen,17 die als Fremde gelten (und auf die nicht
näher eingegangen werden kann), wird jeder Vertreter einer solchen Fraktion

von sich sagen 'nous sommes une race à part'.18 Dieses Konzept der
'race', das selbstverständlich kein anthropologisches ist, bedeutet soviel wie
'abgrenzbare soziale Einheit', die aber grösser sein muss als eine
Verwandtschaftslinie oder ein Klan. Auf die Frage, 'von welcher 'race' bist du' (a sii
hoodu hen)IH kommt die Antwort: pullo, baylo, labbo, diimaajo etc. - aber
nicht Peul (dies ist eine europäische Kategorie) oder nyeenyo. Der einzelne
orientiert sich somit direkt an derjenigen sozialen Gruppe, in die hinein er
geboren wurde, auch wenn diese familienweise über ein sehr weites Gebiet
verstreut lebt. Die Tatsache der gemeinsamen Sprache ist weniger relevant.
Das Wir-Bewusstsein findet das Individuum ausserhalb seiner direkten Familie

nur auf dieser Ebene.
Kriterien der Abgrenzung sind mannigfaltig. Sie situieren sich innerhalb

verschiedener Bereiche, sii ('race') ist (auch hier) ein relativer Begriff. Eine
zentrale Rolle spielt jedoch der yettoore. Mehr als nur ein Klanname ist er
auch ein Ehrentitel und evoziert neben den lebenden Mitgliedern sämtliche
Vorfahren samt deren grossen Taten. Daher besteht zwischen Klanname und
sozialem Rang ein äusserst komplexer Zusammenhang.

Auch das Werkzeug in den Händen eines gekasteten Handwerkers und die
damit verbundene Technologie können dessen 'race' verraten: ein sakke, der
mit Hilfe eines Messers sein Leder schneidet und schabt, wird die Tatsache,
dass ein garanke das Leder mit einem halbmondförmigen Instrument schneidet

damit erklären, dass dieser einer anderen 'race' angehört.
Jeder maabo wird zwischen sich und einem malle unterscheiden. Unter

diesem Begriff subsumieren die maabuube all diejenigen Weber, die nicht
maabo durch Geburt sind und keinen entsprechenden yettoore tragen, denn
'ils ont passé leur examen avec nous'. Den herrschenden Vorstellungen
entsprechend waren es die maabuube, die als erste mit Weben begonnen
hätten, und als augenfälliges Beispiel können sie darauf hinweisen, dass nur
sie allein Wolle weben, und dass der Webstuhl der mallebe, auf dem diese

nur Baumwolle weben, deutlich anders aussieht.

Ähnliches gilt für die Schmiede: die waylube bearbeiten traditionellerweise

nur Gold und Silber (und nur selten Eisen), währenddem die numuw
keine Edelmetalle verarbeiten (bzw. erst rezenterweise). Entsprechend ist
auch das Werkzeug verschieden.

7



Eine verschiedenartige Technologie findet sich auch bei der Töpferei - und
mit derselben Logik zitiert Gallais einen Bozo, der zum Songhay geworden
ist, da er das Fischen aufgegeben hat und nun Reis anbaut.19 Zwischen den
Kriterien der Geburt und der manuellen Tätigkeit besteht eine direkte
Korrelation.

Wie verhält es sich nun bei den "Griots"?
Das durch die Europäer verbreitete Wort "Griot" scheint in erster Linie auf
der Funktion bestimmter Leute zu basieren und weniger auf deren Geburt.
Wir wissen nicht, welche Klannamen die von de la Courbe beschriebenen
'Guiriots' trugen, wie wir auch keine Informationen darüber besitzen, ob
nicht auch gekastete Lederarbeiter als "Griot" auftraten. Bei den Peul
stammt der "Griot" deutlich aus einem Handwerkermilieu. In der Praxis
hört man auch selten das Wort nyeenyo. Viel häufiger wird maabo dafür
verwendet. So teilte mir ein Peulfreund mit, er gehe am nächsten Tag mit
seinem maabo auf den Markt, um Mädchen kennenzulernen. Mit maabo
meinte er keineswegs 'Weber', sondern nyeenyo und damit "Griot", war
doch sein Begleiter in Wirklichkeit Goldschmied mit dem entsprechenden
yettoore.

Eine Parallele zwischen Peul und Bamana-Malinke besteht insofern, als
bei diesen der allgemeine Terminus nyamakala20, der identisch ist mit nyeenyo,

im Alltag ebenfalls selten verwendet wird. An seiner Stelle werden jèli
oder fina eingesetzt. Der Unterschied besteht allerdings darin, dass jèli und

fina durch ihre Funktion mit keinem Handwerk in Verbindung stehen.
Auf Grund dieser Aussagen ist eine Gleichung möglich:

Peul Bamana-Malinke
maabo nyeenyo ('-Griot") jèli + fina nyamakala

i 1

Weber "Griot"
(und/oder (kein Hand-

"Griot") werk)

Streicht man die gleichwertigen Begriffe nyeenyo und nyamakala heraus, so

erhalten wir:
maabo "Griot" jèli

oder: Weber "Griot"

Ist es ein Zufall, dass bei den ebenfalls Mande-sprechenden Soninke das

Wort gèsere "Griot" bedeutet?21 gèsere ist eine Ableitung vom fulfulde 'geese'
und bedeutet Kettfaden. Das Verweben von Garn steht offenbar im engsten
Zusammenhang mit Sprechen, Verweben von Worten.22

8



Im Wertsystem der Peul sind alle gekasteten Handwerker per definitionem
"Griot", sowohl von ihrer Geburt her wie durch ihre Funktion. In der Praxis
sind es die Weber, die am meisten als Sänger, Schönredner und Genealogi-
sten etc. auftreten.

Bei den Bamana-Malinke hingegen, die keine gekasteten Weber besitzen,
stellen die "Griots" eine eigenständige soziale Gruppierung dar.

Eine andere Sonderstellung kommt den jaawambe zu. Auch sie fehlen bei
den Bamana-Malinke. Von nobler Geburt, mit den fulbe 'même mère, mais
différent père'23 haben sie verschiedenes mit den nyeenybe gemeinsam: wie
diese besitzen sie keinen Zugang zur direkten Ausübung der Macht. Selten
trifft man sie an als Chef de village. Ähnlich wie die maabuube sind sie

Berater der Grossen und Mächtigen, doch gilt ihr Ratschlag als gewichtiger
und sicherer - und damit auch als kostspieliger. Das Grosse suchend geben
sie sich kaum mit kleineren Chefs ab. Ebenfalls konnte ein jaawanndo nicht
versklavt werden. Vielmehr war er es, der im 19. Jahrhundert die Kriegsgefangenen

seines Chefs vermarktete. Seit Beginn des 20. Jahrhunderts sind sie

zu den wichtigsten Mittelsmännern im Viehhandel geworden - was ein und
dasselbe sei, wie betont wird.

Von ihrer Funktion her treten sie als "Griots" auf, als Berater und
Vermittler. Ihr Verhalten ist jedoch weniger auffällig und viel diskreter als

dasjenige der nyeenybe, die schamlos sein dürfen. Die jaawambe gelten als
die grössten Individualisten, als schlau, intelligent und in Ränkezügen nicht
beizukommen. Auch der dümmste jaawanndo ist klüger als der klügste Peul,
wird gesagt.

Heute sind sie mehrheitlich wohlhabende Kaufleute. Sie sind derart erfolgreich,

dass sich viele Menschen vor ihnen in Acht nehmen. Ein Brief des

damaligen Almami von Mopti, Amadou Konaké, den dieser am 30.6.1944 an
den Gouverneur des Soudan Français richtete, ist aufschlussreich. Der
Almami beschwert sich darin, dass der Kommandant des 'Cercle de Mopti'
den langjährigen und alten Übersetzer Agibou Tall (ein Toucouleur) entlassen

und dafür den jungen jaawanndo Bocary Bocoum angestellt hatte. Die
Beschwerde richtete sich weniger gegen den Kommandanten als an den

jungen Bocary, denn: "Parmi toute peau noire les Diawandos sont les plus
mauvais, les plus grands menteurs et les plus grands voleurs." Ein starkes
Wort eines hohen Dignitärs, das aber die Meinung vieler widerspiegelt.24

Die Stratifikation der Peul ist komplexer und geschlossener als diejenige
der Bamana-Malinke. Die einzelnen yettoore sind in der Regel eindeutig der
Schicht, bzw. der Berufskaste zugeordnet. So ist ein Mann mit Namen
Sanngo immer ein maabo, mit Namen Jonnkummba immer ein sakke, auch
dann, wenn beide ihr Handwerk nie ausgeübt haben und heute Lehrer oder
Polizist sind, nyeenyo ist ein sozialer Zustand, in den hinein man geboren

9



wird, und dessen gesellschaftlicher Rang in erster Linie durch den yettoore
definiert wird, nyeenyo ist kein Beruf, den man erlernen kann.

Das Mande-System dagegen ist offener. Es existiert eine Anzahl von
Klannamen (jamuw, sing, jamu), die sowohl für die Nobeln (horon) wie für
die nyamakala gelten.

Camara25 stellt für die Malinke von Siguiri eine Liste auf, die 24 Klannamen

enthält. Deren 7 kommen sowohl bei den horon wie bei den nyamakala
vor. 12 sind jèli und Handwerker, 11 sind ausschliesslich jèli. Einzelne
Namen kommen sowohl bei den Nobeln wie bei den Handwerkern und den
"Griots" vor. Neben der Tatsache, dass im Mande-Milieu der nyamakala-
Zustand nicht eindeutig definiert ist, lässt sich aus der Liste entnehmen, dass

das Verhältnis "Griots" - Handwerker ungefähr gleich ausfällt.
Bei den Soninke entfallen von 22 gekasteten Namen über die Hälfte -

zwölf - auch auf die Nobeln.26.
Für Charles Bird ist die Zugehörigkeit zu einer dieser beiden Schichten oft
'négociable'. Viele Namen sind wenig eindeutig definiert.27 Damit ist einem
Individuum die Möglichkeit gegeben, aus seinem Dorf auszubrechen und
sich anderswo niederzulassen. Ohne seinen jamu zu wechseln, ist ihm am
neuen Wohnort ein sozialer Aufstieg möglich (er kann die 'race' wechseln),
da eine Überprüfung seines realen Ranges nur an Ort und Stelle möglich ist.

Ähnliche Parallelen sind - wenn überhaupt - bei den Peul höchst selten.
Nach meinen Kenntnissen gibt es nur vier solche parallelen Klannamen, und
auch sie sind nicht mit den fulbe, sondern mit den jaawambe verbunden.

Im Macina werden folgende yettoore den einzelnen Berufskasten
zugeschrieben28:

maabuube: Sare, Sanngo, Jiga (Kurzform für Jigannde), Kase; Bookum,
Daw, Kiida, Nyaan.

Diese Reihenfolge stellt für die ersten vier Namen wiederum eine Rangfolge
der Nobilität dar. Im Guimballa stehen die Sare an erster Stelle, im Macina
die Jigannde. Die letzten vier Namen sind zugleich jaawambe-Namen.
Deutlich am häufigsten ist der Name Bookum.29

waylube: Maasinanke, Siissaw, Gaaku.
Eine Anzahl weiterer Namen ist in Djenné anzutreffen. In dieser alten Stadt
ist ein Berufskastensystem wenig ausgeprägt.
Als ursprünglich wohl nur sehr kleine Berufskaste, die nur Gold und Silber,
aber nicht Eisen bearbeitete, erhalten die waylube seit mehreren Jahrzehnten

regen Zulauf von Eisenschmieden (numu), deren Handwerk unrentabel
geworden ist. Ein Wechsel der Klannamen findet nicht statt.
sakkeebe: Jonnkummba, Gaaku, Yaatara, Gajaaka, Siissaw.
lawbe: Jum, Kebe, Gajaaka.
Von den 16 Namen sind mit Ausnahme der letzten vier maabuube-Namen
alle eindeutig den nyeenybe zugeordnet. Innerhalb der einzelnen Kasten gibt

10



es allerdings Überschneidungen (Siissaw, Yaatara, Gajaaka). Am eindeutigsten

sind die maabuube-Namen.

Die wiedergegebene Hierarchie ist im Macina allgemein bekannt. Es
handelt sich um kein Geheimwissen für Eingeweihte. Sie gehört mit zum
Alltag.

Ich habe die Frage oft gestellt, weshalb ein Handwerk nobler sei als ein
anderes. Die Antwort war immer dieselbe: das sei immer so gewesen, und
zwar schon zur Zeit von Harn Bodeejo, und auch Sékou Ahmadou habe es so
gehalten.30 Zur Ergänzung hörte ich mehrere Male folgende Legende: Zur
Zeit von Sékou Ahmadou wollten die nyeenybe wissen, wer von ihnen am
nobelsten sei. Sékou liess die vier Berufskasten versammeln und gab ihnen
den Auftrag, eine Arbeit auszuführen, so gut und so schön wie möglich. Der
maabo webte eine Wolldecke, der baylo stellte ein Paar Ohrhänger aus

purem Gold her, der sakke produzierte einen wunderbaren Sattel und der
labbo einen Mörser.

Anschliessend erfolgte der Befehl, das erarbeitete Produkt wieder
auseinanderzunehmen und neu zu gestalen. Der maabo trennte seine Fäden auf
und verwebte sie neu. Der babylo schmolz das Gold ein und trieb ein zweites
Gehänge. Der sakke war immerhin imstande, seinen Sattel in mehrere Teile
zu zerlegen. Nur der labbo wurde der Aufgabe nicht gerecht. Aus diesem
Grund ist er deutlich der letzte.

Auf diese Weise war es für alle augenfällig, dass der Weber der geschickteste

war. Zur Feier des Tages wurde ein Schaf geschlachtet, von dem jeder
nyeenyo seinen Teil erhielt: der maabo erhielt den Rücken, der baylo den
Kopf, der sakke die Haut und der labbo ging leer aus. Bis heute ist dieses

Verteilungsschema gleich geblieben.31
Wie immer es auch bei der Geschichte mit der historischen Wahrheit steht

- drei interessante Punkte kommen zum Vorschein: Nach der herrschenden
Ideologie bestand das Kastensystem bereits vor der Islamisierung der Peul;
die Hierarchie widerspiegelt eine technologische Abfolge vom Komplizierten
zum Einfachen; schon damals waren die "Griots" in erster Linie
Handwerker.

Die gekasteten Handwerker müssen früher Privilegien sehr direkter Art
besessen haben, wie zum Beispiel der einzige Schmied in seinem Dorf zu
sein. Im Guimballa erzählte man mir, wie es 'früher' zwischen Dorfschaften
zu Streitigkeiten kommen konnte, um eine Schmiedefamilie bei sich im Dorf
ansiedeln zu können. Privilegien solcher Art öffnen den Weg zu Erpressungen.

Möglicherweise kann das Recht, den Nobeln Geschenke zu verlangen,
teilweise von daher abgeleitet werden.

Eine noble Familie bemühte sich gleichzeitig, einen solchen Handwerker
möglichst nahe bei sich zu haben und ihn sozusagen mit einem Pakt an sich zu
binden. Der Wolle webende maabo, der im Auftrag der Peulfrau in deren
Hof - früher Campement - eine Wolldecke webte, von ihr die Mahlzeiten

11



empfing, nach Einbruch der Dunkelheit auch dort verweilte und übernachtete...

er steht von allen nyennybe am nächsten beim Peul. Immer im psychologisch

relevanten Zusammenhang gesehen, dass er einer anderen Schicht
angehört, mit der aus verschiedenen Gründen Geschlechtsverkehr und Heirat

ausgeschlossen sind.

In der Literatur wird immer wieder die wirtschaftliche Abhängigkeit der
nyeenybe (und damit der "Griots") unterstrichen. Die Wahrscheinlichkeit,
dass eine solche 'früher' anders ausgesehen hat, ist gross, wenn auch
allgemeine Aussagen schwierig sind.

Es scheint, dass die nyeenybe in der vorkolonialen Zeit des 19. Jahrhunderts

keine - oder nur wenige - eigene Felder besessen haben. Informationen
zu dieser Frage variieren stark von Gegend zu Gegend. Sehr wahrscheinlich
bestand darin wenig Einheit, da innerhalb verschiedener Epochen der
Felderbesitz anders ausgesehen haben mag. Einerseits waren die nyeenybe vom
allgemeinen Viehbestand der Peul abhängig, der wiederum vom Klima
mitbestimmt wird. Nomadisierende Viehzüchter werden rasch reich und
können ebenso schnell verarmen. Andererseits war die zweite Hälfte des 19.

Jahrhunderts von ständigen Kriegswirren geprägt, durch die ganze Dörfer
und weite Gegenden entvölkert wurden. In diesem Zusammenhang betont
Camara, dass die "Griots" gerade zu jener Zeit eine nie dagewesene
Machtfülle erreichen konnten, da Kriegsherren die Samory, Babemba, El
Hajj Omar Tall usw. die dazu nötigen Strukturen schufen.32

Auf jeden Fall besass ein Grossteil der nyeenybe eigene Sklaven. Der alte
Gaarba Sammasseeku in Mopti war zur Zeit der offiziellen Aufhebung der
Sklaverei durch die Franzosen (1908) 15-jährig. Er erinnerte sich, dass sein
Vater 62 Sklaven besessen hatte, von denen ein Teil wieder in ihre Dörfer
zurückkehrte.33 Die Sklaven produzierten einen Grossteil des für die nyeenybe

wichtigen Getreides. Daneben existierten in den Dörfern Gemeinschaftsfelder,

deren Produktion für die nyeenybe bestimmt war. Dieses System
besteht in abgelegenen Dörfern des Macina bis heute, und zwar vor allem für
die Schmiede, weniger für andere Gekastete.34

Die ökonomische Situation des 19. Jahrhunderts ist im einzelnen heute
nicht mehr zu erschliessen. Viele Indizien sprechen jedoch dafür, dass die
nyeenybe damals besser gestellt waren, infolgedessen seit längerem ihre
verschlechterte Situation spüren und daher heute vermehrt Geschenke
erfragen.35

Die Ursache dazu ist in der Tatsache zu suchen, dass 'früher' im monetären

System der Kaurischnecke und des direkten Tauschs (Arbeit gegen
Getreide) der Preis einer gegebenen handwerklichen Arbeit höher bewertet
wurde. Ein vermögender Herdenbesitzer liess sich sein Prestige etwas
kosten. Indem die Franzosen die Macht der traditionellen Chefs brachen,
gingen die Handwerkergriots nebst ihrem geistigen Einfluss auch wichtiger
Einkünfte verlustig.

12



Ein alter sakke formulierte das Problem folgendermassen: früher konnte
ein Nobler sein Kind auf den Schultern tragen (seinen nyeenyo ernähren).
Heute ist das nicht mehr möglich. Jedermann ist schlecht geworden und
schaut nur noch auf den eigenen Vorteil.

Hinzu kommt, dass das Reisen über weite Distanzen beschwerlich und
gefährlich war. Eine Ausnahme bildete die Flusschiffahrt. Die Pazifizierung
durch die Franzosen, der motorisierte Verkehr seit dem 2. Weltkrieg und die
allgemeine Verarmung durch Dürrekatastrophen wie 1913-14, 1972-74
haben eine kleine Revolution bewirkt. Die geografische Mobilität ist sprunghaft

gewachsen und damit auch die kommunikative Rolle der Wanderarbeiter.

Diese Fakten zeigen deutlich, dass in den letzten 100 Jahren eine relevante
Verschiebung stattgefunden hat. Kein gewöhnlicher nyeenyo könnte heute
ohne eigene Felder überleben. Dagegen erlaubt ihm die ständig
vorwärtsschreitende soziale Öffnung, unverschämter aufzutreten und schamloser
Geschenke zu verlangen. Der nyeenyo ist oft zu einem solchen Verhalten
gezwungen, ging er doch seiner wirtschaftlichen Privilegien verlustig.

Neben handgewebten Decken sind längst preisgünstige bedruckte Tücher
auf dem Markt. Die Schönen nehmen auch mit billigen Glas- und Kunststoffperlen

vorlieb - oder mit Gold der dritten und vierten Qualität. Und wer
trägt denn noch Ledersandalen? Plastikschuhe der Marke Bata sind auf dem
hintersten Markt erhältlich. Vorbei sind die Zeiten, da mehrere Dörfer
miteinander rivalisierten, um eine Schmiedefamilie bei sich anzusiedeln.
Eine Sichel aus China ist kaum teurer als eine im Land produzierte. Und
jeder Pflug, der übrigens nicht zu reparieren ist, nimmt einer Handvoll
Dorfschmiede die Arbeit weg, da mit ihm dieselbe Arbeit verrichtet werden
kann wie früher mit 40 Hacken.

Archivmaterial, Berichte früher Reisender und Erzählungen alter Leute
geben einen Hinweis darauf, dass um die Jahrhundertwende gewisse
Preisrelationen für den nyeenyo günstiger ausfielen als heute. So erinnerte sich die
90-jährige Jahaara Konipo, eine Töpferin aus dem Bozo-Milieu, wie sie als
kleines Mädchen ihre Mutter begleitete, um Töpfe zu verkaufen: eine
Pirogue wurde mit Kochtöpfen voll geladen. Zwei Ruderer wurden gemietet.
Mit ihnen fuhr man von Dorf zu Dorf (und nicht auf den Markt). Ein Topf
wurde gegen dessen Inhalt in Reis getauscht. Vergleicht man diese Relation
mit den heutigen Preisen, dann erhielt eine Töpferin rund zwei mal mehr für
ihre Arbeitsleistung,als dies heute der Fall ist. Es ist eine neuere Tendenz,
dass ein mittleres Schaft teurer ist als eine gute Wolldecke vom Typus kaasa.
Früher war das umgekehrt. Andere Preisrelationen zu Hirse, Reis und Salz
scheinen in etwa gleich geblieben zu sein, doch sind die allgemeinen Lebenskosten

stark gestiegen: Zucker, Seife, Petroleum, Kleider etc. müssen
gekauft werden - Produkte also, die vom Weltmerkt abhängig sind.

13



Das Bild des Handwerkergriots hat sich gewandelt. Ursprünglich ein
Techniker, dadurch mit bestimmten Privilegien und einem sozio-psychologi-
schen Sonderstatus versehen, musste er sich notgedrungenerweise einer sich
verändernden Zeit anpassen. War es vor 100 Jahren nur einer Minorität von
nyeenybe gegeben, als "Griots" von ihrem Sonderstatus zu leben, so waren
im Verlauf des 20. Jahrhunderts immer mehr gezwungen, ihr Handwerk
aufzugeben, den Wohnort zu wechseln und das Kriterium ihrer Geburt als

wichtige wirtschaftliche Grundlage zu verwenden. Eine Entwicklung, die
viele nyeenybe, wie auch eine grosse Zahl nobel Geborener überrollte. In
den grossen Städten Malis und Senegals haben die "Griots" ein neues
Betätigungsfeld gefunden: die Politik.36 Ihre Gabe und ihre Legitimation zum
Schönreden kamen ihnen dabei sehr zustatten. Oft verfügen sie auch über
einen Bildungsvorsprung, da sie bereits in der zweiten oder dritten Generation

scholarisiert sind: ein kleiner nyeenyo hatte wenig zu verlieren, wenn er
vor 50 oder 80 Jahren seinen Sohn in die französische Schule schickte. Ein
Nobler zog es auf jeden Fall vor, seinen Sohn die Koranschule besuchen und
ihn einheimische Traditionen und Wissenschaften lernen zu lassen.

Es ist auch mein persönlicher Eindruck, dass in der Beamtenschaft Malis
nyeenybe überproportional beschäftigt sind. Heutzutage ist es nicht selten,
dass ein "Griot", anstatt einem traditionellen Chef zu dienen, einem Politiker

in verschiedensten Belangen nützlich ist.
Ein hoher Beamter, rechte Hand eines Ministers, der in der Sowiet-Union

seinen Studienabschluss gemacht hat, abstammungsmässig selber ein nyeenyo,

der auch zu seiner Abstammung steht und sich nicht verbergen will,
formulierte sich folgendermassen: "Wir sind öffentliche Leute. Ausserhalb
der Gesellschaft stehend versuchen wir allen, die sich an uns wenden, zu
helfen und zu vermitteln. Und dafür wollen wir auch entschädigt werden. Du
liebst ein Mädchen, das du heiraten möchtest? Wir nehmen mit ihm und
seiner Familie Kontakt auf. Wir sprechen für dich. Ein Dorfchef, der für die
Verwaltung die Steuern einziehen muss? Wir helfen ihm. Uns kann man
nicht beleidigen, uns kann man nicht nein sagen. Als Griots sind wir mit allen
Schichten durch eine 'joking relationship' verbunden. Diese Tatsache hilft
uns, Konflikte zu schlichten und Spannungen abzubauen."

Die soziale Schichtung ist Ursache interner Spannungen. Es geht um die
komplexen Beziehungsmuster zwischen zwei Polen: nobel - weniger nobel;
herrschend, und damit weltliche Macht - Abhängigkeit, dafür sozio-psychi-
sche Einflussmöglichkeiten. Eine Dualität, die das Weltbild des Peul
beherrscht. So wie er sich nach aussen hin abgrenzt und alle Nicht-Peul
'Schwarze' oder gar kaado (Heiden) nennt, so grenzt er sich auch innerhalb
der /«//«Me-sprechenden Ganzheit sowohl dem jaawanndo wie dem nyeenyo
gegenüber ab.

Mit den Begriffen 'Opposition' und 'Ergänzung' lässt sich dieses
ausbalancierte System umschreiben.37 Die intern bedingten Spannungen kommen

14



im Alltag auf den verschiedensten Ebenen zum Ausdruck. Sei es, dass man
nicht miteinander isst, Ehen eingeht oder auf derselben Matte Platz nimmt.
Jede Fraktion hat von jeder anderen ein bestimmtes, ideologisch gefärbtes
Bild, das geprägt ist von der eigenen sozialen Position, wie auch von
derjenigen der angesprochenen.

Als Verstärkereffekt kommt ein Paktsystem (dendiraagal) hinzu, das
zwischen verschiedenen sozialen Gruppen, im besonderen aber zwischen
Peul und allen Schmieden besteht.38 Eine solche 'alliance de cousinage' ist
u.a. dadurch gekennzeichnet, dass Geschlechtsverkehr und Heirat
ausgeschlossen sind. Durch das Fehlen dieser 'Gefahr' wird es möglich, eine sehr
offene, ja freundschaftliche Beziehung zu pflegen, die sich in einem verbalen
Spiel ausdrückt: die schlimmsten Anschuldigungen und Allusionen werden
als Kompliment und Zuneigung gewertet und mit Lachen quittiert. Eine
Beleidigung ist ausgeschlossen. Mit welchen Worten man dabei attakiert
wird, durfte ich selber erfahren. Da ich meistens in Begleitung eines Peul
auftrat, wurde ich von einer Schmiedin, Verkäuferin von Keramik auf dem
Markt, mit in diese Allianz einbezogen. So fragte sie mich unter Lachen, ob
denn mein Motorrad für die Hoden nicht schädlich sei; ob ich beim Zeichnen
von Töpfen aus Freude eine Erektion erhalten hätte usw.

Von malischer Seite her wird betont, dass sich im 20. Jahrhundert gerade
die Heiratsregeln stark verändert hätten. Ich zweifle das weitgehend an. Eine
solche Lockerung hat vor allem innerhalb der vier Berufskasten stattgefunden,

die sich dadurch ausdrückt, dass die einzelnen Kasten unter sich
Heiraten eingehen. Dagegen sind Eheschliessungen zwischen rimbe und
nyeenybe auch in den Städten noch relativ selten. Wie aktuell die Frage ist,
zeigt der Film 'Djelli' (jèli Griot), der 1981 am Filmfestival von Ouagadougou

mit dem ersten Preis ausgezeichnet wurde. Anhand zweier Studenten
zeigt er die Unmöglichkeit auf, gerade diese schichtspezifische Barriere zu
umgehen.39

Die Frage nach den nyeenybe scheint mir im heutigen Mali nach wie vor
ein aktuelles Problem zu sein. Wann immer ich auf dieses Thema zu sprechen
kam - sei es in der Hauptstadt, in Mopti oder im Dorf -, entstand eine
lebhafte Diskussion. Unabhängig von der ethnischen Zugehörigkeit, Sprache
und der sozialen Position hatte jedermann seine Erfahrungen gemacht, sei

es, dass ihm von einem "Griot" geholfen wurde oder dass er Schaden davon
trug. Ein Kaufmann in Mopti (ein jaawanndo) verglich sie mit Journalisten in
Europa: Ein Journalist, meinte er, kann über andere Leute schreiben, was er
will, ohne dass er dazu aufgefordert worden wäre. Oft ist vieles falsch und
erfunden. Man kann sich nicht zur Wehr setzen. Eux aussi se promènent
seuls (sie sind Einzelgänger). Un nyeenyo peut même parler au Président (er
ist stark und frech genug, eine derart hoch gestellte Persönlichkeit direkt
anzusprechen).40

15



Ein 80j ähriger blinder sakke, der sonst noch nie mit einem Weissen
gesprochen hatte, zeichnete ein ähnliches Bild: Bei euch Weissen sind eure
Sekretäre eure nyeenybe. Sie verrichten die Arbeit für euch. Und er fügte
hinzu: siehst du einen nyeenyo, dann hast du einen nobeln Schwarzen vor
Augen. (Die Peul sehen sich als 'rot'. Die sie umgebenden Dogon, Bamana,
Bozo etc. sind 'schwarz' und damit weniger nobel).

Ein Bauer nobler Abstammung, offenbar ein gebranntes Kind: Die nyeenybe

sind faule Leute. Es kommt vor, dass sie während der Regenzeit einfach
im Dorf sitzen bleiben, anstatt ihre Felder zu bestellen. Dafür stehen sie

später vor deiner Haustür und verlangen Geschenke. Ils t'emmerdent - und
zwar so lange, bis man ihnen etwas gibt. Si tu ne donnes rien ils t'insultent.

Und umgekehrt, ein armer labbo: Les Peul sont des chiens. Toujours ils

portent la tête très haut et ne te saluent même pas. Willst du etwas von ihnen,
so sagen sie: je n'ai rien. Mais ils sont riches. Très riches, même.

Wie stark die nyeenybe mit den Peul verbunden sind, zeigen eine Anzahl
weiterer Zitate.

Von nyeenyo-Seite: Wenn du einen nyeenyo siehst, dann hat er immer
einen Peul hinter sich.

Und umgekehrt, von nobler Seite: Sie folgen immer den Peul. Siehst du
einen Peul, dann wirst du auch einen nyeenyo sehen. Ein nyeenyo kommt nie
allein.

Ein Bozoschmied formulierte mit Stolz und einiger Ironie: Un berger peul
s'appuye toujours sur l'épaule d'un forgeron. Cela lui tient bien: tu n'as
jamais vu un forgeron tomber.

Ein Bamanaschmied, dessen Vorfahren zusammen mit dem nobeln
Dorfgründer im Guimballa eingewandert sind: Wir sind der Nabel der Gesellschaft.

Ohne unser Eisen gibt es kein Dorf, keine horon und keine Krieger.41
Von nobler Peulseite her wird die gegenseitige Abhängigkeit nicht geleugnet.

Der Akzent wird aber weniger auf die wirtschaftliche Ebene gelegt. Ein
soziales Moment kommt zum Ausdruck, wenn gesagt wird: Jede etwas
schwerfällige Person hat einen "Griot" nötig.

Innerhalb der Allianzbeziehung Peul-Schmied werden immer wieder
Allusionen gemacht. Ein pullo wird sagen: Du bist mein Sklave. Ohne mich bist
du nichts. Alle Schmiede sind Sklaven. Eine Antwort bleibt nie aus: Die Peul
sehen aus wie Affen. Man kann sie nicht voneinander unterscheiden. Mein
Grossvater hat den ersten Peul beschnitten und so zum Mann gemacht.
Eigentlich sind die Peul unsere Sklaven.

Oder noch stärker: Ein Peul, ein Affe, eine Kuh: nur der Schwanz
unterscheidet sie.

Trotz allem befindet sich der Peul auf jeden Fall am stärkeren Hebel. Seine

Superiorität wird im wesentlichen nicht angezweifelt. Viehbesitz und politische

Autorität stehen auf seiner Seite.Umso besser,wenn man über ihn
lachen kann. So erlebte ich eine unvergessliche Szene, die sich mitten auf

16



dem Debosee in einer kleinen Pirogue abspielte. Der Bozo, der mit seiner
langen Stange das Boot vorwärtstrieb, versuchte, uns die Zeit zu vertreiben,
indem er alle Anwesenden verballhornte.

Als erster kam der pullo an die Reihe: Er ist zuhause und macht sich
schön. Abends geht er ins Nachbardorf zum Tanz, die gestrickte Mütze
aufgesetzt, die Sonnenbrille auf der Nase. Auf dem Tanzplatz geht ihm ein
Furz los. Da fällt ihm plötzlich ein, dass er noch zu seiner Herde schauen
sollte und weg ist er.

Jedermann krümmte sich vor Lachen, vor allem die anwesenden riimaay-
be. Nur die drei Männer auf der besten Bank machen böse Miene zum guten
Spiel.

Der maabo: Sein Webstuhl besteht nur aus alten Hölzern und zusammengeknüpften

Schnüren. Noch nie wurde ein hübscher Webstuhl gesehen. Er
ist müde und webt nur sehr langsam. Da kommt ein hübsches Mädchen des

Weges - und schon hört man das Schwirren des Weberschiffchens.
Der Schmied: Er sitzt an seiner Esse und hämmert Eisen. Laut brüstet er

sich: ich mache Waffen, ich mache Hacken, ich mache dies, ich mache jenes
und hoppla, schon hat er sich auf die Hoden gehauen.

Der Diimaajo: Morgens früh setzt er sich auf seinen Esel und reitet aufs
Feld. Er hackt eine Furche und setzt sich dann in den Schatten eines Baumes.
Er wartet und ruht sich aus, bis ihm seine Frau das Essen bringt. Wie er sie

von weitem sieht, hackt er eine weitere Furche und erzählt ihr: schau, von
hier bis weit dort hinüber habe ich gehackt.

Mit diesen Anekdoten brachte es der Bozo zustande, von jeder Fraktion
das vermeintlich Typische hervorzukehren: Dem Peul wird vorgeworfen, so
nobel sei er nun auch wieder nicht, um sich ohne Entschuldigung zu
entfernen. Im übrigen sei er eitel. Der Schmied schneidet auf, der maabo ist
der Griot par excellence und der diimaajo gilt als faul, hat aber ständig
Hunger.

Im allgemeinen laufen die Argumente auf dem tief verwurzelten Prinzip
von nobel - weniger nobel. Relevant ist die Abstammung und der damit
verbundene yettoore. Nur bei Bekannten wird das persönliche Verdienst mit
einbezogen. Währenddem von Griotseite her die gegenseitige Abhängigkeit
betont wird, streichen die Peul ihre Nobilität hervor. Sprichwörter zeigen das
deutlich: 'Ein Mann, der seinen yettoore wechselt, ist noch lange nicht
nobel.' Denn: 'Ein vom Sturm zerzaustes Huhn wird nur von jemandem
gekauft, der es schon vorher gekannt hatte.' Das bedeutet, dass man einer
Person, auch wenn sie einen nobeln Namen trägt, erst trauen kann, wenn
ihre Abstammung nachgewiesen ist.

Das zweite Sprichwort drückt aber auch die enge Freundschaft aus, die
zwischen zwei Individuen verschiedenen Ranges bestehen kann. Besonders
dann, wenn sich beide seit frühester Kindheit kennen. Durch die soziale
Differenzierung sind dann auch gewisse Problemkreise ausgeschlossen. Tra-

17



ditionellerweise hatte jede noble Peulfamilie mindestens eine nyeenyo-Familie
bei sich aufgenommen. Die Abhängigkeit war dabei gegenseitig: der

nyeenyo profitierte wirtschaftlich (Milch, Nahrung etc.) und der pullo hatte
den "Griot" nötig, um soziale Probleme zu bewältigen (Botengänge aller
Art, Vermittler etc.). Auf dem Land besteht dieses System wenigstens vom
Prinzip her weiterhin. Ein mir befreundeter Peul ist in der vierten Generation

'ami intime' mit dem Familienschmied.
Ähnlich besteht eine Zuweisung aller maabuube-Klans: Die Jiga gelten als

den Reichen und Mächtigen zugehörig, die Kiida und Kase den Bozo, die
Sanngo den fulbe wodeebe (rote Peul, im Gegensatz zu den schwarzen, die es
auch gibt) und die Bookum, Daw und Nyaan den jaawambe. Die Sare gelten
als die reinsten maabuube und seien überall anzutreffen.

Von allen nyeenybe haben die maabuube den Ruf, am reichsten zu sein. In
einem Falle erzählte man mir von einem verstorbenen, einfachen Weber, der
100 Stück Vieh hinterlassen haben soll. Ihnen gelingt es auch am häufigsten,
sich sozial zu verbessern (changer la race). Der einzig legitime Weg dazu ist
das Studium des Koran. Als Marabout haben sie das Recht, den yettoore
Süsse anzunehmen. (Dieser Name ist ursprünglich ein Titel und bedeutet so
viel wie 'Schriftgelehrter'.)

Siehst du einen besonders gut gekleideten Marabout - wird gesagt - dann
ist er oft ein maabo. Fast schadenfreudig fügt man an, auf den heutigen
Identitätskarten stünde allerdings der alte Name. So schnell könne man
heute seine 'race' nicht mehr wechseln.

Die Anrede im Alltag kann die soziale Position bereits kenntlich machen.
Ein Schmied wird allgemein mit baylo angesprochen, ein Lederbearbeiter
mit sakke. Schon in der Art und Weise des Sprechens, verbunden mit der
Haltung, kann der Ursprung öfters eruiert werden. So gilt etwa für einen
pullo, möglichst stolz, oder gar forsch einem Unbekannten gegenüber
aufzutreten, denn: "Parler avec douceur à quelqu'un signifie que l'autre veut
quelque chose."

Wer mit wem isst und trinkt, ist nach wie vor relevant. Findet ein reisender
pullo in einem gegebenen Dorf keine affiliierte Peulfamilie, wird er bei
einem nyeenyo absteigen. Umgekehrt steigt ein nyeenyo bei einem pullo ab.
Der vierte Berater des Gouverneurs von Mopti, ein maabo, der in der
Sowiet-Union Marxismus studiert hat und heute die Region bei der einzigen
Tageszeitung Malis, 'L'Essor', vertritt, hütet sich, in Mopti bei nicht affiliier-
ten nyeenybe-Familien zu essen. "Ça peut créer des problèmes." Das Essverbot

wird noch derart rigoros eingehalten, dass es an Eidesstatt verwendet
werden kann. So wird ein nyeenyo, der zum Schuldner geworden ist, sagen:
Im Namen Allah's, ich gebe dir das Geld (zu jenem Zeitpunkt) zurück, sonst
gehe ich bei dieser (oder jener) nyeenyo-¥amA\e essen. Müsste er sein

Versprechen einlösen, wäre er sofort in einem Netz neuer Obligationen
gefangen.

18



Seit der Unabhängigkeit Malis gilt als neue Tendenz, dass sich nyeenybe in
freiwilligen Vereinigungen (voluntary associations) zusammenschliessen.
Traditionellerweise gab es solche waalde nur auf Dorfebene. Heute bestehen
sie auf regionaler Ebene oder in Städten. Die 'Association Ambiance' in
Mopti besass 1980 rund 100 Mitglieder (65 Frauen, 35 Männer), von denen
jedes eine gedruckte Mitgliederkarte besass und einen regelmässigen Beitrag
zu zahlen hatte. Da sich vorwiegend ortsfremde nyeenybe angeschlossen
haben, ist es das erste Ziel der Vereinigung, sich gegenseitig kennenzulernen,

um bei offiziellen Anlässen im Verband auftreten zu können.
Wirtschaftliche Zielsetzungen bestehen explizit keine. Der Sekretär und der
Präsident waren beide hohe Beamte, die, ohne selber als "Griot" aufzutreten,

ihre Herkunft nicht negieren.

Die "Griots" gehören seit Hunderten von Jahren ins farbenprächtige
soziale Bild des westlichen Sudan. Verachtet und geehrt, abgelehnt und
aufgesucht, schamlos und edel zugleich verkörpern sie Essentielles innerhalb
der afrikanischen Kultur. Ihr schillerndes Auftreten, ihre widersprüchliche
soziale Stellung und ihr grosser Einfluss auf verschiedensten Ebenen geben
wichtige Hinweise auf die betreffenden ethnischen Gruppen, zu denen sie

gehören.
Als Bewahrer der alten Traditionen und einer eigenständigen Technologie

waren sie flexibel genug, sich der neuen Zeit anzupassen und ihre Positionen
zu halten, wenn nicht gar auszubauen.

Wie ein Sprichwort sagt, sind sie im Alltag des westlichen Sudan nicht
wegzudenken:42 _Fade est le riz sans sauce

plat le récit sans mensonge
ennuyeux le monde sans griot.

Zusammenfassung

Die Griots werden in der Literatur Westafrikas als eigenständige soziale

Gruppe beschrieben, deren Mitglieder sich durch Musizieren, Geschenke-
Erheischen und schamloses Auftreten auszeichnen. Im vorliegenden Artikel
wird versucht, eine neue Dimension in die Diskussion einzubringen. Ausgehend

von den Fragen: aus welchem sozialen Milieur stammen die Griots?
und: woher resultiert ihr sozialer Sonderstatus? wird eine Trennung
vorgenommen zwischen Griot 'durch Geburt' und Griot 'durch Funktion'.

Im Peul-Milieu des Macina (Mali) erfüllen die gekasteten Handwerker
beide Kriterien. Sie besitzen das sozial normierte Recht, Geschenke zu
erfragen, und sie können auch, kraft ihrer Begabung, Musiker oder Berater
der Herrschenden sein.

19



Die Peul setzen sich aus acht einzelnen Fraktionen zusammen, die sich in
drei soziale Schichten aufteilen. Die Griothandwerker (nyeenybe, Sing.
nyeenyo) bilden die zweite Schicht, bestehend aus vier Kasten: Weber und
Töpferinnen, Gold- und Silberschmied, Leder- und Holzbearbeiter. Ein
Vergleich mit den Bamana-Malinke zeigt diverse Unterschiede auf. Heutzutage

spielen die Griots immer noch eine nicht unwesentliche Rolle: sind sie

im traditionellen Milieu in der Nähe der Chefs anzutreffen, so besteht heute
eine starke Tendenz, sie in der Administration des modernen Staates oder in
der Nähe von Politikern zu finden.

Anmerkungen

* Die Orthographie des Peul (fulfulde) richtet sich nach der Schreibweise von Christiane
Seydou. Aus drucktechnischen Gründen werden glottale und labiale Konsonanten nicht
unterschieden (z.B. die Pluralendung 'be'), c ähnlich wie im Deutschen 'tsch'.
Die Orthographie des Bamana-Malinke richtet sich nach der heute institutionalisierten
Schreibweise (Dekret N. 85/PG, 26. Mai 1967). j Französisch 'dj\ Die Endung 'w' gibt
jeweils den Plural an.
n, der auf einen Vokal folgt, deutet in beiden Sprachen die Nasalisierung des Vokals an.
Ortsnamen folgen der französischen Rechtschreibung auf den einschlägigen geografischen
Karten.

1 Der vorliegende Artikel basiert auf einer Feldforschung (September 1978 - April 1980), die
eine Untersuchung des Marktes von Mopti und seiner handwerklichen Produkte zum Ziel
hatte. Die Oberaufsicht lag bei Prof. M. Schuster, Universität Basel.
An dieser Stelle sei die grosszügige Unterstützung folgender vier Stiftungen herzlichstens
verdankt: Schweizerische Geisteswissenschaftliche Gesellschaft (SGG); Fonds zur Förderung

der Weiterbildung junger Wissenschafter, Universität Basel; Theodor Engelmann-
Stiftung; Holderbank-Stiftung.

2 Das Binnendelta ist seit rund 150 Jahren islamisiert. Möglicherweise wäre 'Familienname'
ebenso angebracht, da ein mythischer Klangründer nicht mehr bekannt ist. Von französischer

Seite her wird der Ausdruck 'patronyme' verwendet.

3 Genaue Zahlen existieren nicht. Verschiedene Autoren schätzen für verschiedene Regionen
6 - 10 %. M. Diop: 10 % für das heutige Mande-Gebiet, 6 % für die Region von Kita 1944

(1971 : 47). V. Monteil: 6,5 % für die Toucouleur des Fouta Toro (1964 : 246). Dupire: 7 %
für die Peul des Fouta Djallon (1970 : 438). Meillassoux gibt für die Soninke von Gumbu die
höchste Zahl: 15 % (1973 : 430).

4 Eine Diskussion des vielschichtigen 'Kasten'-Begriffes liegt ausserhalb dieser Arbeit.

5 Die Herkunft des Wortes "Griot" ist umstritten. Die einen sehen eine Derivation von gewel
(Wolof), andere vom Portugiesisch criado: Diener, Abhängiger. Camara diskutiert die Frage
(1976 : 98-100).

6 Begriffe wie Klasse, Schicht, Stand, Zunft oder Gilde entsprechen nicht dem Phänomen der
nyeenybe. Gleichzeitig muss vor einem Vergleich mit dem Kastensystem Indiens gewarnt
werden.

7 V. Monteil: Esquisses sénégalaises (Wâlo-Kayor-Dyolof. Mourides - Un visionnaire).
Initiations et Et. Africaines, no. XXI, 1966, IFAN, Dakar. Zit. in Boser 1972 : 120.

8 1670 : 356.

9 Zit. in Camara 1976 : 99.

20



10 Z.B. Mollien, Bd. I, 1820 : 155 ('peuple' und 'race' für die lawbe). Raffenel 1846 : 263

('caste' für die lawbe und jaawambe).

11 Balandier + Maquet (éds.) 1968 : 192-194

12 Ich denke hier vor allem an die königlichen "Griots" der Malinke in Kangaba, die Dyabaté
und Kouyaté. (Dieterlen 1955 : 39).

13 Zemp (1966) hat eine plausible Hypothese vorgebracht, wonach gerade das Wort jèli das

enge Verhältnis zwischen Nobilität und "Griot" verständlich macht, jèli bedeutet im Malinke
auch 'Blut' und würde so als Symbol stehen für den Pakt, der zwischen beiden sozialen
Schichten besteht. Camara (1976 : 100) kritisiert diese Hypothese.

14 Wane 1969 : 50.

15 Im Macina auftretende Griots und solche, die mit keinem Handwerk liiert sind, existieren
ebenfalls. Es sind dies die awlube (Sing, gawlo). Sie stammen aus dem Toucouleur-Milieu
und kamen während des 19. Jahrhunderts vor allem in der Gefolgschaft von El Hajj Omar
Tall nach Osten. Ihr Musikinstrument ist das Tamtam - und nicht die Guitarre, was sie
wiederum von den maabuube-Griots unterscheidet.

16 Ein für den Guimballa typischer bammbaado-Klanname ist u.a. Ba. Der Klan der Ba ist aber
dimo und ist einer der am weitesten verbreiteten Peulnamen.

17 Von ihnen, bzw. von deren Nachkommen wird auch heute noch gesagt: 'un captif n'a pas un
nom'. Von daher auch ihr Name riimaaybe. Hampaté Ba gibt dazu folgende etymologische
Erklärung: "La racine 'rim' se trouve dans 'rimde', engendrer et 'riimdude', être pur, être
né. Les rimbe sont des nobles nés purs ou des artisans La particule 'ay' marque la négation
du sens exprimé par la racine 'rim'. Les 'rimaybè' sont ceux qui ne sont pas nés, mais achetés
à prix d'argent ou capturés à la guerre." (1962 : 66).

18 Bei den Malinke bedeutet sii ('race') allerdings soviel wie 'lineage'. (Gerald Cashion und
Charles Bird. Mündliche Mitteilung, Bamako). Delafosse gibt für 'si' sowohl 'race' wie
'lignée' (1929 : 520, 595). Brauner gibt an 'Sorte, Art, Rasse' (1974 : 159).
Luneau betont, dass 200 Jahre Koexistenz aus den numu noch keine Bamana gemacht
hätten. Sie bleiben Fremde, "ils appartiennent véritablement à une autre 'race' (si)." (1975 :

97).
Der zitierte fulfulde-Satz wird häufig verwendet. Eine kürzere Form wäre: ko konnda e sii?
(Welches ist deine 'race'?).

19 1962 : 107 f.

20 Zur etymologischen Erklärung des Wortes nyamakala wurden verschiedene Hypothesen
vorgebracht. In der neueren Literatur wird das Wort in der Regel mit 'Inhaber destruktiver
und spiritueller Kraft' übersetzt, (cf. Meillassoux 1973 b.) Für Bird bedeutet nyama "the
energy of action" (McNoughthon 1975 : 6). Camara diskutiert das Problem ausführlich (1976
: 74 ff.).

21 Pollet und Winter 1971 : 215.

Seydou ist zu kritisieren, wenn sie meint, dass das technische Vokabular rund um den Faden
von den Mande zu den Peul gekommen sei. Zu viele Indizien sprechen für einen umgekehrten

Weg. (Seydou 1972 : 207).

22 Auf weitere Unterschiede in der Schicht der nyeenybe / nyamakalaw kann hier nicht
eingegangen werden. Die Tatsache jedoch, dass die maabuube-Frauen Keramik herstellen
(und nicht die Schmiedinnen), scheint in ganz Westafrika ein Sonderfall zu sein.
Der Unterschied zwischen jèli und fina besteht darin, dass nur der jèli ein Musikinstrument
spielt (Camara 1976 : 319). Die Abgrenzung definiert sich also gleich wie zwischen maabo
und gawlo (siehe weiter oben).

23 Seydou zitiert auch eine Legende, wonach die jaawambe von einer Peulfrau und dem Teufel
abstammen sollen. (1972 : 16). Hampaté Ba zitiert weitere Legenden und Sprichwörter
(1962).

21



24 Archives Nationales de la République du Mali, Koulouba: 2 E 45.

25 1976 : 103.

26 Pollet u. Winter 1971 : 205.

27 Mündliche Mitteilung, Bamako, 15.12.1979. Häufige jamuw wie Dumbia, Sissoko und
Kamara können sowohl horon wie nyamakala sein.

28 Diese Aufstellung soll nicht bedeuten, dass nicht auch weitere Namen pro Beruf auftreten.
Die lokale Bevölkerung, wie auch die Handwerker wissen jeweils, ob ein gegebener Name
aus dem Peul- oder Bobo-Milieu etc. stammt. Die folgende Aufstellung ist jedoch schon
deshalb keine idealtypische (im Sinne von Max Weber), sondern eine reale, da sich in der
Praxis oft auch ein Unterschied im Werkzeug bemerkbar macht.

29 Weitere maabuube-Namen, wie zum Bsp. Giise und Si existieren. Diese stammen aus dem
Toucouleur-Milieu und kamen im 19. Jahrhundert mit El Hajj Omar Tall.
Das Orchester von Mopti spielt seit einigen Jahren ein sehr populäres Stück mit dem Titel:
Sare Maabo - Maabo Sanngo.
Der populärste Musiker-Griot der Region Mopti ist zur Zeit Bara Sambaru Sare, aus Konza
(1978-1980).

30 Unter Sékou Ahmadou (gestorben 1845) wurden die Peul des Macina islamisiert. Er gilt
heute als der grosse Kulturbringer, auf den die meisten Institutionen zurückgeführt werden.
Sein wichtigster Widersacher war zu Beginn seiner Herrschaft Harn Bodeejo, der letzte Ardo
(König) der Peul. Die Epoche vor Sékou Ahmadou wird mit Harn Bodeejo gleichgesetzt, der
das alte verkörpert. Man nennt sie jaahiili yaaku, 'Zeit, in der zuviel Freiheit herrschte' (Zeit
ohne Gesetz).

31 Diese Geschichte wird auch vom Ibrahima Barry zitiert. Hecquart belegt die Verteilung in
einer leicht anderen Reihenfolge bereits 1854 für den Fouta Djallon.

32 1976:6. Gerade der Griot von Samory, Diali Mahmadi Koné ist in der Literatur sehr
bekannt. Ausgestattet mit einem starken Willen zur Macht und einem ausgesprochenen
Ehrgefühl beginnt er Selbstmord, als er von Péroz ausgetrickst wird. (1895:55)

33 Als Schmiede der Bozo und Somono gehören die Sammasseeku zu den Gründerfamilien der
Stadt Mopti. Gaarba war 1980 87-jährig.

34 Informationen über Gemeinschaftsfelder in der heutigen Zeit verdanke ich Angeline Jansen,
Leiden. (Mündliche Mitteilung)

35 Diese Entwicklung wird allgemein innerhalb der drei verschiedenen Schichten so gesehen.

36 O. Silla 1966:732ff.
37 cf. Camara 1976
38 Zum Problem der 'joking relationship' in Afrika siehe D. Paulme 1968.

39 Djelli, vom Krampo Fadika, Elfenbeinküste. Das Festival fand statt vom 21.2. - 1.3.1981

(Jeune Afrique, no. 1053)

40 Im traditionellen Milieu durfte der Herrscher nicht direkt angesprochen werden. Der Griot
diente als Sprachrohr, als zentraler Vermittler. Mage beschreibt das Tabaskifest in Ségou
1864. Alle Chefs, die eine Botschaft an den König übermitteln wollten, hatten sich erst
lautstark an den königlichen Griot zu wenden. (1868:293)
Ähnliches berichtet Beuchelt aus den Fünfzigerjähren (1962:289 f.). In der Association
Ambiance' (siehe weiter unten) ist es interessanterweise ein diimaajo, dem diese Rolle
zukommt.

41 Diese glückliche Formulierung verdanke ich Maamudu Aligi Balo, ca. 60-jährig, Chef aller
Schmiede von Sa im Guimballa. Wörtlich sagte er: Wir sind der Nabel des Dorfes. (Mai,
1979).

42 Zitiert in V. Monteil 1964:248

22



Zitierte Literatur
Bâ, A.-H. et Daget, J.

1962 L'empire peul du Macina, t.I, (1818-1853). Paris.

Bâ, A.-H.
1962 Jaawambe. Centre régional de documentation pour la tradition

orale. Niamey.

Balandier, Georges et Maquet, J., éds.
1968 Dictionnaire des civilisations africaines. Paris.

Barry, Ibrahima,
1975 Le royaume peul du Macina de 1845 à la veille de la conquête

toucouleur. Etude socio-historique. Mémoire de fin d'étude.
Ecole Normale Supérieure. Bamako. (Vervielfältigt).

Beuchelt, E.
1962 Kulturwandel bei den Bambara von Ségou. Die Entwicklung

ihrer Gesellschaftsordnung, Weltanschauung und der Sozialweihen.

Diss. Köln.

Boser-Sarivaxévanis, Renée
1972 Les tissus de l'Afrique Occidentale. Diss. Basel.

Brauner, S.

1974 Lehrbuch des Bambara. Leipzig.
Camara, S.

1976 Gens de la parole. Essai sur la condition et le rôle des griots
dans la société Malinké. Paris, La Haye.

Dapper, O.
1670 Umbständliche und Eigentliche Beschreibung von Africa

Amsterdam.

Delafosse, M.
1929 La langue mandingue et ses dialectes (Malinké, Bambara, Diou-

la). Paris.

Dieterlen, Germaine
1955 Mythe et organisation sociale au Soudan français. Jour, de la

Soc. des Africanistes, XXV: 39-76.

Diop, M.
1971 Histoire des classes sociales dans l'Afrique de l'ouest. t.I.: le

Mali. Paris.

Dupire, Marguerite
1970 Organisation sociale des Peul. Etude d'ethnographie comparée.

Paris.

Gallais, J.

1962 Signification du groupe ethnique au Mali. L'Homme, I:
106-129.

23



Luneau, R.
1975 Les chemins de la noce. La femme et le mariage dans la société

rurale au Mali. Lille.

Mage, Eugène-Abdon
1868 Voyage dans le Soudan Occidental (Sénégambie-Niger),

1863-1866. Paris.

McNaughton, P.
1975 Iron-art of the blacksmith in the Western Sudan. An exhibition

of works from the collection of Dr. and Mrs. Charles Bird,
Bloomington. Indiana.

Meillassoux, C.
1973a Etat et condition des esclaves à Gumbu (Mali) au XIXe siècle.

Jour. Afr. Studies, XIV, 3: 429-452.

1973b Note sur l'étymologie des nyamakala. Notes Africaines,
no. 139.

Mollien, G.
1820 Voyage dans l'intérieur de l'Afrique Paris.

Monteil, Vincent
1964 L'Islam Noir. Paris.

Paulme, Denise
1968 Pacte de sang, classes d'âge et castes en Afrique noire. Archives

Européennes de Sociologie, IX: 12-33.

Péroz, Commandant
1895 Au Niger - Récits de campagne 1891-1892. Paris.

Pollet, E. et Winter, G.
1971 La Société Soninké (Dyahunu, Mali). Bruxelles.

Raffenel, A.
1846 Reise in Senegambien. Stuttgart.

Seydou, Chr.
1972 Silâmaka et Poullôri. Paris.

Silla, O.
1966 Persistance des castes dans la société wolof contemporaine.

Bull, de l'I.F.A.N., Série B. t.18.

Tauxier, L.
1937 Moeurs et histoire des Peuls. Paris.

Wane, Y.
1969 Les Toucouleur du Fouta Tooro (Sénégal). Stratification sociale

et structure familiale. IFAN-Dakar.

Zemp, Hugo
1966 La légende des griots malinké. Cahiers d'Etudes Africaines, VI:

611-642.

24


	Der Nabel der Gesellschaft : Griots und Handwerker in Westafrika

