Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 5(1981)

Artikel: Der Nabel der Gesellschaft : Griots und Handwerker in Westafrika
Autor: Gardi, Bernhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007558

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bernhard Gardi
Der Nabel der Gesellschaft

Griots und Handwerker in Westafrika

Im Herzen der Republik Mali bildet der Niger das sogenannte Binnen -
delta, dessen eine Region — der Macina — in der Literatur Westafrikas
allgemein bekannt ist. Seit Generationen beherbergt es eine Vielzahl ethni-
scher Gruppen, die auf relativ engem Raum in einem symbiotischen Verhalt-
nis zusammenleben. Praktisch alle Dorfer sind zwei- oder dreisprachig,
verschiedene sich ergidnzende Produktionsweisen bestehen parallel neben-
einander und eine komplexe Sozialstruktur, verstiarkt durch eine bewegte
Geschichte prigen das farbige Bild der Region.* Dem als autochthon
geltenden Fischervolk der Bozo gehort das Wasser, wihrenddem die spater
zugewanderten Marka den Boden verwalten. In einzelnen Gebieten stark
vertreten sind die Hackbau treibenden Bamana. Am rechten Ufer des Niger,
im Kunari, ist die Bevolkerung urspriinglich Bwa und wurde im 19. Jahrhun-
dert unter den Peul zu deren Leibeigenen. Die Somono, Fischer wie die
Bozo, wiren erst im Verlauf des Mittelalters als eigenstdndige, jedoch Bozo-
sprechende ethnische Gruppe entstanden. Im Norden des Deltas ist der
Einfluss der Songhay stark spiirbar.

Die politische Autoritét iiber den ganzen Macina liegt traditionellerweise
bei den Peul, die als Viehziichter dem Gebiet ihren Stempel aufgedriickt
haben. Urspriinglich reine Nomaden, sind sie heute weitgehend sesshaft und
der Anbau von Reis und Hirse spielt eine wichtige Rolle. Der vorliegende
Artikel basiert auf Daten, die zur Hauptsache im Peulmilieu erhoben
wurden.'

Alle erwdhnten Gruppen besitzen eine dreiteilige, hierarchisch angeordne-

te soziale Schichtung, in der die Griots und die Handwerker eine zentrale
Stellung einnehmen. Am deutlichsten ausgeprigt ist diese Rangordnung bei
den Peul:
An der Spitze der Peulhierarchie stehen die fulbe (Sing. pullo), die den
Grossteil der Bevolkerung ausmachen. An zweiter Stelle kommen die jaa-
wambe (Sing. jaawanndo), durch ihre jeweiligen Klannamen (yettoore) als
distinkte soziale Gruppe leicht erkennbar. Fulbe und jaawambe gelten als
nobel (rimbe, Sing. dimo). Bei ihnen lag schon immer und liegt auch heute
noch politische Autoritdt und Reichtum.

Die wirtschaftlich benachteiligten Griots und Handwerker (nyeenybe,
Sing. nyeenyo) stellen die zweite Schicht dar. Mit einem Anteil an der
Gesamtbevolkerung von ungefahr 5 — 8 % sind sie dhnlich zahlreich wie die
nobeln jaawambe.? Obschon sie ebenfalls frei geboren sind — und von daher
im Prinzip auch zu den rimbe gehéren —, werden sie in der Literatur nicht mit

1



‘nobel’, sondern nur mit ‘frei’ umschrieben. Diese Differenzierung wider-
spiegelt sich in ihrem speziellen sozialen Status: starker ausgeprdgte Endoga-
mie als bei den fulbe (ein Nobler geht eher eine Ehe ein mit einer Leibeige-
nen als mit einem Griotméddchen); das Recht, von den hoher gestellten fulbe
und jaawambe Geschenke zu verlangen; sie teilen sich in vier Berufsgruppen
auf, denen bestimmte yettoore (Klannamen) zugeordnet sind; ihr professio-
nelles Spezialistentum driickt sich auch in Schonrednerei und Musizieren
aus; in vorkolonialer Zeit konnten sie nicht verkauft oder versklavt werden;
die Chefferie liber ein Dorf war ihnen nicht zugénglich.

An letzter Stelle der Hierarchie situieren sich die Sklaven und Gefangenen —

bzw. heute deren Nachkommen (riimaaybe, Sing. diimaajo) (siche Anmer-
kung 17).

Uns sollen hier in erster Linie die nyeenybe — oder die ““Griots” — interessie-
ren, die in der Literatur mit den soziologischen Begriffen ‘Kaste’, ‘Sub-
Kaste’ oder ‘professionelle Kaste’ charakterisiert werden.*

Mein Artikel hat ein doppeltes Ziel: zum einen soll er das Verhiltnis der
Noblen zu den nyeenybe aufzeigen (und umgekehrt), und zwar so, wie es
heute im Macina wahrgenommen wird. Zum andern soll versucht werden, sie
in einen andern Rahmen zu stellen, als dies tliblicherweise getan wird.

In einer grosseren Anzahl verschiedener Arbeiten ist immer wieder auf die
“Griots” eingegangen worden.’ Als Nicht-Afrikaner steht man vor einem
schwer nachvollziehbaren Phianomen, dem in anderen Gesellschaften nichts
Identisches gegeniiberzusetzen ist.® Die zentralen Begriffe miissen daher aus
den betreffenden Sprachen entnommen werden.

Die “Griots” stellen eine deutlich abgrenzbare Gruppierung dar, die den
Weissen in Senegambien vor allem durch ihr unverschdmtes Auftreten schon
friih auffielen. Fernandes beschreibt sie 1507, Dapper nennt sie ‘Trummel-
schldger™, und de la Courbe verwendet 1685 als erster das heute gebriuchli-
che Wort in der Form von ‘Guiriot’.’ Im Verlauf der ersten Hailfte des 19.
Jahrhunderts beeilen sich die meisten Autoren, sie zu erwahnen, wobeli sie
bereits als ‘Volk*, ‘Kaste’ oder ‘race’ von der ubrigen Bevolkerung abge-
grenzt werden."

Der ‘Dictionnaire des civilisations africaines’ gibt uns eine vorziigliche
Zusammenfassung, die im wesentlichen dem Stand der heutigen Literatur
entspricht:" Die Griots stellen im ganzen westlichen Sudan und partiell in der
Guineazone eine professionelle und endogame Kaste dar, deren Spezialitit
die Redekunst (Franz. ‘la parole’) ist. Im wesentlichen schlagen sie sich
durchs Leben als Erzdhler und Redner, Sidnger und Musikanten, Historiker
und Genealogisten, Vertraute der Reichen und Maichtigen — wie auch als
Bettler, Gaukler und Erpresser in Dorfern und Stiddten. Von daher resultie-
ren ihre Haupteinnahmen (und weniger aus Hackbau, Handel oder Hand-
werk). Immer wirken sie wie Parasiten und sind sowohl geachtet wie gefiirch-

2



Der labbo Hamma Jum von Manako an der Arbeit. Als Sprecher simtlicher lawbe ist
er zugleich erster Sekretdr der Vereinigung aller nyeenybe des Kunari. Gegeniiber
modernen Organisationen wird er von seinem Dorf als Vertreter geschickt.

(Photo B. Gardi)



tet. Innerhalb der verschiedenen ethnischen Gruppen, zu denen sie gehoren
— Wolof, Serer, Peul, Mande, etc. — gibt es interne Differenzierungen
verschiedener Art. Ihre soziale wie kulturelle Position bleibt sich hingegen
tiberall gleich: sie stehen jeweils ausserhalb der Gesellschaft, wie das andere
professionelle Kasten auch tun, wie zum Beispiel die Schmiede.
Ihre soziale Situation ist paradox: da sie wie Leibeigene ohne Herren
betrachtet werden, erfreuen sie sich einer grossen Ausdrucksfreiheit, wie
auch eines freien Verhaltens im Alltag, von dem sie ausgiebig Gebrauch
machen und profitieren.
Eine der wichtigsten Funktionen der Griots besteht darin, Lobgesénge auf
die Nobeln und Reichen anzustimmen. Giinstige Gelegenheiten dazu sind
Taufen, Hochzeiten und Beerdigungen. In der Regel erscheinen sie auf
Bestellung. Als Gegenleistung erhalten sie ein Geschenk, dessen Hohe vom
Willen des Auftraggebers abhédngt. Gibt er zu wenig, wird der Griot dafiir
sorgen, dass jener sein Gesicht verliert.
Es scheint nicht, dass die Griots einen verschiedenen ethnischen Ursprung
hiatten. Heute findet man sie sowohl als Fabrikarbeiter wie als Lehrer an
Universitdten. Doch ist es immer noch schwieriger fiir einen Griot, ein
Méidchen aus nobler Familie zu heiraten als etwa Minister zu werden.

Ein wissenschaftliches Erschliessen der Position der Gekasteten ist nur in
einem gesamtgesellschaftlichen Kontext moglich.

Soweit das freie Zusammenstellen der mir fiir diese Arbeit wesentlich
erscheinenden Punkte. Die “Griots” besitzen also nebst einem sozialen
Sonderstatus die Gabe des Wortes und der Musik und damit politische
Einflussmoglichkeiten. Gleichzeitig sind sie verachtet und gefiirchtet. Nicht
gestellt werden Fragen wie: welches ist ihr sozialer Ursprung? und: woher
resultiert ihr sozialer Sonderstatus?

Im Zusammenhang mit diesen beiden Fragen habe ich zwei grundsitzliche
Bemerkungen als Akzentverschiebung anzubringen:

1. Die “Griots” entsprechen im Peulmilieu des Macina in erster Linie
nicht einem Erzadhler, Schonredner, Bewahrer der Sprache etc., son-
dern einem Handwerker. Wohl resultiert ein nicht unwesentlicher Teil
ihrer Einkiinfte aus der sozial normierten Berechtigung des Redens,
Schmeichelns und Geschenkeverlangens, doch kommen Handwerk und
Hackbau eindeutig an erster Stelle.

Dieser Einwand ist wichtig. Ich bin der Meinung, dass sich das Problem
der “Griots” im Macina anders stellt als weiter im Westen, und dass die
zitierte Zusammenfassung zu stark Mande-zentriert ist: Gerade bei den
Bamana-Malinke gibt es bekannte Klans, die seit Generationen ausschliess-
lich als Historiker und Musiker leben.”. Bei ihnen existieren auch zwei
soziale Kategorien mit den entsprechenden Termini — jéli und fina (siehe
Schema S.6) —, die mit dem durch die Européer eingefiihrten Wort “Griot”

4



identisch sind.”. Sie sind mit keinem Handwerk liiert. Die “Griots” der Peul
hingegen — die maabuube — stammen aus Weberfamilien und sind somit
direkt mit einer manuellen Téatigkeit verbunden. Das vorhandene fulfulde-
Wort nyeenyo hat ebenfalls etwas mit Handwerk zu tun: Es leitet sich ab vom
Verb nyeenyude: ‘‘décorer et broder, au sens artistique concret et ab-
strait.””'**?

Aus dieser Feststellung heraus folgt die zweite Bemerkung:

2. Im Peulmilieu des Macina sind die “Griots”” und Handwerker von ihrer
Herkunft her im Alltag ein und dieselben Leute. Wohl gibt es Individu-
en, die sich kraft ihrer Intelligenz und Begabung als Musiker, Redner
etc. durchs Leben schlagen kdnnen. Sie stellen aber eine Minoritét dar.

Das Problem resultiert zu einem guten Teil aus der durch die Europier

eingefiihrten Terminologie. Das Wort “Griot” ist zumindest zweideutig. Es
muss jedoch unterschieden werden zwischen “Griot” durch Geburt und
“Griot”” durch Funktion! Das Wort deckt im heutigen Mali beides ab. Ein
Nobler kann sich durchaus als ‘““Griot”” benehmen, ohne aber nyeenyo zu sein
(oder es zu werden). Dies ist traditionellerweise sogar eine der Hauptfunk-
tionen der noblen jaawambe, die als Berater grosser Chefs Geschenke
entgegennehmen und grossen politischen Einfluss besassen, ohne je herr-
schen zu kénnen. Ebenfalls kennt man im Peulmilieu die wammbaabe (Sing.
bammbaado), ‘diejenigen, welche auf dem Riicken anderer leben’. Sie sind
““Griots” von ihrer Funktion her - starker noch als die maabuube — aber nicht
unbedingt durch ihre Geburt, wie ihre yeffoore bezeugen.'

Ich lege den Akzent auf die Geburt, d.h. auf die soziale Herkunft. Die
nyeenybe sind nicht nur ‘nos ingénieurs traditionnels’ (wie es ein héherer
malischer Beamte formulierte), sondern auch unentbehrliche Bindeglieder
zwischen Individuen, Familien und weiteren Interessensgruppen. Dadurch
werden sie automatisch zum “Griot™.

In der vorhandenen Literatur besteht eine starke Tendenz, die Ideologie
der herrschenden Schicht zu libernehmen. Die nyeenybe werden dadurch
allzu stark als Parasiten angesehen. Im allgemeinen sind sie jedoch hart
arbeitende Menschen. Beide Schichten, die rimbe und die nyeenybe sind
voneinander abhingig.

Ich sehe in einer ldngeren historischen Entwicklung den Grund, dass der
nyeenyo in den heutigen Stiddten und ldndlichen Zentren zu einem Erpresser
werden konnte. Die eingefiihrte Geldwirtschaft und das Angliedern Malis an
die Weltwirtschaft unter dem franzdsischen Kolonialismus wirkten sich un-
giinstig aus fir ihn, da seine Abhingigkeit von der herrschenden Schicht
zunahm. Mit dem Auseinanderbrechen der traditionellen Gesellschaft ver-
grosserte sich der soziale Spielraum. Ein weiteres fiigte die stindig wachsen-
de Verarmung hinzu, nicht zuletzt bedingt durch Kriege und Hungersnote im
19. syahrhundert, wie auch durch die grossen Diirren 1913-14 und - jiingstens
— 1972-74. Die wirtschaftlich benachteiligten nyeenybe hatten keine grosse

5



Wahl: vermehrt verliessen sie thre Dorfer und hatten in einem fremden Milieu weniger Hemmungen, unverschimt
aufzutreten.

Im Schema lasst sich die soziale Stratifikation folgendermassen darstellen. Zum Vergleich mit den Peul ziehe ich die
Bamana-Malinke heran, die im Macina auch vertreten sind. Als Mande-sprechende Gruppe dienen sie dazu, den
Unterschied zum Peulsystem aufzuzeigen, wobei mir vor allem die Differenzierung der “Griots” in Relation zum
handwerklichen Bereich wesentlich erscheint.

PEUL BAMANA-MALINKE
Sing. Pl Sing. Pl
Pullo (fu]be) dl.mo = nobel = horon (horonw)
jaawanndo (jaawambe) 9 (rimbe)
maabo (maabuube) - Wolle, Keramik jeli (jeliw) - “Griot” *
baylo (waylube - Gold, Silber Nyeenyo  _  LGRIOTS” = nyamakala numu (numuw) - Eisen, Keramik
sakke (sakkeebe) - Leder (nyeenybe) garanke (garankew) - Leder
labbo (lawbe) — Holz kule (kulew) - Holz

' fina (finaw) - “Griot” **
diimaajo  (riimaaybe) = (ehemals) = {jon (jonw)
maccudo  (maccube) Leibeigene

* “Griot” mit Musikinstrument
** “Griot” ohne Musikinstrument



Das Schema kann von verschiedenen Seiten her interpretiert werden. Fiir
unsere Zwecke soll es vorerst einmal aufzeigen, in wie viele verschiedene
Fraktionen sich die Peul aufgliedern. Die Abfolge entspricht dabei einer
Rangfolge, die auf dem Prinzip der Nobilitdt basiert. Jede Fraktion spricht
dieselbe Sprache, das fulfulde. In ihrer Gesamtheit machen sie die heutige
Gesellschaft der Peul aus.

Mit Ausnahme der Leibeigenen," die als Fremde gelten (und auf die nicht
niher eingegangen werden kann), wird jeder Vertreter einer solchen Frak-
tion von sich sagen ‘nous sommes une race a part’." Dieses Konzept der
‘race’, das selbstverstindlich kein anthropologisches ist, bedeutet soviel wie
‘abgrenzbare soziale Einheit’, die aber grosser sein muss als eine Verwandt-
schaftslinie oder ein Klan. Auf die Frage, ‘von welcher ‘race’ bist du’ (a sii
hoodu hen)" kommt die Antwort: pullo, baylo, labbo, diimaajo etc. — aber
nicht Peul (dies ist eine europdische Kategorie) oder nyeenyo. Der einzelne
orientiert sich somit direkt an derjenigen sozialen Gruppe, in die hinein er
geboren wurde, auch wenn diese familienweise tiber ein sehr weites Gebiet
verstreut lebt. Die Tatsache der gemeinsamen Sprache ist weniger relevant.
Das Wir-Bewusstsein findet das Individuum ausserhalb seiner direkten Fami-
lie nur auf dieser Ebene.

Kriterien der Abgrenzung sind mannigfaltig. Sie situieren sich innerhalb
verschiedener Bereiche. sii (‘race’) ist (auch hier) ein relativer Begriff. Eine
zentrale Rolle spielt jedoch der yettoore. Mehr als nur ein Klanname ist er
auch ein Ehrentitel und evoziert neben den lebenden Mitgliedern samtliche
Vorfahren samt deren grossen Taten. Daher besteht zwischen Klanname und
sozialem Rang ein dusserst komplexer Zusammenhang.

Auch das Werkzeug in den Hinden eines gekasteten Handwerkers und die
damit verbundene Technologie kénnen dessen ‘race’ verraten: ein sakke, der
mit Hilfe eines Messers sein Leder schneidet und schabt, wird die Tatsache,
dass ein garanke das Leder mit einem halbmondférmigen Instrument schnei-
det damit erkldren, dass dieser einer anderen ‘race’ angehort.

Jeder maabo wird zwischen sich und einem malle unterscheiden. Unter
diesem Begriff subsumieren die maabuube all diejenigen Weber, die nicht
maabo durch Geburt sind und keinen entsprechenden yettoore tragen, denn
‘ils ont passé leur examen avec nous’. Den herrschenden Vorstellungen
entsprechend waren es die maabuube, die als erste mit Weben begonnen
hétten, und als augenfilliges Beispiel konnen sie darauf hinweisen, dass nur
sie allein Wolle weben, und dass der Webstuhl der mallebe, auf dem diese
nur Baumwolle weben, deutlich anders aussieht.

Ahnliches gilt fiir die Schmiede: die waylube bearbeiten traditionellerwei-
se nur Gold und Silber (und nur selten Eisen), wihrenddem die numuw
keine Edelmetalle verarbeiten (bzw. erst rezenterweise). Entsprechend ist
auch das Werkzeug verschieden.



Eine verschiedenartige Technologie findet sich auch bei der Topferei — und
mit derselben Logik zitiert Gallais einen Bozo, der zum Songhay geworden
ist, da er das Fischen aufgegeben hat und nun Reis anbaut.” Zwischen den
Kriterien der Geburt und der manuellen Tétigkeit besteht eine direkte
Korrelation.

Wie verhilt es sich nun bei den “Griots”?

Das durch die Européer verbreitete Wort “Griot” scheint in erster Linie auf
der Funktion bestimmter Leute zu basieren und weniger auf deren Geburt.
Wir wissen nicht, welche Klannamen die von de la Courbe beschriebenen
‘Guiriots‘ trugen, wie wir auch keine Informationen dariiber besitzen, ob
nicht auch gekastete Lederarbeiter als “Griot’” auftraten. Bei den Peul
stammt der “Griot” deutlich aus einem Handwerkermilieu. In der Praxis
hort man auch selten das Wort nyeenyo. Viel hiufiger wird maabo dafiir
verwendet. So teilte mir ein Peulfreund mit, er gehe am nichsten Tag mit
seinem maabo auf den Markt, um Midchen kennenzulernen. Mit maabo
meinte er keineswegs ‘Weber’, sondern nyeenyo und damit “Griot”, war
doch sein Begleiter in Wirklichkeit Goldschmied mit dem entsprechenden
yettoore.

Eine Parallele zwischen Peul und Bamana-Malinke besteht insofern, als
bei diesen der allgemeine Terminus nyamakala®, der identisch ist mit nyee-
nyo, im Alltag ebenfalls selten verwendet wird. An seiner Stelle werden jéli
oder fina eingesetzt. Der Unterschied besteht allerdings darin, dass jéli und
fina durch ihre Funktion mit keinem Handwerk in Verbindung stehen.

Auf Grund dieser Aussagen ist eine Gleichung moglich:

Peul Bamana-Malinke

maabo = nyeenyo = (“Griot™) = jeli + fina = nyamakala
" !

Weber “Griot*

(und/oder (kein Hand-

“Griot”) werk)

Streicht man die gleichwertigen Begriffe nyeenyo und nyamakala heraus, so
erhalten wir:

maabo = “QGriot” = jeéli
oder: Weber = “Griot”

Ist es ein Zufall, dass bei den ebenfalls Mande-sprechenden Soninke das
Wort gésere “Griot” bedeutet?” gésere ist eine Ableitung vom fulfulde ‘geese’
und bedeutet Kettfaden. Das Verweben von Garn steht offenbar im engsten
Zusammenhang mit Sprechen, Verweben von Worten.”



Im Wertsystem der Peul sind alle gekasteten Handwerker per definitionem
“Griot”’, sowohl von ihrer Geburt her wie durch ihre Funktion. In der Praxis
sind es die Weber, die am meisten als Sdnger, Schénredner und Genealogi-
sten etc. auftreten.

Bei den Bamana-Malinke hingegen, die keine gekasteten Weber besitzen,
stellen die ““Griots” eine eigenstidndige soziale Gruppierung dar.

Eine andere Sonderstellung kommt den jaawambe zu. Auch sie fehlen bei
den Bamana-Malinke. Von nobler Geburt, mit den fulbe ‘méme meére, mais
différent pére’® haben sie verschiedenes mit den nyeenybe gemeinsam: wie
diese besitzen sie keinen Zugang zur direkten Ausiibung der Macht. Selten
trifft man sie an als Chef de village. Ahnlich wie die maabuube sind sie
Berater der Grossen und Michtigen, doch gilt ihr Ratschlag als gewichtiger
und sicherer — und damit auch als kostspieliger. Das Grosse suchend geben
sie sich kaum mit kleineren Chefs ab. Ebenfalls konnte ein jaawanndo nicht
versklavt werden. Vielmehr war er es, der im 19. Jahrhundert die Kriegsge-
fangenen seines Chefs vermarktete. Seit Beginn des 20. Jahrhunderts sind sie
zu den wichtigsten Mittelsmannern im Viehhandel geworden — was ein und
dasselbe sei, wie betont wird.

Von ihrer Funktion her treten sie als ‘““Griots” auf, als Berater und
Vermittler. Ihr Verhalten ist jedoch weniger auffillig und viel diskreter als
dasjenige der nyeenybe, die schamlos sein diirfen. Die jaawambe gelten als
die grossten Individualisten, als schlau, intelligent und in Réinkeziigen nicht
beizukommen. Auch der diimmste jaawanndo ist klliger als der kliigste Peul,
wird gesagt.

Heute sind sie mehrheitlich wohlhabende Kaufleute. Sie sind derart erfolg-
reich, dass sich viele Menschen vor ihnen in Acht nehmen. Ein Brief des
damaligen Almami von Mopti, Amadou Konaké, den dieser am 30.6.1944 an
den Gouverneur des Soudan Frangais richtete, ist aufschlussreich. Der
Almami beschwert sich darin, dass der Kommandant des ‘Cercle de Mopti’
den langjihrigen und alten Ubersetzer Agibou Tall (ein Toucouleur) entlas-
sen und dafiir den jungen jaawanndo Bocary Bocoum angestellt hatte. Die
Beschwerde richtete sich weniger gegen den Kommandanten als an den
jungen Bocary, denn: ‘“Parmi toute peau noire les Diawandos sont les plus
mauvais, les plus grands menteurs et les plus grands voleurs.”” Ein starkes
Wort eines hohen Dignitidrs, das aber die Meinung vieler widerspiegelt.*

Die Stratifikation der Peul ist komplexer und geschlossener als diejenige
der Bamana-Malinke. Die einzelnen yettoore sind in der Regel eindeutig der
Schicht, bzw. der Berufskaste zugeordnet. So ist ein Mann mit Namen
Sanngo immer ein maabo, mit Namen Jonnkummba immer ein sakke, auch
dann, wenn beide ihr Handwerk nie ausgeiibt haben und heute Lehrer oder
Polizist sind. nyeenyo ist ein sozialer Zustand, in den hinein man geboren

9



wird, und dessen gesellschaftlicher Rang in erster Linie durch den yettoore
definiert wird. nyeenyo ist kein Beruf, den man erlernen kann.

Das Mande-System dagegen ist offener. Es existiert eine Anzahl von
Klannamen (jamuw, sing. jamu), die sowohl fiir die Nobeln (horon) wie fiir
die nyamakala gelten.

Camara® stellt fiir die Malinke von Siguiri eine Liste auf, die 24 Klanna-
men enthélt. Deren 7 kommen sowohl bei den horon wie bei den nyamakala
vor. 12 sind jéli und Handwerker, 11 sind ausschliesslich jéli. Einzelne
Namen kommen sowohl bei den Nobeln wie bei den Handwerkern und den
“Griots” vor. Neben der Tatsache, dass im Mande-Milieu der nyamakala-
Zustand nicht eindeutig definiert ist, lasst sich aus der Liste entnehmen, dass
das Verhiltnis “Griots” — Handwerker ungefdhr gleich ausfillt.

Bei den Soninke entfallen von 22 gekasteten Namen tiber die Halfte —
zwoOlf — auch auf die Nobeln.”.

Fiir Charles Bird ist die Zugehorigkeit zu einer dieser beiden Schichten oft
‘'negociable’. Viele Namen sind wenig eindeutig definiert.” Damit ist einem
Individuum die Méglichkeit gegeben, aus seinem Dorf auszubrechen und
sich anderswo niederzulassen. Ohne seinen jamu zu wechseln, ist ihm am
neuen Wohnort ein sozialer Aufstieg moglich (er kann die ‘race’ wechseln),
da eine Uberpriifung seines realen Ranges nur an Ort und Stelle moglich ist.

Ahnliche Parallelen sind — wenn iiberhaupt — bei den Peul héchst selten.
Nach meinen Kenntnissen gibt es nur vier solche parallelen Klannamen, und
auch sie sind nicht mit den fulbe, sondern mit den jaawambe verbunden.

Im Macina werden folgende yetfoore den einzelnen Berufskasten zuge-
schrieben®:

maabuube: Sare, Sanngo, Jiga (Kurzform fiir Jigannde), Kase; Bookum,
Daw, Kiida, Nyaan.

Diese Reihenfolge stellt fiir die ersten vier Namen wiederum eine Rangfolge
der Nobilitdt dar. Im Guimballa stehen die Sare an erster Stelle, im Macina
die Jigannde. Die letzten vier Namen sind zugleich jaawambe-Namen.
Deutlich am hiufigsten ist der Name Bookum.?

waylube: Maasinanke, Siissaw, Gaaku.

Eine Anzahl weiterer Namen ist in Djenné anzutreffen. In dieser alten Stadt
ist ein Berufskastensystem wenig ausgepragt.

Als urspriinglich wohl nur sehr kleine Berufskaste, die nur Gold und Silber,
aber nicht Eisen bearbeitete, erhalten die waylube seit mehreren Jahrzehn-
ten regen Zulauf von Eisenschmieden (numu), deren Handwerk unrentabel
geworden ist. Ein Wechsel der Klannamen findet nicht statt.

sakkeebe: Jonnkummba, Gaaku, Yaatara, Gajaaka, Siissaw.

lawbe: Jum, Kebe, Gajaaka.

Von den 16 Namen sind mit Ausnahme der letzten vier maabuube-Namen
alle eindeutig den nyeenybe zugeordnet. Innerhalb der einzelnen Kasten gibt

10



es allerdings Uberschneidungen (Siissaw, Yaatara, Gajaaka). Am eindeutig-
sten sind die maabuube-Namen.

Die wiedergegebene Hierarchie ist im Macina allgemein bekannt. Es
handelt sich um kein Geheimwissen fiir Eingeweihte. Sie gehort mit zum
Alltag.

Ich habe die Frage oft gestellt, weshalb ein Handwerk nobler sei als ein
anderes. Die Antwort war immer dieselbe: das sei immer so gewesen, und
zwar schon zur Zeit von Ham Bodeejo, und auch Sékou Ahmadou habe es so
gehalten.” Zur Ergdnzung horte ich mehrere Male folgende Legende: Zur
Zeit von Sékou Ahmadou wollten die nyeenybe wissen, wer von ihnen am
nobelsten sei. Sékou liess die vier Berufskasten versammeln und gab ihnen
den Auftrag, eine Arbeit auszufiihren, so gut und so schén wie méglich. Der
maabo webte eine Wolldecke, der baylo stellte ein Paar Ohrhédnger aus
purem Gold her, der sakke produzierte einen wunderbaren Sattel und der
labbo einen Morser.

Anschliessend erfolgte der Befehl, das erarbeitete Produkt wieder ausein-
anderzunehmen und neu zu gestalen. Der maabo trennte seine Fiaden auf
und verwebte sie neu. Der babylo schmolz das Gold ein und trieb ein zweites
Gehénge. Der sakke war immerhin imstande, seinen Sattel in mehrere Teile
zu zerlegen. Nur der labbo wurde der Aufgabe nicht gerecht. Aus diesem
Grund ist er deutlich der letzte.

Auf diese Weise war es fiir alle augenfillig, dass der Weber der geschickte-
ste war. Zur Feier des Tages wurde ein Schaf geschlachtet, von dem jeder
nyeenyo seinen Teil erhielt: der maabo erhielt den Riicken, der baylo den
Kopf, der sakke die Haut und der labbo ging leer aus. Bis heute ist dieses
Verteilungsschema gleich geblieben.*

Wie immer es auch bei der Geschichte mit der historischen Wahrheit steht
— drei interessante Punkte kommen zum Vorschein: Nach der herrschenden
Ideologie bestand das Kastensystem bereits vor der Islamisierung der Peul;
die Hierarchie widerspiegelt eine technologische Abfolge vom Komplizierten
zum Einfachen; schon damals waren die ‘“Griots” in erster Linie Hand-
werker.

Die gekasteten Handwerker miissen frither Privilegien sehr direkter Art
besessen haben, wie zum Beispiel der einzige Schmied in seinem Dorf zu
sein. Im Guimballa erzihlte man mir, wie es ‘frither’ zwischen Dorfschaften
zu Streitigkeiten kommen konnte, um eine Schmiedefamilie bei sich im Dorf
ansiedeln zu konnen. Privilegien solcher Art 6ffnen den Weg zu Erpressun-
gen. Moglicherweise kann das Recht, den Nobeln Geschenke zu verlangen,
teilweise von daher abgeleitet werden.

Eine noble Familie bemiihte sich gleichzeitig, einen solchen Handwerker
moglichst nahe bei sich zu haben und ihn sozusagen mit einem Pakt an sich zu
binden. Der Wolle webende maabo, der im Auftrag der Peulfrau in deren
Hof - friiher Campement — eine Wolldecke webte, von ihr die Mahlzeiten

11



empfing, nach Einbruch der Dunkelheit auch dort verweilte und tibernachte-
te... er steht von allen nyennybe am niachsten beim Peul. Immer im psycholo-
gisch relevanten Zusammenhang gesehen, dass er einer anderen Schicht
angehort, mit der aus verschiedenen Griinden Geschlechtsverkehr und Hei-
rat ausgeschlossen sind.

In der Literatur wird immer wieder die wirtschaftliche Abhéngigkeit der
nyeenybe (und damit der “Griots™’) unterstrichen. Die Wahrscheinlichkeit,
dass eine solche ‘frither’ anders ausgesehen hat, ist gross wenn auch allge-
meine Aussagen schwierig sind.

Es scheint, dass die nyeenybe in der vorkolonialen Zeit des 19. Jahrhun-
derts keine — oder nur wenige — eigene Felder besessen haben. Informationen
zu dieser Frage variieren stark von Gegend zu Gegend. Sehr wahrscheinlich
bestand darin wenig Einheit, da innerhalb verschiedener Epochen der Fel-
derbesitz anders ausgesehen haben mag. Einerseits waren die nyeenybe vom
allgemeinen Viehbestand der Peul abhingig, der wiederum vom Klima
mitbestimmt wird. Nomadisierende Viehziichter werden rasch reich und
konnen ebenso schnell verarmen. Andererseits war die zweite Hilfte des 19.
Jahrhunderts von stindigen Kriegswirren geprigt, durch die ganze Dorfer
und weite Gegenden entvolkert wurden. In diesem Zusammenhang betont
Camara, dass die “Griots” gerade zu jener Zeit eine nie dagewesene
Machtfiille erreichen konnten, da Kriegsherren die Samory, Babemba, El
Hajj Omar Tall usw. die dazu nétigen Strukturen schufen.®
Auf jeden Fall besass ein Grossteil der nyeenybe eigene Sklaven. Der alte
Gaarba Sammasseeku in Mopti war zur Zeit der offiziellen Authebung der
Sklaverei durch die Franzosen (1908) 15-jdhrig. Er erinnerte sich, dass sein
Vater 62 Sklaven besessen hatte, von denen ein Teil wieder in ihre Dorfer
zurlickkehrte.” Die Sklaven produzierten einen Grossteil des fiir die nyeeny-
be wichtigen Getreides. Daneben existierten in den Dorfern Gemeinschafts-
felder, deren Produktion fiir die nyeenybe bestimmt war. Dieses System
besteht in abgelegenen Dorfern des Macina bis heute, und zwar vor allem fiir
die Schmiede, weniger fiir andere Gekastete.*

Die 6konomische Situation des 19. Jahrhunderts ist im einzelnen heute
nicht mehr zu erschliessen. Viele Indizien sprechen jedoch dafiir, dass die
nyeenybe damals besser gestellt waren, infolgedessen seit ldngerem ihre
verschlechterte Situation spiiren und daher heute vermehrt Geschenke er-
fragen.”

Die Ursache dazu ist in der Tatsache zu suchen, dass ‘frither’ im moneté-
ren System der Kaurischnecke und des direkten Tauschs (Arbeit gegen
Getreide) der Preis einer gegebenen handwerklichen Arbeit hoher bewertet
wurde. Ein vermogender Herdenbesitzer liess sich sein Prestige etwas ko-
sten. Indem die Franzosen die Macht der traditionellen Chefs brachen,
gingen die Handwerkergriots nebst ihrem geistigen Einfluss auch wichtiger
Einkiinfte verlustig.

12



Ein alter sakke formulierte das Problem folgendermassen: frither konnte
ein Nobler sein Kind auf den Schultern tragen (seinen nyeenyo ernihren).
Heute ist das nicht mehr moglich. Jedermann ist schlecht geworden und
schaut nur noch auf den eigenen Vorteil.

Hinzu kommt, dass das Reisen tuiber weite Distanzen beschwerlich und
gefahrlich war. Eine Ausnahme bildete die Flusschiffahrt. Die Pazifizierung
durch die Franzosen, der motorisierte Verkehr seit dem 2. Weltkrieg und die
allgemeine Verarmung durch Diirrekatastrophen wie 1913-14, 1972-74 ha-
ben eine kleine Revolution bewirkt. Die geografische Mobilitét ist sprung-
haft gewachsen und damit auch die kommunikative Rolle der Wanderar-
beiter.

Diese Fakten zeigen deutlich, dass in den letzten 100 Jahren eine relevante
Verschiebung stattgefunden hat. Kein gewohnlicher nyeenyo kénnte heute
ohne eigene Felder iiberleben. Dagegen erlaubt ihm die stindig vorwirts-
schreitende soziale Offnung, unverschimter aufzutreten und schamloser
Geschenke zu verlangen. Der nyeenyo ist oft zu einem solchen Verhalten
gezwungen, ging er doch seiner wirtschaftlichen Privilegien verlustig.

Neben handgewebten Decken sind langst preisglinstige bedruckte Tiicher
auf dem Markt. Die Schénen nehmen auch mit billigen Glas- und Kunststoff-
perlen vorlieb — oder mit Gold der dritten und vierten Qualitit. Und wer
tragt denn noch Ledersandalen? Plastikschuhe der Marke Bata sind auf dem
hintersten Markt erhaltlich. Vorbei sind die Zeiten, da mehrere Dorfer
miteinander rivalisierten, um eine Schmiedefamilie bei sich anzusiedeln.
Eine Sichel aus China ist kaum teurer als eine im Land produzierte. Und
jeder Pflug, der ibrigens nicht zu reparieren ist, nimmt einer Handvoll
Dorfschmiede die Arbeit weg, da mit ihm dieselbe Arbeit verrichtet werden
kann wie frither mit 40 Hacken.

Archivmaterial, Berichte frither Reisender und Erzihlungen alter Leute
geben einen Hinweis darauf, dass um die Jahrhundertwende gewisse Preisre-
lationen fiir den nyeenyo giinstiger ausfielen als heute. So erinnerte sich die
90-jahrige Jahaara Konipo, eine Topferin aus dem Bozo-Milieu, wie sie als
kleines Mddchen ihre Mutter begleitete, um Topfe zu verkaufen: eine
Pirogue wurde mit Kochtépfen voll geladen. Zwei Ruderer wurden gemietet.
Mit ihnen fuhr man von Dorf zu Dorf (und nicht auf den Markt). Ein Topf
wurde gegen dessen Inhalt in Reis getauscht. Vergleicht man diese Relation
mit den heutigen Preisen, dann erhielt eine Topferin rund zwei mal mehr fiir
ihre Arbeitsleistung,als dies heute der Fall ist. Es ist eine neuere Tendenz,
dass ein mittleres Schaft teurer ist als eine gute Wolldecke vom Typus kaasa.
Frither war das umgekehrt. Andere Preisrelationen zu Hirse, Reis und Salz
scheinen in etwa gleich geblieben zu sein, doch sind die allgemeinen Lebens-
kosten stark gestiegen: Zucker, Seife, Petroleum, Kleider etc. miissen ge-
kauft werden — Produkte also, die vom Weltmerkt abhéngig sind.

13



Das Bild des Handwerkergriots hat sich gewandelt. Urspriinglich ein
Techniker, dadurch mit bestimmten Privilegien und einem sozio-psychologi-
schen Sonderstatus versehen, musste er sich notgedrungenerweise einer sich
verdndernden Zeit anpassen. War es vor 100 Jahren nur einer Minoritit von
nyeenybe gegeben, als “Griots” von ithrem Sonderstatus zu leben, so waren
im Verlauf des 20. Jahrhunderts immer mehr gezwungen, ihr Handwerk
aufzugeben, den Wohnort zu wechseln und das Kriterium ihrer Geburt als
wichtige wirtschaftliche Grundlage zu verwenden. Eine Entwicklung, die
viele nyeenybe, wie auch eine grosse Zahl nobel Geborener iiberrollte. In
den grossen Stadten Malis und Senegals haben die “Griots” ein neues
Betitigungsfeld gefunden: die Politik.* Ihre Gabe und ihre Legitimation zum
Schonreden kamen ihnen dabei sehr zustatten. Oft verfiigen sie auch iiber
einen Bildungsvorsprung, da sie bereits in der zweiten oder dritten Genera-
tion scholarisiert sind: ein kleiner nyeenyo hatte wenig zu verlieren, wenn er
vor 50 oder 80 Jahren seinen Sohn in die franzdsische Schule schickte. Ein
Nobler zog es auf jeden Fall vor, seinen Sohn die Koranschule besuchen und
ihn einheimische Traditionen und Wissenschaften lernen zu lassen.

Es ist auch mein personlicher Eindruck, dass in der Beamtenschaft Malis
nyeenybe liberproportional beschiftigt sind. Heutzutage ist es nicht selten,
dass ein “Griot”’, anstatt einem traditionellen Chef zu dienen, einem Politi-
ker in verschiedensten Belangen niitzlich ist.

Ein hoher Beamter, rechte Hand eines Ministers, der in der Sowiet-Union
seinen Studienabschluss gemacht hat, abstammungsmaissig selber ein nyee-
nyo, der auch zu seiner Abstammung steht und sich nicht verbergen will,
formulierte sich folgendermassen: “Wir sind Offentliche Leute. Ausserhalb
der Gesellschaft stehend versuchen wir allen, die sich an uns wenden, zu
helfen und zu vermitteln. Und dafiir wollen wir auch entschédigt werden. Du
liebst ein Middchen, das du heiraten mochtest? Wir nehmen mit ihm und
seiner Familie Kontakt auf. Wir sprechen fiir dich. Ein Dorfchef, der fiir die
Verwaltung die Steuern einziehen muss? Wir helfen ihm. Uns kann man
nicht beleidigen, uns kann man nicht nein sagen. Als Griots sind wir mit allen
Schichten durch eine ‘joking relationship’ verbunden. Diese Tatsache hilft
uns, Konflikte zu schlichten und Spannungen abzubauen.”

Die soziale Schichtung ist Ursache interner Spannungen. Es geht um die
komplexen Beziehungsmuster zwischen zwei Polen: nobel — weniger nobel;
herrschend, und damit weltliche Macht — Abhéngigkeit, dafiir sozio-psychi-
sche Einflussmoglichkeiten. Eine Dualitiat, die das Weltbild des Peul be-
herrscht. So wie er sich nach aussen hin abgrenzt und alle Nicht-Peul
‘Schwarze’ oder gar kaado (Heiden) nennt, so grenzt er sich auch innerhalb
der fulfulde-sprechenden Ganzheit sowohl dem jaawanndo wie dem nyeenyo
gegentiber ab.

Mit den Begriffen ‘Opposition’ und ‘Ergidnzung’ lisst sich dieses ausba-
lancierte System umschreiben.” Die intern bedingten Spannungen kommen

14



im Alltag auf den verschiedensten Ebenen zum Ausdruck. Sei es, dass man
nicht miteinander isst, Ehen eingeht oder auf derselben Matte Platz nimmt.
Jede Fraktion hat von jeder anderen ein bestimmtes, ideologisch gefirbtes
Bild, das geprdgt ist von der eigenen sozialen Position, wie auch von
derjenigen der angesprochenen.

Als Verstirkereffekt kommt ein Paktsystem (dendiraagal) hinzu, das
zwischen verschiedenen sozialen Gruppen, im besonderen aber zwischen
Peul und allen Schmieden besteht.* Eine solche ‘alliance de cousinage’ ist
u.a. dadurch gekennzeichnet, dass Geschlechtsverkehr und Heirat ausge-
schlossen sind. Durch das Fehlen dieser ‘Gefahr’ wird es moglich, eine sehr
offene, ja freundschaftliche Beziehung zu pflegen, die sich in einem verbalen
Spiel ausdriickt: die schlimmsten Anschuldigungen und Allusionen werden
als Kompliment und Zuneigung gewertet und mit Lachen quittiert. Eine
Beleidigung ist ausgeschlossen. Mit welchen Worten man dabei attakiert
wird, durfte ich selber erfahren. Da ich meistens in Begleitung eines Peul
auftrat, wurde ich von einer Schmiedin, Verkiuferin von Keramik auf dem
Markt, mit in diese Allianz einbezogen. So fragte sie mich unter Lachen, ob
denn mein Motorrad fiir die Hoden nicht schéidlich sei; ob ich beim Zeichnen
von Topfen aus Freude eine Erektion erhalten hitte ... usw.

Von malischer Seite her wird betont, dass sich im 20. Jahrhundert gerade
die Heiratsregeln stark verdndert hitten. Ich zweifle das weitgehend an. Eine
solche Lockerung hat vor allem innerhalb der vier Berufskasten stattgefun-
den, die sich dadurch ausdriickt, dass die einzelnen Kasten unter sich
Heiraten eingehen. Dagegen sind Eheschliessungen zwischen rimbe und
nyeenybe auch in den Stidten noch relativ selten. Wie aktuell die Frage ist,
zeigt der Film ‘Djelli’ (jéli = Griot), der 1981 am Filmfestival von Ouagadou-
gou mit dem ersten Preis ausgezeichnet wurde. Anhand zweier Studenten
zeigt er die Unmoglichkeit auf, gerade diese schichtspezifische Barriere zu
umgehen.”

Die Frage nach den nyeenybe scheint mir im heutigen Mali nach wie vor
ein aktuelles Problem zu sein. Wann immer ich auf dieses Thema zu sprechen
kam - sei es in der Hauptstadt, in Mopti oder im Dorf —, entstand eine
lebhafte Diskussion. Unabhéngig von der ethnischen Zugehorigkeit, Sprache
und der sozialen Position hatte jedermann seine Erfahrungen gemacht, sei
es, dass ihm von einem “Griot” geholfen wurde oder dass er Schaden davon
trug. Ein Kaufmann in Mopti (ein jaawanndo) verglich sie mit Journalisten in
Europa: Ein Journalist, meinte er, kann iiber andere Leute schreiben, was er
will, ohne dass er dazu aufgefordert worden wire. Oft ist vieles falsch und
erfunden. Man kann sich nicht zur Wehr setzen. Eux aussi se proménent
seuls (sie sind Einzelgdnger). Un nyeenyo peut méme parler au Président (er
ist stark und frech genug, eine derart hoch gestellte Personlichkeit direkt
anzusprechen).®

15



Ein 80jdhriger blinder sakke, der sonst noch nie mit einem Weissen
gesprochen hatte, zeichnete ein dhnliches Bild: Bei euch Weissen sind eure
Sekretidre eure nyeenybe. Sie verrichten die Arbeit fiir euch. Und er fiigte
hinzu: siehst du einen nyeenyo, dann hast du einen nobeln Schwarzen vor
Augen. (Die Peul sehen sich als ‘rot’. Die sie umgebenden Dogon, Bamana,
Bozo etc. sind ‘schwarz’ und damit weniger nobel).

Ein Bauer nobler Abstammung, offenbar ein gebranntes Kind: Die nyee-
nybe sind faule Leute. Es kommt vor, dass sie wahrend der Regenzeit einfach
im Dorf sitzen bleiben, anstatt ihre Felder zu bestellen. Dafiir stehen sie
spater vor deiner Haustiir und verlangen Geschenke. Ils t‘emmerdent — und
zwar so lange, bis man ihnen etwas gibt. Si tu ne donnes rien ils t’insultent.

Und umgekehrt, ein armer labbo: Les Peul sont des chiens. Toujours ils
portent la téte trés haut et ne te saluent méme pas. Willst du etwas von ihnen,
so sagen sie: je n’ai rien. Mais ils sont riches. Tres riches, méme.

Wie stark die nyeenybe mit den Peul verbunden sind, zeigen eine Anzahl
weiterer Zitate.

Von nyeenyo-Seite: Wenn du einen nyeenyo siehst, dann hat er immer
einen Peul hinter sich.

Und umgekehrt, von nobler Seite: Sie folgen immer den Peul. Siehst du
einen Peul, dann wirst du auch einen nyeenyo sehen. Ein nyeenyo kommt nie
allein.

Ein Bozoschmied formulierte mit Stolz und einiger Ironie: Un berger peul
s’appuye toujours sur I’épaule d’un forgeron. Cela lui tient bien: tu n’as
jamais vu un forgeron tomber.

Ein Bamanaschmied, dessen Vorfahren zusammen mit dem nobeln Dorf-
griinder im Guimballa eingewandert sind: Wir sind der Nabel der Gesell-
schaft. Ohne unser Eisen gibt es kein Dorf, keine Aoron und keine Krieger.*

Von nobler Peulseite her wird die gegenseitige Abhdngigkeit nicht geleug-
net. Der Akzent wird aber weniger auf die wirtschaftliche Ebene gelegt. Ein
soziales Moment kommt zum Ausdruck, wenn gesagt wird: Jede etwas
schwerfillige Person hat einen “Griot” notig.

Innerhalb der Allianzbeziehung Peul-Schmied werden immer wieder Allu-
sionen gemacht. Ein pullo wird sagen: Du bist mein Sklave. Ohne mich bist
du nichts. Alle Schmiede sind Sklaven. Eine Antwort bleibt nie aus: Die Peul
sehen aus wie Affen. Man kann sie nicht voneinander unterscheiden. Mein
Grossvater hat den ersten Peul beschnitten und so zum Mann gemacht.
Eigentlich sind die Peul unsere Sklaven.

Oder noch stirker: Ein Peul, ein Affe, eine Kuh: nur der Schwanz
unterscheidet sie.

Trotz allem befindet sich der Peul auf jeden Fall am stdrkeren Hebel. Seine
Superioritdt wird im wesentlichen nicht angezweifelt. Viehbesitz und politi-
sche Autoritit stehen auf seiner Seite.Umso besser,wenn man iliber ihn
lachen kann. So erlebte ich eine unvergessliche Szene, die sich mitten auf

16



dem Debosee in einer kleinen Pirogue abspielte. Der Bozo, der mit seiner
langen Stange das Boot vorwirtstrieb, versuchte, uns die Zeit zu vertreiben,
indem er alle Anwesenden verballhornte.

Als erster kam der pullo an die Reihe: Er ist zuhause und macht sich
schon. Abends geht er ins Nachbardorf zum Tanz, die gestrickte Miitze
aufgesetzt, die Sonnenbrille auf der Nase. Auf dem Tanzplatz geht ihm ein
Furz los. Da féllt ihm plotzlich ein, dass er noch zu seiner Herde schauen
sollte ... und weg ist er.

Jedermann kriimmte sich vor Lachen, vor allem die anwesenden riimaay-
be. Nur die drei Méanner auf der besten Bank machen bése Miene zum guten
Spiel.

Der maabo: Sein Webstuhl besteht nur aus alten Hoélzern und zusammen-
gekniipften Schniiren. Noch nie wurde ein hiibscher Webstuhl gesehen. Er
ist miide und webt nur sehr langsam. Da kommt ein hiibsches Méadchen des
Weges — und schon hért man das Schwirren des Weberschiffchens.

Der Schmied: Er sitzt an seiner Esse und himmert Eisen. Laut briistet er
sich: ich mache Waffen, ich mache Hacken, ich mache dies, ich mache jenes
... und hoppla, schon hat er sich auf die Hoden gehauen.

Der Diimaajo: Morgens friih setzt er sich auf seinen Esel und reitet aufs
Feld. Er hackt eine Furche und setzt sich dann in den Schatten eines Baumes.
Er wartet und ruht sich aus, bis ihm seine Frau das Essen bringt. Wie er sie
von weitem sieht, hackt er eine weitere Furche und erzihlt ihr: schau, von
hier bis weit dort hiniiber habe ich gehackt.

Mit diesen Anekdoten brachte es der Bozo zustande, von jeder Fraktion
das vermeintlich Typische hervorzukehren: Dem Peul wird vorgeworfen, so
nobel sei er nun auch wieder nicht, um sich ohne Entschuldigung zu
entfernen. Im tbrigen sei er eitel. Der Schmied schneidet auf, der maabo ist
der Griot par excellence und der diimaajo gilt als faul, hat aber stindig
Hunger.

Im allgemeinen laufen die Argumente auf dem tief verwurzelten Prinzip
von nobel — weniger nobel. Relevant ist die Abstammung und der damit
verbundene yettoore. Nur bei Bekannten wird das personliche Verdienst mit
einbezogen. Wihrenddem von Griotseite her die gegenseitige Abhédngigkeit
betont wird, streichen die Peul ihre Nobilitat hervor. Sprichwdrter zeigen das
deutlich: ‘Ein Mann, der seinen yetfoore wechselt, ist noch lange nicht
nobel.” Denn: ‘Ein vom Sturm zerzaustes Huhn wird nur von jemandem
gekauft, der es schon vorher gekannt hatte.” Das bedeutet, dass man einer
Person, auch wenn sie einen nobeln Namen trédgt, erst trauen kann, wenn
ihre Abstammung nachgewiesen ist.

Das zweite Sprichwort driickt aber auch die enge Freundschaft aus, die
zwischen zwei Individuen verschiedenen Ranges bestehen kann. Besonders
dann, wenn sich beide seit friihester Kindheit kennen. Durch die soziale
Differenzierung sind dann auch gewisse Problemkreise ausgeschlossen. Tra-

17



ditionellerweise hatte jede noble Peulfamilie mindestens eine nyeenyo-Fami-
lie bei sich aufgenommen. Die Abhédngigkeit war dabei gegenseitig: der
nyeenyo profitierte wirtschaftlich (Milch, Nahrung etc.) und der pullo hatte
den “Griot” notig, um soziale Probleme zu bewiltigen (Botenginge aller
Art, Vermittler etc.). Auf dem Land besteht dieses System wenigstens vom
Prinzip her weiterhin. Ein mir befreundeter Peul ist in der vierten Genera-
tion ‘ami intime’ mit dem Familienschmied.

Ahnlich besteht eine Zuweisung aller maabuube-Klans: Die Jiga gelten als
den Reichen und Michtigen zugehorig, die Kiida und Kase den Bozo, die
Sanngo den fulbe wodeebe (rote Peul, im Gegensatz zu den schwarzen, die es
auch gibt) und die Bookum, Daw und Nyaan den jaawambe. Die Sare gelten
als die reinsten maabuube und seien iiberall anzutreffen.

Von allen nyeenybe haben die maabuube den Ruf, am reichsten zu sein. In
einem Falle erzdhlte man mir von einem verstorbenen, einfachen Weber, der
100 Stiick Vieh hinterlassen haben soll. Thnen gelingt es auch am héufigsten,
sich sozial zu verbessern (changer la race). Der einzig legitime Weg dazu ist
das Studium des Koran. Als Marabout haben sie das Recht, den yettoore
Siisse anzunehmen. (Dieser Name ist urspriinglich ein Titel und bedeutet so
viel wie ‘Schriftgelehrter’.)

Siehst du einen besonders gut gekleideten Marabout — wird gesagt — dann
ist er oft ein maabo. Fast schadenfreudig fiigt man an, auf den heutigen
Identitatskarten stiinde allerdings der alte Name. So schnell konne man
heute seine ‘race’ nicht mehr wechseln.

Die Anrede im Alltag kann die soziale Position bereits kenntlich machen.
Ein Schmied wird allgemein mit baylo angesprochen, ein Lederbearbeiter
mit sakke. Schon in der Art und Weise des Sprechens, verbunden mit der
Haltung, kann der Ursprung ofters eruiert werden. So gilt etwa fiir einen
pullo, moglichst stolz, oder gar forsch einem Unbekannten gegeniiber aufzu-
treten, denn: ‘“Parler avec douceur a quelqu’un signifie que l'autre veut
quelque chose.”

Wer mit wem isst und trinkt, ist nach wie vor relevant. Findet ein reisender
pullo in einem gegebenen Dorf keine affiliierte Peulfamilie, wird er bei
einem nyeenyo absteigen. Umgekehrt steigt ein nyeenyo bei einem pullo ab.
Der vierte Berater des Gouverneurs von Mopti, ein maabo, der in der
Sowiet-Union Marxismus studiert hat und heute die Region bei der einzigen
Tageszeitung Malis, ‘L’Essor’, vertritt, hiitet sich, in Mopti bei nicht affiliier-
ten nyeenybe-Familien zu essen. “Ca peut créer des problémes.”” Das Essver-
bot wird noch derart rigoros eingehalten, dass es an Eidesstatt verwendet
werden kann. So wird ein nyeenyo, der zum Schuldner geworden ist, sagen:
Im Namen Allah’s, ich gebe dir das Geld (zu jenem Zeitpunkt) zuriick, sonst
gehe ich bei dieser (oder jener) nyeenyo-Familie essen. Miisste er sein
Versprechen einlosen, wére er sofort in einem Netz neuer Obligationen
gefangen.

18



Seit der Unabhéangigkeit Malis gilt als neue Tendenz, dass sich nyeenybe in
freiwilligen Vereinigungen (voluntary associations) zusammenschliessen.
Traditionellerweise gab es solche waalde nur auf Dorfebene. Heute bestehen
sie auf regionaler Ebene oder in Stidten. Die ‘Association Ambiance’ in
Mopti besass 1980 rund 100 Mitglieder (65 Frauen, 35 Ménner), von denen
jedes eine gedruckte Mitgliederkarte besass und einen regelmissigen Beitrag
zu zahlen hatte. Da sich vorwiegend ortsfremde nyeenybe angeschlossen
haben, ist es das erste Ziel der Vereinigung, sich gegenseitig kennenzuler-
nen, um bei offiziellen Anldssen im Verband auftreten zu kdnnen. Wirt-
schaftliche Zielsetzungen bestehen explizit keine. Der Sekretdr und der
Prasident waren beide hohe Beamte, die, ohne selber als “Griot” aufzutre-
ten, ihre Herkunft nicht negieren.

Die “Griots” gehoren seit Hunderten von Jahren ins farbenprichtige
soziale Bild des westlichen Sudan. Verachtet und geehrt, abgelehnt und
aufgesucht, schamlos und edel zugleich verkdrpern sie Essentielles innerhalb
der afrikanischen Kultur. Ihr schillerndes Auftreten, ihre widerspriichliche
soziale Stellung und ihr grosser Einfluss auf verschiedensten Ebenen geben
wichtige Hinweise auf die betreffenden ethnischen Gruppen, zu denen sie
gehoren.

Als Bewahrer der alten Traditionen und einer eigenstédndigen Technologie
waren sie flexibel genug, sich der neuen Zeit anzupassen und ihre Positionen
zu halten, wenn nicht gar auszubauen.

Wie ein Sprichwort sagt, sind sie im Alltag des westlichen Sudan nicht

wegzudenken:* .
Fade est le riz sans sauce

plat le récit sans mensonge
ennuyeux le monde sans griot.

Zusammenfassung

Die Griots werden in der Literatur Westafrikas als eigensténdige soziale
Gruppe beschrieben, deren Mitglieder sich durch Musizieren, Geschenke-
Erheischen und schamloses Auftreten auszeichnen. Im vorliegenden Artikel
wird versucht, eine neue Dimension in die Diskussion einzubringen. Ausge-
hend von den Fragen: aus welchem sozialen Milieur stammen die Griots?
und: woher resultiert ihr sozialer Sonderstatus? wird eine Trennung vorge-
nommen zwischen Griot ‘durch Geburt’ und Griot ‘durch Funktion’.

Im Peul-Milieu des Macina (Mali) erfiillen die gekasteten Handwerker
beide Kriterien. Sie besitzen das sozial normierte Recht, Geschenke zu
erfragen, und sie konnen auch, kraft ihrer Begabung, Musiker oder Berater
der Herrschenden sein.

19



Die Peul setzen sich aus acht einzelnen Fraktionen zusammen, die sich in
drei soziale Schichten aufteilen. Die Griothandwerker (nyeenybe, Sing.
nyeenyo) bilden die zweite Schicht, bestehend aus vier Kasten: Weber und
Topferinnen, Gold- und Silberschmied, Leder- und Holzbearbeiter. Ein
Vergleich mit den Bamana-Malinke zeigt diverse Unterschiede auf. Heutzu-
tage spielen die Griots immer noch eine nicht unwesentliche Rolle: sind sie
im traditionellen Milieu in der Ndhe der Chefs anzutreffen, so besteht heute
eine starke Tendenz, sie in der Administration des modernen Staates oder in
der Nihe von Politikern zu finden.

20

Anmerkungen

* Die Orthographie des Peul (fulfulde) richtet sich nach der Schreibweise von Christiane
Seydou. Aus drucktechnischen Griinden werden glottale und labiale Konsonanten nicht
unterschieden (z.B. die Pluralendung ‘be’). ¢ = &hnlich wie im Deutschen ‘tsch’.

Die Orthographie des Bamana-Malinke richtet sich nach der heute institutionalisierten
Schreibweise (Dekret N. 85/PG, 26. Mai 1967). j = Franzosisch ‘dj’. Die Endung ‘w’ gibt
jeweils den Plural an.

n, der auf einen Vokal folgt, deutet in beiden Sprachen die Nasalisierung des Vokals an.
Ortsnamen folgen der franzosischen Rechtschreibung auf den einschldgigen geografischen
Karten.

1 Der vorliegende Artikel basiert auf einer Feldforschung (September 1978 — April 1980), die

eine Untersuchung des Marktes von Mopti und seiner handwerklichen Produkte zum Ziel
hatte. Die Oberaufsicht lag bei Prof. M. Schuster, Universitit Basel.

An dieser Stelle sei die grossziigige Unterstiitzung folgender vier Stiftungen herzlichstens
verdankt: Schweizerische Geisteswissenschaftliche Gesellschaft (SGG); Fonds zur Férde-
rung der Weiterbildung junger Wissenschafter, Universitit Basel; Theodor Engelmann-
Stiftung; Holderbank-Stiftung.

2 Das Binnendelta ist seit rund 150 Jahren islamisiert. Mdglicherweise wire ‘Familienname’

ebenso angebracht, da ein mythischer Klangriinder nicht mehr bekannt ist. Von franzdsi-
scher Seite her wird der Ausdruck ‘patronyme’ verwendet.

3 Genaue Zahlen existieren nicht. Verschiedene Autoren schitzen fiir verschiedene Regionen
6-10 %. M. Diop: 10 % fiir das heutige Mande-Gebiet, 6 % fiir die Region von Kita 1944
(1971 : 47). V. Monteil: 6,5 % fiir die Toucouleur des Fouta Toro (1964 : 246). Dupire: 7 %
fiir die Peul des Fouta Djallon (1970 : 438). Meillassoux gibt fiir die Soninke von Gumbu die
héchste Zahl: 15 % (1973 : 430).

4 Eine Diskussion des vielschichtigen ‘Kasten’-Begriffes liegt ausserhalb dieser Arbeit.

5 Die Herkunft des Wortes “Griot” ist umstritten. Die einen sehen eine Derivation von gewel
(Wolof), andere vom Portugiesisch criado: Diener, Abhingiger. Camara diskutiert die Frage
(1976 : 98-100).

6 Begriffe wie Klasse, Schicht, Stand, Zunft oder Gilde entsprechen nicht dem Phédnomen der
nyeenybe. Gleichzeitig muss vor einem Vergleich mit dem Kastensystem Indiens gewarnt
werden.

7 V. Monteil: Esquisses sénégalaises (Walo-Kayor-Dyolof. Mourides — Un visionnaire).
Initiations et Et. Africaines, no. XXI, 1966, IFAN, Dakar. Zit. in Boser 1972 : 120.

8 1670 : 356.
9 Zit. in Camara 1976 : 99.



10

11
12

13

14
15

16

17

18

19
20

21

22

23

Z.B. Mollien, Bd. I, 1820 : 155 (‘peuple’ und ‘race’ fiir die lawbe). Raffenel 1846 : 263
(‘caste’ fir die lawbe und jaawambe).

Balandier + Maquet (éds.) 1968 : 192-194

Ich denke hier vor allem an die koniglichen “Griots’ der Malinke in Kangaba, die Dyabaté
und Kouyaté. (Dieterlen 1955 : 39).

Zemp (1966) hat eine plausible Hypothese vorgebracht, wonach gerade das Wort jéli das
enge Verhdltnis zwischen Nobilitat und “‘Griot™ verstindlich macht. jéli bedeutet im Malinke
auch ‘Blut’ und wiirde so als Symbol stehen fiir den Pakt, der zwischen beiden sozialen
Schichten besteht. Camara (1976 : 100) kritisiert diese Hypothese.

Wane 1969 : 50.

Im Macina auftretende Griots und solche, die mit keinem Handwerk liiert sind, existieren
ebenfalls. Es sind dies die awlube (Sing. gawlo). Sie stammen aus dem Toucouleur-Milieu
und kamen wihrend des 19. Jahrhunderts vor allem in der Gefolgschaft von El Hajj Omar
Tall nach Osten. Ihr Musikinstrument ist das Tamtam - und nicht die Guitarre, was sie
wiederum von den maabuube-Griots unterscheidet.

Ein fiir den Guimballa typischer bammbaado-Klanname ist u.a. Ba. Der Klan der Ba ist aber
dimo und ist einer der am weitesten verbreiteten Peulnamen.

Von ihnen, bzw. von deren Nachkommen wird auch heute noch gesagt: ‘un captif n’a pas un
nom’. Von daher auch ihr Name riimaaybe. Hampaté Ba gibt dazu folgende etymologische
Erkldrung: “La racine ‘rim’ se trouve dans ‘rimde’, engendrer et ‘riimdude’, étre pur, étre
né. Les rimbe sont des nobles nés purs ou des artisans ... La particule ‘ay’ marque la négation
du sens exprimé par la racine ‘rim’. Les ‘rimaybe’ sont ceux qui ne sont pas nés, mais achetés
a prix d’argent ou capturés a la guerre.” (1962 : 66). '

Bei den Malinke bedeutet sii (‘race’) allerdings soviel wie ‘lineage’. (Gerald Cashion und
Charles Bird. Miindliche Mitteilung, Bamako). Delafosse gibt fiir ‘si’ sowohl ‘race’ wie
‘lignée’ (1929 : 520, 595). Brauner gibt an ‘Sorte, Art, Rasse’ (1974 : 159}.

Luneau betont, dass 200 Jahre Koexistenz aus den numu noch keine Bamana gemacht
hitten. Sie bleiben Fremde, “ils appartiennent véritablement a une autre ‘race’ (si).” (1975 :
an.

Der zitierte fulfulde-Satz wird hiufig verwendet. Eine kiirzere Form wire: ko konnda e sii?
(Welches ist deine ‘race’?).

1962 : 107 f.

Zur etymologischen Erklirung des Wortes nyamakala wurden verschiedene Hypothesen
vorgebracht. In der neueren Literatur wird das Wort in der Regel mit ‘Inhaber destruktiver
und spiritueller Kraft’ iibersetzt. (cf. Meillassoux 1973 b.) Fiir Bird bedeutet nyama ‘the
energy of action” (McNoughthon 1975 : 6). Camara diskutiert das Problem ausfiihrlich (1976
: 74 1f.).

Pollet und Winter 1971 : 215.
Seydou ist zu kritisieren, wenn sie meint, dass das technische Vokabular rund um den Faden

von den Mande zu den Peul gekommen sei. Zu viele Indizien sprechen fiir einen umgekehr-
ten Weg. (Seydou 1972 : 207).

Auf weitere Unterschiede in der Schicht der nyeenybe / nyamakalaw kann hier nicht
eingegangen werden. Die Tatsache jedoch, dass die maabuube-Frauen Keramik herstellen
(und nicht die Schmiedinnen), scheint in ganz Westafrika ein Sonderfall zu sein.

Der Unterschied zwischen jéli und fina besteht darin, dass nur der jé/i ein Musikinstrument
spielt (Camara 1976 : 319). Die Abgrenzung definiert sich also gleich wie zwischen maabo
und gawlo (siche weiter oben).

Seydou zitiert auch eine Legende, wonach die jaawambe von einer Peulfrau und dem Teufel
abstammen sollen. (1972 : 16). Hampaté Ba zitiert weitere Legenden und Sprichworter
(1962).

21



24
25
26
27

28

29

30

31

32

33
34
35
36
37
38
39

40

41

42

22

Archives Nationales de la République du Mali, Koulouba: 2 E 45.
1976 : 103.
Pollet u. Winter 1971 : 205.

Miindliche Mitteilung, Bamako, 15.12.1979. Haufige jamuw wie Dumbia, Sissoko und
Kamara kdnnen sowohl horon wie nyamakala sein.

Diese Aufstellung soll nicht bedeuten, dass nicht auch weitere Namen pro Beruf auftreten.
Die lokale Bevolkerung, wie auch die Handwerker wissen jeweils, ob ein gegebener Name
aus dem Peul- oder Bobo-Milieu etc. stammt. Die folgende Aufstellung ist jedoch schon
deshalb keine idealtypische (im Sinne von Max Weber), sondern eine reale, da sich in der
Praxis oft auch ein Unterschied im Werkzeug bemerkbar macht.

Weitere maabuube-Namen, wie zum Bsp. Giise und Si existieren. Diese stammen aus dem
Toucouleur-Milieu und kamen im 19. Jahrhundert mit El Hajj Omar Tall.

Das Orchester von Mopti spielt seit einigen Jahren ein sehr populéres Stiick mit dem Titel:
Sare Maabo — Maabo Sanngo.

Der populérste Musiker-Griot der Region Mopti ist zur Zeit Bara Sambaru Sare, aus Konza
(1978-1980).

Unter Sékou Ahmadou (gestorben 1845) wurden die Peul des Macina islamisiert. Er gilt
heute als der grosse Kulturbringer, auf den die meisten Institutionen zuriickgefiihrt werden.
Sein wichtigster Widersacher war zu Beginn seiner Herrschaft Ham Bodeejo, der letzte Ardo
(Konig) der Peul. Die Epoche vor Sékou Ahmadou wird mit Ham Bodeejo gleichgesetzt, der
das alte verkorpert. Man nennt si¢ jaahiili yaaku, ‘Zeit, in der zuviel Freiheit herrschte’ (Zeit
ohne Gesetz).

Diese Geschichte wird auch vom Ibrahima Barry zitiert. Hecquart belegt die Verteilung in
einer leicht anderen Reihenfolge bereits 1854 fiir den Fouta Djallon.

1976:6. Gerade der Griot von Samory, Diali Mahmadi Koné ist in der Literatur sehr
bekannt. Ausgestattet mit einem starken Willen zur Macht und einem ausgesprochenen
Ehrgefiihl beginnt er Selbstmord, als er von Péroz ausgetrickst wird. (1895:55)

Als Schmiede der Bozo und Somono gehéren die Sammasseeku zu den Griinderfamilien der
Stadt Mopti. Gaarba war 1980 87-jahrig.

Informationen iiber Gemeinschaftsfelder in der heutigen Zeit verdanke ich Angeline Jansen,
Leiden. (Miindliche Mitteilung)

Diese Entwicklung wird allgemein innerhalb der drei verschiedenen Schichten so gesehen.

O. Silla 1966:732ff.
cf. Camara 1976
Zum Problem der ‘joking relationship’ in Afrika siehe D. Paulme 1968.

Djelli, vom Krampo Fadika, Elfenbeinkiiste. Das Festival fand statt vom 21.2. - 1.3.1981
(Jeune Afrique, no. 1053)

Im traditionellen Milieu durfte der Herrscher nicht direkt angesprochen werden. Der Griot
diente als Sprachrohr, als zentraler Vermittler. Mage beschreibt das Tabaskifest in Ségou
1864. Alle Chefs, die eine Botschaft an den Konig tibermitteln wollten, hatten sich erst
lautstark an den koniglichen Griot zu wenden. (1868:293)

Ahnliches berichtet Beuchelt aus den Fiinfzigerjahren (1962:289 f.). In der Association
Ambiance’ (siche weiter unten) ist es interessanterweise ein diimaajo, dem diese Rolle
zukommt.

Diese gliickliche Formulierung verdanke ich Maamudu Aligi Balo, ca. 60-jihrig, Chef aller
Schmiede von Sa im Guimballa. Wortlich sagte er: Wir sind der Nabel des Dorfes. (Mai,
1979).

Zitiert in V. Monteil 1964:248



Zitierte Literatur

B4, A.-H. et Daget, J.
1962 L’empire peul du Macina, t.I, (1818-1853). Paris.

Ba, A.-H.
1962 Jaawambe. Centre régional de documentation pour la tradition
orale. Niamey.

Balandier, Georges et Maquet, J., éds.
1968 Dictionnaire des civilisations africaines. Paris.

Barry, Ibrahima,
1975 Le royaume peul du Macina de 1845 a la veille de la conquéte
toucouleur. Etude socio-historique. Mémoire de fin d’étude.
Ecole Normale Supérieure. Bamako. (Vervielfiltigt).

Beuchelt, E. _
1962 Kulturwandel bei den Bambara von Ségou. Die Entwicklung
ihrer Gesellschaftsordnung, Weltanschauung und der Sozialwei-

hen. Diss. Koln.

Boser-Sarivaxévanis, Renée
1972 Les tissus de I’Afrique Occidentale. Diss. Basel.

Brauner, S.
1974 Lehrbuch des Bambara. Leipzig.
Camara, S.
1976 Gens de la parole. Essai sur la condition et le role des griots
dans la société Malinké. Paris, La Haye.

Dapper, O.
1670 Umbstédndliche und Eigentliche Beschreibung von Africa ...
Amsterdam.

Delafosse, M.
1929 Lalangue mandingue et ses dialectes (Malinké, Bambara, Diou-
la). Paris.

Dieterlen, Germaine
1955 Mythe et organisation sociale au Soudan frangais. Jour. de la
Soc. des Africanistes, XXV: 39-76.

Diop, M.
1971 Histoire des classes sociales dans I’Afrique de I'ouest. t.l.: le
Mali. Paris.

Dupire, Marguerite
1970 Organisation sociale des Peul. Etude d’ethnographie comparée.

Paris.
Gallais, J.
1962 Signification du groupe ethnique au Mali. L’'Homme, I:
106-129.

23



24

Luneau, R.
1975 Les chemins de la noce. La femme et le mariage dans la sociéte
rurale au Mali. Lille.

Mage, Eugeéne-Abdon
1868 Voyage dans le Soudan Occidental (Sénégambie-Niger),
1863-1866. Paris.

McNaughton, P.
1975 Iron-art of the blacksmith in the Western Sudan. An exhibition
of works from the collection of Dr. and Mrs. Charles Bird,
Bloomington. Indiana.

Meillassoux, C.
1973a Etat et condition des esclaves a Gumbu (Mali) au XIXe siecle.
Jour. Afr. Studies, XIV, 3: 429-452.

1973b Note sur I’étymologie des nyamakala. Notes Africaines,
no. 139.

Mollien, G.
1820 Voyage dans I'intérieur de I’Afrique ... Paris.

Monteil, Vincent
1964 L’Islam Noir. Paris.

Paulme, Denise
1968 Pacte de sang, classes d’4ge et castes en Afrique noire. Archives
Européennes de Sociologie, IX: 12-33.

Péroz, Commandant
1895 Au Niger — Récits de campagne 1891-1892. Paris.

Pollet, E. et Winter, G.
1971 La Sociéte Soninké (Dyahunu, Mali). Bruxelles.

Raffenel, A.

1846 Reise in Senegambien. Stuttgart.
Seydou, Chr.

1972 Silamaka et Poulléri. Paris.
Silla, O.

1966 Persistance des castes dans la société wolof contemporaine.
Bull. de I'L.F.A.N., Série B. t.18.

Tauxier, L.
1937 Moeurs et histoire des Peuls. Paris.

Wane, Y.
1969 Les Toucouleur du Fouta Tooro (Sénégal). Stratification sociale
et structure familiale. IFAN-Dakar.

Zemp, Hugo
1966 La légende des griots malinké. Cahiers d’Etudes Africaines, VI:
611-642.



	Der Nabel der Gesellschaft : Griots und Handwerker in Westafrika

