
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 1 (1979)

Artikel: Indianerschulen in den USA

Autor: Läng, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007556

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


149 -

INDIANERSCHULEN IN DEN USA1)

Hans Läng

Kaum eine Institution der weissen Eroberer spiegelt so deutlich die

Ueberheblichkeit und das totale Unverständnis gegenüber dem indianischen

Menschen, seiner Kultur und Mentalität wider, wie die Einrichtung

von Indianerschulen in Nordamerika.

Wie verlief die Erziehung der Kinder innerhalb ihrer ursprünglichen
Gemeinschaft

Die Beobachtung der Natur, das Dorfleben und die Unterweisung durch

die Familie und Stammesangehörige vermittelten dem jungen Menschen

das nötige Wissen für die Behauptung in seinem Lebensraum.

Schon das Kleinstkind wurde von der Mutter auf die Felder mitgenommen.

Aus seiner an einen Baum gehängten Trage konnte es die ersten

Eindrücke aufnehmen.

Später setzte dann ganz automatisch der Lernprozess ein. Die Mädchen

beobachteten die Mutter bei der Arbeit und sahen, dass diese Arbeit

lebensnotwendig war. Sie wurden zum Pflanzen, Ernten und Konservieren

der Feldfrüchte, zum Kochen, Nähen und Gerben herangezogen,

sorgfältig unterwiesen und mussten nach und nach ihre festen Pflichten

übernehmen. Dieses Muss empfand man im allgemeinen nicht als Zwang,

denn die Kinder wollten der Mutter helfen.

Bei den Knaben war die Situation ähnlich: Im kindlichen Spiel versuchten

sie, die Tätigkeiten des Vaters nachzuahmen; in den Altersbünden

wurde der Spiel- und Nachahmungstrieb später von älteren Mitgliedern
gelenkt. Eine weitere Aufgabe dieser Bünde war die Einführung in die

1) Für Kanada siehe Arbeit von Peter Gerber.



- 150 -

Dorf- und Stammesgeschichte, sowie das Erlernen der Tänze und anderer

Kulthandlungen. Dieses für das Stammesleben notwendige Wissen

wurde ohne Zwang und mit der nötigen Achtung vor dem Kind als

Mitglied der Gemeinschaft dem heranwachsenden Jugendlichen beigebracht.

Parallel dazu lief eine schon seit frühster Jugend praktizierte körperliche

Ertüchtigung und die Durchführung sportlicher Spiele, die in leicht

abgewandelter Form später von den Europäern übernommen wurden.

Missionare als Lehrer

Das Schicksal indianischer Schulen, seien sie im Auftrage der Regierung

oder im Zusammenhang mit Missionsstationen entstanden, können

wir an dieser Stelle leider nur anhand von wenigen ausgewählten aber

typischen Beispielen behandeln.

Auf Wunsch von Samuel Champlain, des Gründers von Quebec im Jahre

1608, richteten die Jesuiten im damaligen Neu-Frankreich unter schwierigsten

Verhältnissen schon sehr früh Missionsstationen ein. Sie wurden

eingeladen, sich der Weissen, aber vor allem der "Barbaren",
der Indianer, anzunehmen und sie zum neuen Glauben zu bekehren.

Neben dieser reinen Mis s ions arbeit regte sich in den Missionaren aber

bald der Wunsch, die Indianerkinder auch in praktischen Fächern zu

unterrichten. Schliesslich diente das Lesen dazu, später selbständig

mit dem Katechismus umzugehen. In einem Bericht des Paters Le Jeune

aus dem Jahre 1637 lesen wir: "Ich schrieb an Pater de Brébeuf, uns

doch einige junge Huronen zu schicken. Die Patres machten sich sofort

auf die Suche; aus einer grossen Anzahl von Kindern wählten sie schliesslich

12 gutgeartete Knaben aus." Später berichtet Le Jeune: "Die Kosten,

die durch die Einkleidung und Ernährung dieser Knaben anfielen, waren

höher, als ursprünglich angenommen. Sie kamen nackt wie die Würmer

hier an, wohleingekleidet kehrten sie zurück; sie mussten Unterkunft

erhalten, eine brauchbare Einrichtung, Matratzen und Decken, das dazu

gehörige Bettzeug, eine reichliche Ernährung und Erzieher, die sie



- 151 -

unterrichteten und betreuten. Das war nicht alles, denn es kamen
21

noch Geschenke an Eltern und Verwandte dazu... " '

Man sieht, die jesuitischen Missionare bemühten sich um ihre Zöglinge,

obwohl die geldlichen Mittel der kleinen Missionsstationen meist sehr

beschränkt waren. Im Bericht des Paters fehlt die medizinische Betreuung.

Oft wurden die aus ihrer gewohnten Umgebung herausgenommenen

Kinder von Krankheiten befallen, gegen die sie nicht immun waren

(z.B. Grippe und Keuchhusten) und die trotz sorgfältiger Pflege zum

Tode führten.

Im allgemeinen wirkten die Jesuiten als Lehrer und Missionare
erfolgreicher als die Vertreter anderer kirchlicher Glaubensgemeinschaften.

Sie wiesen mehr Geschick und Einfühlungsgabe auf und waren auf Grund

ihrer gründlichen Schulung imstande, sich gewisse Kenntnisse der Indianer

sprachen anzueignen. Zudem erleichterte ihnen ihre spartanische

Lebensweise das harte Dasein in der Neuen Welt.

Bemerkenswert ist die Tatsache, dass die Indianer in dieser frühen

Zeit grundsätzlich an weissen Schulen interessiert waren. Es bedurfte

im allgemeinen keines Zwanges, ihre Kinder zum Unterricht zu schicken.

Sie realisierten die "Bildungslücke" und glaubten durch den Besuch dieser

Schulen die "zivilisatorische Ueberlegenheit" der fremden Einwanderer

auszugleichen.

Anders als in Neu-Frankreich dauerte es im englisch-puritanischen

Virginia bedeutend länger, ehe kirchliche Kreise auf den Gedanken

kamen, den Kindern von noch nicht vertriebenen Indianern einen Schulbesuch

zu ermöglichen. In die Tat konnte dieser Entschluss aber erst
umgesetzt werden, als von privater Seite ein grösserer Geldbetrag für die

Ausbildung von schon christianisierten Indianern zur Verfügung gestellt
wurde. Das Geld floss aus einer Stiftung, die der 1627 geborene Irlän-
der Robert Boyle gegründet hatte. Boyle, ein in Genf ausgebildeter be-

2) Parkman, Francis, Die Jesuiten in Nord-Amerika. Stuttgart 1878



152 -

deutender Naturforscher, hatte sich durch seine aufsehenerregenden

Untersuchungen der Luft einen Namen gemacht. Neben diesen

naturwissenschaftlichen Studien beschäftigte sich der Gelehrte eingehend mit

religiösen Problemen und gründete in der Folge die Stiftung "Unsichtbares

Kollegium". Die Hauptaufgabe dieser Stiftung bestand in der

Förderung missionarischer Tätigkeiten, insbesondere von Missionsschulen.

So richtete man also am "College of William and Mary" in Williams-
burg/Virginia eine besondere Abteilung für eingeborene Kinder ein. Die

Schüler wurden zuerst bei verschiedenen Familien der Siedlung untergebracht,

kamen 1723 aber in ein eigens für sie gebautes Gebäude direkt
bei der Schule. Man hoffte so, die hohe Sterblichkeit der Indianerkinder

etwas einzudämmen. Die Betreuung durch die weissen Pflegeeltern war

in der Regel recht ungenügend. Hinzu kam die Ansteckungsgefahr bei

europäischen Kinderkrankheiten, die bei Indianern meist tödlich verlief.

Der Unterricht beschränkte sich auf die elementarsten Fächer wie

Lesen, Schreiben und christlichen Religionsunterricht.

Mit dem Wachsen der Kolonie nahm naturgemäss auch die Zahl der

weissen Schüler zu, und bald einmal sah man keine Indianer mehr auf

dem Schulgelände.

Die 1754 gegründete "Indian Charity School" in Lebanon/Connecticut

können wir als erste reine Indianerschule bezeichnen, an der mit grossem

Erfolg der in Amerika geborene Missionar Eleazar Wheelock

arbeitete. Er trat in die Fusstapfen des puritanischen Missionars John

Elliot, der den Indianern nicht nur Englisch lehrte, sondern sich sogar
selber so intensiv in das Algonkin eingearbeitet hatte, dass er später
ein Wörterbuch über diese Sprache schreiben konnte.

Wheelocks geheime Hoffnung, die indianischen Schüler würden nach

Verlassen der Schule zu ihrem Volk zurückkehren und dort mit den

mitgegebenen heiligen Schriften den christlichen Glauben weiter verbreiten,
erfüllte sich nur teilweise. Viele Absolventen fanden Gefallen am Leben

der weissen Bevölkerung und verdingten sich als Stallknechte und im
Haus- oder Küchendienst, um so den Anschluss an die weisse Gesell-



- 153 -

Schaft zu finden. Doch nur einem Bruchteil gelang dies. Wer nicht aus

eigener Kraft den Weg zurück in die indianische Gemeinschaft fand,

verkam im Elend und half mit, das negative Bild des Indianers noch

zu verstärken. Auch der Alkohol zeigte damals schon seine verheerenden

Folgen.

Die Indian Charity School war bald keine Indianerschule mehr. Wheelock

war ein ausgezeichneter Lehrer und sein Unterrichtsplan für damalige

Verhältnisse so fortschrittlich, dass sich immer mehr weisse Schüler

um Plätze bewarben, die dann die indianischen Kinder verdrängten. Die

Schule wechselte später sogar ihren Namen, nennt sich heute Darmouth

College und ist nur für Schüler zahlungskräftiger Eltern bestimmt. Vor

einigen Jahren hat die Schulleitung ihre Einstellung ein wenig geändert,

indem sie auch Stipendien für indianische Studenten vergibt.

Im Jahre 1802 beschloss der amerikanische Kongress, eine gewisse

Summe für Schulungszwecke der Indianer freizugeben. Derselbe

Kongress erliess 1830 eine neue Verfügung (Removal Act), die besagte,

dass alles Land östlich des Mississippi von Indianern zu räumen sei.

Man fragt sich nach dem Zweck der ersten Verfügung, da man letzten

Endes nur eines im Sinne hatte: Den Indianer zu vertreiben oder gar
ihn und seine Kultur zu vernichten. Mit dem berüchtigten "Marsch der

Tränen" setzte man den Schlusstrich unter ein weiteres Kapitel der
3)

indianischen Tragödie.

Missionare verschiedenster Glaubensrichtungen zogen den Indianern nach

und nahmen damit auch Kontakt mit Stämmen auf, die bis dahin kaum

Weisse gesehen hatten. Die Gottesmänner versuchten, kleine Schulen

einzurichten, unter denen man sich allerdings kein spezielles Gebäude

vorstellen darf. Der Unterricht erfolgte in der kleinen Hütte, die dem

3) Die Removal Act wurde mit erbarmungsloser Härte durchgeführt.
Der "Marsch der Tränen" oder "Marsch der tausen Meilen", wie
er etwas milder ausgedrückt lautet, bezeichnet die Vertreibung
aller Indianer östlich des Mississippi, im speziellen der Cherokee,

die allein 5000 Tote zu beklagen hatten.



- 154 -

Missionar als Unterkunft diente und beschränkte sich wiederum auf

Elementarfächer und Religionsunterricht.

Die mehr als fragwürdige Arbeit der Missionare (es gab rühmliche

Ausnahmen) trug das ihrige dazu bei, den Zerfall der indianischen Lebens-

Ordnung voranzutreiben. Besonders anfällig waren Stammesgemeinschaften,

die durch einseitige Verträge mit der Regierung in sich schon in

zwei Gruppen gespalten waren. Der grössere Teil der Menschen

resignierte, die andere Seite wehrte sich mit allen Kräften gegen das

missionarische Wirken, das nicht nur im Schulunterricht und in der

Bekehrung und damit dem Abfall vom alten indianischen Glauben bestand.

Die Weissen versuchten mit Erfolg, auf dem Weg über die Gottesmänner

das den Indianern zugesprochene Land in ihren Besitz zu bekommen.

Man predigte Nächstenliebe, Mässigung und Entsagung und konnte so

manche Stammesteile dazu bewegen, ihren Besitz gegen eine jämmerliche

Entschädigung an weisse Farmer abzutreten.

Das Endergebnis dieser missionarischen Bemühungen fasst der

indianische Schriftsteller und Sozialkritiker von der Standing Rock Reservation

Vine Deloria jr. im fünften Kapitel seines Buches "Custer died

for your Sins" wie folgt zusammen: "It has been said of missionaries
that when they arrived they had only the Book (die Bibel) and we had

4)
the land; now we have the Book and they have the land. " '

Internatsschulen des 19. und 20. Jahrhunderts

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts standen zahlreiche Kasernen aus der

Zeit des Bürgerkrieges und der kidianerkriege leer. Verschiedene Staaten,

in denen inzwischen Indianerreservationen entstanden waren,
entschlossen sich, die Gebäude wieder einem "sinnvollen Zweck" zuzuführen

und darin Indianerschulen einzurichten. Damit begann ein weiteres

trübes Kapitel verfehlter Indianerpolitik, das bis in unsere Zeit hineinreicht.

4) Custer died for your Sins, an Indian manifesto by Vine Deloria Jr.
New York 1969.



- 155 -

Die Kinder wurden grösstenteils zwangsweise aus den Reservaten geholt

und in eine entfernt gelegene Internatsschule gebracht. Man steckte sie

in Uniformen, schnitt ihnen die Haare kurz und verbot ihnen strikt ihre

indianische Muttersprache. Jede Auflehnung gegen diesen Zwang wurde

von den weissen Lehrern mit Schlägen oder Arrest in dunklen Räumen

bestraft. Es ist erschütternd, in alten Schulberichten oder Schilderungen

von Reisenden über die niederträchtigen Methoden zu lesen, mit
denen man den Widerstand der indianischen Schüler zu brechen

versuchte. Gerade die körperliche Züchtigung war für das indianische Kind

ein tiefer Schock; indianische Eltern schlugen ihre Kinder nicht.

Trotzhandlungen, oft auch Selbstmord waren die Folgen.

Die Flucht aus der Schule war in den meisten Fällen erfolglos. Bald

einmal erschien die Indianer- oder Militärpolizei im Reservat und holte

die unglücklichen Ausreisser wieder in die Schule zurück.

Mit gewissem Stolz wies man seinerzeit in Amerika, aber auch in

Europa auf die Indianerschule von Carlisle in Pennsylvanien hin, in der

man 1879 angefangen hatte, indianische Knaben in den Elementarfächern

und in einigen Handwerken zu unterrichten. Einige Jahre später kam die

Schulleitung zu dem Entschluss, die Mädchen in der gleichen Weise zu

erziehen. Man ging von der Ueberlegung aus, die ungebildeten jungen

Frauen würden, wenn sie die erwachsenen Schüler heirateten, diese

bald wieder "zum früheren Standpunkt herabziehen". So beordete man

auch die Mädchen in die Schule, steckte sie in die verhassten Uniformen

und unterwies sie in den nötigsten Fächern. Die Ausbildung dauerte

fünf Jahre; jährlich durchliefen etwa 1000 Zöglinge die Schule. 1h alten

Zeitschriften findet man noch die Fotos dieser bedauernswerten
Schulklassen. Die Bildunterschriften waren der Zeit entsprechend: "Diszipli-

5)
nierte InternatsZöglinge, deren langer Skalp unblutig gefallen ist." '

Während der Sommermonate wurden die Schüler als Dienstboten an

Familien des Ortes verdingt.

5) Kölner Illustrierte 1936.



- 156 -

Heute hat sich auch am Carlisle Institute manches gewandelt, nicht
zuletzt auf Druck der Indianer selber. Viele Verbesserungen haben die

Indianerschulen im allgemeinen auch dem Einfluss von John Collier zu

verdanken, der von 1933 - 1945 als Berater im Bureau of Indian Affairs
arbeitete und den man als aufrichtigen Freund der Indianer bezeichnen

kann.

Haskell Indian Junior College

Das College begann im Jahre 1884 in Lawrence/Kansas mit seiner
Arbeit. Bis 1890 nannte es sich "United States Indian Industrial Training
School". Der Baedeker von 1893 beschreibt es als "eine vom Staat

unterhaltene Erziehungsanstalt für Indianer (400 Knaben und 150 Mädchen)".

Ab 1890 wurde das College nach dem Kongress-Abgeordneten "Haskell-
Institute" genannt, und erst seit 1970 lautet der offizielle Name "Haskeil

Indian Junior College".

In der ersten Zeit nach der Gründung bestand das Programm im wesentlichen

nur im Unterricht landwirtschaftlicher Methoden nach europäischem

Muster. Die Schüler lernten mit Pflug und andern Geräten umzugehen und

wurden mit neuen Gemüsen und Getreidearten bekannt gemacht.
Fortgeschrittene Schüler führte man in den Obstbau und die Nutztierhaltung ein.

Schon die Bearbeitung mit dem Pflug widersprach dem indianisch-religiösen

Empfinden. Für den traditionellen Indianer war dies eine

Verletzung der Mutter Erde. Nach seiner Auffassung durfte man die Erde

nur mit einem Grabstock bearbeiten, wie überhaupt die ganze Aussaat

eine heilige, mit vielen Zeremonien verbundene Handlung war.

Im Jahre 1895 wurde zusätzlich eine kaufmännische Schule eingerichtet.
Mit ihr stiess man zuerst auf völliges Unverständnis, denn kommerzielles

Denken war dem Indianer restlos fremd.

Der Unterricht der Mädchen beschränkte sich auf das Erlernen und

Schreiben der englischen Sprache, Religions- und ErbauungsUnterricht
und etwas Kochen und Nähen.



- 157 -

Erst 1927 wurde dem damaligen Haskeil Institute eine High School

angegliedert, die ihren Unterrichtsplan ebenfalls nach dem Vorbild weisser

Schulen ausrichtete. Es sollten weitere 41 Jahre vergehen, bis man

auf höherer Ebene zu der Erkenntnis kam, es wäre wohl angebracht,

die indianische Herkunft der Schüler zu berücksichtigen. So wurde 1968

mit den ersten Versuchen begonnen, die jungen Indianer wieder in die

Sprache ihres Volkes einzuführen. Auch der Geschichtsunterricht machte

eine Wandlung durch. Das klassische Altertum wurde zu Gunsten der

amerikanischen Geschichte gekürzt und die Geschichtsschreibung insofern

korrigiert, als der Indianer nun nicht mehr ausnahmslos als der

böse, skalpierende Wilde hingestellt wurde.

Im Programm 1978/79 werden unter dem Titel "Native American Culture

Courses" Kurse in Navajo, Sioux, Cherokee und Creek angeboten. Für

die Durchführung weiterer Sprachkurse müssen genügend Interessenten

vorhanden sein. Bei allen Sprachen gibt es im ersten Semester eine

allgemeine Einführung bis zum Lesen und Schreiben einfacher Sätze.

Im zweiten Semester wird die komplizierte Grammatik behandelt und

durch das Lernen traditioneller Lieder versucht, tiefer in das Wesen

der Sprache einzudringen. Das dritte Semester dient der Festigung des

Stoffes.

Weitere Titel aus dem vielseitigen Programm sind: Religion und

Philosophie, Geschichte und Bedeutung der Native American Church,
Sandmalerei der Navajo, Religionen der Pueblos und Bedeutung der Katchina,

Bedeutung des Sonnentanzes und seine wechselvolle Geschichte bei den

Indianern der Plains, Schöpfungsgeschichten und Legenden verschiedener

Stämme.

Man ist bestrebt, jeweils Medizinmänner oder Stammesälteste für den

Unterricht beizuziehen. Das gesamte Programm verteilt sich auf fünf

Semester.

Das Unterrichtsfach "Musik und Tanz" beginnt mit einer Einführung in

die Eigenarten der indianischen Musik, wobei auch reine Spiele, also

nicht nur kultische Elemente, berücksichtigt werden. Zum Vorstellen



- 158 -

der verschiedenen Musik- und Tanzstile werden Gruppen der entsprechenden

Stämme eingeladen, sodass die Schüler einen Ueberblick von

den Stampftänzen des Ostens bis zu den Potlatchtänzen des Nordwestens

bekommen. Auch für dieses Fach sind fünf Semester vorgesehen.

Eine pi ktische Einführung in die traditionelle Handwerkskunst bietet

das Programm "Crafts and Manufactures Modules". Zu diesen Kursen

werden ebenfalls Leute aus den Reservationen eingeladen, die den

Studenten die Herstellung traditioneller Kleidung und der Stachelschweinborsten-

oder Glasperlenstickerei zeigen. Frauen verschiedener Stämme

unterrichten im Weben und informieren über den Gebrauch von

Küchen- und Heilkräutern. Künstler der Nordwestküste führen in die

Schnitzkunst ein, andere zeigen die Herstellung von Booten aus Birkenrinde.

Mit dem Fach "Contemporary Äffairs Modules" will man dem Indianer

das nötige Rüstzeug für das Leben in der Welt der Weissen vermitteln.
Das Programm umfasst eine Einführung in die wichtigsten Gesetze, die

den Verkehr beider Seiten miteinander regeln und setzt sich mit den

Rechten und Pflichten auseinander, die sich hieraus ergeben.

"Independent Study in Native American Culture" als letztes Fach der

Reihe, bietet dem Indianer die Möglichkeit, sich auf ein selbständiges

Studium einer der verschiedenen indianischen Kulturen vorzubereiten.

Für die männlichen Studenten stehen ausserdem Ausbildungen auf dem

Gebiet des grafischen Gewerbes, der Elektroindustrie sowie der Auto-

branche zur Verfügung. Für weibliche Berufe gibt es eine Haushaltsschule,

die Ausbildung zur Arzt- oder Zahnarztgehilfin und zur
Krankenschwester, bei letzterer natürlich nur die theoretische Ausbildung.

In den meisten Fächern ist ein staatlich anerkannter Abschluss möglich.

Die Anmeldeformulare des Haskell Indian Junior College stammen vom

Bureau of Indian Affairs und gelten für vier verschiedene Schulen. Neben

Haskell sind dies wie folgt: Das "Institut of American Indian Arts",
das "Southwestern Indian Polytechnic Institute" und die "Chilocco Indian

School".



- 159 -

Wenn wir die Programme, Broschüren und die eigene, seit 1897 von

indianischen Schülern redigierte Zeitung "Indian Leader" durchsehen,

ist seit einiger Zeit eine gewisse Aufgeschlossenheit gegenüber den

heutigen religiösen fiidianerbewegungen festzustellen. Bis vor wenigen

Jahren wurde zum Beispiel für protestantische Studenten jeden Sonntag

Morgen in Lawrence ein besonderer Gottesdienst abgehalten. Für die

Katholiken hielt ein jesuitischer Priester auf dem Campus eine Messe.

Heute kann sich jeder mit dem Dean (Dekan) über seine Einstellung

aussprechen; ein Zwang zum Besuch eines Gottesdienstes besteht nicht

mehr.

Das College wird von den weissen Amerikanern gern als Paradebeispiel

hingestellt, doch lässt es, wie andere Schulen seiner Art, viele Fragen
offen. Eine gute, und nach amerikanischer Auffassung solide Ausbildung

ist durchaus positiv zu werten. In beschränktem Umfang können einige

Berufe auch innerhalb der Reservation ausgeübt werden. Der Abschluss

in den meisten Fächern befähigt den Indianer durchaus, gewisse Stellungen

in der weissen Gesellschaft einzunehmen. Nur, - gelingt es ihm,
diese Schranken zu überwinden? Wenn ja, ist eine Integration wünschenswert?

Sie würde sicher beim überwiegenden Teil zum Verlust der

indianischen Identität führen.

Nicht bekannt ist die Zahl von Studenten, die ihr Studium frühzeitig
aufgaben, weil sie den Konflikt zwischen angestammter und angelernter

Kultur nicht verarbeiten konnten.

Institute of American Indian Arts

Das Institut of American Indian Arts wurde im Jahre 1962 auf Initiative
des Bureau of Indian Affairs in Santé Fé gegründet. Es ging aus dem

von Dorothy Dunn 1932 ins Leben gerufenen "Art Department of the

Santa Fé Indian School" hervor. Schon zu Beginn schrieben sich 150

Studenten ein, die in einem der angebotenen Fächer wie Malen, Grafik,
Fotografie, Bildhauerei, Töpferei, Weben und dem Anfertigen von



- 160 -

Schmuck verschiedenster Art eine Ausbildung suchten. Auch Unterricht
in Musik, Tanz und Schauspiel werden angeboten. Der positive Aspekt

dieser Kunstschule besteht in der Tatsache, dass die Schüler in die

traditionelle Kunst ihres eigenen Volkes eingeführt werden und darüber

hinaus eine neue Art der künstlerischen Ausdrucksweise suchen können.

Die Schule hat seit ihrer Gründung eine staatliche Zahl hervorragender
indianischer Künstler hervorgebracht, die inzwischen zum Teil selber

wieder als Lehrer wirken, wie etwas der Yanktonai-Dakota Oskar Howe,

mit indianischem Namen Mazuha Hokshina.

Ihr vielseitiges Schaffen findet seinen Niederschlag in zahlreichen

Ausstellungen, die in amerikanischen Museen und Gallerien veranstaltet

werden. Auch die Schule selber hat eine permanente Verkaufsausstellung,
die naturgemäss von dem vermehrten Tourismus profitiert.

Wie weit die Ausstrahlung der Kunstschule reicht, zeigen zahlreiche

kleine Kunstbetriebe in oder am Rande von Reservationen. So steht zum

Beispiel in Rapid City/SD eine kleine Fabrikationswerkstätte, die

Geschirr aller Art mit traditionellen Dekors herstellt. Der Betrieb ist
im Besitz einer Gruppe von Sioux, die sich von Santa Fé inspirieren
Hessen.

Die Indianer richten eigene Schulen ein

Während des Zweiten Weltkrieges machte sich unter den Indianern ein

wachsendes Selbstbewusstsein bemerkbar. Man hatte die Männer aus den

Reservaten, ja sogar aus den Gefängnissen an die Front geholt, oder

sie in der Rüstungsindustrie eingesetzt. Sie fühlten sich auf einmal als

Mitglieder der amerikanischen Gesellschaft und hofften, der Zustand

würde auch nach Kriegsende so bleiben, zumal viele von ihnen mit

Tapferkeitsmedaillen aus dem Krieg zurückkehrten. Doch sie wurden

bals eines Besseren belehrt. Ihre Arbeitsplätze in den Fabriken wurden

von heimkehrenden Weissen übernommen; die entlassenen Soldaten

fanden keine Arbeit und sollten sich wieder mit dem eintönigen Alltag
auf der Reservation abfinden.



- 161 -

Schon im Jahre 1944 wurde unter dem Druck der Umstände der "National

Congress of American Indian" (NCAI) gegründet. Mit ihm hatten die

Indianer zum ersten Mal eine Organisation, in der fast alle Stämme

vertreten waren. Im Unterschied zu früheren, zum Teil schon bestehenden

Vereinigungen, befand sich im NCAI bei der Gründung kein einziger
Weisser. Doch bald setzte auch hier eine Unterwanderung durch weisse

Amerikaner ein.

In der Folge entstanden verschiedene neue Gruppen, die zum Teil nur
eine kurze Lebensdauer hatten.

Vom 13. bis 20. Juni 1961 fand an der Universität von Chicago unter

der Leitung des Ethnologen Sol Tax die "American Indian Chicago

Conference" statt. Schon hier war sehr deutlich ein neuer, kämpferischer

Ton unter den Indianern zu hören, daneben aber auch die von

Weissen immer wieder geschickt gesteuerte Uneinigkeit. Ein Grossteil
der Teilnehmer war empört, dass die Initiative zur Konferenz von

einem Nichtindianer kam und sie dazu noch in Chicago, einer weissen

Metropole abgehalten wurde.

Die Irokesen waren auf Empfehlung des BIA gar nicht eingeladen worden.

Sie gehörten nicht zu den "Federally recognized Tribes", erschienen

aber trotzdem. Man gestattete ihnen sogar zu reden, schränkte ihre

Redezeit aber drastisch ein.

Im Zusammenhang mit unserm Thema mag noch folgende Episode

bezeichnend sein: Als die Indianer aufgefordert wurden, über ihre

Stammesgeschichte zu berichten, wussten die meisten nichts zu sagen. Sie

hatten beim Unterricht in weissen Schulen gar nichts oder nur

verfälschte Berichte über ihre eigene Geschichte gehört.

Hauptsächlich bei jüngeren Teilnehmern hinterliess die Konferenz einen

spiespältigen Eindruck. Sie kann trotzdem einige positive Aspekte

aufweisen. Kamen doch einige hundert Vertreter indianischer Stämme und

Vereinigungen zu einem fruchtbaren Gedankenaustausch zusammen.



- 162 -

Kurz nach der AICC versammelten sich indianische Studenten in

Albuquerque und gründeten das "National Indian Youth Council". Ihre
Zeitung ABC (Americans before Columbus) wurde eine der meistgelesenen
Zeitschriften für junge Indianer. Leider musste sie nach wenigen Jahren

ihr Erscheinen wieder einstellen.

Es ist an dieser Stelle nicht möglich, alle Vereinigungen anzuführen,
die in den sechziger Jahren gegründet wurden und teilweise nur eine

kurze Lebensdauer hatten. Der Gerechtigkeit halber muss erwähnt werden,

dass einige von ihnen von kirchlicher Seite finanzielle Unterstützung
erhielten. So wurde es manchem Mitglied des National Indian Youth

Council ermöglicht, sein Studium mit Erfolg zu beenden und sich als

Jurist für die Rechte seines Volkes einzusetzen.

Die oben erwähnten Bewegungen nahmen bei den Stadtindianern ihren

Anfang, und so finden wir auch dort die ersten, von Indianern eröffneten

Schulen. Es waren Versuche, vielmals ohne finanziellen Hintergrund,
denn die Eltern waren nicht in der Lage, von ihren spärlichen Einkünften

viel zum Unterhalt der Schule beizutragen. So war vielen hoffnungsvoll

begonnenen Projekten nur eine kurze Lebensdauer beschieden. Für
den Unterricht der meist nur kleinen Schülergruppe stellen sich
indianische Studenten oder Studentinnen zur Verfügung. Als Schulzimmer dienen

leerstehende Büros, verlassene Fabrikationsräume u.ä. in den

Randbezirken der Städte. Wer je das Glück hatte, bei einer Abschlussfeier

in einer kleinen Stadtschule dabei gewesen zu sein, wird diese Stunden

sicher nicht so schnell vergessen.

Navajo Community College

Am 20. Januar 1969 wurde inmitten der Navajo-Reservation in Many

Farms/Arizona die erste von Indianern erbaute Hochschule eröffnet. Im

strengeren Sinne müssen wir vielleicht von einer höheren Berufsschule

sprechen. Many Farms liegt etwa 30 km von Chinle entfernt. Der Weg

dorthin ist fast kahl, man hat das Gefühl, durch eine Sandwüste zu fahren-



163 -

Dann tauchen plötzlich in der flimmernden Hitze vor einer roten
Felskulisse die fast fensterlosen hellen Gebäude des Unicampus auf. Man

muss den Mut und Unternehmungsgeist bewundern, in dieser Landschaft,

deren herbe Schönheit nicht jeden anspricht, ein derartiges Projekt
verwirklicht zu haben.

Bereits im ersten Semester schrieben sich 301 Studenten ein, deren

Zahl im Laufe der Jahre auf über 800 anstieg.

Das College ist rein indianisch, das heisst: Seine Zielsetzungen sind

vollkommen auf die Realitäten des heutigen indianischen Lebens

ausgerichtet. Auch der Board ist rein indianisch, während man bei Staff

auch auf weisse Lehrer zurückgreifen muss, da - wie bei andern Schulen

- indianische Lehrer für einzelne Spezialgebiete fehlen. Man hofft,
die Lücken allmählich schliessen zu können.

Schwerpunkt der Ausbildung liegt auf Geschichte, Kultur und Sprache

des Navajo-Volkes, doch werden auch andere Stämme in gleicher Form

berücksichtigt. Ein Teil des Vorlesungsverzeichnisses ist ähnlich dem

Programm "Nativ American Culture Courses" des Haskell Indian Junior

College, nur mit dem Unterschied, dass in Many Farms die Fächer

Indianische Geschichte, Kultur, Sprache und Kunst obligatorisch sind.

Das heisst: Der Schüler muss zuerst die Sprache seines Volkes lernen.

Die Schulleitung ist sich trotzdem bewusst, dass sie die jungen Indianer

zum Leben in zwei Kulturen erziehen muss.

Das weitere Ausbildungsprogramm umfasst einen Katalog von Fächern,

die auf die praktischen Bedürfnisse und Möglichkeiten des heutigen

indianischen Menschen ausgerichtet sind. Ausser zahlreichen Kursen

über rein indianische Probleme, Musik und Tanz und praktische
Einführung in das indianische Kunsthandwerk werden die Fächer Landwirtschaft

und Viehzucht, Automechanik, Bürolehre, Englisch, technisches

Zeichnen, Grafik, Chemie, Physik, Mathematik, Sozialwissenschaften

und Psychologie gelehrt. Für die Mädchen gibt es zusätzlich noch die

Ausbildung in Hauswirtschaftslehre und theoretischen Unterricht für den

Beruf der Krankenschwester. (Die Aufzählung ist nicht ganz vollständig.)



- 164 -

Auch auf dem Gebiet der Sprachen unternimmt das College grosse

Anstrengungen. Der nordamerikanische Indianer kannte keine Schrift. Für

die heutige Zeit stellt sich das dringende Anliegen, die indianischen

Sprachen schriftlich zu fixieren. Sie würden sonst trotz intensiver
Bemühungen verschwinden. So existieren schon einige Schul- und Wörterbücher

in Navajo und auch Bücher für ABC-Schützen sind erhältlich.
Aehnliche Bemühungen kennen wir z.B. auch von den Apachen. Die

Cherokee haben schon Anfang des letzten Jahrhunderts unter ihrem
berühmten Chief Sequoya eine Schriftsprache entwickelt.

Die Bibliothek des Navajo Community College umfasst ca. 20'000 Bände,

und zusammen mit andern Stämmen, hauptsächlich den Apachen, wird
eine Mikrofilmsammlung angelegt, in der Material über indianische

Geschichte, Kultur und Gegenwartsprobleme gespeichert wird.

Für die Unterbringung der Studenten ist gut gesorgt: Den Ledigen stehen

Dreierzimmer mit Schreibtischen und Bücherregalen zur Verfügung,

ausserdem die üblichen hygienischen Einrichtungen wie Duschen,

Badezimmer und Waschmaschinen. Für Verheiratete besteht eine kleine Siedlung.

Der Campus umfasst auch ein Theater, in dem indianische Musik-
und Tanzgruppen, aber auch Schauspieler mit Stücken über aktuelle

Probleme gastieren.

Inzwischen wurde eine weitere Schule des gleichen Typs am Tsaile Lake

bei Wheatsfields etwa 30 km östlich von Many Farms eröffnet. Die

geldlichen Mittel stammen - wie auch für Many Farms - zum Teil aus

Einnahmen von den Industrieunternehmungen, die auf Reservationsgebiet

stehen wie z.B. das Black Mesa Projekt, eines der fragwürdigsten
Unternehmen im indianischen Südwesten. ^ Das BIA stand der Schule zuerst

6) Die Black Mesa ist ein Hochplateau, das ungefähr von der Nordostecke
der Hopi-Reservation in die Reservation der Navajo hineinreicht. Sie ist
ein Heiliger Berg beider Völker. Ende Juli 1970 begann hier die Peabody
Coal Company im Tagbau Kohle zu schürfen, die einem Thermalkraftwei*
dient. Das Wasser, welches für den Abbau und für das Kraftwerk
gebraucht wird, benötigen die Indianer dringend für ihre Felder. Zum Ver'
lust des Heiligen Berges und des kostbaren Wassers kommt noch die
starke Verschmutzung der Luft durch Schwefeldioxyd. Diese Schäden
können durch Geld gar nicht wieder gut gemacht werden.



- 165 -

äusserst misstrauisch gegenüber und hielt deshalb mit der finanziellen

Unterstützung stark zurück. Erwähnt werden muss die Ford Foundation,

die von Anfang an Zuschüsse an das Projekt gab.

Wie uns mitgeteilt wurde, soll die Mormonenkirche mit erheblichen

Geldmitteln versucht haben, Einfluss am College zu gewinnen. Trotz

aller auftretenden Schwierigkeiten scheint die Zukunft der Schule

gesichert zu sein.

Pierre Indian Learning Center

In der Nähe von Pierre in Süd-Dakota, dem drittärmsten Staat der USA,

haben eine Handvoll verantwortungsbewusster indianischer Männer und

Frauen auf einem leerstehenden staatlichen Schulcampus eine eigene

Schule eingerichtet.

Der Schulcampus hat schon eine fast hundertjährige Vorgeschichte. Im

Jahre 1863 begann dort eine Internatsschule ihre Tätigkeit. Didianer-

kinder aus Nord- und Süd-Dakota, Montana, Wyoming, Nebraska,
Wisconsin und Minnesota wurden hier, fern ihrer Eltern, nach bewährtem

Muster erzogen und unterrichtet.

In den sechziger Jahren unseres Jahrhunderts ging der Bestand an

Schülern stark zurück. Durch die Einführung der Schulbusse veränderte

sich der allgemeine Schulbetrieb. Die Busse holten die Kinder in öffentliche

Schulen und brachten sie jeden Nachmittag zu den Eltern zurück.

Es ist verständlich, dass viele Eltern von dieser Möglichkeit Gebrauch

machten. Nach einigen fehlgeschlagenen Versuchen des BIA, die Schule

mit neuen Programmen attraktiver zu gestalten, beschloss man, das

Diternat zu schliessen.

Wie haben an anderer Stelle schon auf das Alkoholproblem hingewiesen.

Aus unserer eigenen Gesellschaft wissen wir, wie verheerend sich diese

Zivilisationskrankheit auch auf das Familienleben auswirken kann. Eine

neue Geissei, die auch vor der Reservationsgrenze nicht haltmachte, ist
die Droge. Auf vielen Reservationen ist die Drogenabhängigkeit sehr gross.



- 166 -

Marihuana, das auf Schleichwegen meist aus Mexico oder Kuba kommt

und in Amerika billiger zu haben ist als in Europa, bildet den Hauptanteil.

Kostenlos ist das Inhalieren von Autoabgasen, das dafür um so

verheerendere Folgen hat. Wenn man den Berichten, die zuweilen nach

Europa dringen, glauben kann, werden oder wurden an jugendliche

Indianer Rauschgifte zu Versuchszwecken abgegeben, deren Dosis das

verträgliche Mass weit überschritten.

Im Winter 1973/74 bildete sich eine indianische Kommission, um

gemeinsam einen Weg aus diesem Dilemma zu suchen. Sie bestand aus

Lehrern und weiteren an sozialen Problemen interessierten Persönlichkeiten.

Man entschloss sich, eine Spezialschule für umweltgeschädigte

Kinder zu schaffen. Der nächste Schritt bestand in der Ausarbeitung
eines Lehrprogrammes, welches diesen Erfordernissen entsprach; im
weiteren galt es, die passenden Leute, wenn möglich nur Indianer, für
diese schwierige Arbeit zu gewinnen. Die fünfzehnköpfige Kommission

schaffte auch diese Aufgabe, und hoffnungsvoll begann im Januar 1976

der Unterricht auf dem einige Kilometer ausserhalb von Pierre liegenden

Campus. Fünfzig Schüler aus den Staaten Nord- und Süd-Dakota

sowie Nebraksa waren der Einladung gefolgt. Doch der Lehrkörper war
durch die vielschichtigen Probleme bald überfordert, zumal es auch in

allen Bereichen an geldlichen Mitteln fehlte. Das BIA stand während

dieser Zeit wartend im Hintergrund.

Auf dringende Bitte griff das National Indian Training Center helfend

ein, und unter der Leitung des Hunkpapa-Sioux Earl Medicine und mit
neuen Lehrkräften wagte die Schule im Januar 1977 einen neuen

Versuch. Earl Medicine und seine Frau Anne, eine Mohawk, brachten

schon Erfahrungen in der Jugendarbeit mit. Zusammen hatten sie auf

der Standing Rock Reservation ein Jugendzentrum (Youth Range) geleitet,
und Anne war früher in der Studentenbetreuung in Chicago tätig gewesen.

Die Schule ist nun endgültig für umweltgeschädigte indianische Kinder

zuständig, d.h. für Kinder aus zerrütteten Ehen, Trinkerfamilien oder

solche, die selber schon von Drogen bzw. Alkohol abhängig sind.



- 167 -

Die Schule muss das Elternhaus ersetzen: Dies ist eine der

Hauptforderungen, die die Medicine's stellen. Deshalb erfolgt der Unterricht in

Gruppen von ca. 8 Schülern, was wiederum einen grossen Lehrkörper

verlangt. Dieser besteht deshalb auch nicht ausschliesslich aus

indianischen Lehrern. Die meisten Lehrer sind auch psychologisch geschult,

was leider für diesen Beruf immer noch nicht selbstverständlich ist.

Vom Fernsehen oder auch vom Besuch weisser Schulen her herrscht

bei vielen Kindern noch der Glaube, der Indianer sei dem weissen Mann

geistig unterlegen. Es ist deshalb für die Schule äusserst wichtig, einen

indianischen Direktor mit Universitätsabschluss zu haben, der zudem

in der Tradition seines Volkes zutiefst verwurzelt ist.

Im Gegensatz zum eigentlichen Schulgebäude aus der Gründungszeit

sind die flachen Häuser mit den Schlaf- und Freizeiträumen neueren

Datums. Sie liegen zwischen grossen Sport- und Spielplätzen. Jeder

Schüler hat sein eigenes, solide möbiliertes Schlafzimmer, das er sich

nach eigenem Geschmack ausschmücken kann. Für einige gibt es aus

therapeutischen Gründen Zweierzimmer. Für Schlechtwettertage sind

genügend Räume für Spiele, Basteln und das leider auch hier viel zu

viel konsumierte TV vorhanden.

Die Bibliothek berücksichtigt ausser guter Unterhaltungsliteratur
vorwiegend Bücher über Geschichte und Kultur der Indianer für alle
Altersklassen und wird nach Möglichkeit laufend ergänzt. Sie ist jeden Tag

durchgehend geöffnet und wird fleissig benutzt.

Die Küchen in einem separaten Gebäude dienen zugleich für den

Kochunterricht, müssten aber dringend vergrössert und modernisiert werden.

Das Lehrangebot unterscheidet sich kaum von den üblichen

Unterrichtsprogrammen. Besonderes Gewicht wird auf gutes Englisch gelegt, im

weiteren muss es auf den späteren Besuch einer weissen Schule

abgestimmt sein. Nur so war es möglich, die dringend benötigte staatliche

finanzielle Unterstützung zu erhalten, die vorläufig auf drei Jahre

beschränkt ist. Die speziell indianischen Fächer haben deshalb noch nicht



168 -

das Gewicht, welches die Direktion ihnen geben möchte. Man darf auch

nicht vergessen, dass die Schule erst im zweiten Jahr arbeitet.

An dieser Stelle wäre ein Hinweis auf die amerikanischen Schulen ganz

allgemein angebracht. Mit vollendetem fünften Lebensjahr beginnt im

Herbst des Jahres der Schulunterricht. Nach sechs, in manchen Staaten

nach acht Jahren, folgt der Besuch der High School, und mit etwa siebzehn

Jahren ist der Schulbesuch beendet. Die Wiederholung einer Klasse

kennt man in Amerika nicht; weniger begabte Schüler werden einfach

mitgezogen oder scheiden früher aus. Eine Berufslehre mit Abschluss

ist ebenfalls unbekannt, ein weiterer Grund, weshalb indianische Schulen

so grossen Wert auf berufliche Ausbildung innerhalb ihres Lehr-

programmes legen.

Das Schuljahr im Pierre Indian Learning Center geht Anfang Juni mit
einem grossen Fest zu Ende. In einer Zeremonie nach alter Tradition
werden den Jungen je eine Feder, den Mädchen Tanzschals überreicht.
Dazu erhält jeder einen Ausweis, der den Besuch der Schule bestätigt.
Zum grossen Pow Wow, das sich über drei Tage hinzieht, kommen die

Eltern und Verwandten aus den Reservationen, tanzen mit und können

gleich ihren Kindern an Wettbewerben teilnehmen. Die besten Tänzer

der verschiedenen Gruppen werden prämiert. Danach kehren die Familien

mit den Kindern in die Reservationen zurück, viele sicher mit dem

sorgenvollen Gedanken: Werden die Kinder während der Sommermonate

zu Hause in ihre alten Gewohnheiten zurückfallen?

Auch die Lehrer erwarten die Rückkehr der Schüler mit gemischten
Gefühlen. Anfang September beginnt ein neues Schuljahr, und vielleicht

muss bei einzelnen Kindern die ganze Therapie von neuem beginnen.

Die Schule hat keinen Arzt auf dem Campus, jedoch ist jederzeit ein

Medizinmann erreichbar, der durch seinen beruhigenden Einfluss die

Nachwirkungen bei Drogenentzug mildert und manchmal auch nachts

geholt wird, wenn ein Jugendlicher durch Angstträume geplagt ist.



- 169 -

Den Lehrern fällt die äusserst schwierige Aufgabe zu, Kinder, die ihre

kritische Phase bereits überwunden haben, in eine noch anfällige Gruppe

einzugliedern, ohne dass die Beteiligten es merken.

Das BIA versucht des öftern, sich in das Lehrprogramm einzumischen.

In nächster Nähe der Schule besteht ein "Wachtposten" in Form eines

Bürohauses, indem ein Teil des BIA des Staates Süd-Dakota, der als

besonders rassenfeindlich gilt, untergebracht ist. Auch aus Washington

kommt einmal im Schuljahr eine Aufsichtskommission zur Kontrolle.

Trotz dieser Unannehmlichkeiten arbeitet der Staff unbeirrt weiter und

konnte vom BIA sogar einige zusätzliche Mittel für den Bau eines "Doms"

erhalten. Der Dom ist ein in den traditionellen Farben der Sioux bemaltes

Kuppelgebäude, in dem ein Museum und eine Bibliothek eingerichtet
werden sollen.

Ermutigt durch den Erfolg des Pierre Indian Learning Center, ist in

diesem Sommer in Seattle eine ähnliche Schule gegründet worden. Beide

Schulen verfolgen letzten Endes die gleichen Ziele, wie die 1971 von

Clyde Bellecourt gegründete "Hearth of the Earth Survival School", die

in ihrer Grundidee auf das 1968 von dem Mohawk Ernest Benedict ins

Leben gerufene "North American Indian Travailing College" zurückgeht.

Mit einem Kleinbus fährt eine Gruppe indianischer Lehrer auf die

Reservationen und erteilt Alt und Jung Unterricht in indianischem Sinne.

Daneben lassen sie die Alten aus ihrem Leben berichten oder alte

Legenden erzählen. Diese Kulturdokumente sowie Lieder und Tänze, die

noch auf der Reservation lebendig sind, nehmen diese fahrenden Schulen

auf Tonband auf.

Die von Clyde Bellecourt gegründeten Schulen hingegen haben ihr festes

Domizil und dienen in erster Linie den Kindern von Stadtindianern, die

viel mehr der Gefahr ausgesetzt sind, ihrer Kultur entfremdet zu werden.



- 170 -

Das Anliegen der Survival Schools fasst Phyllis Bordeaux vom AIM wie

folgt zusammen: "Survival - Ueberleben heisst quasi indianischer
Umweltschutz inmitten des Raubbaus an Rohstoffen durch die industrielle
Umwelt. Die Amerikaner haben nicht gelernt zu überleben, die Schule

7)will helfen, das Ueberleben zu lernen. " '

Hans Läng

7) Berliner Tagesspiegel, 7.5.1978.



- 171 -

LITERATUR

Akwesasne Notes. Mohawk Nation at Akwesasne, via Rooseveltown,
N.Y., 1968-

amedian: Berichte aus dem indianischen Amerika. Stuttgart 1973-

Baur, Jakob. Schulen der Vereinigten Staaten, von einem Schweizer
gesehen. Zürich 1964

Current Anthropology, Vol. 2, Nr. 5. Chicago 1961

Fest, Christian. Das rote Amerika. Wien 1976

Schulze-Thulin, Axel. Weg ohne Mokassin. Düsseldorf 1976

Neben den im Test und Anmerkungen erwähnten Titeln, dienten

hauptsächlich Programme und Prospekte der verschiedenen Schulen als

Unterlagen.




	Indianerschulen in den USA

