Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 1 (1979)

Artikel: Indianerschulen in den USA

Autor: Lang, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007556

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

- 149 -

INDIANERSCHULEN IN DEN USAI)

Hans Léng

Kaum eine Institution der weissen Eroberer spiegelt so deutlich die
Ueberheblichkeit und das totale Unverstidndnis gegeniiber dem indiani-
schen Menschen, seiner Kultur und Mentalitit wider, wie die Einrich-

tung von Indianerschulen in Nordamerika.

Wie verlief die Erziehung der Kinder innerhalb ihrer urspriinglichen
Gemeinschaft ?

Die Beobachtung der Natur, das Dorfleben und die Unterweisung durch
die Familie und Stammesangehorige vermittelten dem jungen Menschen

das notige Wissen fiir die Behauptung in seinem Lebensraum.

Schon das Kleinstkind wurde von der Mutter auf die Felder mitgenom-
men. Aus seiner an einen Baum gehingten Trage konnte es die ersten

Eindriicke aufnehmen.

Spiter setzte dann ganz automatisch der Lernprozess ein. Die Midchen
beobachteten die Mutter bei der Arbeit und sahen, dass diese Arbeit
lebensnotwendig war. Sie wurden zum Pflanzen, Ernten und Konservie-
ren der Feldfriichte, zum Kochen, Nihen und Gerben herangezogen,
sorgfiltig unterwiesen und mussten nach und nach ihre festen Pflichten
iibernehmen. Dieses Muss empfand man im allgemeinen nicht als Zwang,

denn die Kinder wollten der Mutter helfen.

Bei den Knaben war die Situation &dhnlich: Im kindlichen Spiel versuch-
ten sie, die Titigkeiten des Vaters nachzuahmen; in den Altersbilinden
wurde der Spiel- und Nachahmungstrieb spiter von Zlteren Mitgliedern
gelenkt. Eine weitere Aufgabe dieser Biinde war die Einfiihrung in die

1) Fiir Kanada siehe Arbeit von Peter Gerber.



"= 150 -

Dorf- und Stammesgeschichte, sowie das Erlernen der Té&nze und ande-
rer Kulthandlungen. Dieses fiir das Stammesleben notwendige Wissen
wurde ohne Zwang und mit der notigen Achtung vor dem Kind als Mit-

glied der Gemeinschaft dem heranwachsenden Jugendlichen beigebracht.

Parallel dazu lief eine schon seit friihster Jugend praktizierte korper-
liche Ertlichtigung und die Durchfiihrung sportlicher Spiele, die in leicht

abgewandelter Form spiter von den Europiern ilibernommen wurden.

Missionare als Lehrer

Das Schicksal indianischer Schulen, seien sie im Auftrage der Regie-
rung oder im Zusammenhang mit Missionsstationen entstanden, kdnnen
wir an dieser Stelle leider nur anhand von wenigen ausgewihlten aber

typischen Beispielen behandeln.

Auf Wunsch von Samuel Champlain, des Griinders von Quebec im Jahre
1608, richteten die Jesuiten im damaligen Neu-Frankreich unter schwie-
rigsten Verhiltnissen schon sehr friih Missionsstationen ein. Sie wur-
den eingeladen, sich der Weissen, aber vor allem der "Barbaren",

der Indianer, anzunehmen und sie zum neuen Glauben zu bekehren.
Neben dieser reinen Missionsarbeit regte sich in den Missionaren aber
bald der Wunsch, die Indianerkinder auch in praktischen Fichern zu
unterrichten. Schliesslich diente das Lesen dazu, spiter selbstidndig

mit dem Katechismus umzugehen. In einem Bericht des Paters Le Jeune
aus dem Jahre 1637 lesen wir: "Ich schrieb an Pater de Brébeuf, uns
doch einige junge Huronen zu schicken. Die Patres machten sich sofort
auf die Suche; aus einer grossen Anzahl von Kindern wihlten sie schliess-
lich 12 gutgeartete Knaben aus." Spiter berichtet Le Jeune: "Die Kosten,
die durch die Einkleidung und Erndhrung dieser Knaben anfielen, waren
héher, als urspriinglich angenommen. Sie kamen nackt wie die Wiirmer
hier an, wohleingekleidet kehrten sie zuriick; sie mussten Unterkunft
erhalten, eine brauchbare Einrichtung, Matratzen und Decken, das da-

zu gehorige Bettzeug, eine reichliche Erndhrung und Erzieher, die sie



- 151 -

unterrichteten und betreuten... Das war nicht alles, denn es kamen

noch Geschenke an Eltern und Verwandte dazu... n2)

Man sieht, die jesuitischen Missionare bemiihten sich um ihre Zoglinge,
obwohl die geldlichen Mittel der kleinen Missionsstationen meist sehr
beschrinkt waren. Im Bericht des Paters fehlt die medizinische Betreu-
ung. Oft wurden die aus ihrer gewohnten Umgebung herausgenommenen
Kinder von Krankheiten befallen, gegen die sie nicht immun waren
(z.B. Grippe und Keuchhusten) und die trotz sorgfiltiger Pflege zum
Tode fiihrten.

Im allgemeinen wirkten die Jesuiten als Lehrer und Missionare erfolg-
reicher als die Vertreter anderer kirchlicher Glaubensgemeinschaften.
Sie wiesen mehr Geschick und Einfiihlungsgabe auf und waren auf Grund
ihrer griindlichen Schulung imstande, sich gewisse Kenntnisse der India-
nersprachen anzueignen. Zudem erleichterte ihnen ihre spartanische

Lebensweise das harte Dasein in der Neuen Welt.

Bemerkenswert ist die Tatsache, dass die Indianer in dieser friihen

Zeit grundsitzlich an weissen Schulen interessiert waren. Es bedurfte
im allgemeinen keines Zwanges, ihre Kinder zum Unterricht zu schicken.
Sie realisierten die ”'Bildungsliicke” und glaubten durch den Besuch die-
ser Schulen die "zivilisatorische Ueberlegenheit" der fremden Einwande-

rer auszugleichen.

Anders als in Neu-Frankreich dauerte es im englisch-puritanischen
Virginia bedeutend lidnger, ehe kirchliche Kreise auf den Gedanken ka-
men, den Kindern von noch nicht vertriebenen Indianern einen Schulbe-
such zu ermdglichen. In die Tat konnte dieser Entschluss aber erst um-
gesetzt werden, als von privater Seite ein grosserer Geldbetrag fiir die
Ausbildung von schon christianisierten Indianern zur Verfiigung gestellt
wurde. Das Geld floss aus einer Stiftung, die der 1627 geborene Irléin-
der Robert Boyle gegriindet hatte. Boyle, ein in Genf ausgebildeter be-

2) Parkman, Francis, Die Jesuiten in Nord-Amerika. Stuttgart 1878



- 152 -

deutender Naturforscher, hatte sich durch seine aufsehenerregenden
Untersuchungen der Luft einen Namen gemacht. Neben diesen natur-
wissenschaftlichen Studien beschiiftigte sich der Gelehrte eingehend mit
religiosen Problemen und griindete in der Folge die Stiftung "Unsicht-
bares Kollegium". Die Hauptaufgabe dieser Stiftung bestand in der For-
derung missionarischer Titigkeiten, insbesondere von Missionsschulen.
So richtete man also am "College of William and Mary" in Williams-
burg/Virginia eine besondere Abteilung fiir eingeborene Kinder ein. Die
Schiiler wurden zuerst bei verschiedenen Familien der Siedlung unterge-
bracht, kamen 1723 aber in ein eigens fiir sie gebautes Gebidude direkt
bei der Schule. Man hoffte so, die hohe Sterblichkeit der Indianerkinder
etwas einzudimmen. Die Betreuung durch die weissen Pflegeeltern war
in der Regel réc’ht ungeniigend. Hihzu kam die Ansteckungsgefahr bei

europdischen Kinderkrankheiten, die bei Indianern meist tddlich verlief.

Der Unterricht beschrinkte sich auf die elementarsten Ficher wie Le-

sen, Schreiben und christlichen Religionsunterricht.

Mit dem Wachsen der Kolonie nahm naturgeméiss auch die Zahl der
weissen Schiiler zu, und bald einmal sah man keine Indianer mehr auf

dem Schulgelidnde.

Die 1754 gegriindete "Indian Charity School" in Lebanon/Connecticut
konnen wir als erste reine Indianerschule bezeichnen, an der mit gros-
sem Erfolg der in Amerika geborene Missionar Eleazar Wheelock ar-
beitete. Er trat in die Fusstapfen des puritanischen Missionars John
Elliot, der den Indianern nicht nur Englisch lehrte, sondern sich sogar
selber so intensiv in das Algonkin eingearbeitet hatte, dass er spiter

ein Worterbuch iiber diese Sprache schreiben konnte.

Wheelocks geheime Hoffnung, die indianischen Schiiler wiirden nach Ver-
lassen der Schule zu ihrem Volk zuriickkehren und dort mit den mitge-
gebenen heiligen Schriften den christlichen Glauben weiter verbreiten,
erfiillte sich nur teilweise. Viele Absolventen fanden Gefallen am Leben
der weissen BevoOlkerung und verdingten sich als Stallknechte und im

Haus- oder Kiichendienst, um so den Anschluss an die weisse Gesell-



- 153 -

schaft zu finden. Doch nur einem Bruchteil gelang dies. Wer nicht aus
eigener Kraft den Weg zuriick in die indianische Gemeinschaft fand,
verkam im Elend und half mit, das negative Bild des Indianers noch
zu verstiarken. Auch der Alkohol zeigte damals schon seine verheeren-

den Folgen.

Die Indian Charity School war bald keine Indianerschule mehr. Wheelock
war ein ausgezeichneter Lehrer und sein Unterrichtsplan fiir damalige
Verhidltnisse so fortschrittlich, dass sich immer mehr weisse Schiiler
um Plidtze bewarben, die dann die indianischen Kinder verdringten. Die
Schule wechselte spiter sogar ihren Namen, nennt sich heute Darmouth
College und ist nur fiir Schiiler zahlungskriftiger Eltern bestimmt. Vor
einigen Jahren hat die Schulleitung ihre Einstellung ein wenig geéndert,

indem sie auch Stipendien fiir indianische Studenten vergibt.

Im Jahre 1802 beschloss der amerikanische Kongress, eine gewisse
Summe fiir Schulungszwecke der Indianer freizugeben. Derselbe Kon-
gress erliess 1830 eine neue Verfiigung (Removal Act), die besagte,
dass alles Land oOstlich des Mississippi von Indianern zu ridumen sei.
Man fragt sich nach dem Zweck der ersten Verfiigung, da man letzten
Endes nur eines im Sinne hatte: Den Indianer zu vertreiben oder gar
ihn und seine Kultur zu vernichten. Mit dem beriichtigten "Marsch der
Tridnen" setzte man den Schlusstrich unter ein weiteres Kapitel der

3)

indianischen Tragddie.

Missionare verschiedenster Glaubensrichtungen zogen den Indianern nach
und nahmen damit auch Kontakt mit Stimmen auf, die bis dahin kaum
Weisse gesehen hatten. Die Gottesminner versuchten, kleine Schulen
einzurichten, unter denen man sich allerdings kein spezielles Gebidude

vorstellen darf. Der Unterricht erfolgte in der kleinen Hiitte, die dem

3) Die Removal Act wurde mit erbarmungsloser Hirte durchgefiihrt.
Der "Marsch der Trinen" oder "Marsch der tausen Meilen", wie
er etwas milder ausgedriickt lautet, bezeichnet die Vertreibung
aller Indianer Ostlich des Mississippi, im speziellen der Chero-
kee, die allein 5000 Tote zu beklagen hatten.



- 154 -

Missionar als Unterkunft diente und beschrinkte sich wiederum auf

Elementarficher und Religionsunterricht.

Die mehr als fragwiirdige Arbeit der Missionare (es gab riihmliche Aus-
nahmen) trug das ihrige dazu bei, den Zerfall der indianischen Lebens-
ordnung voranzutreiben. Besonders anfdllig waren Stammesgemeinschaf-
ten, die durch einseitige Vertridge mit der Regierung in sich schon in
zwei Gruppen gespalten waren. Der grossere Teil der Menschen resig-
nierte, die andere Seite wehrte sich mit allen Kriften gegen das mis-
sionarische Wirken, das nicht nur im Schulunterricht und in der Be-
kehrung und damit dem Abfall vom alten indianischen Glauben bestand.
Die Weissen versuchten mit Erfolg, auf dem Weg iliber die Gottesmin-
ner das den Indianern zugesprochene Land in ihren Besitz zu bekommen.
Man predigte Nichstenliebe, Missigung und Entsagung und konnte so
manche Stammesteile dazu bewegen, ihren Besitz gegen eine jimmer-

liche Entschiddigung an weisse Farmer abzutreten.

Das Endergebnis dieser missionarischen Bemiihungen fasst der india-
nische Schriftsteller und Sozialkritiker von der Standing Rock Reser-
vation Vine Deloria jr. im flinften Kapitel seines Buches "Custer died
for your Sins" wie folgt zusammen; "It has been said of missionaries
that when they arrived they had only the Book (die Bibel) and we had

the land; now we have the Book and they have the 1a.nd."4)

Internatsschulen des 19. und 20. Jahrhunderts

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts standen zahlreiche Kasernen aus der
Zeit des Biirgerkrieges und der Indianerkriege leer. Verschiedene Staa-
ten, in denen inzwischen Indianerreservationen entstanden waren, ent-
schlossen sich, die Gebdude wieder einem '"sinnvollen Zweck" zuzufiih-
ren und darin Indianerschulen einzurichten. Damit begann ein weiteres
trilbbes Kapitel verfehlter Indianerpolitik, das bis in unsere Zeit hinein-

reicht,

4) Custer died for your Sins, an Indian manifesto by Vine Deloria Jr.
New York 1969.



- 155 -

Die Kinder wurden grosstenteils zwangsweise aus den Reservaten geholt
und in eine entfernt gelegene Internatsschule gebracht. Man steckte sie
in Uniformen, schnitt ihnen die Haare kurz und verbot ihnen strikt ihre
indianische Muttersprache. Jede Auflehnung gegen diesen Zwang wurde
von den weissen Lehrern mit Schlidgen oder Arrest in dunklen Riumen
bestraft. Es ist erschiitternd, in alten Schulberichten oder Schilderun-
gen von Reisenden liber die niedertrichtigen Methoden zu lesen, mit
denen man den Widerstand der indianischen Schiiler zu brechen ver-
suchte. Gerade die korperliche Ziichtigung war flir das indianische Kind
ein tiefer Schock; indianische Eltern schlugen ihre Kinder nicht. Trotz-

handlungen, oft auch Selbstmord waren die Folgen.

Die Flucht aus der Schule war in den meisten Fillen erfolglos. Bald
einmal erschien die Indianer- oder Militdrpolizei im Reservat und holte

die ungliicklichen Ausreisser wieder in die Schule zurlick.

Mit gewissem Stolz wies man seinerzeit in Amerika, aber auch in
Europa auf die Indianerschule von Carlisle in Pennsylvanien hin, in der
man 1879 angefangen hatte, indianische Knaben in den Elementarfichern
und in einigen Handwerken zu unterrichten. Einige Jahre spiter kam die
Schulleitung zu dem Entschluss, die Midchen in der gleichen Weise zu
erziehen. Man ging von der Ueberlegung aus, die ungebildeten jungen
Frauen wiirden, wenn sie die erwachsenen Schiiler heirateten, diese
bald wieder "zum friiheren Standpunkt herabziehen". So beordete man
auch die Méidchen in die Schule, steckte sie in die verhassten Unifor-
men und unterwies sie in den nétigsten Fichern. Die Ausbildung dauerte
fiinf Jahre; jdhrlich durchliefen etwa 1000 Zoglinge die Schule. In alten
Zeitschriften findet man noch die Fotos dieser bedauernswerten Schul-
klassen. Die Bildunterschriften waren der Zeit entsprechend: "Diszipli-
nierte Internatszoglinge, deren langer Skalp unblutig gefallen ist. nB)
Wihrend der Sommermonate wurden die Schiiler als Dienstboten an

Familien des Ortes verdingt.

5) Kolner Ilustrierte 1936.



~ 156 ~

Heute hat sich auch am Carlisle Institute manches gewandelt, nicht zu-
letzt auf Druck der Indianer selber. Viele Verbesserungen haben die
Indianerschulen im allgemeinen auch dem Einfluss von John Collier zu
verdanken, der von 1933 - 1945 als Berater im Bureau of Indian Affairs
arbeitete und den man als aufrichtigen Freund der Indianer bezeichnen

kann.

Haskell Indian Junior College

Das College begann im Jahre 1884 in Lawrence/Kansas mit seiner Ar-
beit. Bis 1890 nannte es sich "United States Indian Industrial Training
School". Der Baedeker von 1893 beschreibt es als "eine vom Staat un-
terhaltene Erziehungsanstalt fiir Indianer (400 Knaben und 150 Méidchen)".
Ab 1890 wurde das College nach dem Kongress-Abgeordneten "Haskell-
Institute" genannt, und erst seit 1970 lautet der offizielle Name "Haskell

Indian Junior College".

In der ersten Zeit nach der Griindung bestand das Programm im wesent-
lichen nur im Unterricht landwirtschaftlicher Methoden nach europiischem
Muster. Die Schiiler lernten mit Pflug und andern Geriten umzugehen und
wurden mit neuen Gemiisen und Getreidearten bekannt gemacht. Fortge-

schrittene Schiiler fiihrte man in den Obstbau und die Nutztierhaltung ein.

Schon die Bearbeitung mit dem Pflug widersprach dem indianisch-reli-
giosen Empfinden. Fiir den traditionellen Indianer war dies eine Ver-
letzung der Mutter Erde. Nach seiner Auffassung durfte man die Erde
nur mit einem Grabstock bearbeiten, wie liberhaupt die ganze Aussaat

eine heilige, mit vielen Zeremonien verbundene Handlung war.

Im Jahre 1895 wurde zusitzlich eine kaufminnische Schule eingerichtet.
Mit ihr stiess man zuerst auf volliges Unverstidndnis, denn kommer-

zielles Denken war dem Indianer restlos fremd.

Der Unterricht der Midchen beschrinkte sich auf das Erlernen und
Schreiben der englischen Sprache, Religions- und Erbauungsunterricht

und etwas Kochen und Nihen.



- 157 -

Erst 1927 wurde dem damaligen Haskell Institute eine High School an-
gegliedert, die ihren Unterrichtsplan ebenfalls nach dem Vorbild weis-
ser Schulen ausrichtete. Es sollten weitere 41 Jahre vergehen, bis man
auf hoherer Ebene zu der Erkenntnis kam, es wire wohl angebracht,
die indianische Herkunft der Schiiler zu beriicksichtigen. So wurde 1968
mit den ersten Versuchen begonnen, die jungen Indianer wieder in die
Sprache ihres Volkes einzufiihren. Auch der Geschichtsunterricht machte
eine Wandlung durch. Das klassische Altertum wurde zu Gunsten der
amerikanischen Geschichte gekiirzt und die Geschichtsschreibung inso-
fern korrigiert, als der Indianer nun nicht mehr ausnahmslos als der

bése, skalpierende Wilde hingestellt wurde.

Im Programm 1978/79 werden unter dem Titel "Native American Culture
Courses" Kurse in Navajo, Sioux, Cherokee und Creek angeboten. Fiir
die Durchfiihrung weiterer Sprachkurse miissen genligend Interessenten
vorhanden sein. Bei allen Sprachen gibt es im ersten Semester eine
allgemeine Einfilihrung bis zum Lesen und Schreiben einfacher Sitze.

Im zweiten Semester wird die komplizierte Grammatik behandelt und
durch das Lernen traditioneller Lieder versucht, tiefer in das Wesen
der Sprache einzudringen. Das dritte Semester dient der Festigung des
Stoffes.

Weitere Titel aus dem vielseitigen Programm sind: Religion und Philo-
sophie, Geschichte und Bedeutung der Native American Church, Sand-
malerei der Navajo, Religionen der Pueblos und Bedeutung der Katchina,
Bedeutung des Sonnentanzes und seine wechselvolle Geschichte bei den
Indianern der Plains, Schopfungsgeschichten und Legenden verschiedener

Stdmme.

Man ist bestrebt, jeweils Medizinminner oder Stammesilteste fiir den
Unterricht beizuziehen. Das gesamte Programm verteilt sich auf finf

Semester.

Das Unterrichtsfach "Musik und Tanz" beginnt mit einer Einfiihrung in
die Eigenarten der indianischen Musik, wobei auch reine Spiele, also

nicht nur kultische Elemente, beriicksichtigt werden. Zum Vorstellen



- 158 -

der verschiedenen Musik- und Tanzstile werden Gruppen der entspre-
chenden Stimme eingeladen, sodass die Schiiler einen Ueberblick von
den Stampftinzen des Ostens bis zu den Potlatchtinzen des Nordwestens

bekommen. Auch fiir dieses Fach sind fiinf Semester vorgesehen.

Eine px *ktiséhe Einfiihrung in die traditionelle Handwerkskunst bietet
das Programm "Crafts and Manufactures Modules". Zu diesen Kursen
werden ebenfalls Leute aus den Reservationen eingeladen, die den Stu-
denten die Herstellung traditioneller Kleidung und der Stachelschwein-
borsten- oder Glasperlenstickerei zeigen. Frauen verschiedener Stim-
me unterrichten im Weben und informieren iiber den Gebrauch von
Kiichen- und Heilkriutern. Kiinstler der Nordwestkiiste fiihren in die
Schnitzkunst ein, andere zeigen die Herstellung von Booten aus Birken-

rinde.

Mit dem Fach "Contemporary Affairs Modules" will man dem Indianer
das notige Riistzeug flir das Leben in der Welt der Weissen vermitteln.
Das Programm umfasst eine Einfiihrung in die wichtigsten Gesetze, die
den Verkehr beider Seiten miteinander regeln und setzt sich mit den

Rechten und Pflichten auseinander, die sich hieraus ergeben.

"Independent Study in Native American Culture" als letztes Fach der
Reihe, bietet dem Indianer die Moglichkeit, sich auf ein selbstindiges

Studium einer der verschiedenen indianischen Kulturen vorzubereiten.

Fiir die minnlichen Studenten stehen ausserdem Ausbildungen auf dem
Gebiet des grafischen Gewerbes, der Elektroindustrie sowie der Auto-
branche zur Verfiigung. Fiir weibliche Berufe gibt es eine Haushalts-
schule, die Ausbildung zur Arzt- oder Zahnarztgehilfin und zur Kran-
kenschwester, bei letzterer natiirlich nur die theoretische Ausbildung.

In den meisten Fidchern ist ein staatlich anerkannter Abschluss moglich.

Die Anmeldeformulare des Haskell Indian Junior College stammen vom

Bureau of Indian Affairs und gelten filir vier verschiedene Schulen. Ne-
ben Haskell sind dies wie folgt: Das "Institut of American Indian Arts",
das "Southwestern Indian Polytechnic Institute" und die "Chilocco Indian
School".



- 159 -

Wenn wir die Programme, Broschiiren und die eigene, seit 1897 von
indianischen Schiilern redigierte Zeitung "Indian Leader" durchsehen,
ist seit einiger Zeit eine gewisse Aufgeschlossenheit gegeniiber den
heutigen religiosen Indianerbewegungen festzustellen. Bis vor wenigen
Jahren wurde zum Beispiel fiir protestantische Studenten jeden Sonntag
Morgen in Lawrence ein besonderer Gottesdienst abgehalten. Fiir die
Katholiken hielt ein jesuitischer Priester auf dem Campus eine Messe.
Heute kann sich jeder mit dem Dean (Dekan) iiber seine Einstellung
aussprechen; ein Zwang zum Besuch eines Gottesdienstes besteht nicht
mehr.

Das College wird von den weissen Amerikanern gern als Paradebeispiel
hingestellt, doch ldsst es, wie andere Schulen seiner Art, viele Fragen
offen. Eine gute, und nach amerikanischer Auffassung solide Ausbildung
ist durchaus positiv zu werten. In beschrinktem Umfang konnen einige
Berufe auch innerhalb der Reservation ausgeiibt werden. Der Abschluss
in den meisten Féchern befdhigt den Indianer durchaus, gewisse Stellun-
gen in der weissen Gesellschaft einzunehmen. Nur, - gelingt es ihm,
diese Schranken zu iliberwinden? Wenn ja, ist eine Integration wiinschens-
wert? Sie wiirde sicher beim iiberwiegenden Teil zum Verlust der india-

nischen Identitdt filihren.

Nicht bekannt ist die Zahl von Studenten, die ihr Studium friihzeitig auf-
gaben, weil sie den Konflikt zwischen angestammter und angelernter

Kultur nicht verarbeiten konnten,

Institute of American Indian Arts

Das Institut of American Indian Arts wurde im Jahre 1962 auf Iitiative
des Bureau of Indian Affairs in Sante Fé gegriindet. Es ging aus dem
von Dorothy Dunn 1932 ins Leben gerufenen "Art Department of the
Santa Fé Indian School" hervor. Schon zu Beginn schrieben sich 150
Studenten ein, die in einem der angebotenen Ficher wie Malen, Grafik,
Fotografie, Bildhauerei, Topferei, Weben und dem Anfertigen von



- 160 -

Schmuck verschiedenster Art eine Ausbildung suchten. Auch Unterricht
in Musik, Tanz und Schauspiel werden angeboten. Der positive Aspekt
dieser Kunstschule besteht in der Tatsache, dass die Schiiler in die

traditionelle Kunst ihres eigenen Volkes eingefiihrt werden und dariiber

hinaus ¢ine neue Art der kiinstlerischen Ausdrucksweise suchen konnen.

Die Schule hat seit ihrer Griindung eine staatliche Zahl hervorragender
indianischer Kiinstler hervorgebracht, die inzwischen zum Teil selber
wieder als Lehrer wirken, wie etwas der Yanktonai-Dakota Oskar Howe,
mit indianischem Namen Mazuha Hokshina.

Ihr vielseitiges Schaffen findet seinen Niederschlag in zahlreichen Aus-
stellungen, die in amerikanischen Museen und Gallerien veranstaltet
werden. Auch die Schule ‘selber hat eine permanente Verkaufsausstellung,

die naturgemiss von dem vermehrten Tourismus profitiert.

Wie weit die Ausstrahlung der Kunstschule reicht, zeigen zahlreiche
kleine Kunstbetriebe in oder am Rande von Reservationen. So steht zum
Beispiel in Rapid City/SD eine kleine Fabrikationswerkstitte, die Ge-
schirr aller Art mit traditionellen Dekors herstellt. Der Betrieb ist
im Besitz einer Gruppe von Sioux, die sich von Santa Fé inspirieren

liessen.

Die Indianer richten eigene Schulen ein

Wihrend des Zweiten Weltkrieges machte sich unter den Indianern ein
wachsendes Selbstbewusstsein bemerkbar. Man hatte die Minner aus den
Reservaten, ja sogar aus den Gefidngnissen an die Front geholt, oder
sie in der Riistungsindustrie eingesetzt. Sie fiihlten sich auf einmal als
Mitglieder der amerikanischen Gesellschaft und hofften, der Zustand
wiirde auch nach Kriegsende so bleiben, zumal viele von ihnen mit
Tapferkeitsmedaillen aus dem Krieg zuriickkehrten. Doch sie wurden
bals eines Besseren belehrt. Ihre Arbeitsplitze in den Fabriken wur-
den von heimkehrenden Weissen iibernommen; die entlassenen Soldaten
fanden keine Arbeit und sollten sich wieder mit dem einttnigen Alltag

auf der Reservation abfinden.



- 161 -

Schon im Jahre 1944 wurde unter dem Druck der Umstinde der "Natio-
nal Congress of American Indian" (NCAI) gegriindet. Mit ihm hatten die
Indianer zum ersten Mal eine Organisation, in der fast alle Stimme

vertreten waren. Im Unterschied zu friiheren, zum Teil schon bestehen-
den Vereinigungen, befand sich im NCAI bei der Griindung kein einziger
Weisser. Doch bald setzte auch hier eine Unterwanderung durch weisse

Amerikaner ein.

In der Folge entstanden verschiedene neue Gruppen, die zum Teil nur

eine kurze Lebensdauer hatten.

Vom 13. bis 20. Juni 1961 fand an der Universitit von Chicago unter
der Leitung des Ethnologen Sol Tax die "American Indian Chicago
Conference" statt. Schon hier war sehr deutlich ein neuer, kimpferi-
scher Ton unter den Indianern zu hdren, daneben aber auch die von
Weissen immer wieder geschickt gesteuerte Uneinigkeit. Ein Grossteil
der Teilnehmer war empotrt, dass die Initiative zur Konferenz von
einem Nichtindianer kam und sie dazu noch in Chicago, einer weissen

Metropole abgehalten wurde.

Die Irokesen waren auf Empfehlung des BIA gar nicht eingeladen wor-
den. Sie gehorten nicht zu den "Federally recognized Tribes", erschie-
nen aber trotzdem. Man gestattete ihnen sogar zu reden, schrinkte ihre

Redezeit aber drastisch ein.

Im Zusammenhang mit unserm Thema mag noch folgende Episode be-
zeichnend sein: Als die Indianer aufgefordert wurden, iiber ihre Stam-
mesgeschichte zu berichten, wussten die meisten nichts zu sagen. Sie
hatten beim Unterricht in weissen Schulen gar nichts oder nur ver-

fdlschte Berichte iiber ihre eigene Geschichte gehort.

Hauptsichlich bei jiingeren Teilnehmern hinterliess die Konferenz einen
spiespiltigen Eindruck. Sie kann trotzdem einige positive Aspekte auf-
weisen. Kamen doch einige hundert Vertreter indianischer Stimme und

Vereinigungen zu einem fruchtbaren Gedankenaustausch zusammen.



- 162 -

Kurz nach der AICC versammelten sich indianische Studenten in Albu-
querque und griindeten das "National Indian Youth Council”. Ihre Zei-
tung ABC (Americans before Columbus) wurde eine der meistgelesenen
Zeitschriften fiir junge Indianer. Leider musste sie nach wenigen Jah-

ren ihr Erscheinen wieder einstellen.

Es ist an dieser Stelle nicht moglich, alle Vereinigungen anzufiihren,

die in den sechziger Jahren gegriindet wurden und teilweise nur eine
kurze Lebensdauer hatten. Der Gerechtigkeit halber muss erwihnt wer-
den, dass einige von ihnen von kirchlicher Seite finanzielle Unterstiitzung
erhielten. So wurde es manchem Mitglied des National Indian Youth
Council ermoglicht, sein Studium mit Erfolg zu beenden und sich als

Jurist fiir die Rechte seines Volkes einzusetzen.

Die oben erwidhnten Bewegungen nahmen bei den Stadtindianern ihren
Anfang, und so finden wir auch dort die ersten, von Indianern ertffne-
ten Schulen. Es waren Versuche, vielmals ohne finanziellen Hintergrund,
denn die Eltern waren nicht in der Lage, von ihren spirlichen Einkiinf-
ten viel zum Unterhalt der Schule beizutragen. So war vielen hoffnungs-
voll begonnenen Projekten nur eine kurze Lebensdauer beschieden. Fiir
den Unterricht der meist nur kleinen Schiilergruppe stellen sich india-
nische Studenten oder Studentinnen zur Verfiigung. Als Schulzimmer die-
nen leerstehende Biiros, verlassene Fabrikationsrdume u.d. in den Rand-
bezirken der Stddte. Wer je das Gliick hatte, bei einer Abschlussfeier
in einer Kkleinen Stadtschule dabei gewesen zu sein, wird diese Stunden

sicher nicht so schnell vergessen.

Navajo Community College

Am 20. Januar 1969 wurde inmitten der Navajo-Reservation in Many
Farms/Arizona die erste von Indianern erbaute Hochschule erdffnet. Im
strengeren Sinne miissen wir vielleicht von einer htheren Berufsschule
sprechen. Many Farms liegt etwa 30 km von Chinle entfernt. Der Weg
dorthin ist fast kahl, man hat das Gefiihl, durch eine Sandwiiste zu fahre?:



- 163 -

Dann tauchen plétzlich in der flimmernden Hitze vor einer roten Fels-
kulisse die fast fensterlosen hellen Gebiude des Unicampus auf. Man
muss den Mut und Unternehmungsgeist bewundern, in dieser Landschaft,
deren herbe Schonheit nicht jeden anspricht, ein derartiges Projekt ver-

wirklicht zu haben.

Bereits im ersten Semester schrieben sich 301 Studenten ein, deren
Zahl im Laufe der Jahre auf iliber 800 anstieg.

Das College ist rein indianisch, das heisst: Seine Zielsetzungen sind
vollkommen auf die Realitdten des heutigen indianischen Lebens ausge-
richtet. Auch der Board ist rein indianisch, widhrend man bei Staff
auch auf weisse Lehrer zuriickgreifen muss, da - wie bei andern Schu-
len - indianische Lehrer fiir einzelne Spezialgebiete fehlen. Man hofft,

die Liicken allméihlich schliessen zu konnen.

Schwerpunkt der Ausbildung liegt auf Geschichte, Kultur und Sprache
des Navajo-Volkes, doch werden auch andere Stimme in gleicher Form
berilicksichtigt. Ein Teil des Vorlesungsverzeichnisses ist dhnlich dem
Programm "Nativ American Culture Courses" des Haskell Indian Junior
College, nur mit dem Unterschied, dass in Many Farms die Ficher
Indianische Geschichte, Kultur, Sprache und Kunst obligatorisch sind.
Das heisst: Der Schiiler muss zuerst die Sprache seines Volkes lernen.
Die Schulleitung ist sich trotzdem bewusst, dass sie die jungen Indianer

zum Leben in zwei Kulturen erziehen muss.

Das weitere Ausbildungsprogramm umfasst einen Katalog von Fidchern,
die auf die praktischen Bediirfnisse und Moglichkeiten des heutigen
indianischen Menschen ausgerichtet sind. Ausser zahlreichen Kursen
liber rein indianische Probleme, Musik und Tanz und praktische Ein-
fiihrung in das indianische Kunsthandwerk werden die Ficher Landwirt-
schaft und Viehzucht, Automechanik, Biirolehre, Englisch, technisches
Zeichnen, Grafik, Chemie, Physik, Mathematik, Sozialwissenschaften
und Psychologie gelehrt. Fiir die Midchen gibt es zusitzlich noch die
Ausbildung in Hauswirtschaftslehre und theoretischen Unterricht fiir den

Beruf der Krankenschwester. (Die Aufzidhlung ist nicht ganz vollstindig.)



- 164 -

Auch auf dem Gebiet der Sprachen unternimmt das College grosse An-
strengungen. Der nordamerikanische Indianer kannte keine Schrift. Fiir
die heutige Zeit stellt sich das dringende Anliegen, die indianischen
Sprachen schriftlich zu fixieren. Sie wiirden sonst trotz intensiver Be-
miihungen verschwinden. So existieren schon einige Schul- und Worter-
biicher in Navajo und auch Biicher fiir ABC-Schiitzen sind erhiltlich.
Aehnliche Bemiihungen kennen wir z.B. auch von den Apachen. Die
Cherokee haben schon Anfang des letzten Jahrhunderts unter ihrem be-

riihmten Chief Sequoya eine Schriftsprache entwickelt.

Die Bibliothek des Navajo Community College umfasst ca. 20'000 Binde,
und zusammen mit andern Stimmen, hauptsédchlich den Apachen, wird
eine Mikrofilmsammlung angelegt, in der Material iiber indianische Ge-

schichte, Kultur und Gegenwartsprobleme gespeichert wird.

Fiir die Unterbringung der Studenten ist gut gesorgt: Den Ledigen ste-
hen Dreierzimmer mit Schreibtischen und Biicherregalen zur Verfiigung,
ausserdem die iiblichen hygienischen Einrichtungen wie Duschen, Bade-
zimmer und Waschmaschinen. Fiir Verheiratete besteht eine kleine Sied-
lung. Der Campus umfasst auch ein Theater, in dem indianische Musik-
und Tanzgruppen, aber auch Schauspieler mit Stiicken iiber aktuelle

Probleme gastieren.

Inzwischen wurde eine weitere Schule des gleichen Typs am Tsaile Lake
bei Wheatsfields etwa 30 km 0Ostlich von Many Farms eroffnet. Die geld-
lichen Mittel stammen - wie auch fiir Many Farms - zum Teil aus Ein-
nahmen von den Industrieunternehmungen, die auf Reservationsgebiet

stehen wie z.B. das Black Mesa Projekt, eines der fragwiirdigsten Un-

ternehmen im indianischen Siidwesten.s) Das BIA stand der Schule zuerst

6) Die Black Mesa ist ein Hochplateau, das ungefihr von der Nordostecke
der Hopi-Reservation in die Reservation der Navajo hineinreicht. Sie ist
ein Heiliger Berg beider Vélker. Ende Juli 1970 begann hier die Peabody
Coal Company im Tagbau Kohle zu schiirfen, die einem Thermalkraftwer¥
dient. Das Wasser, welches fiir den Abbau und fiir das Kraftwerk ge-
braucht wird, benotigen die Indianer dringend fiir ihre Felder. Zum Ver-
lust des Heiligen Berges und des kostbaren Wassers kommt noch die
starke Verschmutzung der Luft durch Schwefeldioxyd. Diese Schiden
kénnen durch Geld gar nicht wieder gut gemacht werden.



- 165 -

dusserst misstrauisch gegeniiber und hielt deshalb mit der finanziellen
Unterstiitzung stark zuriick. Erwidhnt werden muss die Ford Foundation,

die von Anfang an Zuschiisse an das Projekt gab.

Wie uns mitgeteilt wurde, soll die Mormonenkirche mit erheblichen
Geldmitteln versucht haben, Einfluss am College zu gewinnen. Trotz
aller auftretenden Schwierigkeiten scheint die Zukunft der Schule ge-

sichert zu sein.

Pierre Indian Learning Center

In der Nidhe von Pierre in Siid-Dakota, dem drittdrmsten Staat der USA,
haben eine Handvoll verantwortungsbewusster indianischer Méinner und
Frauen auf einem leerstehenden staatlichen Schulcampus eine eigene

Schule eingerichtet.

Der Schulcampus hat schon eine fast hundertjdhrige Vorgeschichte. Im
Jahre 1863 begann dort eine Internatsschule ihre Titigkeit. Indianer-

kinder aus Nord- und Siid-Dakota, Montana, Wyoming, Nebraska, Wis-
consin und Minnesota wurden hier, fern ihrer Eltern, nach bewidhrtem

Muster erzogen und unterrichtet.

In den sechziger Jahren unseres Jahrhunderts ging der Bestand an
Schiilern stark zuriick. Durch die Einfiihrung der Schulbusse verinderte
sich der allgemeine Schulbetrieb. Die Busse holten die Kinder in offent-
liche Schulen und brachten sie jeden Nachmittag zu den Eltern zuriick.
Es ist verstidndlich, dass viele Eltern von dieser Moglichkeit Gebrauch
machten. Nach einigen fehlgeschlagenen Versuchen des BIA, die Schule
mit neuen Programmen attraktiver zu gestalten, beschloss man, das

Internat zu schliessen.

Wie haben an anderer Stelle schon auf das Alkoholproblem hingewiesen.
Aus unserer eigenen Gesellschaft wissen wir, wie verheerend sich diese
Zivilisationskrankheit auch auf das Familienleben auswirken kann. Eine
neue Geissel, die auch vor der Reservationsgrenze nicht haltmachte, ist
die Droge. Auf vielen Reservationen ist die Drogenabhingigkeit sehr gross.



- 166 -

Marihuana, das auf Schleichwegen meist aus Mexico oder Kuba kommt
und in Amerika billiger zu haben ist als in Europa, bildet den Haupt-
anteil. Kostenlos ist das Inhalieren von Autoabgasen, das dafiir um so
verheerendere Folgen hat. Wenn man den Berichten, die zuweilen nach
Europa dringen, glauben kann, werden oder wurden an jugendliche
Indianer Rauschgifte zu Versuchszwecken abgegeben, deren Dosis das
vertridgliche Mass weit iiberschritten.

Im Winter 1973 /74 bildete sich eine indianische Kommission, um ge-
meinsam einen Weg aus diesem Dilemma zu suchen. Sie bestand aus
Lehrern und weiteren an sozialen Problemen interessierten Persdnlich-
keiten. Man entschloss sich, eine Spezialschule fiir umweltgeschidigte
Kinder zu schaffen. Der nichste Schritt bestand in der Ausarbeitung
eines Lehrprogrammes, welches diesen Erfordernissen entsprach; im
weiteren galt es, die passenden Leute, wenn mdglich nur Indianer, fiir
diese schwierige Arbeit zu gewinnen, Die fiinfzehnkopfige Kommission
schaffte auch diese Aufgabe, und hoffnungsvoll begann im Januar 1976
der Unterricht auf dem einige Kilometer ausserhalb von Pierre liegen-
den Campus. Fiinfzig Schiiler aus den Staaten Nord- und Siid-Dakota
sowie Nebraksa waren der Einladung gefolgt. Doch der Lehrkorper war
durch die vielschichtigen Probleme bald iiberfordert, zumal es auch in
allen Bereichen an geldlichen Mitteln fehlte. Das BIA stand wihrend

dieser Zeit wartend im Hintergrund.

Auf dringende Bitte griff das National Indian Training Center helfend
ein, und unter der Leitung des Hunkpapa-Sioux Earl Medicine und mit
neuen Lehrkriften wagte die Schule im Januar 1977 einen neuen Ver-
such. Earl Medicine und seine Frau Anne, eine Mohawk, brachten
schon Erfahrungen in der Jugendarbeit mit. Zusammen hatten sie auf
der Standing Rock Reservation ein Jugendzentrum (Youth Range) geleitet,
und Anne war friiher in der Studentenbetreuung in Chicago titig gewesen.

Die Schule ist nun endgiiltig flir umweltgeschidigte indianische Kinder
zusténdig, d.h. fiir Kinder aus zerriitteten Ehen, Trinkerfamilien oder

solche, die selber schon von Drogen bzw. Alkohol abhidngig sind.



- 167 -

Die Schule muss das Elternhaus ersetzen! Dies ist eine der Hauptfor-
derungen, die die Medicine's stellen. Deshalb erfolgt der Unterricht in
Gruppen von ca. 8 Schiilern, was wiederum einen grossen Lehrkorper
verlangt. Dieser besteht deshalb auch nicht ausschliesslich aus india-
nischen Lehrern. Die meisten Lehrer sind auch psychologisch geschult,

was leider fiir diesen Beruf immer noch nicht selbstverstidndlich ist.

Vom Fernsehen oder auch vom Besuch weisser Schulen her herrscht
bei vielen Kindern noch der Glaube, der Indianer sei dem weissen Mann
geistig unterlegen. Es ist deshalb fiir die Schule dusserst wichtig, einen
indianischen Direktor mit Universitidtsabschluss zu haben, der zudem

in der Tradition seines Volkes zutiefst verwurzelt ist.

Im Gegensatz zum eigentlichen Schulgebidude aus der Griindungszeit
sind die flachen Hiuser mit den Schlaf- und Freizeitrdumen neueren
Datums. Sie liegen zwischen grossen Sport- und Spielplitzen. Jeder
Schiiler hat sein eigenes, solide mdébiliertes Schlafzimmer, das er sich
nach eigenem Geschmack ausschmiicken kann. Fiir einige gibt es aus
therapeutischen Griinden Zweierzimmer. Fiir Schlechtwettertage sind
geniligend Rdume fiir Spiele, Basteln und das leider auch hier viel zu

viel konsumierte TV vorhanden.

Die Bibliothek beriicksichtigt ausser guter Unterhaltungsliteratur vor-
wiegend Bilicher iliber Geschichte und Kultur der Indianer fiir alle Alters-
klassen und wird nach Moglichkeit laufend erginzt. Sie ist jeden Tag

durchgehend gedffnet und wird fleissig benutzt.

Die Kiichen in einem separaten Gebdude dienen zugleich flir den Koch-

unterricht, miissten aber dringend vergridssert und modernisiert werden.

Das Lehrangebot unterscheidet sich kaum von den iiblichen Unterrichts-
programmen. Besonderes Gewicht wird auf gutes Englisch gelegt, im
weiteren muss es auf den spiteren Besuch einer weissen Schule abge-
stimmt sein. Nur so war es moglich, die dringend bendtigte staatliche
finanzielle Unterstiitzung zu erhalten, die vorlidufig auf drei Jahre be-

schrinkt ist, Die speziell indianischen Ficher haben deshalb noch nicht



- 168 -

das Gewicht, welches die Direktion ihnen geben moéchte. Man darf auch
nicht vergessen, dass die Schule erst im zweiten Jahr arbeitet.

An dieser Stelle wire ein Hinweis auf die amerikanischen Schulen ganz
allgemein angebracht. Mit vollendetem fiinften Lebensjahr beginnt im
Herbst des Jahres der Schulunterricht. Nach sechs, in manchen Staaten
nach acht Jahren, folgt der Besuch der High School, und mit etwa sieb-
zehn Jahren ist der Schulbesuch beendet. Die Wiederholung einer Klasse
kennt man in Amerika nicht; weniger begabte Schiiler werden einfach
mitgezogen oder scheiden friiher aus. Eine Berufslehre mit Abschluss
ist ebenfalls unbekannt, ein weiterer Grund, weshalb indianische Schu-
len so grossen Wert auf berufliche Ausbildung innerhalb ihres Lehr-

programmes legen.

Das Schuljahr im Pierre Indian Learning Center geht Anfang Juni mit
einem grossen Fest zu Ende. In einer Zeremonie nach alter Tradition
werden den Jungen je eine Feder, den Midchen Tanzschals iiberreicht.
Dazu erhilt jeder einen Ausweis, der den Besuch der Schule bestitigt.
Zum grossen Pow Wow, das sich iliber drei Tage hinzieht, kommen die
Eltern und Verwandten aus den Reservationen, tanzen mit und konnen
gleich ihren Kindern an Wettbewerben teilnehmen. Die besten Ténzer
der verschiedenen Gruppen werden primiert. Danach kehren die Fami-
lien mit den Kindern in die Reservationen zuriick, viele sicher mit dem
sorgenvollen Gedanken: Werden die Kinder wihrend der Sommermonate
zu Hause in ihre alten Gewohnheiten zuriickfallen?

Auch die Lehrer erwarten die Riickkehr der Schiiler mit gemischten Ge-
fiihlen. Anfang September beginnt ein neues Schuljahr, und vielleicht
muss bei einzelnen Kindern die ganze Therapie von neuem beginnen.
Die Schule hat keinen Arzt auf dem Campus, jedoch ist jederzeit ein
Medizinmann erreichbar, der durch seinen beruhigenden Einfluss die
Nachwirkungen bei Drogenentzug mildert und manchmal auch nachts

geholt wird, wenn ein Jugendlicher durch Angsttrdume geplagt ist.



- 169 -

Den Lehrern fillt die dusserst schwierige Aufgabe zu, Kinder, die ihre
kritische Phase bereits iiberwunden haben, in eine noch anfillige Gruppe

einzugliedern, ohne dass die Beteiligten es merken.

Das BIA versucht des oftern, sich in das Lehrprogramm einzumischen.
In ndchster Nihe der Schule besteht ein "Wachtposten" in Form eines
Biirohauses, indem ein Teil des BIA des Staates Siid-Dakota, der als
besonders rassenfeindlich gilt, untergebracht ist. Auch aus Washington
kommt einmal im Schuljahr eine Aufsichtskommission zur Kontrolle.
Trotz dieser Unannehmlichkeiten arbeitet der Staff unbeirrt weiter und
konnte vom BIA sogar einige zusitzliche Mittel fiir den Bau eines "Doms"
erhalten. Der Dom ist ein in den traditionellen Farben der Sioux bemal-
tes Kuppelgebiude, in dem ein Museum und eine Bibliothek eingerichtet

werden sollen.

Ermutigt durch den Erfolg des Pierre Indian Learning Center, ist in
diesem Sommer in Seattle eine &dhnliche Schule gegriindet worden. Beide
Schulen verfolgen letzten Endes die gleichen Ziele, wie die 1971 von
Clyde Bellecourt gegriindete "Hearth of the Earth Survival School", die
in ihrer Grundidee auf das 1968 von dem Mohawk Ernest Benedict ins
Leben gerufene "North American Indian Travalling College" zuriickgeht.
Mit einem Kleinbus fihrt eine Gruppe indianischer Lehrer auf die Re-
servationen und erteilt Alt und Jung Unterricht in indianischem Sinne.
Daneben lassen sie die Alten aus ihrem Leben berichten oder alte Le-
genden erzihlen. Diese Kulturdokumente sowie Lieder und Tanze, die
noch auf der Reservation lebendig sind, nehmen diese fahrenden Schulen
auf Tonband auf.

Die von Clyde Bellecourt gegriindeten Schulen hingegen haben ihr festes
Domizil und dienen in erster Linie den Kindern von Stadtindianern, die
viel mehr der Gefahr ausgesetzt sind, ihrer Kultur entfremdet zu wer-

den.



- 170 -

Das Anliegen der Survival Schools fasst Phyllis Bordeaux vom AIM wie
folgt zusammen: "Survival - Ueberleben heisst quasi indianischer Um-
weltschutz inmitten des Raubbaus an Rohstoffen durch die industrielle
Umwelt. Die Amerikaner haben nicht gelernt zu iiberleben, die Schule

will helfen, das Ueberleben zu lernen."T)

Hans Léng

7) Berliner Tagesspiegel, 7.5.1978.



- 1m -

LITERATUR

Akwesasne Notes. Mohawk Nation at Akwesasne, via Rooseveltown,
N.Y., 1968-

amedian: Berichte aus dem indianischen Amerika. Stuttgart 1973-

Baur, Jakob. Schulen der Vereinigten Staaten, von einem Schweizer
gesehen. Ziirich 1964

Current Anthropology, Vol. 2, Nr. 5. Chicago 1961
Fest, Christian. Das rote Amerika. Wien 1976

Schulze-Thulin, Axel. Weg ohne Mokassin. Diisseldorf 1976

Neben den im Test und Anmerkungen erwihnten Titeln, dienten haupt-
sdchlich Programme und Prospekte der verschiedenen Schulen als

Unterlagen.






	Indianerschulen in den USA

